Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: La théorie de la connaissance : dans son rapport a la métaphysique et
a la religion

Autor: Favre, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379482

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEORIE DE LA CONNAISSANCE

DANS SON RAPPORT A LA METAPHYSIQUE ET A LA RELIGION

PAR

CHARLES FAVRE!

Voyons maintenant comment Ritschl applique cette théorie
de la connaissance aux vérités fondamentales du christianisme ;
icl nous nous contenterons de relever brievement sur quelques
points la connexion qui existe entre la théorie de la connais-
sance de Ritschl et son systéme théologique, sans réfuter, lors-
qu’il y aurait lieu, ces divers points s’appuyant tous sur une
base dont nous avons essayé de montrer qu’elle ne pouvait
raisonnablement supporter I’édifice de la religion.

La théologie positive caractérise principalement Dieu comme
étant I’étre absolu, Celui par qui et pour qui tout a été créé, mais
Pabsolu c’est par excellence ’objet en soi qui, pour Ritschl, est
inconnaissable ; effectivement, ce théologien voit dans le terme
d’absolu et dans son contenu une qualification métaphysique
étrangeére a la révélation biblique : la seule détermination que
nous pourrons donner & I’étre supréme sera de dire qu’ll est
amour puisque 'amour exprime un rapport enire l'objet et
nous et que, selon les prémisses, nous connaissons les choses
non dans leur essence, mais dans les rapports qu’elles soutien-
nent avec nous. La théorie de la connaissance trouve aussi son
application dans la christologie: ¢’est une fausse théorie de la
connaissance, nous dit expressément Ritschl, qui a suscité I'i-

! Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de juillet 1890.



474 CHARLES FAVRE

dée, erronée selon lui, de la préexistence de Christ, celui-ci ne
pouvant, — d’aprés les prémisses tirées de Lotze, — recevoir
une qualification se rapportant & un moment de son existence
soustrait & 'expérience (c’est-a-dire en dehors de la vie histo-
rique du Christ), aussi la christologie ne traite-t-elle que de
I'apparition historique de Christ et de I'action que cette figure
historique a exercée jusqu’a nos jours dans I’Eglise.

Mais surlout la théorie de la connaissance de Ritschl appa-
rait avec évidence dans la conception du péché que ce théolo-
gien nous propose; selon lui, la doctrine du péché originel
est un non-sens, la notion de genre n’ayant aucune réalité
objective ; puis, comme I’objet ne se conc¢oit que dans ses ma-
nifestations, nous ne devons pas rechercher derriere les péchés
particuliers une nature pécheresse, un état habituel duquel se
détacheraient les actes particuliers. Enfin nous avons déja
relevé plus haut combien la notion de I’ame quenous présente
la théorie de Ritschl est inadéquate avec celle que réclame la
religion chrétienne.

Nous l'avons dit: le chrétien n’a pas & recourir 4 une
théorie de la connaissance quelconque pour justifier sa foi,
car celle-ci repose sur une certitude expérimentale du salut ;
toutetois le chrétien pourra saluer avec joie une théorie de la
connaissance qui ferait droit aux exigences légitimes de la re-
ligion. Seul le spiritualisme philosophique, celui dont la
France du dix-neuviéme s‘écle s’honore en particulier, offre
une théorie de la connaissance acceptable par les légitimes
exigences de la science et ne contredisant pas ce que nous
appellerons les postulats de la foi chrétienne : c’est-d-dire
I'existence de I’dme en tant qu’une entité, celle du monde
extérieur en tant qu'une réalité objective. Quelqu’un a dit:
« Sans prétendre que l’assurance du salut soit nécessaire au
salut, je crois pouvoir dire qu’elle est nécessaire & la prédica-
tion du salut!. » Ce qu’'on demande avec raison du pasteur,
nous le demandons i notre tour du théologien, voulant moti-
ver sa foi. Le « cogito ergo sum» qui, pour le philosophe carté-
sien, ouvre toute grande la porte de la connaissance et déblaie

! Foi et parole. Discours de conséceration par A. Gretillat.



LA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 475

tous les doutes se transformera pour le théologien en un
« gratiam Dei expertus ful ergo sum,» car c’est 4 la lumiére de
cette expérience de la grice qu’il jugera des autres vérités, de
celles-1a méme du monde naturel, — ergo sum, — non pas
toutefois dans ce sens que la certitude de 'existence du monde
et de 'ame jaillisse pour lui d’un syllogisme, mais cette certi-
tude sera impliquée pour lui dans les faits du salut qu’il aura
expérimentés, comme en étant la condition nécessaire, le
« substratum » indispensable.

Mais nous entendons qu’on nous objecte :

Que faites-vous de la certitude naturelle?

Comment le philosophe, par exemple, pourra-t-il accepter
cette certitude provenant de I’expérience du salut, sans se
renier soi-méme? Enfin Descartes n’a-t-il pas fondé la philo-
sophie moderne en proclamant que pour le philosophe la seule
source de certitude c’est ’évidence rationnelle, car Descartes
nous déclare qu’il a pris pour régle « de n’affirmer comme
vral que ce qui lul parait évidemment étre tel, c’est-a-dire ce
qu’il voit si clairement et si distinctement qu’il ne saurait le
révoquer en doute. »

Pour notre part, nous concevons parfailement que ces deux
besoins soient réunis chez le méme individu : d’une part le
besoin de soumettre tous les faits & la seule lumiere de la rai-
son, dont le seul critére reste I’évidence rationnelle, d’autre
part celui de juger de tous les faits & travers ’objectif de sa foi
chrétienne. En cela nous ne statuons nullement que la vérité
soit double, mais nous affirmons que la méme vérité peut étre
percue selon des modes différents; la métaphysique sera
Dieu manifesté a la raison, et la religion Dieu manifesté & ’étre
tout entier : c’est-a-dire & la fois sensible au cceur et manifesté
a4 la raison. C’est dire en méme temps qu’il pourra y avoir des
échanges réciproques; la théologie unira & la conception his-
torique du christianisme un point de vue spéculatif (en cela
la théologie s’éloignera & tort ou & raison de la religion et se
rapprochera de la philosophie), et la philosophie pourra & son
tour emprunter au christianisme certains éléments, acceptés
1ci sous bénéfice d’inventaire fait par la raison, et au titre d’hy-



476 CHARLES FAVRE

pothéses nécessaires. Il pourra donc y avoir une philosophie
chrétienne, ainsi que MM. Ernest Naville et Secrétan en ont
jeté les bases dans la pensée moderne.

Qu’y aurait-il d’étonnant & ce qu’il y ait en 'homme, selon
I’expression de Biran!, deux poles ou deux phares lumineux
qui préservent 'esprit humain ainsi que I’tre tout entier des
écueils d’'une mer si féconde en naufrages ?

Le tout est de se rappeler que ces deux phares projettent
leur lumiere sur le méme objet, Dieu; mais tous deux éclairent
cet objet sous un angle différent : la philosophie sous celui de
la raison, la religion sous celui de I’étre tout entier.

IV

Ce n'est qu’en traversant préalablement plusieurs zones
concentriques que nous arrivons au centre méme de notre
sujet. Jusqu’ici nous n’avons guere abordé que le coté formel
de la question en cherchant & montrer qu’il ne doit pas y avoir
de relation de cause 2 effet entre une théorie de la connais-
sance quelconque et un systéme religieux. GComme on pourrait
toutefois nous objecter que nous n’avons fait qu’affirmer ce
qui était précisément en question, examinons quelle concep-
tion Ritschl ainsi que 1’école néo-kantienne se fait de ’essence
méme de la religion ; nous verrons ensuite si cette concep-
tion-la peut se justifier devant la théorie de la connaissance
de Kant et celle de Lotze, puisque c’est la, selon les disciples
de ces deux philosophes, le tribunal supréme quidevra conférer
a la religion sa légitimité dans P'ordre des faits psychiques.
Lipsius et Ritschl ainsi que le philosophe Edouard Zeller cher-
chent & donner une explication psychologique de la religion,
voici comment : On suppose que 'homme a été, au début de
I’histoire & un moment donné, sans religion; on cherche ensuite
a expliquer le moment ol le sentiment religieux a pris nais-
sance dans I’homme. Par contre, on appelle, dans cette école,
explication métaphysique celle qui suppose que le sentiment

! Nous détournons ici la parole de Biran du sens qu’elle a dans le
contexte.



LA THEORIE DE LA GONNAISSANCE &7

religieux est inné & ’homme, par suite d’une dotation primitive
faite & ce dernier lorsque Dieu le créa a son image. On le
comprend, l’explication dite psychologique, qui veut que le
sentiment religieux ait été le produit d’une évolution, peut se
concilier facilement avec ’hypothése darwinienne, ce que W.
Bender a cherché récemment 4 démontrer dans son ouvrage
sur I'Essence de la religion. Sans vouloir juger d’une explica-
tion par une conclusion extréme qu’on a pu en tirer, nous
nous contenterons de remarquer que cette nouvelle concep-
tion qu’on nous présente est tout aussi métaphysique que la
conception mise au pilori, puisqu’on suppose, au point de dé-
part, ’'homme comme dépourvu de tout sentiment religieux,
supposition que devrait s’interdire une école (ui ne veut rien
affirmer au deld de 'expérience! Mais voyons comment la re-
ligion aurait pris naissance chez I’homme encore dépourvu de
tout sentiment religieux : la religion aurait fait son apparition,
a un moment donné, comme étant la foi & des puissances su-
périeures, dont ’homme solliciterait le concours pour lutter
plus efficacement contre tout ce qui porte entrave & 'activité
humaine ; tranchons le mot, la religion serait un produit de
Peudémonisme.

(’est du moins la la conclusion franchement avouée & la-
quelle aboutit Bender, ’enfant terrible du parti.

Cette pensée-la doit nous donner selon Ritschl la clé de 'ceu-
vre de Jésus-Christ et par conséquent la clé de la religion
chrétienne. En faisant de la volonté personnelle de Dieu (la
création du royaume de Dieu) sa volonté propre, Christ a réa-
lisé la position normale de I'homme qui est celle d’une indé-
pendance absolue vis-a-vis du monde. Seul, Christ répond donc
pleinement au sentiment religieux qui, ainsi que nous 'avons
vu plus haut, est né du besoin qu’éprouve 'homme d’un se-
cours supérieur pour lutter contre ce qui porte entrave a la
liberté humaine. Tous nous portons le jugement que le monde
n’a pas pour ’homme la valeur de la vie personnelle, et, par
'acquisition de la domination spirituelle sur le monde, la vie
humaine atteint sa destination. Nous avons dit : la domination
spirituelle ; car c’est par la patience et le support, c’est en re-



478 CHARLES FAVRE

connaissant que les obstacles qui se trouvent sur notre chemin
sont voulus de la providence divine que nous acquérons la
victoire sur le monde, selon I’exemple que nous a livré Christ.
Voila la pensée centrale & la lumiére de laquelle toute la reli-
gion chrétienne se déroule selon le théologien de Gottingue.

Toute cette conception découle d’'une idée kantienne; en
effet I'existence de Dieu est un des postulats de la raison pra-
tique et voici comment: Nous constatons qu’il y a souvent
opposition sur cette terre entre la vertu et le bonheur, or notre
conscience réclame I’abolition de ce contraste, c’est ainsi que
nous réclamons la notion de Dieu comme celle de I’étre qui
abolira dans une existence ultérieure ce douloureux contraste
contre lequel nous nous insurgeons. Et ¢’est en face d’un con-
traste analogue que nous place la conception que Ritschl nous
présente de la religion; ici c’est le contraste entre la position
de ’'homme dépendante de la nature et le désir que ce dernier
éprouve, en tant qu’esprit, de maintenir sa personnalité vis-a-
vis des obstacles de la nature. En faisant droit & I'existence de
Dieu le sentiment religieux trouve la solution du contraste.

Stihlin dit avec raison: « Une chose frappe au premier
abord, c'est de voir combien la religion est réduite & peu de
chose par cette conception de Ritschl et combien une telle
théorie est au-dessous de celle de Schleiermacher » quelque
peu, au reste, que son idée de I’absolue dépendance del’homme
vis-4-vis de Dieu épuise le contenu de l'essence du christia-
nisme.

Selon Ritschl le christianisme se manifesterait comme la
seule vraie religion en ce que I'idée de Dieu, que nous fournit
cette religion, répondrait mieux que toute autre hypothése au
postulat de notre sentiment religieux?! (qui réclame un étre
puissant pour que celui-ci lui assure l'indépendance sur la
nature). Soit. Mais admettons que ’homme puisse arriver a
dompter & tel point les puissances adverses de la nature que
sa personnalité soit mise & ’abri de toute entrave & son plein
épanouissement, alors..... cette hypotheése de Dieu, car cette
notion n’est au fond ici qu'une hypothése nécessaire, devien-

t Recht. und Vers, I 571, III 209.



LA THEORIE DE LA CONNAISSANGE 479

drait inutile. Le philosophe Fichte n’a-t-il pas tiré la consé-
quence légitime du point de vue kantien lorsqu’il nous dit:
« Ne désire que ce que tu peux t'accorder toi-méme! » Ainsi
I’autocratie et Pautonomie de l'esprit humain sont assurées.

Pour que la notion de Dieu ne risque donc pas de disparaitre
ou d’étre placée au second rang dans la religion chrétienne, il
ne faut pas que la religion soit comprise tout d’abord comnie
un rapport de I’homme au monde, mais bien, primo loco,
comme une relation personnelle de ’dme & Dieu.

Tandis que dans I’église chrétienne, depuis que saint Augus-
tin s’écriait: « o Dieu! tu nous a créés pour toi » on a toujours
considéré que la religion pousse 'homme & chercher en Dieu
le but supréme de son existence et son souverain bien, Ritschl
enseigne a 'inverse que c’est Dieu qui réalise dans I’homme
le but de son existence et la religion ne servirait ainsi &
I’homme qu’d acquérir la domination spirituelle sur le monde.

Certes ce n’est pas dans ce sens-la que le psalmiste s’écriait :
« Mon &me soupire aprés toi, 6 Dieu! mon 4me a soif de Dieu,
du Dieu vivant. » (Ps. XLII, 2, 3.)... Non, Dieu n’est pas seu-
lement pour nous un moyen mais il est la fin supréme de notre
existence, il est le bien supréme et par conséquent c’est aussi
en lui que nous trouvons la félicité, & la condition que nous
ayons trouvé en lui le salut; pour cela il faut que nous puis-
sions connaitre Dieu par expérience, et de méme que nous
faisons sans le concours de nos sens une expérience conti-
nuelle de notre propre vie intérieure, ainsi pouvons-nous en
faire une de Dieu. La parole que saint Paul pronongcait il y a
dix-neuf siécles sur 'Aréopage d’Athénes devant les philoso-
phes stoiciens et épicuriens est aussi aujourd’hui la vérité
supréme: « C’est en lui (en Dieu) que nous avons la vie, le
mouvement et I'étre. » (Actes XVII, 28.)

v

Herbert Spencer dans ses principes de psychologie a dit que
le progrés en philosophie se fait par une série d’oscillations
dont 'amplitude va sans cesse en diminuant et dont les termes



480 CHARLES FAVRE

extrémes tendent & se rapprocher. Cela signifie que la distance
entre les hypothéses opposées va sans cesse diminuant; or, ce
que Spencer disait & propos de l'idéalisme et du réalisme, nous
pouvons 'appliquer & la philosophie et & la religion dans leurs
rapports réciproques. Au moyen ige le mot d’ordre était:
Unissons si intimement ces deux domaines qu’ils n’en fassent
plus qu’un.

Kant et Ritschl veulent, de leur coté, séparer la religion non
seulement de la métaphysique, ce & quol nous n’aurions pas
grand’chose & objecter, mais méme de la pensée théorique
comme telle. Ces efforts eux-mémes nous ont montré que la
vérité se trouve ailleurs. Nous le concédons pleinement: celui
qui veut affirmer la vérité du christianisme vis-a-vis de la con-
naissance naturelle doit fonder la vérité religieuse sur une
expérience spécifiquement chrétienne. Mais, chose inexplica-
ble, nous avons constaté que sur ce point Ritschl s’efforce tout
au contraire de démontrer et le rapport de la théorie de la
connaissance a la religion, et celui de la révélation avec la
notion de Dieu telle qu’elle s’est formée en dehors du christia-
nisme (hypothése de I'idée divine); lui qui pense avoir accom-
pli cette séparation de la philosophie et de la religion, réclamée
par Schleiermacher, base son édifice sur une théorie philoso-
phique importée dans le domaine religieux! Ainsi & I’endroit
out il faudrait baser le christianisme sur un fondement « sui
generis » Ritschl introduit des éléments élrangers, et ailleurs,
ou il faudrait unir & une conception historique une spéculation
conforme il est vrai aux faits ainsi qu’a I’essence du christia-
nisme (absoluité de Dieu, préexistence de Christ, idée du
péché, etc.), Ritschl refuse au théologien le droit de s’élever
au-dessus de ’empirisme.

Jusqu’a aujourd’huiun lien étroit existait entre la philosophie
et la théologie; on spéculait dans le domaine religieux en se
servant des termes ou des concepts qu’offrait une philosophie
paienne dans son origine. Maintenant le sentiment de I'incon-
gruence de ces deux éléments se fait sentir; en Angleterre,
c’est Henry Drummond?! qui demande un rapprochement de

1 Dans son ouvrage, Les lois de la nature dans le monde de Uesprit.



LA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 481

la religion et des sciences de la nature comme traitant d’un
objet semblable, la vie; en Allemagne, c’est Ritschl qui
demande une séparation absolue de la religion et de la philo-
sophie. Assurément la valeur de l'ceuvre de Ritschl sera
grande, dut-elle méme se manifester comme étant en tout ou
en partie une valear négative, car la tidche qui incombe a la
théologie c’est d’étudier & nouveau et de mettre en lumiere les
présuppositions métaphysiques de la fol chrétienne, c’est dele
faire par une étude approfondie de la parole de Dieu, de la foi
de I'Eglise et en s’entourant de la plus grande somme de con-
naissances naturelles possible. Néanmoins la connaissance de
la philosophie sera toujours nécessaire car, ainsiquel’a rappelé
Léopold de Ranke, les Péres de I'Eglise ont disparu en méme
temps qu’a cessé I'étude de la philosophie antique.

Un autre fait prouvé par le développement lui-méme de la
philosophie kantienne et néo-kantienne c’est qu’il est impos-
sible de séparer la religion du reste des connaissances et d’éta-
blir une vérité double. Non, la religion ne peut pas étre une
province détachée du savoir humain ; il faut qu’elle soit saisie
dans sa position centrale et embrasse I’étre tout entier.

Enfin, et c’est par cela que nous terminons, les diverses
théories que nous venons d’étudier nous ont prouvé une fois
de plus que la recherche du principe premier est légitime et
nécessaire. En vain s’efforcerait-on de comprimer ce besoin
du cceur et de 'esprit, toujours 'homme dirait avec le poéte :

« Je ne puis, 'infini malgré moi me tourmente. »



	La théorie de la connaissance : dans son rapport à la métaphysique et à la religion

