
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: La théorie de la connaissance : dans son rapport à la métaphysique et
à la religion

Autor: Favre, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THEORIE DE LA COMAISSANCE

DANS SON RAPPORT A LA MÉTAPHYSIQUE ET A LA RELIGION

PAR

CHARLES FAVRE'

Voyons maintenant comment Bitschl applique cette théorie
de la connaissance aux vérités fondamentales du christianisme ;

ici nous nous contenterons de relever brièvement sur quelques
points la connexion qui existe entre la théorie de la connaissance

de Ritschl et son système théologique, sans réfuter, lorsqu'il

y aurait lieu, ces divers points s'appuyant tous sur une
base dont nous avons essayé de montrer qu'elle ne pouvait
raisonnablement supporter l'édifice de la religion.

La théologie positive caractérise principalement Dieu comme
étant l'être absolu, Celui par qui et pour qui tout a été créé, mais
l'absolu c'est par excellence l'objet en soi qui, pour Ritschl, est
inconnaissable ; effectivement, ce théologien voit dans le terme
d'absolu et dans son contenu une qualification métaphysique
étrangère à la révélation biblique : la seule détermination que
nous pourrons donner à l'être suprême sera de dire qu'il est

amour puisque l'amour exprime un rapport entre l'objet et

nous et que, selon les prémisses, nous connaissons les choses

non dans leur essence, mais dans les rapports qu'elles soutiennent

avec nous. La théorie de la connaissance trouve aussi son

application dans la christologie : c'est une fausse théorie de la

connaissance, nous dit expressément Ritschl, qui a suscité l'i-
1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de juillet 1890.



474 CHARLES FAVRE

dèe, erronée selon lui, de la préexistence de Christ, celui-ci ne

pouvant, — d'après les prémisses tirées de Lotze, — recevoir
une qualification se rapportant à un moment de son existence
soustrait à l'expérience (c'est-à-dire en dehors de la vie historique

du Christ), aussi la christologie ne traite-t-elle que de

l'apparition historique de Christ et de l'action que cette figure
historique a exercée jusqu'à nos jours dans l'Eglise.

Mais surtout la théorie de la connaissance de Ritschl apparaît

avec évidence dans la conception du péché que ce théologien

nous propose ; selon lui, la doctrine du péché originel
est un non-sens, la notion de genre n'ayant aucune réalité
objective ; puis, comme l'objet ne se conçoit que dans ses

manifestations, nous ne devons pas rechercher derrière les péchés

particuliers une nature pécheresse, un état habituel duquel se

détacheraient les actes particuliers. Enfin nous avons déjà
relevé plus haut combien la notion de l'âme que nous présente
la théorie de Ritschl est inadéquate avec celle que réclame la

religion chrétienne.
Nous l'avons dit : le chrétien n'a pas à recourir à une

théorie de la connaissance quelconque pour justifier sa foi,
car celle-ci repose sur une certitude expérimentale du salut ;

toutefois le chrétien pourra saluer avec joie une théorie de la
connaissance qui ferait droit aux exigences légitimes de la

religion. Seul le spiritualisme philosophique, celui dont la
France du dix-neuvième s:ècle s'honore en particulier, offre

une théorie de la connaissance acceptable par les légitimes
exigences de la science et ne contredisant pas ce que nous
appellerons les postulats de la foi chrétienne : c'est-à-dire
l'existence de l'âme en tant qu'une entité, celle du monde
extérieur en tant qu'une réalité objective. Quelqu'un a dit :

« Sans prétendre que l'assurance du salut soit nécessaire au

salut, je crois pouvoir dire qu'elle est nécessaire à la prédication

du salut1. » Ce qu'on demande avec raison du pasteur,
nous le demandons à notre tour du théologien, voulant motiver

sa foi. Le « cogito ergo sum» qui, pour le philosophe cartésien,

ouvre toute grande la porte de la connaissance et déblaie
1 Foi et parole. Discours de consécration par A. Gretillat.



LA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 475

tous les doutes se transformera pour le théologien en un
« gratiam Dei expertus fui ergo sum, » car c'est à la lumière de

cette expérience de la grâce qu'il jugera des autres vérités, de

celles-là même du monde naturel, — ergo sum, — non pas
toutefois dans ce sens que la certitude de l'existence du monde
et de l'âme jaillisse pour lui d'un syllogisme, mais cette certitude

sera impliquée pour lui dans les faits du salut qu'il aura
expérimentés, comme en étant la condition nécessaire, le

« substratum » indispensable.
Mais nous entendons qu'on nous objecte :

Que faites-vous de la certitude naturelle?
Comment le philosophe, par exemple, pourra-t-il accepter

cette certitude provenant de l'expérience du salut, sans se

renier soi-même? Enfin Descartes n'a-t-il pas fondé la

philosophie moderne en proclamant que pour le philosophe la seule

source de certitude c'est l'évidence rationnelle, car Descartes

nous déclare qu'il a pris pour règle « de n'affirmer comme
vrai que ce qui lui paraît évidemment être tel, c'est-à-dire ce

qu'il voit si clairement et si distinctement qu'il ne saurait le

révoquer en doute. »

Pour notre part, nous concevons parfaitement que ces deux
besoins soient réunis chez le même individu : d'une part le
besoin de soumettre tous les faits à la seule lumière de la

raison, dont le seul critère reste l'évidence rationnelle, d'autre

part celui de juger de tous les faits à travers l'objectif de sa foi
chrétienne. En cela nous ne statuons nullement que la vérité
soit double, mais nous affirmons que la même vérité peut être

perçue selon des modes différents ; la métaphysique sera
Dieu manifesté à la raison, et la religion Dieu manifesté à l'être
tout entier : c'est-à-dire à la fois sensible au cœur et manifesté
à la raison. C'est dire en même temps qu'il pourra y avoir des

échanges réciproques; la théologie unira à la conception
historique du christianisme un point de vue spéculatif (en cela
la théologie s'éloignera à tort ou à raison de la religion et se

rapprochera de la philosophie), et la philosophie pourra à son
tour emprunter au christianisme certains éléments, acceptés
ici sous bénéfice d'inventaire fait par la raison, et au titre d'hy-



476 CHARLES FAVRE

pothèses nécessaires. Il pourra donc y avoir une philosophie
chrétienne, ainsi que MM. Ernest Naville et Secrétan en ont
jeté les bases dans la pensée moderne.

Qu'y aurait-il d'étonnant à ce qu'il y ait en l'homme, selon

l'expression de Birand, deux pôles ou deux phares lumineux
qui préservent l'esprit humain ainsi que l'être tout entier des

écueils d'une mer si féconde en naufrages
Le tout est de se rappeler que ces deux phares projettent

leur lumière sur le même objet, Dieu ; mais tous deux éclairent
cet objet sous un angle différent : la philosophie sous celui de

la raison, la religion sous celui de l'être tout entier.

IV

Ce n'est qu'en traversant préalablement plusieurs zones
concentriques que nous arrivons au centre même de notre
sujet. Jusqu'ici nous n'avons guère abordé que le côté formel
de la question en cherchant à montrer qu'il ne doit pas y avoir
de relation de cause à effet entre une théorie de la connaissance

quelconque et un système religieux. Comme on pourrait
toutefois nous objecter que nous n'avons fait qu'affirmer ce

qui était précisément en question, examinons quelle conception

Ritschl ainsi que l'école néo-kantienne se fait de l'essence
même de la religion ; nous verrons ensuite si cette conception-là

peut se justifier devant la théorie de la connaissance
de Kant et celle de Lotze, puisque c'est là, selon les disciples
de ces deux philosophes, le tribunal suprême qui devra conférer
à la religion sa légitimité dans l'ordre des faits psychiques.
Lipsius et Ritschl ainsi que le philosophe Edouard Zeller
cherchent à donner une explication psychologique de la religion,
voici comment : On suppose que l'homme a été, au début de

l'histoire à un moment donné, sans religion; on cherche ensuite
à expliquer le moment où le sentiment religieux a pris
naissance dans l'homme. Par contre, on appelle, dans cette école,

explication métaphysique celle qui suppose que le sentiment

1 Nous détournons ici la parole de Biran du sens qu'elle a dans le

contexte.



LA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 477

religieux est inné à l'homme, par suite d'une dotation primitive
faite à ce dernier lorsque Dieu le créa à son image. On le
comprend, l'explication dite psychologique, qui veut que le
sentiment religieux ait été le produit d'une évolution, peut se

concilier facilement avec l'hypothèse darwinienne, ce que W.
Render a cherché récemment à démontrer dans son ouvrage
sur l'Essence de la religion. Sans vouloir juger d'une explication

par une conclusion extrême qu'on a pu en tirer, nous
nous contenterons de remarquer que cette nouvelle conception

qu'on nous présente est tout aussi métaphysique que la

conception mise au pilori, puisqu'on suppose, au point de

départ, l'homme comme dépourvu de tout sentiment religieux,
supposition que devrait s'interdire une école qui ne veut rien
affirmer au delà de l'expérience Mais voyons comment la
religion aurait pris naissance chez l'homme encore dépourvu de

tout sentiment religieux : la religion aurait fait son apparition,
à un moment donné, comme étant la foi à des puissances
supérieures, dont l'homme solliciterait le concours pour lutter
plus efficacement contre tout ce qui porte entrave à l'activité
humaine ; tranchons le mot, la religion serait un produit de

l'eudémonisme.
C'est du moins là la conclusion franchement avouée à

laquelle aboutit Render, l'enfant terrible du parti.
Cette pensée-là doit nous donner selon Ritschl la clé de l'œuvre

de Jésus-Christ et par conséquent la clé de la religion
chrétienne. En faisant de la volonté personnelle de Dieu (la
création du royaume de Dieu) sa volonté propre, Christ a réalisé

la position normale de l'homme qui est celle d'une
indépendance absolue vis-à-vis du monde. Seul, Christ répond donc

pleinement au sentiment religieux qui, ainsi que nous l'avons

vu plus haut, est né du besoin qu'éprouve l'homme d'un
secours supérieur pour lutter contre ce qui porte entrave à la

liberté humaine. Tous nous portons le jugement que le monde
n'a pas pour l'homme la valeur de la vie personnelle, et, par
l'acquisition de la domination spirituelle sur le monde, la vie

humaine atteint sa destination. Nous avons dit : la domination

spirituelle ; car c'est par la patience et le support, c'est en re-



418 CHARLES FAVRE

connaissant que les obstacles qui se trouvent sur notre chemin
sont voulus de la providence divine que nous acquérons la

victoire sur le monde, selon l'exemple que nous a livré Christ.
Voilà la pensée centrale à la lumière de laquelle toute la
religion chrétienne se déroule selon le théologien de Göttingue.

Toute cette conception découle d'une idée kantienne ; en

effet l'existence de Dieu est un des postulats de la raison
pratique et voici comment : Nous constatons qu'il y a souvent

opposition sur cette terre entre la vertu et le bonheur, or notre
conscience réclame l'abolition de ce contraste, c'est ainsi que
nous réclamons la notion de Dieu comme celle de l'être qui
abolira dans une existence ultérieure ce douloureux contraste
contre lequel nous nous insurgeons. Et c'est en face d'un
contraste analogue que nous place la conception que Ritschl nous

présente de la religion ; ici c'est le contraste entre la position
de l'homme dépendante de la nature et le désir que ce dernier
éprouve, en tant qu'esprit, de maintenir sa personnalité vis-à-
vis des obstacles de la nature. En faisant droit à l'existence de

Dieu le sentiment religieux trouve la solution du contraste.
Stählin dit avec raison : « Une chose frappe au premier

abord, c'est de voir combien la religion est réduite à peu de

chose par cette conception de Ritschl et combien une telle
théorie est au-dessous de celle de Schleiermacher » quelque

peu, au reste, que son idée de l'absolue dépendance de l'homme
vis-à-vis de Dieu épuise le contenu de l'essence du christianisme.

Selon Ritschl le christianisme se manifesterait comme la
seule vraie religion en ce que l'idée de Dieu, que nous fournit
cette religion, répondrait mieux que toute autre hypothèse au

postulat de notre sentiment religieux1 (qui réclame un être

puissant pour que celui-ci lui assure l'indépendance sur la

nature). Soit. Mais admettons que l'homme puisse arriver à

dompter à tel point les puissances adverses de la nature que
sa personnalité soit mise à l'abri de toute entrave à son plein
épanouissement, alors cette hypothèse de Dieu, car cette
notion n'est au fond ici qu'une hypothèse nécessaire, devien-

1 Recht, und Vers, I 571, III 209.



LA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 479

drait inutile. Le philosophe Fichte n'a-t-il pas tiré la
conséquence légitime du point de vue kantien lorsqu'il nous dit :

« Ne désire que ce que tu peux t'accorder toi-même » Ainsi
l'autocratie et l'autonomie de l'esprit humain sont assurées.

Pour que la notion de Dieu ne risque donc pas de disparaître
ou d'être placée au second rang dans la religion chrétienne, il
ne faut pas que la religion soit comprise tout d'abord comme
un rapport de l'homme au monde, mais bien, primo loco,
comme une relation personnelle de l'âme à Dieu.

Tandis que dans l'église chrétienne, depuis que saint Augustin

s'écriait : « ô Dieu tu nous a créés pour toi » on a toujours
considéré que la religion pousse l'homme à chercher en Dieu
le but suprême de son existence et son souverain bien, Ritschl
enseigne à l'inverse que c'est Dieu qui réalise dans l'homme
le but de son existence et la religion ne servirait ainsi à

l'homme qu'à acquérir la domination spirituelle sur le monde.
Certes ce n'est pas dans ce sens-là que le psalmiste s'écriait :

« Mon âme soupire après toi, ô Dieu mon âme a soif de Dieu,
du Dieu vivant. » (Ps. XLII, 2, 3.)... Non, Dieu n'est pas
seulement pour nous un moyen mais il est la fin suprême de notre
existence, il est le bien suprême et par conséquent c'est aussi

en lui que nous trouvons la félicité, à la condition que nous

ayons trouvé en lui le salut ; pour cela il faut que nous puissions

connaître Dieu par expérience, et de même que nous
faisons sans le concours de nos sens une expérience
continuelle de notre propre vie intérieure, ainsi pouvons-nous en
faire une de Dieu. La parole que saint Paul prononçait il y a

dix-neuf siècles sur l'Aréopage d'Athènes devant les philosophes

stoïciens et épicuriens est aussi aujourd'hui la vérité
suprême : « C'est en lui (en Dieu) que nous avons la vie, le

mouvement et l'être. » (Actes XVII, 28.)

Herbert Spencer dans ses principes de psychologie a dit que
le progrès en philosophie se fait par une série d'oscillations
dont l'amplitude va sans cesse en diminuant et dont les termes



480 CHARLES FAVRE

extrêmes tendent à se rapprocher. Cela signifie que la distance
entre les hypothèses opposées va sans cesse diminuant; or, ce

que Spencer disait à propos de l'idéalisme et du réalisme, nous

pouvons l'appliquer à la philosophie et à la religion dans leurs
rapports réciproques. Au moyen âge le mot d'ordre était :

Unissons si intimement ces deux domaines qu'ils n'en fassent

plus qu'un.
Kant et Ritschl veulent, de leur côté, séparer la religion non

seulement de la métaphysique, ce à quoi nous n'aurions pas
grand'chose à objecter, mais même de la pensée théorique
comme telle. Ces efforts eux-mêmes nous ont montré que la
vérité se trouve ailleurs. Nous le concédons pleinement : celui
qui veut affirmer la vérité du christianisme vis-à-vis de la
connaissance naturelle doit fonder la vérité religieuse sur une
expérience spécifiquement chrétienne. Mais, chose inexplicable,

nous avons constaté que sur ce point Ritschl s'efforce tout
au contraire de démontrer et le rapport de la théorie de la
connaissance à la religion, et celui de la révélation avec la
notion de Dieu telle qu'elle s'est formée en dehors du christianisme

(hypothèse de l'idée divine) ; lui qui pense avoir accompli

cette séparation de la philosophie et de la religion, réclamée

par Schleiermacher, base son édifice sur une théorie philosophique

importée dans le domaine religieux Ainsi à l'endroit
où il faudrait baser le christianisme sur un fondement « sui

generis » Ritschl introduit des éléments étrangers, et ailleurs,
où il faudrait unir à une conception historique une spéculation
conforme il est vrai aux faits ainsi qu'à l'essence du christianisme

(absoluité de Dieu, préexistence de Christ, idée du

péché, etc.), Ritschl refuse au théologien le droit de s'élever
au-dessus de l'empirisme.

Jusqu'à aujourd'hui un lien étroit existait entre la philosophie
et la théologie ; on spéculait dans le domaine religieux en se

servant des termes ou des concepts qu'offrait une philosophie
païenne dans son origine. Maintenant le sentiment de l'incon-

gruence de ces deux éléments se fait sentir ; en Angleterre,
c'est Henry Drummond1 qui demande un rapprochement de

1 Dans son ouvrage, Les lois de la nature dans le monde de l'esprit.



LA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 4SI

la religion et des sciences de la nature comme traitant d'un
objet semblable, la vie; en Allemagne, c'est Ritschl qui
demande une séparation absolue de la religion et de la
philosophie. Assurément la valeur de l'œuvre de Ritschl sera
grande, dût-elle même se manifester comme étant en tout ou
en partie une valeur négative, car la tâche qui incombe à la

théologie c'est d'étudier à nouveau et de mettre en lumière les

présuppositions métaphysiques de la foi chrétienne, c'est de le
faire par une étude approfondie de la parole de Dieu, de la foi
de l'Eglise et en s'entourant de la plus grande somme de
connaissances naturelles possible. Néanmoins la connaissance de

la philosophie sera toujours nécessaire car, ainsi que l'a rappelé
Leopold de Ranke, les Pères de l'Eglise ont disparu en même

temps qu'a cessé l'étude de la philosophie antique.
Un autre fait prouvé par le développement lui-même de la

philosophie kantienne et néo-kantienne c'est qu'il est impossible

de séparer la religion du reste des connaissances et d'établir

une vérité double. Non, la religion ne peut pas être une

province détachée du savoir humain ; il faut qu'elle soit saisie

dans sa position centrale et embrasse l'être tout entier.
Enfin, et c'est par cela que nous terminons, les diverses

théories que nous venons d'étudier nous ont prouvé une fois
de plus que la recherche du principe premier est légitime et
nécessaire. En vain s'efforcerait-on de comprimer ce besoin
du cœur et de l'esprit, toujours l'homme dirait avec le poète :

« Je ne puis, l'infini malgré moi me tourmente. »


	La théorie de la connaissance : dans son rapport à la métaphysique et à la religion

