
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: La religion des Parsis

Autor: Faye, Clement de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA RELIGION DES PARSIS

TRADUCTION PAR

CLÉMENT DE FAYE

Avant-propos sur l'auteur de « la Religion des Parsis. »

L'honorable Dadabhai Naoroji, l'auteur de l'exposé du par-
sisme, qui suit et qu'il a bien voulu nous communiquer, prit
une part active au Congrès international des mœurs qui se

tint à Genève, l'automne dernier ; c'est alors que nous eûmes
l'honneur de nous entretenir avec lui. 11 paraît de plus qu'il
exposa cet important sujet aux savants orientalistes réunis
l'été dernier à Stockholm.

Né à Bombay en un temps où l'instruction que répandait le
soleil britannique n'était guère qu'un clair-obscur, mais où les

efforts d'un gouverneur éclairé, Elphinstone, préparaient une
ère de progrès littéraire et scientifique, l'enfant, encore au
berceau (né en 1825), grandit au milieu de ce mouvement des

esprits1 dans lequel il devait entrer un jour avec tant de succès.

Orphelin de père dès l'âge de quatre ans, l'enfant fut élevé

par une femme exemplaire, une tendre mère qui devait lui
être conservée quarante-six ans. C'est cette éducation intelligente

du foyer qui a formé l'homme d'aujourd'hui plus encore

1 Le gouverneur, en quittant l'Inde, laissait derrière lui une souscription

recueillie chez les personnages du pays les plus haut placés. Une

somme de 503000 francs derait servir à fonder des chaires en vue de

l'enseignement de « l'anglais, de l'art et des sciences de l'Europe. »

THÉOL. ET PHIL. 1890. 30



454 clément de faye

que de brillantes études dans F«Elphinstone institution » où il
exerça le professorat et devint même un mathématicien hors
ligne. « La promesse de l'Inde, » comme l'appela un de ses

collègues, M. N. s'adonnait à l'étude des sciences physiques
et de l'économie politique. Nommé à une chaire de mathématiques

et de sciences naturelles, il fut le premier Parsi qui
succéda à un professeur anglais dans un établissement d'instruction

supérieure (1852-1855). Il paraît qu'aujourd'hui l'aiguille
de la balance n'incline plus autant du côté des natifs.

Bientôt le professeur partit pour l'Angleterre et devint
l'associé d'une grande firm, la première Indian House, fondée à

Londres et à Liverpool, mais le réformateur s'était aussi embarqué

avec le négociant et celui-ci laissa ample carrière à celui-
là, pour qu'il s'occupât de réformes sociales, surtout par
rapport à l'Inde. Emancipation de superstitions dégradantes,
transformation religieuse, progrès intellectuel et social, en

dépit de race et de croyance, indépendance de la presse,
l'honorable Naoroji entreprit vigoureusement de résoudre tous
ces problèmes. Ajoutez aux succès du dehors, l'activité et les

dons intérieurs : intelligence prompte, éloquence pratique,
connaissance parfaite de l'anglais, manières douces, vertus
sociales et privées, ni affectation ni emportement, mais « a seraphic

quiescence,» avec de telles ressources on va loin, vînt-on
de loin et fût-on tout à coup transplanté dans un sol étranger.
Au contact d'une race vigoureuse, notre réformateur affermit
sa foi politique et prit racine dans cette patrie adoptive où il
débarquait en 1855.

Je ne suivrai pas M. N. dans sa carrière politique anglaise,
il suffira de dire que jamais il n'a séparé les intérêts de l'Inde
de ceux de la Grande-Bretagne et réciproquement. Je laisse

aussi de côté les libéralités pécuniaires qu'il a prodiguées à sa

patrie. Plus d'une fois il est retourné à Bombay pour en diriger
ou en redresser les affaires. Rentré en Angleterre, démarches

en hauts lieux, brochures nombreuses sur les Indes, correspondance

avec le secrétaire d'Etat, M. N. ne s'épargne en rien

pour le bien de son pays et se laisse même porter comme
candidat à la Chambre des communes, mais sans succès. Que ne



LA RELIGION DES PARSIS 455

s'appelle-t-il John Smith tout court, il serait entré sans
conteste à la Chambre, mais les électeurs du peuple pouvaient-
ils avaler le nom de Dadabhai Naoroji

(Le Traducteur.)

La Religion des Parsis.

Je n'ai nullement envie de faire de la controverse dans ces

pages ; je veux simplement placer devant le public de la Grande-
Bretagne un tableau de l'état présent de la vie religieuse des
Parsis et donner ainsi une idée de cette vie et de son développement.

On croit généralement que le prophète des Parsis, Zoroastre,
florissait il y a quatre mille ans, mais cette croyance est fort
discutable. Pendant la domination grecque, après la conquête
de la Perse, par Alexandre, la religion nationale n'occupait
pas la première place, mais lorsque Ardeshir Babezan rétablit
la dynastie persane, un grand concile de savants prêtres fut
convoqué, la religion des Parsis occupa alors le premier rang
et fut proclamée celle de la nation. La Perse vaincue enfin chez
elle par les mahométans, la nation tout entière devint peu à

peu mahométane : seuls quelques Parsis émigrèrent aux Indes
où il leur fut permis de débarquer à la seule condition de

mettre bas les armes, changer leur façon de se vêtir et s'abstenir

d'immoler la vache. Alors, se mêlant à un peuple de race
différente et d'une autre religion ils oublièrent leur propre
langue et presque le contenu de leurs vieux livres
religieux. Mais ils prirent grand soin des quelques-uns qu'ils
avaient apportés avec eux et les chefs des prêtres en conservèrent

en grande partie l'intelligence telle qu'elle leur avait
été enseignée de père en fils, quoique sans esprit de critique.
ni aucune juste appréciation de la valeur de chacun de ces livres.

Graduellement par mariages et autrement les Parsis se
mêlèrent aux Hindous tellement qu'ils s'assimilèrent à eux, faisant
même pour divers objets des offrandes dans leurs temples ;

c'étaientpresque « des Hindous comme les Hindous eux-mêmes1.

1 « Quand j'étais premier ministre à Baroda, dit l'auteur, une dame



456 CLÉMENT DE FAYE

Vinrent les mahométans, et les Parsis, toujours simples,
d'adopter quelques-unes de leurs coutumes et même de faire
des offrandes à la châsse de quelques fameux saints mahométans.

Les Parsis connaissaient peu leur religion originelle ; mais

il en est deux points qu'ils n'oublièrent jamais : l'unité de Dieu

et la monogamie. Il est vrai qu'ils continuaient à répéter leurs

prières dans la vieille langue zend, mais ils n'en comprenaient
pas un seul mot. A l'exception de quelques prêtres, personne
ne connaissait rien de cette langue ou des doctrines enseignées
dans leurs Ecritures. Leur vie se passait en grande partie dans

l'observation de leur propre cérémonial et de celui des
Hindous ; ils avaient une vague connaissance générale des doctrines
et des préceptes de la religion et une notion claire de la
morale en tant qu'elle exigeait une pensée pure, une parole pure
et une œuvre pure. Telle était la condition des Parsis au
commencement de notre siècle.

La domination anglaise aux Indes donna plus de liberté aux
Parsis et un but à leur énergie. Les premiers ils créèrent
une littérature dans l'idiome national et publièrent à Bombay
des journaux de leur bord. Une controverse, relativement
triviale, au sujet du calendrier, donna une forte impulsion à

ces feuilles et en même temps attira davantage l'attention sur
l'étude de la religion des Parsis. En arrivant aux Indes un
savant prêtre de Perse trouva que le calendrier des Persans
et celui des Indiens parses ne correspondaient pas. Aux Indes
les Parsis avaient ajouté, tous les cent vingt ans, un mois à

l'année pour compléter l'année solaire ou bissextile. C'était mal,
dit le prêtre persan, vu que les anciens livres religieux ne
sanctionnaient pas l'innovation. Une âpre controverse s'en
suit ; les familles se querellent et finalement la communauté
se scinde en deux sectes. Cette lutte regrettable eut pourtant
parsie parut devant moi. Jamais je ne l'eusse prise pour une Tarsie, si

mon attention n'avait été attirée tont particulièrement par le fait qu'elle
était complètement hindoue par son accent, ses idées et sa toilette. Les

dames de la maison et le contact continuel et intime avec leurs voisins
hindous ont fait pénétrer dans les familles des Tarsis la plupart des

cérémonies des Hindous pratiquées à l'occasion des naissances, des mariages
et des jours de fêtes, » etc.



LA RELIGION DES PARSIS 457

de bons résultats. En effet, elle fut le moyen d'éveiller chez les
Parsis le désir d'en savoir plus long sur leur religion, d'aiguillonner

leurs pensées et d'approfondir leurs sentiments
religieux. En se développant et s'affermissant, la presse imprima
un mouvement réflexe qui produisit un progrès rapide.

Voici à leur heure les missionnaires protestants qui se mettent
à attaquer la religion des Parsis, exposée au dépérissement par
cette double circonstance: la détérioration de la pure foi primitive

par la littérature et par le cérémonial des derniers prêtres,
et l'adoption de cérémonies hindoues et mahométanes. L'Eglise
chrétienne catholique dans les faubourgs de Bombay était aussi

entrée en rapport avec les Parsis, nullement dans un sens hostile,

mais les missionnaires, eux, poursuivirent leurs attaques
avec une grande vigueur et réussirent à convertir deux jeunes
élèves qui fréquentaient leur école. Cela produisit une grande
excitation parmi les Parsis et ils commencèrent à faire de

vigoureux efforts pour empêcher de nouvelles conversions. On

fonda des revues pour défendre la religion parsie et pour
attaquer et critiquer le christianisme. Bien plus, les Parsis éprouvèrent

la nécessité d'enseigner la religion à leurs enfants d'une
manière plus intelligente qu'en leur faisant apprendre par cœur
des prières et des fragments dans le vieux Zend sans qu'ils en

comprissent rien. L'agitation causée par les missionnaires fit
qu'on prépara un catéchisme de la religion parsie, telle qu'elle
existait alors, croyait-on. Nous en donnerons quelques extraits
afin qu'on se fasse une juste idée de la théologie et de la morale
à cette époque. Voici le sujet du dialogue : Quelques demandes

el réponses pour apprendre aux enfants de la sainte communauté

Zarthosti en quoi consiste la religion mazdéenne, (Maz-

diashnà.)

Dialogue entre un maure zarthosti et son élève.

Demande. En qui croyons-nous, nous, membres de la

communauté de Zarthosti
Réponse. Nous croyons en un Dieu unique et ne croyons

qu'en lui seul.



458 CLÉMENT DE FAÏE

D. Qui est ce Dieu unique?
R. Le Dieu qui a créé les cieux, la terre, les anges, les

étoiles, le soleil, la lune, le feu, l'eau, ou tous les quatre
éléments, et toutes les choses des deux mondes ; en ce Dieu nous

croyons, nous l'honorons, nous l'invoquons, et nous l'adorons,
lui.

D. Ne croyons-nous pas en quelque autre dieu
R. Quiconque croit en quelque autre dieu que celui-ci est

un infidèle et souffrira les peines de l'enfer.
D. Quel est la forme de notre Dieu?
R. Notre Dieu n'a ni face, ni forme, ni couleur, ni figure, ni

lieu fixe. Il n'y en a point d'autre semblable à lui, il est lui-
même et par excellence une gloire telle que nous ne pouvons
ni le louer ni le décrire, et que notre esprit ne saurait le
comprendre.

D. Est-il une chose quelconque que Dieu ne puisse créer?
R. Oui, il est une chose que Dieu lui-même ne peut pas créer.
D. Explique-moi ce qu'est cette chose?
R. Dieu est le créateur de toutes choses, mais s'il voulait

créer un autre tel que lui-même il ne le pourrait point. Dieu

ne peut créer un autre lui-même.
D. Combien y a-t-il de noms pour désigner Dieu
R. On dit qu'il y en a mille et un ; mais de ce nombre cent

et un existent.
D. Pourquoi y a-t-il tant de noms de Dieu
R. Les noms de Dieu qui expriment sa nature sont au

nombre de deux : l'Omnipotent et le Saint (Jazdan et Pâuk).
Il est aussi appelé le plus élevé des esprits (Hormuzd), le

Dispensateur de la justice (Dàdâr), le Pourvoyeur (Purvurdégar),
le Protecteur (Purvurtar). Nous le louons par ces noms. Il y
en a beaucoup d'autres encore exprimant ses bonnes actions.

D. Quelle est notre religion
R. Notre religion est le « culte de Dieu. »

D. D'où avons-nous reçu notre religion?
R. Le vrai prophète de Dieu, le vrai Zarthost (Zoroastre),

Asphantamân Anoshirwân nous a apporté la religion de la

part de Dieu.



LA RELIGION DES PARSIS 459

D. De quel côté dois-je tourner la face en adorant le saint
Hormuzd?

R. Nous devons adorer le saint, le juste Hormuzd, avec
notre face tournée vers quelqu'une de ses créations de lumière,
de gloire et de splendeur.

D. Quelles sont ces choses?
jR. Le soleil, la lune, les étoiles, le feu, l'eau et autres

glorieuses choses semblables. Nous tournons notre face vers de

telles choses et les considérons comme notre kibleh (littéralement

la chose en face), parce que Dieu a déposé en elles une
faible étincelle de sa pure gloire ; à cause de cela elles sont
plus exaltées dans la création et propres à être notre kibleh
(représentant cette puissance et cette gloire).

D. Quelle religion régnait en Perse avant le temps de Zar-
thost

R. Les rois et le peuple adoraient Dieu, mais ils avaient,
comme les Hindous, des images des planètes et des idoles dans

leurs temples.
D. Quels commandements Dieu nous a-t-il envoyés par son

prophète, le sublime Zarthost?
R. Ils sont nombreux ; en voici les principaux qu'il faut

toujours se rappeler et qui doivent nous servir de règle :

Connaître le Dieu unique et le prophète, le grand Zarthost
comme son vrai prophète, croire que la religion et l'Avesta qu'il
apporta constituent la vraie religion et sont au-dessus de toute
espèce de doute ; croire en la bonté de Dieu ; ne désobéir à

aucun des commandements de la religion Mazdiashnâ ; éviter
les mauvaises actions, s'exercer aux bonnes ; prier cinq fois
le jour; croire à la rétribution et à la justice*le quatrième
matin après la mort ; espérer le ciel et craindre l'enfer ; tenir
pour absolument certain le jour d'une destruction générale et
d'une purification (de toutes les âmes souffrantes) ; se rappeler
toujours que Dieu a fait ce qu'il a voulu, et qu'il fera ce qu'il
voudra ; envisager quelque objet lumineux en adorant Dieu.

D. Si nous commettons quelque péché notre prophète nous
sauvera-t-il?

R. Ne commettez jamais de péché en professant cette foi,



460 CLÉMENT DE FAYE

car le prophète, notre guide dans le droit chemin, l'a clairement

déclaré : «Vous recevrez selon vos œuvres. »Vos œuvres
détermineront votre retour dans l'autre monde. Si vous faites
des œuvres vertueuses et pies, votre récompense sera le ciel.
Si vons péchez et faites le mal, vous périrez en enfer. Il n'y a

que Dieu qui puisse vous sauver des conséquences de vos

péchés. Si quelqu'un commet un péché en croyant qu'un autre
le sauvera, tous deux, le trompeur et le trompé, seront damnés

au jour de « Rasta Khez » (celui de la fin du monde).
D. Quelles sont les choses qui sont en bénédiction à

l'homme?
R. Pratiquer la vertu, la charité, la bonté, l'humilité, parler

avec douceur, vouloir du bien aux autres, avoir un cœur pur,
acquérir l'instruction, dire la vérité, réprimer la colère, être

patient et content, agir en ami, ressentir la honte, respecter,
comme cela est convenable, la vieillesse et la jeunesse, nos

parents et nos maîtres, être pieux. Toutes ces choses sont
amies des bons et ennemies des méchants.

D. Quelles sont les choses qui dégradent et perdent l'homme?
R. Mentir, voler, jouer (à des jeux de hasard), regarder une

femme d'un œil méchant, trahir, abuser, se fâcher, vouloir du
mal à quelqu'un, être orgueilleux, se moquer, être paresseux,
calomnier, être avare, irrespectueux, impudent, emporté,
s'emparer de la propriété d'un autre, se venger, être souillé, obstiné,
envieux, superstitieux, faire du mal à qui que ce soit et se livrer
à tout autre acte mauvais et inique. Ce sont là tous les amis
du méchant et les ennemis de l'homme vertueux.

Tel fut le premier effort que tentèrent les Parsis pour donner
une instruction religieuse à leurs enfants. Les vieux livres
sacrés avaient déjà été traduits avant ce temps dans la langue
du pays, le gujarati. Mais la traduction en était purement littérale,

purement méchanique, faite sans aucune critique intelligente

et, en fin de compte, les livres étaient très peu
compréhensibles. Alors une nouvelle force fut mise en action. En

1849, avec d'autres jeunes hommes, pleins d'enthousiasme et
frais émoulus du collège, j'ouvris des écoles de filles sous les

auspices de la Société littéraire et scientifique des étudiants.



LA RELIGION DES PARSIS 461

Pleins d'enthousiasme, mais les poches vides, nous dûmes
d'abord commencer par enseigner nous-mêmes, matin et soir,
et beaucoup lutter contre l'opposition de la majorité du peuple.
Mais nous persévérâmes, et heureusement quatre messieurs de

la classe opulente et de vues avancées nous vinrent en aide, et
les écoles acquirent de la stabilité et devinrent écoles de jour.

A peu près en même temps nous créions aussi les Dnian-
prasarak Mandis (sociétés pour la propagation de la science) et

qui devaient servir comme d'auxiliaires de « la Société des

étudiants. » Par leurs conférences et leurs essais littéraires
dans l'idiome national, ces branches de notre société
contribuèrent au progrès général de la sociabilité et de l'éducation,
tant parmi les Hindous que parmi les Parsis.

Autre progrès. Le journalisme prit un nouvel essor. En 1851

je fis paraître un journal hebdomadaire, le Rast Goftar, qui, je
pense et je l'espère, a donné plus d'autorité au journalisme
parmi les Parsis et accru son utilité.

La même année vit naître une société qui me nomma son

premier secrétaire et s'appela le « Guide des adorateurs du
Dieu unique. » (Rahanumai Mazdiashna.) Le but de cette
société était d'abord de se débarasser des cérémonies hindoues
et mahométanes qui s'étaient incorporées dans la vie religieuse
et ensuite de se livrer à un examen approfondi et critique de

l'ancienne foi originelle et de la dépouiller de toutes les
grossières superfétations des temps subséquents. Cette société eut à

soutenir, de la part de l'opposition, un feu passablement nourri.
Une association antagoniste de la nôtre s'élève et tombe bientôt
sous la pression de la vérité et dé la raison. Mais l'opposition
la plus formidable que nous encourûmes dans l'abolition des

cérémonies extérieures hindoues et mahométanes vint des

mères, des femmes et des sœurs, maîtresses du foyer et de la
famille. Mais où les hommes échouèrent les écoles des filles

réussirent, comme il fallait s'y attendre. Dans ces écoles, les
filles apprirent que telle et telle chose était tout simplement
préjugé ou superstition. Elles se mettent à la tête du mouvement

et avec leur innocence enfantine mais décidée s'opposent
à telle ou telle coutume. « Non, bonne mère, disaient-elles,



462 CLÉMENT DE FAYE

secouant leurs petites épaules, ceci n'est pas notre religion,
ceci n'est pas bien, c'est de la superstition. » La mère écoutait
alors la chère petite lorsqu'elle n'écoutait ni son mari ni son
frère.

A peu près en même temps que se produisait cette réaction,
en 1852 ou 1853, se fit, quant à la position delà femme, un
nouveau pas dans la réforme sociale des Parsis. La femme a

toujours été très honorée chez les Parsis, et la seule différence
entre la condition de l'homme et celle de la femme c'est qu'alors
celle-ci ne pouvait s'asseoir librement avec des hommes à la
table en compagnie d'autres hommes ou dans les assemblées

publiques. Mais les Parsis accordèrent bientôt à la femme une
place honorable dans la société et la mirent sur un pied d'égalité

avec l'homme. Quelques chefs de famille, — moi-même y
compris, — s'entendirent pour se rencontrer ensemble en
société avec les membres de leurs familles, pour dîner ensemble
à la même table et converser librement les uns avec les autres.
Le résultat, après une forte opposition, fut la disparition de

cette incapacité féminine. Une des raisons qui permit à cette
réforme de s'effectuer c'est que l'enseignement de Zoroastre
était évidemment en faveur de l'égalité de l'homme et de la

femme. Voici ces paroles : « O vous, nouveaux mariés, maris
et femmes, je vous dis : vivez dans un même sentiment, accomplissez

ensemble tous vos devoirs religieux avec des pensées

pures ; pratiquez la vérité l'un à l'égard de l'autre, moyennant
quoi, soyez-en certains, vous serez heureux. » Ces paroles
datent peut-être de quatre mille ans. Dans les livres sacrés il
est question de l'homme et de la femme comme égaux au point
de vue humain et spirituel.

Sir John Malcolm écrit : « Il y a tout lieu de croire que les

mœurs des anciens habitants de la Perse furent adoucies et en

quelque mesure rafinées par l'esprit chevaleresque qui se

répandit dans ce pays du commencement à la fin de la dynastie
kayanienne. Le grand respect qu'on avait pour la femme fut,
sans doule, la cause principale du progrès qu'on fit dans la

civilisation, et ce respect et ce progrès furent bientôt la cause
de généreuses entreprises et leur récompense. Il paraîtrait que



LA RELIGION DES PARSIS 463

dans les premiers temps la femme occupait en Perse une place
honorable dans la société, et nous devons conclure que l'égalité

de rang qu'elle partageait avec l'homme et que lui assure
l'ordonnance de Zoroastre existait longtemps avant l'époque de

ce réformateur. »

Bien que les Parsis aient vécu depuis des siècles parmi les
Mahométans et les Hindous, ils ne se sont pas livrés à la
polygamie. Pendant quelque temps se posa la question de savoir si
les relations sociales des Parsis devaient être jugées d'après la
loi hindoue ou d'après la loi anglaise, puisqu'il n'existait aucune
loi reconnue pour les Parsis, à cette exception près que le
Panchâyat (un Conseil d'anciens) contrôlait les questions
sociales et en décidait. A mesure que l'instruction avançait et

qu'on s'opposait aux vieilles idées et au contrôle des anciens,
quelques personnes en profitèrent pour se permettre, en épousant

une seconde femme, de répudier la première. Toute la

communauté, vieux et jeunes, s'éleva contre cette innovation
à leurs yeux abominable. Une association fut aussitôt formée,
une loi présentée et la législature (le Conseil législatif du vice-
roi), après plusieurs enquêtes faites par une commission et

autrement, vota une loi frappant la polygamie chez les Parsis
des mêmes peines que chez les Anglais. Moi-même je demandai

au professeur Spiegel de produire un texte quelconque de

la littérature religieuse des Parsis pour ou contre la polygamie.
Il répondit : « Autant que je puis le savoir, il n'y a point
d'exemple de polygamie dans la littérature religieuse des Parsis.

On dit que Zerdusht avait trois femmes, mais il les eut
successivement. Je partage votre conviction que la majorité des

Parsis furent de tout temps monogames, bien que, peut-être,
des indulgences aient été accordées à des rois et à d'autres

personnages haut placés. » Interrogé de nouveau, le professeur

déclara qu'il n'existe pas un seul texte de l'Avesta et du
Parsis plus récent qui fasse allusion à la polygamie et que les

permissions auxquelles il en avait appelé reposaient sur des

autorités grecques et latines.
L'association fut aussi naturellement appelée à s'occuper des

fiançailles précoces de la jeunesse, telles que les autorisait la



464 CLÉMENT DE FAYE

coutume des Hindous. Le vieux parti conservateur, pour diverses

raisons, n'aimant pas céder sur ce point, l'on eut recours à une
sorte de compromis entre les conservateurs et les jeunes
réformateurs, laissant la question indécise mourir naturellement et

graduellement à mesure que l'instruction se répandrait.
Aujourd'hui bien peu de ces mariages ont lieu, et l'habitude s'en
va rapidement. Ce qui était général, il y a quarante ans, est

rare maintenant et exceptionnel, surtout à Bombay. La loi est
formulée d'une manière telle que dès que se présentera le
premier cas de répudiation à l'âge légal du mariage, ce cas sera
aussi le dernier coup dont elle frappera ces précoces fiançailles.

Revenons aux croyances religieuses et morales des Parsis
de ce temps. Je donnerai des extraits de la traduction populaire

d'un de nos livres, en nombre suffisant pour qu'on puisse
se former une idée juste delà croyance telle qu'elle avait cours
au moment où les cérémonies extérieures se mouraient sous
les efforts des Rahanumai1.

Les Parsis croient en un Dieu unique, créateur de tout.
1. Hâ. — Le grand juge, Hormuzd, le plus élevé en gloire,

en éclat, vertueux par excellence, le plus grand, le plus strict,
la sagesse même, doué de la plus pure nature, le plus saint,
ami de la joie, invisible ou visible, celui qui accroît. Il a créé

notre âme. Il façonna notre corps. Il nous donna la vie.
Hâ 35. — Je t'adore, ô Hormuzd, au-dessus de tous les

autres2.
Hâ 36. — Toute pensée vertueuse, toute parole vertueuse,

toute œuvre vertueuse,découlent de toi. O Hormuzd, j'invoque
ta pure nature, au-dessus de toutes les autres.

Hâ 40. — Par mes œuvres puissé-je honorer et exalter ton
nom. Sous la protection de ta grande sagesse j'ai acquis la

sagesse. Puissé-je t'atteindre. Puissé-je rester toujours ferme
dans ton amitié et en œuvres saintes.

Dans Hâ 44 plusieurs extraits se rapportent à ce sujet, sur-

1 J'arrange ces extraits sous divers chefs comme des conclusions qui
suivent. Pour éviter des répétitions, je ne donnerai pas, sous chaque chef
tous les textes qui confirment ces conclusions.

"2 Le traducteur supprime quelques répétitions.



LA RELIGION DES PARSIS 465

tout à Dieu comme le Créateur de tout, finissant par « Tu es le

Créateur de toute la création. »

Zarthost adore Dieu non seulement dans ce monde, mais

encore dans les cieux.
Hâ 34. — O Hormuzd, je t'adore et dans les cieux encore je

t'adorerai beaucoup.
Les Parsis croient à l'existence des anges que Dieu a créés

avec le pouvoir de venir en aide au genre humain, de lui faire
du bien de plusieurs manières et d'être les esprits surveillant
les diverses parties de la création. Les chefs, ses anges, sont

ceux de bonne conscience (Bahaman) et de piété élevée (Arde-
besht) ; celui-là est aussi l'ange gardien des animaux inoffensifs,

et celui-ci l'ange du feu.

1. Hà. — J'invoque la bonne conscience, la piété élevée,
l'amour qui veut exceller, la suprême et parfaite pensée, Khor-
dad et Amardaa; tous les autres anges qui ont des rapports
avec nous, l'ange Méher, le Seigneur et le gardien de la forêt,
aux mille oreilles et aux dix mille yeux rayonnants de joie et

de bonheur.
Beaucoup d'autres extraits arrivent à la même conclusion.
Les diverses parties de la création sont exaltées ou mentionnées

ou considérées comme saintes.
Les sept premiers Hàs contiennent plusieurs textes qui

illustrent ce point.
Le feu que Dieu a créé, l'heure du jour, l'aube, les eaux,

l'année passée en sainteté, la lune, le glorieux soleil, l'océan
do la lumière, les étoiles, les montagnes et les arbres, la forêt,
les brebis et les animaux inoffensifs ; bref, la nature dans ses
nombreuses parties et ses phénomènes, est quelquefois chantée,

quelquefois rappelée et quelquefois décrite comme sainte.
Autant que j'ai pu le voir, il n'y a pas de texte où l'on invoque

un objet matériel, sans intelligence, sans esprit pour réclamer
son assistance ou un bienfait. De telles prières s'adressent
toujours à des esprits intelligents ou à des anges, à Dieu au-dessus
de tout, Créateur et Seigneur de tout.

Les Parsis croient à l'immortalité de l'âme, aux récompenses
et aux châtiments après la mort.



466 CLÉMENT DE FAYE

Hâ 7. — 0 Seigneur, grand et sage, la récompense qui est
due au juste, que moi et les miens nous l'obtenions. Cette

récompense, veuille l'accorder de l'abondance de ta bonté d'une
manière telle, dans ce monde et dans de monde spirituel, que
je puisse être exalté et vivre pour toujours sous ta garde très
sainte et sous ta protection toute vertueuse.

Hâ 8. — Que les aspirations de celui qui est saint soient
satisfaites, que les méchants et ceux qui font le mal soient
désappointés et qu'ils soient balayés de la création du saint Créateur.
Les justes sont immortels.

Les extraits de Hâ 31 traitent de ce point.
En dépit de son horreur pour le mal et pour ceux qui s'y

livrent, le Parsi désire la conversion du méchant à la vertu, et
c'est ce qui lui est enseigné :

Hâ 33. — Les méchants sont punis selon leurs pensées,
leurs paroles et leurs œuvres. Il est bon pour eux d'avoir des

éléments delà connaissance. O Harmuzd! fais qu'ils désirent la

sagesse, qu'ils propagent la sainteté.
Hâ 44. — O Harmuzd! pourquoi ces pécheurs ne

deviendraient-ils pas vertueux
Le Parsi fait reposer son fardeau sur la miséricorde de Dieu,

et sa récompense sur la bonté de ce même Dieu.

Hâl. — En pensée, en parole ou en action, avec intention
ou non, si je n'ai pas gardé tes commandements et par cela

même, si je t'ai attristé, je t'invoque, je te prie, je te loue et

j'implore ton pardon.
Hâ 7. — Que je reçoive la récompense de la piété par votre

bonté.
La moralité de cette religion est comprise dans les trois

mots : pensée pure, parole pure, action pure. La sainteté, la

vertu, les prières etc. sont louées, exaltées et inculquées en

maint endroit.
Hâ 7. — Je loue l'homme vertueux, qui est bon et qui prie.
Hâ 19. — Le grand-prêtre est celui qui connaît la religion et

dont toute la vie se passe à propager la justice dans le monde.
Hâ 20. —Quiconque goûte les plaisirs de la justice, qui sont

au-dessus de tous les autres plaisirs, et marche dans la justice,



LA RELIGION DES PARSIS 467

sera parfaitement saint. Celui-là est vertueux, qui avance dans

la vertu parmi les hommes saints et qui leur est fidèle.
Hâ 28. — O Hormuzd puissé-je arriver à toi par une bonne

pensée (la conscience). Accorde-moi d'être vertueux dans ce
monde que tu as créé et dans l'autre monde qui est le ciel. Tu
donnes le paradis à toute âme d'homme, grâce à une bonne

pensée (la conscience). Quel que soit l'objet que tu as créé, tu
l'as créé avec de bonnes intentions. Puissé-je éprouver le désir
d'être juste, autant que j'en suis capable.

Hâ 31. — Qui est saint marche à l'immortalité.
Hâ 34. — Quelle est, ô Hormuzd ta volonté, quel est ton

culte et de quel nom t'invoquer? Dieu répond : Vois et revêts
la sainteté, apprends à connaître mes voies de sainteté avec

une bonne conscience. Dis-moi, ô Hormuzd les voies de la
bonne conscience. Contente-toi de la religion du bien, des

œuvres vertueuses et de la sainteté.
Hâ 56. — Que la vertu de l'homme vertueux se perpétue et

que la méchanceté s'évanouisse. Dans cette maison que
l'obéissance prévale sur la désobéissance, la paix sur les

disputes, la charité sur la dureté du cœur, les bonnes pensées

sur les mauvaises, la vérité sur des paroles de mensonge et la

piété sur le péché.
Hâ 59. — Je jouis sur la terre et aux cieux de l'étude du

Honwar. Je jouis de la sainteté sur la terre et au ciel. Prier
beaucoup Hormuzd est un bien. J'en jouis au ciel et sur la

terre. Je jouis de celui qui est saint, vertueux et qui prie, sur
la terre et dans le ciel, punissant l'esprit mauvais et ses

œuvres qui sont mauvaises et mortelles, — punissant le voleur et
le tyran, — punissant les magiciens de leurs cruels desseins,
— punissant ceux qui violent leurs promesses et ceux qui les

y incitent, — punissant ceux qui harassent les hommes de bien
et les saints, — punissant, les pensées, les paroles et les œuvres
mauvaises des pécheurs.

La vérité est particulièrement inculquée.
Hâ 7. — Je comprends que celui qui dit la vérité soit exalté.
Hâ 19. — Tous les jours de l'homme saint se passent en

pensées de vérité, en paroles de vérité et en œuvres de vérité.



468 CLÉMENT DE FAYE

Hâ 29. — Celui qui marche dans la vérité obtiendra
l'immortalité. Il ne périra point.

Hâ 31. — Parler selon la vérité est la vraie excellence.
Le Parsi croit à la nécessité et à l'efficacité de la prière.
Hâ 56. — J'invoque le bienfait et le succès de la prière.

Atteindre à la prière c'est atteindre à une parfaite conscience;
la bonne semence de la prière est une bonne conscience, de

bonnes paroles et des bonnes œuvres. Que nos prières soient
efficaces pour conjurer les attaques des esprits mauvais et des

hommes mauvais. Puissé-je aimer la prière, ô Hormuzd car
la prière c'est ma joie. J'ai recours à la prière, j'invoque la

prière. Te prier, ô Hormuzd! c'est obtenir l'excellence, la sainteté,

le succès et l'élévation suprême ; c'est l'acte de la vertu.
Hi 59. — Prier souvent Hormuzd, c'est un bien dont je

jouis au ciel et sur la terre.
L'étude de la religion est considérée comme chose très

méritoire, et la sainte parole (le Zend Avesta) Dieu l'a créé, est-il
dit, avant toute création. Des extraits de Hâ 19 ont tous trait
à ce sujet.

Hâ 44. — Quelle est la religion par excellence? C'est celle

qui produit la sainteté et la vérité avec de bonnes pensées, de

bonnes paroles et de bonnes actions.
Le Hâ 19 déclare que Honioar (la parole de Dieu) a été

créé avant les cieux, avant les eaux, avant toute création.
Quiconque l'étudié sans se lasser entrera au paradis des saints,
qui est plein de gloire.

Hâ 59. — J'enjoins sur terre et au ciel d'étudier le Honwar.

La religion des Parsis est pour tous, non pour quelque
nation ou peuple particulier.

Hâ 46. — Que tous les hommes et toutes les femmes me
suivent et qu'ils apprennent à connaître ta religion élevée.

Quiconque accepte la religion de Zoroastre, la loue, la médite
et l'étudié beaucoup, Dieu lui donne une place dans l'autre
monde, et dans ce monde Bahaman (la bonne conscience) le

met au rang suprême.
La religion des Parsis ne contient pas de propitiation pour



LA RELIGION DES PARSIS 469

le diable. Pas une allusion à une pensée, à une parole ou à

une telle œuvre des esprits mauvais sans souhaiter ou leur
destruction ou leur réformation.

Hâ 1. — Je m'instruis dans la religion de Zurthosti, dans le
cu'te de Dieu qui est différent de celui du Deos (des esprits
malins) et semblable à la justice de Dieu.

Hâ 8. — Que le méchant et ceux qui font le mal soient
désappointés et balayés de sa création par le saint Créateur.

Hâ 12. — Je suis de la religion du culte de Dieu, je loue
cette religion et la confesse devant le méchant, et la loue avec
une bonne conscience, de vertueuses paroles et de vertueuses
actions.

Hâ 44. — O Hormuzd pourquoi ces pécheurs ne peuvent-
ils pas devenir vertueux

Hâ 32. — Les pécheurs qui veulent suborner, régner à la

cour, devenir puissants, grâce au mensonge, et qui songent à

mal faire, voilà ceux qui font tort au monde. O Hormuzd
leur désir est suivi de lamentations.

Hâ 33. — Les méchants sont punis suivant leurs pensées,
leurs paroles et leurs œuvres. Il vaudrait mieux qu'on pût leur
communiquer le goût de la science. O Hormuzd donne-leur
le désir de la sagesse afin qu'ils répandent la sainteté.

Il en est qui appellent les Parsis « adorateurs du feu ; » ceux-
ci se défendent de l'être en disant qu'ils n'adorent pas le feu,
mais qu'ils le considèrent ainsi que d'autres grands phénomènes

de la nature comme l'emblème de la puissance de Dieu.

Il me paraît que, d'un côté, l'imputation est injuste et que, de

l'autre, la défense va un peu trop loin. Bien que le Parsi « se

rappelle, loue, aime ou considère comme saint, » tout ce qui
est beau ou étonnant ou inoffensif ou utile dans la nature,
jamais il ne réclame d'un objet matériel inintelligent un secours
ou un bienfait ; il n'est donc pas idolâtre ou adorateur de la
matière. D'un autre côté, quand un Parsi adresse ses prières à

Hormuzd (ou Dieu), jamais il ne croit qu'il soit nécessaire de

tourner sa face vers un objet particulier. Il réciterait, et récite
en effet, son vasht Hormuzd (prière à Hormuzd) en quelque

THÉOL. ET PHIL. 1890- 31



470 CLÉMENT DE FAYE

lieu que ce soit et sans la moindre crainte. En outre, lorsqu'il
s'adresse à « l'ange de l'eau » ou à tout autre qu'à celui du feu,
il ne se tient pas debout devant le feu. Ce n'est que lorsqu'il
s'adresse à l'ange du feu qu'il se tourne du côté du feu. Bref,
en s'adressant à un ange particulier, il tourne sa face vers l'objet

dont cet ange est le gardien et qu'il considère comme étant
son symbole. Mais dans les prières à Hormuzd il ne regarde,
n'emploie ni ne fixe aucun emblème quelconque.

Puisqu'on ne pouvait apporter que du feu dans l'enceinte
d'un temple, — aucun des grands objets de la nature (tels que
la mer, le soleil, etc.), ne pouvant servir dans ce but, — les

temples devinrent naturellement les sanctuaires du feu seul, et
de là l'erreur de regarder les Parsis comme des « adorateurs
du feu. »

Il est clairement dit dans Hâ 30 : « Qui connaît Dieu au

moyen de ses œuvres l'atteint ; » mais je ne me souviens pas
d'avoir trouvé un texte exigeant du Parsi de tourner sa face-

vers un objet particulier comme étant un emblème de Dieu,
bien qu'il lui soit recommandé, comme dans le texte cité plus
haut, de s'élever de la nature au Dieu de la nature.

Tel était l'état de leur croyance religieuse il y a une génération.

Mais depuis lors de savants Parsis se sont mis à l'étude
du Zend Avesta avec zèle et une croissante intelligence. Le

Ruhanumai dont j'ai été le président pendant quelques
années a porté ses recherches, — au moyen de ces savants, —
sur l'ancienne littérature et exposé de temps à autre les résultats

de ces recherches devant la communauté dans des

réunions publiques et par la publication de ces travaux.
L'opinion de ces hommes de science est que quelques-uns

de ces livres religieux que les Parsis considéraient comme
canoniques, ne l'étaient pas ; qu'à l'exception d'une certaine

portion, appelée les Gathôs, ils n'étaient les paroles ni de Zar-
thusht ni de ses disciples ou auxiliaires contemporains, e

qu'avant l'époque de Zarthusht la religion était presque
polythéiste. Zarthusht fit une révolution complète, prêcha le culte
du seul grand Dieu suprême, comme étant la fin et le commencement

de la sainte religion, et que Dieu seul était le Créateur,



LA RELIGION DES PARSIS 471

le donateur et le Tout-en-tout de toutes choses. Il élimina les

dieux primitifs ou esprits et invoqua Dieu en ces termes :

« Toi et toi seul es Celui qui voit l'œil de mon esprit. »

Le monothéisme de Zarthusht était complet et sans

équivoque, et sa monogamie aussi claire. Les savants Parsis

d'aujourd'hui soutiennent que les autres livres sont des compilations

plus récentes faites par des prêtres ; qu'après la mort de

Zarthusht les prêtres réhabilitèrent, quoiqu'en leur assignant
des positions subordonnées, les esprits primitifs qui étaient
considérés comme présidant au feu, à l'eau, à la terre et à

toutes les grandes créations de la nature, et établirent encore
le rituel et les cérémonies selon qu'ils les désiraient ou les

croyaient profitables à eux-mêmes, ainsi que c'est arrivé à

d'autres religions. Les savants déclarent de plus que toutes
les invocations aux divers esprits pour en être secouru ne
formaient pas une partie de la religion telle que Zarthusht l'établit

et que les Parsis devaient revenir à la spiritualité originelle,
à la simplicité et à la pureté de leur religion ; qu'il est clair,
d'après les paroles de Zarthusht, que seuls les principes éternels
du culte du Dieu-un, ainsi que la pureté en pensée, parole et

action, lient à toujours ; mais que toutes les coutumes, tout le

rituel, toutes les cérémonies adaptées aux circonstances de

temps, de lieu et de civilisation, peuvent être changés selon

que l'exigent les besoins légitimes, physiques et spirituels de

la communauté. Ces savants déclarent donc que, quelle qu'ait
été la justification ou la raison d'être de bien des coutumes et
des cérémonies religieuses au temps où elles furent adoptées,
elles ne lient pas la communauté à toujours et qu'il faut réformer
ces coutumes et ce rituel selon que le temps et les
circonstances peuvent l'exiger, après un sérieux examen de la
communauté.

Un des livres (le Vandidad), que l'ignorance considérait

comme le plus sacré, est une compilation de divers temps et,

destinée surtout à recommander la propreté. C'est un code

sanitaire, élaboré selon les lumières, les exigences et les

influences des temps et des conditions de la vie des Parsis.

Qu'il me soit permis de conclure en faisant remarquer que



472 CLÉMENT DE FAYE

bien que les Parsis soient en petit nombre, — seulement
84000 environ dans toute l'Inde, au sein d'une population de

254 000 000 d'âmes, — une raison importante explique pourquoi

ils occupent une si grande place dans l'esprit du monde,
à savoir l'influence de leur religion qui leur impose l'amour de

Dieu, l'amour de la vérité, de la charité dans toutes les acceptions

du mot et un effort constant de faire sincèrement quelque

bien dans le cours de la vie, de cette vie dont la morale
embrasse une pensée pure, une parole pure et une œuvre

pure. Que les Parsis continuent toujours à persévérer dans

cette voie.


	La religion des Parsis

