Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: L'enseignement de Jésus sur son retour [suite]
Autor: Bruston, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR

PAR

C. BRUSTON'!

VIII
Le jugement d'aprés les évangiles synoptiques.

1. Revenons au discours eschatologique.

Jésus a répondu & la premiére question de ses disciples, re-
lative & la ruine de Jérusalem. Il a affirmé que cette ruine est
prochaine et qu’elle sera suivie de ladestruction du paganisme
et d’'une extension puissante du christianisme dans le monde.
Il aborde maintenant la seconde question, relative & sa parousie
pour le jugement (Mat. XXIV, 36 - XXV, fin).

Mais pour quel jugement? D’aprés ses propres déclarations, il
devait revenir et méme revenir bientot « pour rendre & chacun
selonsa conduite. » (Mat. XVI, 27; Luc XIX, 13, 15-26.) 11 de-
vait aussi revenir pour punir ses concitoyens qui I'avaient re-
poussé (Luc XIX, 14, 27). Jésus vient de déclarer, comme il
Pavait déja fait plus d’une fois auparavant, que cette punition
des Juifs rebelles aura lieu bientot, avant la fin de la généra-
tion actuelle. Il est donc évident que quand il dit maintenant :
« Mais quant & ce jour et & cette heure-142, nul ne le connait,
pas méme les anges, » il ne s’agit plus du jugement des Juifs,

1 Voir les livraisons de mars et juillet.

2 Ce jour-ld désigne & peu pres toujours celui du jugement. Cf. Mat
VII, 22; Lue X, 12; XX, 34; 2 Thess. I, 10 ete. ¢ indique ici, comme le
plus souvent, une opposition a ce qui précede.

THEOL. ET PHIL. 1890, 28



A22 C. BRUSTON

mais de celui des individus, tout particuliérement des chré-
tiens.

Personne ne connait ce jour et cette heure, parce que per-
sonne ne connait le moment de sa mort !.

Jésus a déja déclaré que sa parousie ne serait pas un événe-
ment local, mais que, pareille a I’éclair qui illumine tout & la
fois, d’orient en occident, elle embrasserait le monde entier.
(v. 23-27). Il déclare maintenant qu’elle sera subite, inatten-
due, qu’elle surprendra tout le monde comme les contempo-
rains de Noé furent surpris par le déluge (v. 37-39) 2. Mais ce
qui montre que ce ne sera pas un événement unique, se pro-
duisant une fois pour toutes et surprenant tous les hommes 2 la
fois, comme le déluge, auquel elle est comparée & un autre
point de vue, ce sont les paroles qui suivent immédiatement et
qui semblent avoir pour but de prévenir cette fausse interpré-
tation de la comparaison du déluge : « Alors, deux hommes se-
ront dans un champ? I’un est pris, 'autre laissé. Deux femmes
moudront & la meule? I'une est prise, 'autre laissée. » Il s’agit
donc d’un événement qui se produira fréquemment et dans les
circonstances les plus ordinaires de la vie. De deux personnes
qui vaqueront paisiblement & leurs travaux, tout & coup l'une
est prise: la parousie pour le jugement a lieu pour elle; le Juge
supréme apparait pour elle (cf. Mat. XXII, 11) et lui donne sa
récompense ou son chitiment 3.

'On peut comparer a ce texte le passage suivant d'un midrash :

David dit & Dieu : « Seigneur du monde, fais-moi connaitre quel jour je
mourrai. » Dieu lul répondit : « C'est un seeret qui w’est »évélé & aucun
enfant d’homme, et il ne peut pas non plus t'étre révéld. > (Midrash Ruth
rabba, trad. Wiinsche, p. 26.)

2 La traduction ordinaire de ces versets : « Mais comme il en était aux
jours de Noé, il en sera de méme & l'avénement du Fils de I'homme... »
fait naitre dans l'esprit une idée fausse que le texte : « Ainsi sera la ve-
nue du Fils de 'homme » ne justifie nullement. Celui-ci dit simplement
que cette venue ressemblera aux jours de Noé {en ce qu'elle surprendra
tout le monde). Mais cela ne veut pasdire qu’elle aura lieu une seule fois,
» un moment donné de I'histoire, comme le déluge.

3 Dans ce texte c'est Dieu lui-méme, le Roi (cf. v. 2), qui entre dans la
salle du festin et en chasse celui qui n’a pas un vétement de noces. lLe
sens figuré de cette venue pour le jugement est donc manifeste.



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 428

Veillez donc, ajoute Jésus, car vous ne savez quel jour votre
Seigneur viendra (v. 42). Vous aussi, soyez préts, car le Fils
de 'homme viendra & ’heure ol vous ne vousy attendrez pas
(v. 44). L’interprétation eschatologique touche icide bien pres
a 'absurde. Le Fils de 'homme doit venir pour chacun ; nous
ne savons pas quand, mais il doit venir, et ¢’est pour cela qu’il
faut veiller et se tenir prét. Supposez que cette exhortation ne
s’adresse qu’a la premiére génération chrétienne, qui, d’apres
tout ce que nous avons dit précédemment, devait étre témoin
de la venue glorieuse du Fils de I’homme et qui pourtant ne
Paurait pas été! Alors Jésus lui aurait adressé une exhortation
vaine, basée sur une attente illusoire. Il aurait di dire : « Veil-
lez, car le Fils de I'homme viendra peut-étre de votre temps. »
— Mais non !il affirme qu’il viendra pour tous ceux a qui il
s’adresse, c’est-a-dire pour ses disciples immédiats aussi bien
(que pour ceux qul croiront plus tard. Cette venue n’est donc
pas un événement unique, mais un événement qui se reproduit
pour chaque chrétien dans le cours des temps.

Que signifierait, d’autre part, une telle exhortation, si la ve-
nue du Fils de I’homme ne devait avoir lieu qu'a la fin du
monde? Non, elle est prochaine : chacun des auditeurs de J¢é-
sus doit se tenir prét, car il va venir bientot leur demander
compte de la maniére dont ils se seront acquittés de la mission
qu’il leur a confiée. Seulement cetie venue n’aura pas lieun
pour tous en méme temps. A un certain moment, 'un sera
pris, I'autre laissé encore quelque temps sur la terre 1.

2. Tel est aussi le sens des trois paraboles (ui suivent. Ces
paraboles n’auraient eu aucun intérét pour les auditeurs immé-
diats de Jésus, sila venue et le jugement dont il parle avaient
été placés par lui 4 la fin du monde. Mais il n’en est pas ainsi.
Ce serviteur fidele ou infidele doit s’attendre & ce que son
Maitre vienne bientot lui redemander compte. Ces vierges sages
ou folles ne représentent nullement ’Eglise des derniers temps?2,

U Cf. Niade X11, 14: of pdv Sdpev, oi Zézimovro. Les uns furent domptés,
les autres furent laissds, ¢'est-h-dire ¢pargnés.

2 Alors (XXV, 1), ¢’est-h-dire au moment du jugement dont il est ques-
tion depuis XX1V, 36, ce qui ne signific nullement i la fin du monde.



424 C. BRUSTON

mais I'Eglise en général, celle de tous les temps & partir
du moment ou son fondateur a quitté la terre. L’idée de
cette parabole est identique & l'exhortation contenue dans Luc
XIII, 24-30, ou il est manifeste qu’il s’agit de ce qui se passe
pour chacun immédiatement aprés la mort. La séparation des
vrais et des faux chrétiens ne doit pas avoir lieu 2 la fin du
monde seulement, mais au moment de la mort de chacun.
Celles qui sont prétes entrent avec I'époux dans la salle du
banquet céleste. Or ce banquet ne saurait en aucune facon
étre renvoyé a la fin du monde, puisque les patriarches et les
propheétes y sont assis depuis longtemps?.

Au reste, l'exhortation qui se reproduit encore & la fin de
cette parabole : « Veillez donc, parce que vous ne savez ni le
jour, ni ’heure, » montre bien qu’elle s’adresse a tous les chré-
tiens et non seulement a4 ceux des derniers temps (Cf. Marc
XIII, 37). Le jour et 'heure que nous ne savons pas sont donc
le jour et I'heure de notre mort, le moment ol nous serons
appelés & paraitre devant notre Maitre glorifié et ou il viendra
nous redemander compte. Et si tel est ici le sens de cette ex-
pression, comment lui en donner un autre au début de cette
derniére partie du discours eschatologique : « Quant a ce jour
et a cette heure (de la parousie, de la venuedu Filsde ’homme
pour le jugement), nul ne le connait » (XXIV, 36)?

De méme enfin, ces serviteurs auxquels le Maitre, avant de
s’en aller, a remis tous secs biens, a I'un cing talents, a4 lautre
deux, & l'autre un, ne représentent certainement pas I'Eglise
des derniers temps, mais au contraire I’Eglise primitive et tout
particuliérement les apotres, les premiers disciples et leurs
successeurs, héritiers de la doctrine et de I'ceuvre de leur
Maitre et chargés de la répandre, de la faire fructifier dans le
monde. « Longtemps aprés, » c’est-a-dire, non a la: fin du
monde, mais au moment de la mort de chacun d’eux 2, le Mai-
tre vient leur demander compte de leur administration. Ceux

1 Cf. Mat. VIII, 11; Lue XILI, 28; Mat. XXVI, 29 et paralleles.

2 Cf. Jean V, 6; 2 Mak. VI, 13. Howm., Iliad. 111, 157. — De méme, le re-
tard du Maitre et de I'Epoux (Mat. XXIV, 49, XXV,5) ne peut s'entendre
d’une durée dépassant nne génération humaine.



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 425

qui ont été fideles entrent dans la joie de leur Maitre, c’est-a-
dire évidemment dans la félicité céleste dont leur Maitre jouit
depuis qu’il a quitté la terre (félicité représentée dans la para-
bole précédente et ailleurs sous I'image d’un banquet ou sous
celle d’'une féte des tabernacles éternelle). Il n’a donc pas quitté
le ciel, puisqu’il fait entrer auprés de lui ses serviteurs fidéles
et leur confie des richesses plus grandes encore que celles
qu’ils avaient recues sur la terre (cf. Luc XVI, 10-12).

Quant au serviteur infidéle, il est jeté dans les ténébres exté-
rieures, ou 1l v a des pleurs et des grincements de dents. Et
nous savons que la joie céleste et les tourments de la Géhenne
suivent immédiatement la mort.

3. Dans toute cette partie de son discours, Jésus parle donc
d’un jugement individuel et prochain. Est-il vraisemblable
quen terminant, il passe tout & coup & la description de ce
quon entend d’ordinaire par le jugement dernier, c’est-a-dire
une grande scéne placée & la fin du monde et ou tous les
hommes seraient jugés a la fois apres avoir repris leurs corps ?

D’abord, il n’est nullement question, dans ce texte, de la ré-
surrection des morts. Toutes les nations sont rassemblées de-
vant Jésus-Christ, qui les juge (les individus, adrois) du haut de
son trone glorieux. Ce rassemblement est sans doute le méme
(que celui dont Jésus a parlé précédemment (XXIV, 31) et qui
devait étre accompli par le ministére des missionnaires chré-
tiens.

Ils sont devant lui (dumposfey «dtod) pour étre jugés, comme les
Juifsrebelles étaient devant lui, en sa présence, quand ils furent
chatiés (Luc XIX, 27). Jésus « les sépare les uns des autres,
comme le berger sépare les brebis d’avec les boues : » c’est
donc qu’ils étaient auparavant mélés et confondus. S’il était
question ici de la résurrection des morts a la fin du monde, on
pourrait supposer qu’étant ressuscités péle-méle, chacun &
'endroit olt son corps avait été déposé, ils ont besoin d’étre sé-
parés. Mais, outre ce qu’une telle conception aurait d’étrange,
Jésus ne parle nulle part, niici, ni ailleurs, d’une résurrection
geénérale & la fin du monde!. Cette séparation des justes et des

! L'unique texte des ¢vangiles ou il en soit question (Jean V, 28, 29)



426 C. BRUSTON

méchants ne peut donc étre que celle qui suit immédiatement
la mort de chaque individu ; & ce moment-la, les uns sont mis
a la droite, les autres a la gauche du souverain Juge; les uns
vont a la vie éternelle, les autres au chatiment éternel. Cette
entrée dans la vie ou dans la mort spirituelle a lieu, d’aprés
Penseignement constant de Jésus-Christ, immédiatement aprés
la mort corporelle. Plus tard, la séparation dont parle notre
texte ne serait plus possible. Car comment supposer qu’ala fin
du monde les justes et les méchants sortiront du ciel et de
I'enfer et se mélangeront de nouveau, & seule fin de pouvoir
étre de nouveau séparés? et surtout comment attribuer de
pareilles conceptions 4 Jésus-Christ?

Au reste, Jésus dit clairement quand aura lieu ce jugement
solennel. « Quand le Fils de 'homme sera venu dans sa gloire
et tous les anges avec lul, alors il siégera sur son tréne glorieua
et toutes les nations seront assemblées devant lui, » etc. Le ju-
gement aura donc lieu quand Jésus sera venu dans sa gloire, —
or, nous avons vu que cette venue glorieusc a commencé im-
médiatement apres sa mort, — quand il sera assis sur son trone,
.— or, d’apres ses propres paroles, comme d’apres le Nouveau
Testament tout entier, il allait, peu aprés sa mort, s’asseoir a la
droite de Dieu (XXVI, 64); I’Apocalypse, saint Paul, tous les
apotres nous montrent Jésus assis sur son trone ou sur le trone
de Dieu, dans le ciel. (’est donc a partir de ce moment que le
jugement a commenceé, et il se prolonge & travers les siécles.

Comment supposer qu’a la fin du monde Jésus quittera son
trone, ol il est assis depuis si longtemps, pour venir sur la
terre ou ailleurs s’asseoir une seconde fois sur son trone! Son
trone glorieux peut-il étre placé ailleurs que dans le ciel ?

Non, Jésus s’assied sur son trone (lors de 'ascension), dans
sa gloire, au milieu de lous les anges (dont le s¢jour est le ciel
et non la terre). Toutes les nations sont assemblées devant lui
(elies n’ont pas besoin pour cela de changer de place ni de
ressusciter ; il suffit qu’elles aient ét¢ rassemblées par les mis-
sionnaires chrétiens en une grande famille spirituelle; il les

ne peut pas avoir le sens qu'on lui donne habituellement. Nousle mon-
trerons plus loin.



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 427

contemple du haut du ciel, il les voit & ses pieds, comme Dieu
méme), et (du haut de cette gloire et de cette puissance infi-
nies) il sépare (dans le cours des siécles el toutes les fois que I'oc-
casion s’en présente, c’est-a-dire & la mort de chaque individu)
les justes et les méchants.

Et il n’a pas besoin, naturellement, d’attendre que cette
séparation soit achevée pour dire & ceux qu’il a mis & sa
droite : « Venez hériter le royaume qui vous a été préparé deés
la fondation du monde, » ni pour dire le contraire & ceux qu’il
a mis & sa gauche. Nous savons, en effet, par tout le Nouveau
Testament que les fideles entrent dés leur mort en possession
du royaume de Dieu ou de la vie éternelle, comme aussi les
méchants vont dés leur mort au chitiment éternel.

Cette grande scéne ne décrit donc pas ce que Jésus-Christ
fera & la fin des temps, mais ce qu’il fait depuis qu’il a quitté
la terre et qu’il s’est assis sur son trone céleste 1.

4. Cette description n’est que le développement d’une parole
plus bréve prononcée précédemment par Jésus: « Le Fils de
I’homme va venir dans la gloire de son Pére avec ses anges, et
alors il rendra & chacun selon ses ceuvres. » (Mat. XVI, 27.)
Encore ici est-il vraisemblable qu’il s’agisse de la fin du monde?
N’est-ce donc qu’alors qu’il rendra & chacun selon ses ceuvres ?
Non, c’est bient6t qu’il commencera a4 exercer son jugement
et Keil a raison de donner ce sens & pédde. Ce qui confirme
cette interprétation, c’est le rapport de cette parole avec la
précédente: «Jésus dit @ ses disciples: Celui qui voudra sauver
sa vie la perdra, mais celui qui perdra sa vie a cause de moi la
trouvera.... Car ls Fils de ’'homme va venir dans la gloire de
son Pére et alors il rendra 4 chacun selon ses ceuvres. » N’est-
il pas clair que cette venue aura lieu bientdt, assez tot pour
que les disciples & qui Jésus adresse cette exhortation et qui
P’auront suivie en aient le hénéfice ?

Les interpretes qui voient dans cette parole la preuve que

' Cest '’Apocalypse seule qui parle du jugement dernier (XX, 11-15)
et c'est Dieu qui le préside, tandis que la venue (spirituelle la aussi) de
Jésus-Christ a eu lieu bien longtemps avant, lors de la ruine de l'empire
romair (chap. XIX).



A28 C. BRUSTON

Jésus a prédit la proximité de son retour (ou plutot de sa ve-
nue) pour le jugement sont done dans le vral. Seulement il
s’agit de savoir ce que Jésus a réellement entendu par cette
venue dans la gloire de son Pére ou dans sa gloire.

Observons d’abord que cette venue dans la gloire est essen-
tiellement la méme que celle qui doit accompagner la ruine de
Jérusalem et dont nous avons reconnu le caractere figuré. Elle
coincide donc avec les premiers temps du christianisme.

Observons aussi que, d’aprés le texte étudié précédemment
(Mat. XXV, 31), cette seconde venue coincidera avec la séance
de Jésus-Christ sur son trone glorieux ou plutot la précédera
(€69), c’est-a-dire qu’elle suivra immédiatement sa mort et sa
résurrection, et qu’a la suite de cette venue glorieuse Jésus sera
dans le ciel et non sur la terre, puisqu’il sera assis sur son
trone.

Qu’est-ce & dire ? C’est que cette seconde venue ou venue
dans la gloire est identique & sa glorification, & son triomphe
sur la mort. La premiére venue du Fils de ’'homme a été une
venue dans ’humiliation, dans la souffrance; sa seconde venue
sera glorieuse : il s’assiéra sur son trone glorieux, dans le ciel,
etrendra & chacun selon ses ceuvres. (’est une venue prochaine,
mais ce n’est pas une venue terrestre, visible.

Elle est identique 4 celle dont Jésus dit immédiatement
aprés: « Quelques-uns de ceux qui sont ici présents ne mour-
ront point qu’ils n’aient vu le Fils de ’'homme venant dans sa
royauté » (Mat. XVI, 28), et ailleurs: « Dés maintenant vous
verrez le Fils de ’homme venant sur les nuées du ciel. »

Si elle est appelée une venue, c’est sans doute par allusion &
la prophétie de Daniel, ou le Fils de 'nomme vient avec les
nuées du ciel, mais c’est aussi parce que du haut du ciel ou il
est assis sur son trone, Jésus agit sur le monde, y répand sa
doctrine et en juge les habitants.

La seconde venue de Jésus, sa venue glorieuse pour le juge-
ment n’est donc pas autre chose que 'action du Christ glorifié
sur le monde. Cette action s’exerce de deux maniéres, I'une
visible pour nous: c’est I'extension du christianisme dans le
monde, les premiers disciples en furent encore témoins; 'autre



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 429

invisible : c’est le jugement que le Christ glorifié prononce sur
tous les hommes au moment de leur mort. Et c’est 14 néces-
sairement ce que Jésus a entendu par sa parousie.

5. Hofmann a bien compris quelques-unes des difficultés
que présente la description du jugement dernier dans l'inter-
prétation ordinaire.

« Si ce n’est pas le jugement dernier, dit-il?, qu’est-ce donc
qui le suivra, aprés que tous les hommes seront entrés dans la
joie éternelle ou dans le chitiment éternel? Mais si c’est le
dernier, comment se fait-il alors qu’il ne soit question que de
ceux qui sont en vie au moment du retour de Christ? Car il
n’est pas dit que les morts ressuscitent pour ce jugement, et
cela ne pourrait pas méme étre dit, quand ce serait la résur-
rection générale, puisque ceux-la seulement sont jugés qui ont
été en situation de faire ou de refuser de faire du bien aux dis-
ciples de Jésus. »

(Yest dire que ce jugement doit étre le dernier puisqu’il est
suivi de la joie et du chitiment éternels, et que cependant il ne
peut pas étre ce quon entend d’ordinaire par le jugement
dernier, un jugement général, précédé d’une résurrection gé-
nérale, et cela pour deux raisons : 1° parce qu’il n’est pas et ne
peut pas étre question ici d’une résurrection générale, 2° parce
que tous les hommes ne sont pas jugés, mais seulement ceux
qui ont vécu aprés la venue de Jésus-Christ.

Hofmann en conclut que « ce n’est pas la une prédiction
d’un événement qui doive se passer de telle ou telle maniére,
en tel lieu ou en tel temps, mais une image destinée simple-
ment a affirmer aux disciples qu’aprés son retour glorieux le
destin du monde entier, dans lequel il les envoie comme ges
témoins, sera décidé par leur Maitre irrévocablement et pour
jamais, et qu’il sera décidé d’aprés la maniére dont ils auront
été accueillis. Tous les détails de la description, ajoute-t-il,
n’ont pour but que de développer ces deux pensees. »

Ce qu’il y a de vrai dans cette opinion, exprimée sous une
forme assez peu claire, c’est que le jugement dont parle Jésus
n’aura pas lieu en un seul point de la durée et de I'espace,

U Schriftbeweis, seconde édition, page 646.



430 (. BRUSTON

comme on se le figure communément, et que ce n’est pas un
jugement général, puisque tous les hommes ne sont pas jugés.
Mais notre opinion differe de celle de Hofmann en deux points:
1o Nous ne saurions considérer cette description comme une
pure image ; ce jugement est bien un jugement réel. 2° Il ne
faut pas le placer uniquement dans ’avenir, comme le font la
plupart des théologiens, Hofmann aussi bien que les autres ;
il a commencé au moment ol Jésus s’est assis sur son trone a
la droite de Dieu. Depuis lors, tous les vivants comparaissent
apres leur mort devant le tribunal de Christ (2 Cor. V,10), qu;
les juge, accueille les élus dans la vie éternelle et envoie les
autres au chéitiment éternel.

Quant a ceux gui sont morts avant ce moment, nous savons
par la parabole de Lazare et du mauvais riche qu'un juge-
ment analogue a eu lieu pour eux. Il est vrai que Lazare et le
mauvais riche étaient juifs, mais rien n’indique qu’il dat en
étre autrement pour les paiens.

Donc, pour tous les hommes le jugement a lieu immédiate-
ment apres la mort.

Depuis la glorification de Jésus, c’est lui qui l'exerce et il
I’exercera jusqu’a la fin du monde.

Jésus n’enseigne pas d’autre jugement que celui-la. Toute-
fois, quand il fait allusion & des péchés qui pourront étre par-
donnés dans le siécle 4 venir!, il donne & entendre que ce ju-
gement n’est pas absolument définitif pour les réprouvés et
qu’il pourra étre réformé s’ils se repentent. Mais rien n’autorise
4 placer ce second jugement & la fin du monde et & le considé-
rer comme simultané. Comme le premier, il sera sans doute
continu et se produira au moment de la conversion de chaque
pécheur ou quand le chatiment aura assez duré.

6. Dans toul son discours eschatologique, Jésus ne parle
donc pas d’une période lointaine, mais, au contraire, trés rap-
prochée. Il déclare d’abord que la fin du monde est encore
bien loin (XXIV, 4-14). Puis il prédit la ruine du judaisme et
du paganisme et I’extension du christianisme dans le monde,
qu’il représente comme une venue du Fils de 'homme dansla

! Mat. X1I, 32.



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 431

gloire (v. 15-35). Quant a sa parousie, c’est-a-dire & sa venue
pour le jugement, il déclare qu’elle aura lien pour chacun &
I'improviste, qu’il faut se tenir prél, mais que certainement
quand il sera venu dans sa gloire et qu’il se sera assis sur son
trone céleste, c’est-a-dire bientdt aprés avoir quitté la terre, il
jugera tous les hommes (v. 36-XXV). Ce jugement universel
dure depuis plus de dix-huit siécles et il se prolongera indéfi-
niment.

Jésus a donc enseigné la proximité de sa venue dans la gloire
et de sa parousie: les premiers chrétiens ne se sont pas
trompés a cet égard. Mais ils se sont mépris sur la nature de
cette parousie. Ils ont pris & la lettre le langage si manifeste-
ment symbolique de Jésus et ont cru qu’il s’agissait d’'une ve-
nue matérielle, personnelle, unique, qui aurait lieu & un mo-
ment donné, tandis que Jésus avait voulu parler d’une venue
ficurée qui s’accomplit & chaqueinstant pour quelqu’un de nous,
a la fois prochaine et lointaine, une venue pour laquelle il n’a
pas besoin de quitter le ciel, puisque c’est du haut de son
trone glorieux qu’il juge tous les hommes.

Comparées a cette grande idée, combien les notions d’une
venue visible du Sauveur et d’'un jugement dernier, prononce
une fois pour toutes & la fin des temps, paraissent mesquines et
grossiéres!

7. Nous devons naturellement interpréter dans le méme sens
les autres passages ol Jésus parle du jour du jugement (Mat.
X, 15, XI, 22, 24, XII, 36, 41 s., XXIII, 33 parall.) ou de ce
Jour-la (VII, 22, XXVI, 29 parall.).

Et vraiment quand on y réfléchit, on a quelque peine & com-
prendre comment ils ont pu étre interprétés silongtemps dans
le sens d’'un jugement final et unique, a la fin du monde. Quoi
donc! les gens de Sodome et de Gomorrhe, de Ninive, de Tyr
et de Sidon, de Corazin, de Bethsaide et de Capernaoum ne se-
ront-ils pas jugés avant la fin du monde? Le mauvais riche est
dans les tourments immédiatement aprés sa mort, et les habi-
tants de ces villes ne seraient jugés que des centaines ou des
milliers d’années apres leur mort! Quelle est cette logique?

[’homme qui, sans étre vétu d’un habit de noce, est entré



A32 C. BRUSTON

dans la salle du festin, image du royaume de Dieu, ol tous les
hommes ont été invités, est lié et jeté immediatement dans les
ténébres du dehors (Mat. XXII, 11-13). Comment admettre
qu'on doive attendre pour cela jusqu’a la fin du monde? Or,
celte parabole se rapporte aux d<buts de I’'liglise chrétienne.

N’est-ce donc qu’ala fin du monde que les hommes rendront
compte de leurs actions et de leurs paroles? (Mat. XII, 36.)

Le jugement est appelé quelquefois le jugement de la
géhenne (Mat. XXIII, 33)1, c’est-a-dire naturellement qu’a la
suite de ce jugement les méchants seront jetés dans la géhenne.
Or, ils y sont jetés au moment de leur mort. Le jugement suit
donc immédiatement la mort.

De méme encore quand Jésus déclare que « celui qui le
confessera devant les hommes, il le confessera lui-méme
devant son Pére qui est aux cieux » et vice versa (Mat. X,
32 s.), il est clair qu’il place le jugement dans le cicl et immé-
diatement aprés la mort de chaque individu. Et c’est ainsi que
’'a compris P'auteur de 'Apocalypse : « Celui qui vaincra sera
vétu de vétements blancs... et je confesserai son nom devant
mon Pere et devant ses anges. » (III, 5.) Les fidéles regoivent
des vétements blancs bien longtemps avant la fin du monde
(VI, 11 ; VII, 9 ss.).

Quand Jésus dit : « Je ne boirai plus de ce fruit de la vigne
jusqu’a ce jour-la ol je le boirai nouveau avec vous dans
le royaume de mon Pére » (Mat. XXVI, 29 parall.), qui ne sent
qu’il ne s’agit pas la de la fin du monde, mais d’un avenir trés
rapproché, celui qui commencera pour lui peu aprés sa mort,
quand il sera allé s’asseoir au banquet spirituel des justes
dans le ciel (cf. Mat. VIII, 11 ; Luc XIII, 28 s.)? Quand donc
il dit ailleurs : « Plusieurs me diront en ce jour-la : N’avons-
nous pas prophétisé en ton nom?... » (VII, 22,) de quel droit
donnerions-nous un autre sens a cette expression? Or, ce jour-

'Cf. Mat. V, 22, olt le jugement, le sanhédrin et la géhenne me pa-
raissent avoir i peu pres le méme sens : il s'agit dans les trois cas de Ia
condamnation divine. Il faut savoir que dans la théologie judaique, il y
avait un sanhédrin céleste, composé de Dieu et des anges. V. Ferd, Weber,
Paleest. Theol. p. 170.



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 433

la et le jour du jugement sont identiques, comme le montrent
les passages paralléles ol ces deux expressions permutent !.
Le jour du jugement ne doit donc pas étre relégué i la fin du
monde.

Ce n’est pas tout encore.Jésus promet 4 ses apotres qu’ils
mangeront et boiront & sa table dans son royaume et qu'’ils
seront assis sur des trones, jugeant les douze tribus d’Israél
(Luc XXII, 30; cf. Mat. XIX, 28)2. Ce banquet spirituel est
naturellement le méme que celui auquel il est allé s’asseoir au
moment de sa mort, et par conséquent la palingénésie, dans
laquelle le Fils de ’homme est assis sur son trone glorieux et
les apotres sur douze trones (Mat. XIX, 28), ne saurait sans
arbitraire étre renvoyée & une époque postérieure.

8. Tout nous conduit donc & cette conclusion : le jugement
dont parle Jésus n’aura pas lieu & la fin du monde, mais & la
mort de chaque individu. Sa venue glorieuse, qui coircide
avec ce jugement, n’est pas une venue visible, mais invisible.
Elle n’est pas reléguée dans un avenir lointain, mais au con-
traire trés rapprochée. Elle ne doit pas avoir lieu une fois pour
toutes, mais elle se produit fréquemment, c’est-a-dire 4 la
mort de chaque homme. Schleiermacher est donc tout & fait
dans le vrai quand, aprés avoir dit que « Jésus a spiritualisé
I’idée de la résurrection des morts, » il ajoute « qu’il représente
le jugement comme un acte qui se prolonge 3. » Ce grand
théologien a évidemment emprunté ces deux idées surtout &
I'évangile de Jean; mais elles ne sont pas moins justes en ce
qui concerne les synoptiques.

Il n’est pas méme nécessaire d’ajouter, comme il le fait, que
« les descriptions du jugement (conlenues dans les synop-
tiques) ont un caractére parabolique. » Il n’y a rien de parabo-
lique dans la description de ce qu’on appelle 4 tort ou & raison
(cela dépend de la maniére dont on I’entend) le jugement der-
nier. Il serait plus juste de dire qu’elle est en partie figurée,

tOf. Mat. X1, 24 & Luc X, 12

2 (est-ii-dire du peuple de Dieun, de I'Eglise chrétienne. Cf. Apoc. VII,
4; X1V, 1ss. Gal. VI, 16.

4 Leben Jesu, p. 358,



434 G. BRUSTON

— la venue du Fils de I'homme, dans sa gloire, le trone sur
lequel il est assis, etc., étant manifestement des images poé-
tiques. Mais le jugement lui-méme est bien un jugement réel,
qui a lieu pour chacun immédiatement apres la mort.

9. On nous objectera sans doute que dans les paraboles de
I'ivraie et du filet, cette séparation des justes et des méchants
mentionnée dans le discours eschatologique est placée a la fin
du monde (Mat. XIII, 39 ss., 49 s.). Les anges viennent, & la
fin du sitcle (év i quvtedelx o0 zidvog), separent les méchants du
milieu des justes et les jettent dans la fournaise ardente;
« alors les justes brilleront comme le soleil dans le royaume
de leur Pere. » Mais il est extrémement douteux, pour ne pas
dire tout a fait invraisemblable, que par « la fin (guvrekeix) du
siecle » Jésus ait entendu la fin du monde (zb téag. cf. Mat. XXIV,
6, 14). Ce sont en tout cas deux expressions assez différentes.
Qu’est-ce qui autorise a les identifier ?

M. Colani doute de I’authenticité de I'explication donnée par
Jésus de la parabole de l'ivraie !, parce qu’elle lui parait
trop apocalyptique. Mais 'est-elle réellement? Il serait bien
étonnant qu’une parabole dont « la pensée est aussi anti-
judaique que possible, » comme dit fort bien M. Colani, —
« qui, en opposition & I'attente fébrile des Juifs, préche la pa-
tience, la tolérance..., » fit accompagnée d’un commentaire
apocalyptique dans le sens du judaisme le plus grossier. Lt
d’autre part, supposer que cette explication est inauthentique
ou « que pour faire comprendre cette parabole & ses disciples,
Jésus ait dit l'approprier ensuite completement & leurs idées
grossiéres, » ce sont la deux hypotheses également arbi-
traires.

Nous ne pensons pas qu’il faille recourir ni & 'une ni &
'autre ; il suffit d’interpréter ces deux paraboles du Sauveur &
la lumiére de son enseignement constant sur ce sujet.

N’est-ce donc qu’a la fin du monde que les méchants seront
jetés dans la fournaise ardente et les justes recueillis dans le
royaume de Dieu, ot ils brilleront comme le soleil ? Lazare et
le mauvais riche ne vont-ils pas aussitot aprés leur mort, I'un

' Jésus-Christ et les croyaices messianiques, page 67.



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 435

dans la félicité céleste, 'autre dans les tourments de I’'Hadés?
La fournaise dw few ol les méchants sont jetés est-elle donc
différente de la géhenne du few (Mat. V, 22) ou de la flamme
dans laquelle le mauvais riche est tourmenté? Qui oserait le
soutenir sérieusement ?

Et puis, n’est-ce donc qu’a la fin du monde que « les mé-
chants seront séparés du milieu des justes? » Ne le sont-ils
donc pas au moment de leur mort, quand les uns vont au ciel
et les autres en enfer ?

Remarquons aussi que l'ivraie et le bon grain ont poussé
ensemble jusqu’d la moisson; au moment de la moisson ils
sont séparés, les anges « rassemblent les méchants (et les met-
tent) hors du royaume du Fils de 'homme. » (v. 41.) Jusquw’a
ce moment ils fuisaient donc pariie de ce royaume, puisque
les anges les en font sortir. Cela convient-il & la fin du monde
ou & la fin de la vie de chacque méchant? La réponse ne saurait
étre douteuse.

Pour toutes ces raisons, le triage dont parlent ces deux pa-
raboles a lieu, non & la fin du monde, mais & la mort de chaque
individu.

Jésus-Christ n’a-t-il pas indiqué lui-méme dans quel sens il
fallait entendre ces paraboles, en ajoutant & la fin de la pre-
miere : « Que celui qui a des oreilles entende! » et en se
comparant, & la fin de la seconde, & un pére de famille qui tire
de son trésor des choses nouvelles et des choses anciennes?
l.es choses anciennes sont ici certaines expressions usitées
chez les Juifs et dont il fallait bien se servir, sous peine de
n’étre pas compris du tout; les choses nouvelles sont sa doc-
trine et le sens nouveau qu’il donne & ces expressions elles-
meémes.

Aulien d’entendre, comme quelques rabbins, par ce « siécle-
ci» et « ce siecle-la » ou « le siécle a venir » deux périodes
historiques se succédant 'une & l'autre, Jésus emploie la pre-
miére de ces expressions pour désigner simplement la vie
actuelle et les deux autres pour désigner la vie & venir!. Et
ce qui le prouve, c’est qu’il dit que les fideles recevront

1V, Mat. XII, 32; Marc X, 30 (Lue XVILI, 30); Lue XX, 35.



436 C. BRUSTON

« dans le siecle & venir la vie éternelle. » (Marc X, 30, et pa-
rall.) Or, la vie éternelle, d'aprés i’enseignement constant de
Jésus, le fidéle la posséde des ici-bas et elle se continue sans
interruption apres la mort. Le sens des autres textes n’est pas
moins clair. Dans Luc XX, 35, Jésus déclare que les justes de
I’ancienne alliance ont déja été jugés dignes d’obtenir ce siecle-
la et la résurrection d’entre les morts. Enfin quand Jésus
déclare que celui qui aura péché contre I’Esprit n’obtiendra
de pardon « ni dans ce siécle ni dans le siecle & venir »
(Mat. XTI, 32), il est bien évident que ces expressions désignent
la vie actuelle et la vie future.

« Dans les Evangiles, dit M. Colani (p. 32), on ne sait pas
toujours si « le siécle & venir » désigne 1’6poque de la trans-
formation de I’humanité a la fin des temps, ou la vie au dela
du tombeau, 'autre monde, comme nous disons. » Et il cite
pour ce second sens le dernier des passages ue nous venons
d’indiquer.

Nous affirmons, quant & nous, que dans les paroles de Jésus-
Christ ces deux expressions ont toujours ce sens, et jamais le
sens eschatologique. Car si elles I’avaient une seule fois, Jésus
aurait placé le jugement, la séparation des justes et des mé-
chants tantot 4 la fin du monde et tantdl & la mort de chaque
individu, ce qui n’est pas admissible.

Jésus a pu d’autant plus facilement leur donner ce sens que
les rabbins eux-mémes les emploient trés fréquemment de la
méme maniére, quoiqu’ils leur donnent souvent aussi le sens
eschatologique. Quelques uns, dit Buxtorf, entendent par le
monde & venir celui qui suivra la destruction de ce monde...;
mais d’autres entendent par la le monde des dmes, que les

dmes possédent aussitdt apres avoir été séparées du corps par
la mort 1,

1 Lex. chald.,’s. v.b‘zﬁy t... alil mundum animarum quem anime possident
statim post solutionem a corpore per mortem. — Cf. Tanchuma, f, 52 :
Mundus futurus est cum jam exiit homo ex hoec mundo. — Mundus fu-
turus apud veteres duplicem habet significationem. Denotat enim tum
vitam @ternam, quam homines pii post hanc vitam expectant, tum quo-
que tempora Messie. Schettgen, De Messia (Hor. Hebr., L1, p. 23).



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 437

Dans la littérature rabbinique, en effet, ce siécle et le siécle
a venir (7777 O2ID et XA 2D ou R3S TAY) ne dési-
gnent pas seulement la période qui précede et celle qui suit
I'avénement du Messie ; ils désignent aussi tout simplement la
vie présente et la vie & venir pour chaque individu. C’est ainsi
que le chatiment des méchants est placé par le Talmud et les
Midrash dans le szecle a venir ; or, leur chitiment commence
au moment de la mort, olt ils vont dans la géhenne. « Cette
expression, dit Ferd. Weber, ne désigne, d’aprés le contexte,
que I'opposition entre la vie terrestre des impies et I’état qui
la suit, lequel est & venir pour les vivants!. » « Pour représen-
ter en détail ’état des bienheureux dans le siecle a venir, dit-
il un peu plus loin 2, 1l faut y joindre les passages qui traitent
du Gan-Eden (Paradis) et de I'’époque messianique, parce que
ces spheres ne sont pas nettement distinguées, mais sont com-
prises sous la notion du siécle & venir. »

Cela est si vral que quand les Midrash font parler des Ames
glorifiées ou des anges, ces habitants du monde & venir le
nomment ce monde-ci, de la méme maniere que les hommes
appellent ce monde-ci le monde actuel. Un Midrash raconte,
par exemple, qu’un méchant voyant, aprés sa mort, un de ses
compagnons de crime dans le cercle des justes, s’écria : Il ya
donc ici de la partialité!... Insensé, lui fut-il répondu, ton
compagnon s'est repenti apres ta mort. — Laissez-moi aller,
reprit-il, pour que je me repente aussi. Mais on lui répondit :
Insensé, ne sais-tu pas que ce monde-ct ressemble au sabbat
et celui d’oll tu viens, & la veille du sabbat ? etc. 3. Le monde
a venir existe donc déja et il est ce monde-ci, c'est-a-dire le
monde actuel, pour ceux qui y sont entrés.

De méme dans le livre d’Hénoch (LXXI, 15), ot un ange dit
an patriarche: « (Dicu) te crie paix au nom du monde a venir
(‘alam zayekavn, littéralement : le monde qui sera), parce que
de la sort la paix depuis le commencement du monde, et ainsi

' System der altsynagogalen paldstinensischen Theologie, p. 373. Cf. p. 66,
69.

2P, 384.
3 Midrash Ruth, trad. Wiinsche, p. 27.
THEOL, ET PHIL. 1890. 29



438 C. BRUSTON

tu lauras pour I'éternité. » Le monde & venir existe donc
depuis le commencement du monde; c’est 14 qu'Hénoch est
admis et que viendront le rejoindre tous ceux qui marcheront
sur ses traces:. « Leurs demeures seront aupres de toi.... »
(v, 16) 1.

Il en est de méme de 'expression « le royaume des cieux »
ou « de Dieu ». « Pour les Juifs du temps de Jésus, dit
M. Colani, c’était le royaume du Messie ; cependant les Apo-
cryphes de I’Ancien Testament lui donnent souvent le sens
plus général de gouvernement divin, regnum Dei, providence.
Ce méme sens général est non seulement attribué par les rab-
bins au terme de royaume des cieux, mais ils en font méme un
synonyme de culte, religion, piéte. Rappelons, en outre, que
la félicité céleste, dont le royaume messianique était le sym-
bole, on se la représentait parfois comme suivant immédiate-
ment la mort individuelle (voyez la parabole du mauvais riche),
de sorte que le royaume de Dieu ou des cieux pouvait fort
bien désigner du temps de Jésus l'autre monde, la vie a
venir 2. »

Jésus, dit-il un peu plus loin %, ne distingue nulle part entre
ce royaume messianique et la vie & venir au sens chrétien du
mot. Les deux notions se couvrent et se confondent si com-
pletement dans ses discours qu’il dit indifféremment: le
royaume de Dieu et la vie éternelle ; cf. Marc IX, 43 et 45:
« entrer dans la vie, » et v. 47: « entrer dans le royaume de
Dieu. »

Que les apotres aient entendu la parousie de Jésus et la
cuvtsdela 1o widwog dont ils lui demandent de leur faire connaitre
Pépoque et le signe (Mat. XXIV, 3) dans un sens plus ou
moins analogue a celui que la plupart des rabbins donnaient a

L Cf. anss1 2 Clém. V1: « Ce monde et le monde & venir (oiroc ¢ aiewv kai
6 uiirwv) sont deux ennemis: celui-ci parle d'adultere, de corruption, ete.,
mais celui-la renonce & ces choses. Nous ne pouvons donc pas étre amis
des deux, mais il nous faut renoncer & celui-ci et user de celui-la. Il vaut
mieux hair les choses d’ici-bas...., et aimer celles-1i, les choses bonnes et
incorruptibles. »

2 Croy. Mess., p. £0.

3 P. 66.



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 439

ces mots, cela ne saurait nous surprendre. Que plus tard, mal-
gré enseignement si spiritualiste de leur Maitre, quelques-
uns d’entre eux soient retombés dans une conception plus ou
moins analogue, cela se comprend encore assez facilement.
Mais que Jésus ait di entendre ces expressions dans le méme
sens matérialiste et grossier, ¢’est ce que rien ne prouve, pour
ne pas dire que tout prouve le contraire.

Si réellement ces expressions ne pouvalent pas s’expliquer
autrement, il serait naturellement beaucoup plus raisonnable
de supposer que les évangélistes ne nous ont pas rapporté les
paroles du Maitre dans toute leur pureté. C’est Popinion de
M. Reuss, de M. Colani et de plusieurs autres théclogiens.
Mais nous ne pensons pas (u’il soit nécessaire de recourir i
cette échappatoire. Nous ne voyons pas pourquoi Jésus n’au-
rait pas pu donner a ces mots un sens un peu différent de celui
qu’il avait plu & certains rabbins de leur attribuer. Faudra-t-il
donc nous interdire de parler du ciel et de I'enfer parce que
I'imagination populaire a matérialisé ces notions, éminemment
spiritualistes dans 'Evangile ?

Au resle, le contexte montre suffisamment ce que Jésus a
réellement entendu par la suvsshein w09 widiveg, par le siécle a venir,
par sa parousie, par le jour du jugement, etc. Or, c’est & Jésus
lui-méme et & 'esprit eénéral de sa doctrine, non aux écrits
des rabbins ni meéme & ceux des apotres, que nous devons
demander le sens des formules qu’il a employées. Il les a
nécessairement empruntées a la terminologie de son temps;
mais il leur a donné cuelquefois un sens plus vaste ou plus
éleve, plus spirituel. Cela est manifeste, en particulier, pour
les expressions « royaume de Dieu, » « justice, » « Messie, »
qu’il a entendues tout autrement que les rabbins. Pourquoi
n’en serait-1l pas de meme des autres?

Remarquons enfin que lors de la suurslein to7 uidvoz, les justes
brilleront comme le soleil dans le rovaume de leur Pere (v. 43).
Or, cette gloire celeste, Jésus la promet partout a ses disciples
immeédiatement apres la mort. £t il en est de méme dans I’'Apo-
calypse, qui a parfaitement compris sur ce point 'enseigne-
ment du Maitre: les fideles marchent avec Christ en vétements



440 C. BRUSTON

blancs (I1I, 5), recoivent une robe blanche (VI, 11, VII, 9 ss.)
et chantent les louanges de Dieu, avec des palmes dans leurs
mains, longtemps avant la fin du monde. La aquwraain w07 aidguos
coincide donc avec la mort de chaque individu.

Quand donc les interprétes eschatologiques prétendent que
« ce siecle-cl » désigne le temps antérieur a la parousie, que
« la fin de ce siecle-ci » (suvredeiz tod aivog) devait étre accomn-
pagnée du retour de Jésus-Christ, de la résurrection des morts,
du jugement dernier, de la destruction du monde actuel et de
la création d’'un monde nouveau et meilleur, désigné par I'ex-
pression « ce siécle-1a » ou « le siécle & venir, » nous avons de
nombreuses et graves difficultés & opposer & cette interpréta-
tion : 1° nulle part Jésus-Christ ne parle de la résurrection des
morts, 2° il ne parle pas davantage du jugement dernier dans
le sens qu’on donne habituellement & cette expression, 3° 1l a
déclaré que sa venue dans la gloire ou sur les nuées du ciel
aurait lieu @ partir de sa mort méme, etc., etc.

Qu’on cesse donc de faire de Jésus une sorte de rabbin a
peine supérieur a4 ceux de son temps et d’expliquer ses idées
si hautement spiritualistes par leurs imaginations fantastiques
et grossiéres !

10. En résumé, Jésus, d’apres les synoptiques, fait coincider
le jugement avec sa parousie et avec la fin du siécle. Seule-
ment sa parousie n’est pas une venue visible et corporelle; et
la fin du siécle (présent) n’a rien de commun avec la fin du
monde.

Jésus ne parle jamais ni de la résurrection des morts, ni de
la fin du monde, ni du jugement dernier, dans le sens qu’on
donne habituellement & ces expressions.

Il n’a parlé de la fin (Mat. XXIV, 6, 14), c’est-a-dire du but
vers lequel s’avance I'humanité, que pour affirmer qu’elle
était encore bien éloignée, qu’il fallait auparavant que ’évan-
gile se répandit dans le monde entier.

Sa venue glorieuse, au contraire, il la représente toujours
comme prochaine, comme coincidant avec la ruine du judais-
me et du polythéisme antique, jamais comme lointaine et coin-
cidant avec la fin du monde.



L'ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 441

Tel est I'enseignement de Jésus dans les synoptiques. Ce
n’est pas un chaos ; bien loin de 1a. C’est une doctrine parfai-
tement cohérente en toutes ses parties et dans laquelle on ne
remarque, comme dit fort bien M. H. Meyer, aucune contra-
diction interne.

Mais, qu’on le remarque bien, c¢’est & la condition d’en éloi-
gner toute idée d’un retour corporel, d’une résurrection cor-
porelle et d'un jugement eschatologique. Que si, au contraire,
on veut y trouver ces idées-la, tout se brouille et se confond
dans un désordre et une obscurité indescriptibles.

Il nous reste & voir si cet enseignement, tel que nous venons
de Vexposer, cadre ou non avec celui de I’évangile de Jean.

IX
Le jugement d’aprés ’évangile de Jean.

1. L’enseignement de Jésus dans les synoptiques, tel que
nous venons de le résumer, cadre de la maniére la plus com-
pléte avec son enseignement sur le méme sujet dans I’'évangile
de Jean. On sait que dans cet évangile il déclare qu’il est la
résurrection et la vie, que celui qui croit en luil a la vie éter-
nelle et ne mourra jamais, tandis que celui qui ne croit pas en
lui est déja condamné.

Cette vie éternelle que Jésus promet dans saint Jean est
identique & la résurrection desjustes, a la résurrection d’entre
les morts dont il parle dans les synoptigues.

Et la condamnation dont il parle dans saint Jean est identi-
que au jugement, a la géhenne, a ’enfer, aux tourments men-
tionnés dans les synoptiques.

Supposez, au contraire, (que Jésus ait enseigné dans les
synoptiques, comme on le dit si souvent, sa parousie visible et
personnelle, la résurrection des corps et le jugement dernier;
supposez qu’il y ait enseigné que les dmes de tous les hommes
descendent dans I’Hadés pour n’en sortir qu'au jour de la
résurrection des corps, de tous les corps humains, a la fin du
monde, — alors la divergence, la contradiction avec I’évangile
de Jean, qui ne dit rien de pareil, est manifeste, et I'autorité



442 C. BRUSTON

de I'une ou l'autre de ces sources singulierement coinpromise.

2. Mais on assure qu’a coté de cette résurrection spirituelle
et de cette vie éternelle que Jésus promet incontestablement
aux siens dans le quatrieme évangile, il leur promet aussi une
résurrection corporelle & la fin du monde, bien plus! qu’il
enseigne la résurrection corporelle de tous les homines, bons
et méchants, et le jugement dernier, dans le sens ordinaire de
ce mot.

En effet, il y est question une fois, une seule fois, de la
résurrection finale de tous les Lommes sans distinction et du
jugement dernier, et le moment en est méme représenté
comme tres rapproché: « L'hewre vient oll tous ceux qui sont
dans les sépulcres entendront la voix du I'tls de Dieu, et ceux
qui auront fait le bien en sortiront pour une résurrection de
vie, ceux qui auront fait le mal pour une résurrection de juge-
ment. » (V, 28 s.)

Au chapitre swmivant, dans un discours ol il déclare que
celul qui croit-en lui a la vie éternelle, il promet aussi quatre
fois de ressusciter au dernier jour (VI, 39, 40, 44, H4).... qui?
Tous les hommes sans doute, comme dans le texte précédent ?
Non, mais seulement ceux qui croient en lui. Enfin il déclare
un peu plus loin (XII, 41) que la parole qu’il a annoncée jugera
au dernier jour celui qui ne 'accepte pas.

Les exégetes qui voient dans ces textes la résurrection et le
jugement eschatologiques devraient bien essaver de les conci-
lier. Comment le méme fait, larésurrection, peut-il étre repré-
senté tantot comme trés prochain, tantét comme lointain?
tantdt comme embrassant tous les hommes, bons et méchants,
et tantot comme restreint aux fideles seulement ?

Si les méchants aussi bien que les justes doivent ressusciter
alors (d’aprés V, 28 s.), quel sera donc le privilege de ceux qui
croient en Jésus et quelle est la portée de la promesse qui leur
est faite ? D’apres I'enseignement constant de Jésus, en saint
Jean, celui qui croit en lui passe, par le fait méme, de la mort
a la vie, il ressuscite spirituellement et entre dans une vie
nouvelle. Jésus est la résurrection et la vie, celui qui croit en
lui ne mourra jamais (XI, 25). L’heure vient et elle est main-



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 443

tenant que les morts (spirituels) entendront la voix du Fils de
Dieu et ceux qui 'auront entendue (écoutée) vivront (V, 25),
etc. Comment donc peut-il promettre, au chap. VI, de les res-
susciter au dernier jour seulement, quand partout ailleurs et
dans le contexte méme ou se lisent ces paroles, il promet de
les ressusciter, de leur donner une vie nouvelle dés ici-bas?

Ou s’il a enseigné une double résurrection, I'une spirituelle
et immédiate, 'autre corporelle et future, mais pour tous les
hommes, pourquoi ne dit-il pas ici comme au chapitre V qu’il
ressuscitera ses fideles au dernier jour d'une résurrection de
vie ? Ces mots étaient indispensables, si tous doivent ressusci-
ter, les uns pour la vie, les autres pour le jugement.

On voit que I'interprétation ordinaire de ces textes n’est pas
exempte d’obscurités.

Examinons-les de plus pres.

« Je suis descendu du ciel, dit Jésus, pour faire la volonté de
Celul qui m’a envoyé. Or, la volonté de Celui qui m’a envoyé
est que je ne perde rien de ce qu'il m’a donné, mais que je le
ressuscite au dernier jour, car la volonlé de mon Pére est que
quiconque contemple le Fils et croit en lui ait une vie éter-
nelle et que je le ressuscite au dernier jour...

» Nul ne peut venir & moi, & moins que le Pére qui m’a en-
voyé ne l'attire, et moi je le ressusciterai au dernier jour.— Celui
qui mange ma chair et boit mon sang a une vie éternelle, et
mol je le ressusciterai au dernier jour. » (VI, 39, 40, 44 et 54.)

Rien n’indique qu’il s’agisse la d’une résurrection corpo-
relle ; Pesprit tout entier de I’évangile de Jean s’oppose & une
telle interprétation, et dans le contexte elle est tout & fait
invraisemblable. Jésus promet & ceux qui croient en lui vie
éternelle et résurrection: la vie éternelle est essentiellement
identique a4 la vie spirituelle qui commence pour le chrétien
au moment de la conversion et qui doit se prolonger pendant
toute I'éternité. Comment & la suite d’une telle promesse, qui
embrasse I'éternité, la pensée de Jésus se porterait-elle sur un
point spécial et lointain de la durée pour ajouter une promesse
d’'une nature toute différente? Dans quel rapport cette pré-
tendue résurrection corporelle et lointaine serait-elle avec la



Ahh C. BRUSTON

vie spirituelle et actuelle promise immeédiatement avant? Qui
ne sent enfin que cette « résurrection au dernier jour » doit se
rattacher de pres & la vie spirituelle qui la précede et ne pas
en étre séparée par des centaines ou des milliers d’années ?

Sentant bien qu’il ne pouvait étre question ici d’une résur-
rection corporelle & la fin du monde, M. Reuss pensait autre-
fois cque le dernier jour, dans ce chapitre, signifiait le dernier
jour du fidéle, le jour de sa mort!. L’interprétation est excel-
lente pour le fond; certainement, la résurrection promise
ici au fidele suit immédiatement la mort, selon ce que Jésus
dit ailleurs: « Je suis la résurrection et la vie...; celui qui croit
en mol ne mourra jamais» (XI, 25 s.); — il ne verra jamais la
mort (VIII, 51), etc. Il n’en est pas moins vrai que, dans le lan-
gage du Nouveau Testament, « le dernier jour» ne peut pas
désigner le jour de la mort; cette expression désigne toujours
celui du jugement 2. Aussi M. Reuss n’a-t-il pas reproduit cette
interpreétation dans son dernier ouvrage sur I’évangile de Jean;
mals on ne voit pas clairement quelle est son interprétation
actuelle.

Comment done sortir d’embarras ? D’un coté, « je le ressus-
citerai» se rapporte & un avenir rapproché; de l'autre, « au
dernier jour» semble se rapporter & un avenir éloigné.

On pourrait étre tenté de considérer ces derniers mots, avec
Scholten, comme une interpolation postérieure. Mais alors il
faudrait en dire autant du passage analogue du chapitre XII
(vers. 48) qui place aussi le jugement au dernier jour: « Celui
qui ne recoit pas mes paroles a qui le juge : la parole que j’ai
dite, c’est elle qui le jugera au dernier jour. »

Nous ne pensons pas qu'’il soit nécessaire de recourir & une
supposition aussi hasardée.

Notre interprétation des textes des synoptiques relatifs au
jugement nous donne la solution de la difficulté. Dans le qua-
trieme évangile, « le dernier jour » désigne évidemment la
méme époque que le jour du jugement ou « ce jour-la » dans
les synoptiques. Or, nous avons reconnu que le jugement au-

! Théologie au siécle apostolique.
? Jean XI, 24 ; XII, 48.



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 445

quel Jésus devait présider, d’aprés ses discours dans les synop-
tiques, n’avait pas été placé par lui & une époque lointaine,
mais, au contraire, trés rapprochée, puisqu’il devait commencer
dés que le Fils de 'hnomme serait venu dans sa gloire et se
serait assis sur son trone glorieux, c’est-a-dire & partir de son
ascension et de sa séance a la droite de Dieu. En promettant
de ressusciter ses fidéles au dernier jour, Jésus ne leur promet
donc pas autre chose que ce qu’il entend ailleurs par la résur-
rection des justes (Luc XIV, 14) ou la résurrection d’entre les
morts (XX, 35). Et de méme, le jugement au dernier jour est
tout simplement celui qui suit la mort. Le quatrieme évangile
et les svnoptiques sont en parfait accord sur ce point, d’aprés
notre interprétation. Dans l'interprétation eschatologique, au
contraire, la divergence est manifeste et la contradiction inso-
luble, non seulement entre les trois premiers évangiles et le
quatriéme, mais aussi entre les quelques passages de I'évan-
gile de Jean que nous avons cités et I’enseignement général de
cet évangile.

Nous avons ici la preuve que Jésus a donné aux locutions
« la résurrection » et « le dernier jour » un sens fort différent
de celui qu’elles avaient habituellement dans le langage des
Juifs. Quand Marthe dit de son frére: « Je sais qu’il ressuscitera
en la résurrection au dernier jour » (XI, 24), il est clair qu’elle
entend par ces mots une résurrection corporelle et lointaine.
Mais Jésus combat cette erreur et luirépond qu’il est lui-méme
la résurrection et la vie, que celui qui croit en lui vivra quand
méme il sera mort, que quiconque est vivant et croit en lui ne
mourra jamais !, Remarquez qu’il ne ditpas: Je suis la vie et la
résurrection, ce qui aurait permis & la rigueur de penser &4 une
résurrection future, mais «la résurrection et la vie, » ce qui
ne peut s’entendre que de la résurrection morale qui accom-
pagne la foi ou de celle qui suit immédiatement la mort.

« La résurrection au dernier jour» est naturellement autre
chose que la résurrection morale ; mais elle ne saurait évidem-

1 Et non: « ne mourra point pour toujours,» comme on traduit que!-
quefois; ce qui permettrait d’attribuer & Jésus la pensée dune résurrec-
tion lointaine et corporelle, qu’au contraire il combat directement.



446 C. BRUSTON

ment avoir le méme sens que Jésus a combattu dans la bouche
de Marthe.

Pour les Juifs le dernier jour était celui de la résurrection
et du jugement messianiques. Mais Jésus étant le Messie et
ayant la prétention d’opérer cette résurrection et ce jugement
tout autrement que ne 'entendaient les Juifs, était parfaitement
autorisé a4 entendre par « le dernier jour » ou « le jour du
jugement » ou « ce jour-la » le jour prochain ol, assis sur son
trone, c'est-a-dire revétu de la toute-puissance divine, il res-
susciterait les dmes de ses disciples apreés leur mort et ol sa
parole jugerait les dmes de ceux qui l’auraient méprisée.

Ce qui montre que tel est bien le sens de cette expression,
c’est que Jésus dit ailleurs aux Juifs: « Ne pensez pas que ce
soit moi qui vous accuserai aupres du Pére...» (V, 45.) Cette
accusation auprés du Pére a lieu évidemment & la méme épo-
que que la condamnation au dernier jour (XII, 48). Or, rien
n‘autorise 4 la renvoyer & une époque lointaine; tout indique
qu’elle suivra de pres le moment de leur mort.

Rernarquons aussi que Jésus représente ailleurs la résur-
rection des morts, non comme devant étre opérée dans un
avenir lointain, mais comme opérée déja et conlinuant a s’opé-
rer par la volonté de Dieu. « De méme que le Pere ressuscite
(é42ioe) les morts et les vivifie, de méme aussi le Fils vivifie
ceux qu’il veut. » (V, 21.) Ces paroles expriment manifestement
un fait général, qui a déjd commencé i se réaliser: « Le Pére
ressuscite les morts et leur donne la vie. » De quels morts et de
quelle sorte de résurrection s’agit-il ? S’agirait-il par hasard
des morts ressuscités jadis par les prophetes agissant au nom
et par la puissance de Dieu? Le contexte, qui parle de vie
spirituelle et éternelle, ne permet guére de le croire. Il s’agit
donc des justes de I'ancienne alliance et en général de tous
ceux (ui meurent dans des sentiments de piété. Dieu les res-
suscite au moment de leur mort et leur donne une vie nou-
velle dans le ciel. Qu’on se rappelle, par exemple, la parabole
de Lazare et du mauvais riche.

3. Reste le passage qui semble enseigner & la fois la résur-
rection générale et corporelle et le jugement dernier (V, 28 s.).



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 4477

Mais linterprétation ordinaire de ce texte est sujette & de
nombreuses difficultés.

Elle a d’abord pour résultat d’attribuer & Jésus une grave
erreur, puisqu’il aurait représenté comme trés prochain un
événement qui ne s’est pas encore réalisé. On semble vrai-
ment n’avoir pas pris garde a cette expression : L'heure vient
ol tous ceux qui sont dans les sépulcres euntendront sa voix,
etc. Le sens en est pourtant assez clair. Partout ou elle se
trouve, elle indique un moment rapproché. Quand Jésus dit,
par exemple, que ’leure vient o1 'on n’adorera plus ni sur le
mont Garizim, ni a Jérusalem (IV, 21), personne ne s’imagi-
nera jamais qu’il renvoie a la fin du monde le culte en esprit et
en vérité. Comment peut-on se croire autorisé a donner un tel
sens & la méme locution au chapitre suivant ? Cf. aussi XVI, 2,
95 39,

Ou comment peut-on croire que Jésus ou l'auteur du qua-
trieme évangile ait placé dans un avenir si rapproché la résur-
rection générale et le jugement dernier, en contradiction avec
tout l'ensemble de leurs idées sur le développement du
rovaume de Dieu ?... La phrase en question ne peut donc pas
renfermer une affirmation.

20 1'ne telle affirmation serait en contradiction {lagrante avce
tout I'enseignement de Jésus-Christ et tout particulierement
avec celui du quatrieme évangile. D’aprés cet évangile, Jésus,
qui est la résurrection et la vie, promet fréquemment & ceux
qui croient en lui une vie éternelle et bienheureuse immeédia-
tement apres la mort ; les méchants, au contraire, en sont
exclus ; ils sont déja jugés et condamnés.

Sl en est ainsi, siles fideles ressuscitent immédiatement
aprés leur mort pour jouir de la vie éternelle, comment la ré-
surrection de vie (V, 29) pourrait-elle avoir licu pour ecux seu-
lement & la fin du monde, lors de la résurrection de leurs
corps ? Kt de méme, si les infidéles sont deja jugés, i quoi bon
pour eux une résurrection de jugement & la fin du monde?
Peut-on recevoir deux fois la vie ou étre jugé deux fois ?

30 I’idée d’une résurrection générale et corporelle et d’un
jugement final ne rentre nullement dans la série d’idées expri-



448 . BRUSTON

mées par ce discours. Jésus se justifie contre les Juifs, qui
I'accusent de se faire égal & Dieu. Le Fils (le Messie), leur dit-
il, ne peut rien faire de lui-méme ; seulement, le Pére 'aime
et lui montre tout ce qu’il fait, et il lul montrera des ceuvres
plus grandes que celles-ci, afin que vous vous étonniez (v. 19
et 20). Ces ceuvres plus grandes, destinées a exciter 'étonne-
ment des Juifs, sont la résurrection spirituelle et le jugement
(immeédiat) dont il parle aussitot apres (v. 21-25). Ces deux
priviléges, Dieu les lui a donnés parce qu’il est un fils d’homme
(v. 26 et 27) et que, comme tel, il ne peut posséder lavie et le
droit de juger que s’il les a recus de Dieu. C’est alors qu’il
ajouterait, d’aprés la traduction ordinaire : Ne vous étonnez
point de cela, parce que I’heure vient, etc. Quoi! ces ceuvres
doivent avoir pour but de frapper les Juifs d’étonnement, et
Jésus ajouterait aussitdt, sans transition: Ne vous en étonnez
pas ! Ne vous étonnez pas de ce que Dieu fera pour vous éton-
ner ! Quel est ce langage ?

40 Si Jésus avait voulu enseigner ici la résurrection et le ju-
gement au sens eschatologique, il ne se serait pas borné a les
mentionner ainsi en passant et simplement pour motiver la
doctrine toute différente qu’il enseigne directement dans ce
discours. Car ici, comme partout ailleurs, ’objet capital de son
enseignement, c’est que la résurrection et le jugement ont lieu
dés maintenant, que celul qui croit en lui est déjh ressuscité,
et celul qui ne croit pas, déja condamné.

5° Il y a plus encore. A Marthe qui espére que son frére
« ressuscitera en la résurrection, au dernier jour, » c’est-i-
dire & une époque plus ou moins lointaine, Jésus répond : « Je
suls la résurrection et la vie; celui qui croit en moi, quand
méme il meurt, vivra, » montrant clairement par la que la
résurrection qu’il promet suit immédiatement la mort (cha-
pitre XI). Et I'on veut que dans un texte unique, apres s’étre
attribué la résurrection et le jugement au sens spiritualiste, il
revendique encore la résurrection et le jugement au sens
eschatologique, qu’il écarte plus loin en répondant & Marthe !
Qui ne sent que cela est impossible ?

Remarquons enfin qu’aprés un verhe comme feupaZew (s’éton-



L' ENSEIGNEMENT DE JESUs SUR SON RETOUR 445

ner), s doit signifier que et non parce que (cf. 11, 7; 1V, 27
Luc XI, 38; Gal. I, 6). Ceci (wo%10) ne se rapporte pas non plus
4 ce qui précéde, mais a ce qui suit immédiatement (cf. Rom.
1L, 3; VI, 6, etc.; Jean V,16, 18, etc.). Cette phrase est, & mon
avis, interrogative : « Vous étonnez-vous de ceci, que 'heure
vient oll tous ceux qui sont dans les sépulcres entendront sa
voix (du Fils de Dieu, du Messie, tel que 'espéraient les Juifs),
et ou ils sortiront, ceux qui auront fait le bien, en résurrec-
tion de vie, et ceux qul auront pratiqué le mal, en résurrec-
tion de jugement? » Vous étonnez-vous de cette affirmation
de vos rabbins ? demande Jésus aux Juifs qui 'accusent. Non,
vous ne vous en étonnez pas! Une question avec us suppose une
réponse négative. Pourquoi vous étonnez-vous donc de ce que
j’ai dit ? Ma prétention est pourtant bien moins étonnante, bien
plus modeste que celle de votre Messie. Je ne prétends pas,
comme lui, faire sortir & ma voix les morts de leurs tombeaux.
« Moi, je ne puis rien faire de moi-méme : selon que j’entends,
je juge, » les jugements que je prononce me sont dictés par la
voix de Dieu en moi, « et mon jugement est juste, parce que
je ne cherche pas ma volonté, » comme votre Messie politique
et mondain, « mais la volonté de Celui qui m'a envoyé. » On
voit que le v. 30 se rattache intimement & ce qui précéde et
en forme la conclusion.

Jésus revient un peu plus loin sur la méme idée : « Moi, je
suis venu au nom de mon Pére et vous ne me recevez pas. Si
un autre vient en son propre nom, vous le recevrez ! » (v. 43.)
(Qui pourrait méconnaitre dans cet autre le Messie juif?

Ainsi expliqué, ce texte cesse de faire disparate au milieu
de I’évangile de Jean. Bien loin de s’attribuer une résurrec-
tion et un jugement eschatologiques, Jésus combat ici cette
idée étonnante comme étant celle de ses ennemis et lui oppose
comme partout ailleurs, sa doctrine spiritualiste d’une résur-
rection et d'un jugement immeédiats, suivie de la vie éternelle
pour les uns et de Ja condamnation pour les autres, au moment
méme de la mort 1.

' Voir une discussion plus complete de ce texte, Revue théoloyique,

1886, p. 139 ss.



450 C. BRUSTON

Que si, malgré tout, on persiste & croire que Jésus a exprimé
ici sa propre pensée, il faudra avouer que dans ce texte uni-
que il a non seulement dépassé, mais positivement contredit
tout le reste de son enseignement, tel que saint Jean et les
synoptiques eux-mémes nous le font connaitre, ou que l'auteur
du quatrieme évangile, en le lul attribuant, ne s’est pas apercu
de la contradiction. Mais il serait étrange de vouloir interpré-
ter tout 'enseignement de J¢sus & lalumiére d’un seul passage
et d’'un passage qui offre tant de difficultés. Il est beaucoup
plus naturel, on en conviendra, d’expliquer, au contraire, ce
texte ou, si I'on veut, ces textes isolés d'une maniére conforme
a 'enseignement général de Jésus-Christ. Qui a jamais jugé
de sa pensée sur I’Ancien Testament d’apres Mat. V, 18 ?

Conclusion générale.

L’idée d’une résurrection générale corporelle et d’un juge-
ment dernier & la fin du monde est donc aussi étrangére a
I’évangile de Jean qu’aux synoptiques.

Dans les trois premiers évangiles, aussi bien que dans le qua-
trieme, Jésus a enseigné deux espéces de résurrection: la
premiére est celle qul accompagne la conversion (Luc XV, 32;
Jean V, 24, etc.), la seconde, celle qui suit la mort (Luc XIV,
14; XX, 35; Jean VI, 39 ss. etc.).

Dans les trois premiers ¢vangiles, aussi bien que dans le
quatrieme, le jugement suit immediatement la mort.

Dans les trois premiers évangiles aussi bien que dans le
(quatrieme, la venue dont parle Jésus-Christ est une venue
spirituelle; et elle est prochaine.

Jésus n’a donc enseigné ni son retour personnel, nila résur-
rection des corps, ni le jugement dernier, dans le sens qu’on
donue habituellement & ces mots. Il n’a pas méme enseigné la
résurrection des morts, mais seulement la résurrection (des
justes) d’entre les morts, et il entendait par la simplement
I'entrée des Ames justes dans la félicité céleste, & la suite
d'un jugement prononcé soit par Dieu, soit par le Messie lui-
méme A partic de sa glorification. Il n’enseigne pas d’autre
jugement que celui-la.



L'ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 451

Toutefois, il nous permet d’espérer que la plupart des 4mes
qui n’auront pas eu part & la résurrection d’entre les morts
pourront étre améliorées par leurs souffrances et pardonnées
si elles se repentent.

Quant & la fin (du monde), dont il n’est question que dans
les synoptiques, il faut distinguer entre celle de l'univers et
celle de '’humanité. Jésus parle de la premiére comme d’une
chose tout & fait invraisemblable: la destruction des cieux et
de la terre est & peu pres aussi admissible que le passage d’un
chameau par le trou d’une aiguille. '

La fin pour I'humanité doit arriver, au contraire, & la suite
d’une longue période, d’'une durée indéterminée, pendant la-
quelle il s’élévera de faux Christs et de faux prophétes, il y
aura des guerres et d’autres calamités, les chrétiens seront
persécutés et beaucoup d’entre eux succomberont a la tenta-
tion, mais ou I’Evangile sera en méme temps annoncé sur
toute la terre, en témoignage 4 toutes les nations (Mat. XXIV,
4-14). C’est alors, alors seulement, que la fin (b télos) viendra.
Mais que faut-il entendre par 12 ? Le mot fin, en effet, a deux
sens tres distincts : il signifie tantot la cessation ou la destruc-
tion d’'une chose, tantot le but ou le terme final auquel elle
tend. Or, pourquoi, quand tous les peuples du monde auront
entendu la prédication de I’Evangile, ’humanité devrait-elle
étre détruite ? C'est ce qu’il est difficile de comprendre. Jésus
a promis, d’accord avec les prophétes, que le petit troupeau
des élus finira par triompher de tous les obstacles et par obte-
nir le Royaume (Luc XII, 32), que les hommes doux et bons
posséderont un jour la terre (Mat. V, 4). Et & peine cette pro-
messe aurait-elle commencé a se réaliser que I'humanité,
cette humanité nouvelle et régénérée, meilleure en tout cas
que précédemment, devrait tout & coup prendre fin! Cela n’est
pas croyable. Jésus a donc voulu parler, non de la cessation
de ’humanité, mais du but vers lequel elle s’avance, de la fin
que Dieu lui a assignée en la créant, ou de cette période finale
par opposition aux périodes antérieures et préparatoires !.

! Téo¢ = ppim Dan. VII, 26. « La fin des jours » dans les Targoums
est la traduction de la locution prophétique «la suite des jours » et dési-



452 C. BRUSTON

Le genre humain finira-t-il, cessera-t-il un jour d’exister?
Jésus n’en dit rien, car nous avons vu que les mots : « Les
cieux et la terre passeront» n’affirment nullement la destruc-
tion future de 'univers.

Toutefois la terre pourrait étre détruite et se disperser en
fragments dans l'espace, sans que 'univers entier fat détruit.
[’humanité pourrait aussi s’éteindre ou se transformer gra-
duellement ou méme étre emportée tout & coup par quelque
grande épidémie. Cela n’aurait en soi rien d’absolument in-
compatible avec I'enseignement de Jésus-Christ. Mais pareille
chose ne pourrait arriver en tout cas, d’apres ses promesses
formelles, que lorsque I’Evangile aura été annoncé & toutes les
nations et a4 la suite d'une longue période, pendant laquelle,
I’Eglise chrétienne embrassant I’humanité tout entiere, les
principes chrétiens auront pu porter tous leurs fruits. Et il ne
faudrait attendre alors ni retour de Jésus-Christ, ni résurrec-
tion, ni jugement, car tout cela a eu lieu ou plutdt a commencé
le jour ol, quittant ce monde, Jésus-Christ s’est assis a la
droite de Dieu et ol toute puissance lui a été donnée dans le
ciel et sur la terre.

gne U'époque messianique. Comme, d'apres tous les prophetes, le royaume
du Messie doit étre éternel, il est clair que TéZ2o¢ ne peut désigner la des-
truction ni du monde ni de I'humanité. Cf. aussi Dan. VI, 27: la puis-
sance de Dieu dure jusqu'a la fin.



	L'enseignement de Jésus sur son retour [suite]

