
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: L'enseignement de Jésus sur son retour [suite]

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS SUR SON RETOUR

C. BRUSTON1

VIII

Le jugement d'après les évangiles synoptiques.

1. Revenons au discours eschatologique.
Jésus a répondu à la première question de ses disciples,

relative à la ruine de Jérusalem. Il a affirmé que cette ruine est

prochaine et qu'elle sera suivie de la destruction du paganisme
et d'une extension puissante du christianisme dans le monde.

Il aborde maintenant la seconde question, relative à sa parousie

pour le jugement (Mat. XXIV, 36-XXV, fin).
Mais pour quel jugement? D'après ses propres déclarations, il

devait revenir et même revenir bientôt « pour rendre à chacun
selon sa conduite. » (Mat. XVI, 27; Luc XIX, 13, 15-26.) Il
devait aussi revenir pour punir ses concitoyens qui l'avaient
repoussé (Luc XIX, 14, 27). Jésus vient de déclarer, comme il
l'avait déjà fait plus d'une fois auparavant, que cette punition
des Juifs rebelles aura lieu bientôt, avant la fin de la génération

actuelle. Il est donc évident que quand il dit maintenant :

« Mais quant à ce jour et à cette heure-là2, nul ne le connaît,
pas même les anges, » il ne s'agit plus du jugement des Juifs,

1 Voir les livraisons de mars et juillet.
ì Ce jour-là désigne à peu près toujours celui du jugement. Cf. Mat

VII, 22; Luc X, 12; XXI, 34 ; 2 Thess. I, 10 etc. Je indique ici, comme le
plus souvent, une opposition à ce qui précède.

THÉOL. ET PH1L. 1890. 28



422 C. BRUSTON

mais de celui des individus, tout particulièrement des chrétiens.

Personne ne connaît ce jour et cette heure, parce que
personne ne connaît le moment de sa mort L

Jésus a déjà déclaré que sa parousie ne serait pas un événement

local, mais que, pareille à l'éclair qui illumine tout à la
fois, d'orient en occident, elle embrasserait le monde entier,
(v. 23-27). Il déclare maintenant qu'elle sera subite, inattendue,

qu'elle surprendra tout le monde comme les contemporains

de Noé furent surpris par le déluge (v. 37-39) -. Mais ce

qui montre que ce ne sera pas un événement unique, se
produisant une fois pour toutes et surprenant tous les hommes àia
fois, comme le déluge, auquel elle est comparée à un autre
point de vue, ce sont les paroles qui suivent immédiatement et
qui semblent avoir pour but de prévenir cette fausse interprétation

de la comparaison du déluge : « Alors, deux hommes
seront dans un champ? l'un est pris, l'autre laissé. Deux femmes
moudront à la meule? l'une est prise, l'autre laissée. » Il s'agit
donc d'un événement qui se produira fréquemment et dans les
circonstances les plus ordinaires de la vie. De deux personnes
qui vaqueront paisiblement à leurs travaux, tout à coup l'une
est prise: la parousie pour le jugement a lieu pour elle; le Juge

suprême apparaît pour elle (cf. Mat. XXII, 11) et lui donne sa

récompense ou son châtiment3.

1 On peut comparer à ce texte le passage suivant d'un midrash :

David dit à Dieu : « Seigneur du monde, fais-moi connaître quel jour je
mourrai. » Dieu lui répondit : « C'est un secret qui n'est révélé à aucun
enfant d'homme, et il ne peut pas non plus t'être ré-oêlê- » (Midrash Ruth
rabba, trad. Wünsche, p. 26.)

- La traduction ordinaire de ces versets : « Mais comme il en était aux
jours de Noé, il en sera de même à l'avènement du Fils de l'homme... »

fait naître dans l'esprit une idée fausse que le texte : « Ainsi sera la
venue du Fils de l'homme » ne justifie nullement. Celui-ci dit simplement
que cette venue ressemblera aux jours de Noé (en ce qu'elle surprendra
tout le monde). Mais cela ne veut pas dire qu'elle aura lieu une seule fois,
à un moment donné de l'histoire, comme le déluge.

3 Dans ce texte c'est Dieu lui-même, le Roi (cf.. v. 2), qui entre dans la
salle du festin et en chasse celui qni n'a pas un vêtement de noces. Le
sens figuré de cette venue pour le jugement est donc manifesté.



L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS SUR SON RETOUR 4^3

Veillez donc, ajoute Jésus, car vous ne savez quel jour voire
Seigneur viendra (v. 42).. Vous aussi, soyez prêts, car le Fils
de l'homme viendra à l'heure où vous ne vous y attendrez pas
(v. 44). L'interprétation eschatologique touche ici de bien près
à l'absurde. Le Fils de l'homme doit venir pour chacun ; nous
ne savons pas quand, mais il doit venir, et c'est pour cela qu'il
faut veiller et se tenir prêt. Supposez que cette exhortation ne
s'adresse qu'à la première génération chrétienne, qui, d'après
tout ce que nous avons dit précédemment, devait être témoin
de la venue glorieuse du Fils de l'homme et qui pourtant ne
l'aurait pas été Alors Jésus lui aurait adressé une exhortation
vaine, basée sur une attente illusoire. Il aurait dû dire : « Veillez,

car le Fils de l'homme viendra peut-être de votre temps. »

— Mais non I il affirme qu'il viendra pour tous ceux à qui il
s'adresse, c'est-à-dire pour ses disciples immédiats aussi bien

que pour ceux qui croiront plus tard. Cette venue n'est donc

pas un événement unique, mais un événement qui se reproduit
pour chaque chrétien dans le cours des temps.

Que signifierait, d'autre part, une telle exhortation, si la
venue du Fils de l'homme ne devait avoir lieu qu'à la fin du
monde? Non, elle est prochaine : chacun des auditeurs de

Jésus doit se tenir prêt, car il va venir bientôt leur demander

compte de la manière dont ils se seront acquittés de la mission

qu'il leur a confiée. Seulement cette venue n'aura pas lieu

pour tous en même temps. A un certain moment, l'un sera

pris, l'autre laissé encore quelque temps sur la terre '.
2. Tel est aussi le sens des trois paraboles qui suivent. Ces

paraboles n'auraient eu aucun intérêt pour les auditeurs immédiats

de Jésus, si la venue et le jugement dont il parle avaient
été placés par lui à la fin du monde. Mais il n'en est pas ainsi.
Ce serviteur fidèle ou infidèle doit s'attendre à ce que son
Maître vienne bientôt lui redemander compte. Ces vierges sages
ou folles ne représentent nullement l'Eglise des derniers temps -,

1 Cf. Iliade Xll, 14: ol y.ïv ôûuev, ni ô'ï/.Iitovto. bes uns furent domptés,
les autres furent laissés, c'est-à-dire t-pargnés.

- Alors (XXV, 1), c'est-à-dire au moment du jugement dont il estques-
tion depuis XXIV, 30, ce qui ne signifie nullement à la lin du monde.



434 C. BRUSTON

mais l'Eglise en général, celle de tous les temps à partir
du moment où son fondateur a quitté la terre. L'idée de

cette parabole est identique à l'exhortation contenue dans Luc
XIII, 24-30, où il est manifeste qu'il s'agit de ce qui se passe

pour chacun immédiatement après la mort. La séparation des

vrais et des faux chrétiens ne doit pas avoir lieu à la fin du
monde seulement, mais au moment de la mort de chacun.
Celles qui sont prêtes entrent avec l'époux dans la salle du

banquet céleste. Or ce banquet ne saurait en aucune façon
être renvoyé à la fin du monde, puisque les patriarches et les

prophètes y sont assis depuis longtemps1.
Au reste, l'exhortation qui se reproduit encore à la fin de

cette parabole : « Veillez donc, parce que vous ne savez ni le

jour, ni l'heure, » montre bien qu'elle s'adresse à tous les chrétiens

et non seulement à ceux des derniers temps (Cf. Marc

XIII, 37). Le jour et l'heure que nous ne savons pas sont donc
le jour et l'heure de notre mort, le moment où nous serons
appelés à paraître devant notre Maître glorifié et où il viendra
nous redemander compte. Et si tel est ici le sens de cette
expression, comment lui en donner un autre au début de cette
dernière partie du discours eschatologique : « Quant à ce jour
et à cette heure (de la parousie, de la venue du Fils de l'homme

pour le jugement), nul ne le connaît » (XXIV, 36)?
De même enfin, ces serviteurs auxquels le Maître, avant de

s'en aller, a remis tous ses biens, à l'un cinq talents, à l'autre
deux, à l'autre un, ne représentent certainement pas l'Eglise
des derniers temps, mais au contraire l'Eglise primitive et tout
particulièrement les apôtres, les premiers disciples et leurs

successeurs, héritiers de la doctrine et de l'œuvre de leur
Maitre et chargés de la répandre, de la faire fructifier dans le
monde. « Longtemps après, » c'est-à-dire, non à la fin du

monde, mais au moment de la mort de chacun d'eux2, le Maître

vient leur demander compte de leur administration. Ceux

1 Cf. Mat. Vili, 11 ; Luc XIII, 28; Mat. XXVI. 29 et parallèles.
5 Cf. Jean V, 6; 2 Mak. VI, 13. Horn., Iliad. Ill, 157. — De même, le

retard du Maître et de l'Epoux (Mat. XXIV, 49, XX V,5) ne peut s'entendre
d'une durée dépassant une génération humaine.



l'enseignement de jésus sur son retour 425

qui ont été fidèles entrent dans la joie de leur Maître, c'est-à-
dire évidemment dans la félicité céleste dont leur Maître jouit
depuis qu'il a quitté la terre (félicité représentée dans la parabole

précédente el ailleurs sous l'image d'un banquet ou sous
celle d'une fête des tabernacles éternelle). Il n'a donc pas quitté
le ciel, puisqu'il fait entrer auprès de lui ses serviteurs fidèles
et leur confie des richesses plus grandes encore que celles

qu'ils avaient reçues sur la terre (cf. Luc XVI, 10-12).
Quant au serviteur infidèle, il est jeté dans les ténèbres

extérieures, où il y a des pleurs et des grincements de dents. Et
nous savons que la joie céleste et les tourments de la Géhenne
suivent immédiatement la mort.

3. Dans toute cette partie de son discours, Jésus parle donc
d'un jugement individuel et prochain. Est-il vraisemblable
qu'en terminant, il passe tout à coup à la description de ce

qu'on entend d'ordinaire par le jugement dernier, c'est-à-dire
une grande scène placée à la fin du monde et où tous les
hommes seraient jugés à la fois après avoir repris leurs corps

D'abord, il n'est nullement question, dans ce texte, de la

résurrection des morts. Toutes les nations sont rassemblées
devant Jésus-Christ, qui les juge (les individus, «Otoûç) du haut de

son trône glorieux. Ce rassemblement est sans doute le même

que celui dont Jésus a parlé précédemment (XXIV, 31) et qui
devait être accompli par le ministère des missionnaires
chrétiens.

Ils sont devant lui (efncpooBsv «Otoö) pour être jugés, comme les

Juifs rebelles étaient devant lui, en sa présence, quand ils furent
châtiés (Luc XIX, 27). Jésus « les sépare les uns des autres,
comme le berger sépare les brebis d'avec les boucs : » c'est
donc qu'ils étaient auparavant mêlés et confondus. S'il était
question ici de la résurrection des morts à la fin du monde, on

pourrait supposer qu'étant ressuscites pêle-mêle, chacun à

l'endroit où son corps avait été déposé, ils ont besoin d'être
séparés. Mais, outre ce qu'une telle conception aurait d'étrange,
Jésus ne parle nulle part, ni ici, ni ailleurs, d'une résurrection
générale à la fin du monde '. Cette séparation des justes et des

1 L'unique texte des évangiles où il en soit question (Jean V, 28, 29)



426 c. bruston

méchants ne peut donc être que celle qui suit immédiatement
la mort de chaque individu ; à ce moment-là, les uns sont mis
à la droite, les autres à la gauche du souverain Juge; les uns
vont à la vie éternelle, les autres au châtiment éternel. Cette
entrée dans la vie ou dans la mort spirituelle a lieu, d'après
l'enseignement constant de Jésus-Christ, immédiatement après
la mort corporelle. Plus tard, la séparation dont parle notre
texte ne serait plus possible. Car comment supposer qu'à la fin
du monde les justes et les méchants sortiront du ciel et de

l'enfer et se mélangeront de nouveau, à seule fin de pouvoir
être de nouveau séparés? et surtout comment attribuer de

pareilles conceptions à Jésus-Christ?
Au reste, Jésus dit clairement quand aura lieu ce jugement

solennel. « Quand le Fils de l'homme sera venu dans sa gloire
et tous les anges avec lui, alors il siégera sur son trône glorieux
et toutes les nations seront assemblées devant lui, » etc. Le

jugement aura donc lieu quand Jésus sera venu dans sa gloire, —

or, nous avons vu que cette venue glorieuse a commencé
immédiatement après sa mort, ¦— quand il sera assis sur son trône,
— or, d'après ses propres paroles, comme d'après le Nouveau
Testament tout entier, il allait, peu après sa mort, s'asseoir à la

droite de Dieu (XXVI, 64) ; l'Apocalypse, saint Paul, tous les

apôtres nous montrent Jésus assis sur son trône ou sur le trône
de Dieu, dans le ciel. C'est donc à partir de ce moment que le

jugement a commencé, et il se prolonge à travers les siècles.
Comment supposer qu'à la fin du monde Jésus quittera son

trône, où il est assis depuis si longtemps, pour venir sur la
terre ou ailleurs s'asseoir une seconde fois sur son trône Son

trône glorieux peut-il être placé ailleurs que dans le ciel?
Non, Jésus s'assied sur son trône (lors de l'ascension), dans

sa gloire, au milieu de tous les anges (dont le séjour est le ciel
et non la terre). Toutes les nations sont assemblées devant lui
(elles n'ont pas besoin pour cela de changer de place ni de

ressusciter ; il suffit qu'elles aient été rassemblées par les

missionnaires chrétiens en une grande famille spirituelle; il les

ne peut pas avoir le sens qu'on lui donne habituellement. Nous le
montrerons plus loin.



l'enseignement de jésus sur son retour 427

contemple du haut du ciel, il les voit à ses pieds, comme Dieu

même), et (du haut de cette gloire et de cette puissance
infinies) il sépare (dans le cours des siècles et toutes les fois que
l'occasion s'en présente, c'est-à-dire à la mort de chaque individu)
les justes et les méchants.

Et il n'a pas besoin, naturellement, d'attendre que cette

séparation soit achevée pour dire à ceux qu'il a mis à sa

droite : «. Venez hériter le royaume qui vous a été préparé dès

la fondation du monde, » ni pour dire le contraire à ceux qu'il
a mis à sa gauche. Nous savons, en effet, par tout le Nouveau
Testament que les fidèles entrent dès leur mort en possession
du royaume de Dieu ou de la vie éternelle, comme aussi les
méchants vont dès leur mort au châtiment éternel.

Cette grande scène ne décrit donc pas ce que Jésus-Christ
fera à la fin des temps, mais ce qu'il fait depuis qu'il a quitté
la terre et qu'il s'est assis sur son trône céleste L

4. Cette description n'est que le développement d'une parole
plus brève prononcée précédemment par Jésus : « Le Fils de

l'homme va venir dans la gloire de son Père avec ses anges, et

alors il rendra à chacun selon ses oeuvres. » (Mat. XVI, 27.)
Encore ici est-il vraisemblable qu'il s'agisse de la fin du monde?
N'est-ce donc qu'alors qu'il rendra à chacun selon ses œuvres?

Non, c'est bientôt qu'il commencera à exercer son jugement
et Keil a raison de donner ce sens à g.i\lu. Ce qui confirme
cette interprétation, c'est le rapport de cette parole avec la

précédente: «Jésus dit à ses disciples: Celui qui voudra sauver
sa vie la perdra, mais celui qui perdra sa vie à cause de moi la

trouvera.... Car le Fils de l'homme va venir dans la gloire de

son Père et alors il rendra à chacun selon ses œuvres. » N'est-
il pas clair que cette venue aura lieu bientôt, assez tôt pour
que les disciples à qui Jésus adresse cette exhortation et qui
l'auront suivie en aient le bénéfice

Les interprètes qui voient dans cette parole la preuve que

1 C'est l'Apocalypse seule qui parle du jugement dernier (XX, 11-15)?

et c'est Dieu qui le préside, tandis que la venue (spirituelle là aussi) de

Jésus-Christ a eu lieu bien longtemps avant, lors de la ruine de l'empire
romain (chap. XIX).



428 C. BRUSTON

Jésus a prédit la proximité de son retour (ou plutôt de sa

venue) pour le jugement sont donc dans le vrai. Seulement il
s'agit de savoir ce que Jésus a réellement entendu par cette
venue dans la gloire de son Père ou dans sa gloire.

Observons d'abord que cette venue dans la gloire est
essentiellement la même que celle qui doit accompagner la ruine de

Jérusalem et dont nous avons reconnu le caractère figuré. Elle
coïncide donc avec les premiers temps du christianisme.

Observons aussi que, d'après le texte étudié précédemment
(Mat. XXV, 31), cette seconde venue coïncidera avec la séance
de Jésus-Christ sur son trône glorieux ou plutôt la précédera
(s%), c'est-à-dire qu'elle suivra immédiatement sa mort et sa

résurrection, et qu'à la suite de cette venue glorieuse Jésus sera
dans le ciel et non sur la terre, puisqu'il sera assis sur son
trône.

Qu'est-ce à dire C'est que cette seconde venue ou venue
dans la gloire est identique à sa glorification, à son triomphe
sur la mort. La première venue du Fils de l'homme a été une
venue dans l'humiliation, dans la souffrance; sa seconde venue
sera glorieuse : il s'assiéra sur son trône glorieux, dans le ciel,
et rendra à chacun selon ses œuvres. C'est une venue prochaine,
mais ce n'est pas une venue terrestre, visible.

Elle est identique à celle dont Jésus dit immédiatement
après : « Quelques-uns de ceux qui sont ici présents ne mourront

point qu'ils n'aient vu le Fils de l'homme venant dans sa

royauté » (Mat. XVI, 28), et ailleurs : « Dès maintenant vous
verrez le Fils de l'homme venant sur les nuées du ciel. »

Si elle est appelée une venue, c'est sans doute par allusion à

la prophétie de Daniel, où le Fils de l'homme vient avec les
nuées du ciel, mais c'est aussi parce que du haut du ciel où il
est assis sur son trône, Jésus agit sur le monde, y répand sa

doctrine et en juge les habitants.
La seconde venue de Jésus, sa venue glorieuse pour le jugement

n'est donc pas autre chose que Faction du Christ glorifié
sur le monde. Cette action s'exerce de deux manières, l'une
visible pour nous : c'est l'extension du christianisme dans le
monde, les premiers disciples en furent encore témoins; l'autre



l'enseignement de jêsus sur son retour 429

invisible : c'est le jugement que le Christ glorifié prononce sur
tous les hommes au moment de leur mort. Et c'est là
nécessairement ce que Jésus a entendu par sa parousie.

5. Hofmann a bien compris quelques-unes des difficultés

que présente la description du jugement dernier dans
l'interprétation ordinaire.

« Si ce n'est pas le jugement dernier, dit-il1, qu'est-ce donc

qui le suivra, après que tous les hommes seront entrés dans la

joie éternelle ou dans le châtiment éternel? Mais si c'est le

dernier, comment se fait-il alors qu'il ne soit question que de

ceux qui sont en vie au moment du retour de Christ? Car il
n'est pas dit que les morts ressuscitent pour ce jugement, et
cela ne pourrait pas même être dit, quand ce serait la
résurrection générale, puisque ceux-là seulement sont jugés qui ont
été en situation de faire ou de refuser de faire du bien aux
disciples de Jésus. »

C'est dire que ce jugement doit être le dernier puisqu'il est
suivi de la joie et du châtiment éternels, et que cependant il ne
peut pas être ce qu'on entend d'ordinaire par le jugement
dernier, un jugement général, précédé d'une résurrection
générale, et cela pour deux raisons : 1° parce qu'il n'est pas et ne

peut pas être question ici d'une résurrection générale, 2° parce
que tous les hommes ne sont pas jugés, mais seulement ceux
qui ont vécu après la venue de Jésus-Christ.

Hofmann en conclut que « ce n'est pas là une prédiction
d'un événement qui doive se passer de telle ou telle manière,
en tel lieu ou en tel temps, mais une image destinée simplement

à affirmer aux disciples qu'après son retour glorieux le
destin du monde entier, dans lequel il les envoie comme ses

témoins, sera décidé par leur Maître irrévocablement et pour
jamais, et qu'il sera décidé d'après la manière dont ils auront
été accueillis. Tous les détails de la description, ajoute-t-il,
n'ont pour but que de développer ces deux pensées. »

Ce qu'il y a de vrai dans cette opinion, exprimée sous une
forme assez peu claire, c'est que le jugement dont parle Jésus

n'aura pas lieu en un seul point de la durée et de l'espace,
1 Schriftbeweis, seconde édition, page 646.



430 C. BRUSTON

comme on se le figure communément, et que ce n'est pas un
jugement général, puisque tous les hommes ne sont pas jugés.
Mais notre opinion diffère de celle de Hofmann en deux points :

1° Nous ne saurions considérer cette description comme une

pure image; ce jugement est bien un jugement réel. 2° Il ne
faut pas le placer uniquement dans l'avenir, comme le font la

plupart des théologiens, Hofmann aussi bien que les autres ;

il a commencé au moment où Jésus s'est assis sur son trône à

la droite de Dieu. Depuis lors, tous les vivants comparaissent
après leur mort devant le tribunal de Christ (2 Cor. V, 10), quj
les juge, accueille les élus dans la vie éternelle et envoie les

autres au châtiment éternel.
Quant à ceux qui sont morts avant ce moment, nous savons

par la parabole de Lazare et du mauvais riche qu'un jugement

analogue a eu lieu pour eux. Il est vrai que Lazare et le
mauvais riche étaient juifs, mais rien n'indique qu'il dût en

être autrement pour les païens.
Donc, pour tous les hommes le jugement a lieu immédiatement

après la mort.
Depuis la glorification de Jésus, c'est lui qui l'exerce et il

l'exercera jusqu'à la fin du monde.
Jésus n'enseigne pas d'autre jugement que celui-là. Toutefois,

quand il fait allusion à des péchés qui pourront être par-
donnés dans le siècle à venir1, il donne à entendre que ce

jugement n'est pas absolument définitif pour les réprouvés et

qu'il pourra être réformé s'ils se repentent. Mais rien n'autorise
à placer ce second jugement à la fin du monde et à le considérer

comme simultané. Comme le premier, il sera sans doute

continu et se produira au moment de la conversion de chaque
pécheur ou quand le châtiment aura assez duré.

6. Dans tout son discours eschatologique, Jésus ne parle
donc pas d'une période lointaine, mais, au contraire, très
rapprochée. Il déclare d'abord que la fin du monde est encore
bien loin (XXIV, 4-14). Puis il prédit la ruine du judaïsme et
du paganisme et l'extension du christianisme dans le monde,
qu'il représente comme une venue du Fils de l'homme dans la

1 Mat. XII, 32.



L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS SUR SON RETOUR 431

gloire (v. 15-35). Quant à sa parousie, c'est-à-dire à sa venue

pour le jugement, il déclare qu'elle aura lieu pour chacun à

l'improviste, qu'il faut se tenir prêt, mais que certainement
quand il sera venu dans sa gloire et qu'il se sera assis sur son
trône céleste, c'est-à-dire bientôt après avoir quitté la terre, il
jugera tous les hommes (v. 36-XXV). Ce jugement universel
dure depuis plus de dix-huit siècles et il se prolongera
indéfiniment.

Jésus a donc enseigné la proximité de sa venue dans la gloire
et de sa parousie : les premiers chrétiens ne se sont pas

trompés à cet égard. Mais ils se sont mépris sur la nature de

cette parousie. Ils ont pris à la lettre le langage si manifestement

symbolique de Jésus et ont cru qu'il s'agissait d'une
venue matérielle, personnelle, unique, qui aurait lieu à un
moment donné, tandis que Jésus avait voulu parler d'une venue
figurée qui s'accomplit à chaque instant pour quelqu'un de nous,
à la fois prochaine et lointaine, une venue pour laquelle il n'a

pas besoin de quitter le ciel, puisque c'est du haut de son
trône glorieux qu'il juge tous les hommes.

Comparées à cette grande idée, combien les notions d'une

venue visible du Sauveur et d'un jugement dernier, prononcé
une fois pour toutes à la fin des temps, paraissent mesquines et
grossières!

7. Nous devons naturellement interpréter dans le même sens
les autres passages où Jésus parle du jour du jugement (Mat.
X, 15, XI, 22, 24, XII, 36, 41 s., XXIII, 33 parali.) ou de ce

jour-lit (VII, 22, XXVI, 29 parali.).
Et vraiment quand on y réfléchit, on a quelque peine à

comprendre comment ils ont pu être interprétés si longtemps dans
le sens d'un jugement final et unique, à la fin du monde. Quoi
donc les gens de Sodome et de Gomorrhe, de Ninive, de Tyr
et de Sidon, de Corazin, de Bethsaïde et de Capernaoum ne
seront-ils pas jugés avant la fin du monde? Le mauvais riche est
clans les tourments immédiatement après sa mort, et les habitants

de ces villes ne seraient jugés que des centaines ou des

milliers d'années après leur mort Quelle est cette logique?
L'homme qui, sans être vêtu d'un habit, de noce, est entré



432 C. BRUSTON

dans la salle du festin, image du royaume de Dieu, où tous les
hommes ont été invités, est lié et jeté immédiatement dans les

ténèbres du dehors (Mat. XXII, 11-13). Comment admettre
qu'on doive attendre pour cela jusqu'à la fin du monde? Or,
celte parabole se rapporte aux débuts de l'Eglise chrétienne.

N'est-ce donc qu'à la fin du monde que les hommes rendront
compte de leurs actions et de leurs paroles? (Mat. XII, 36.)

Le jugement est appelé quelquefois le jugement de la

géhenne (Mat. XXIII, 33) ', c'est-à-dire naturellement qu'à la
suite de ce jugement les méchants seront jetés dans la géhenne.
Or, ils y sont jetés au moment de leur mort. Le jugement suit
donc immédiatement la mort.

De même encore quand Jésus déclare que « celui qui le
confessera devant les hommes, il le confessera lui-même
devant son Père qui est aux cieux » et vice versa (Mat. X,
32 s.), il est clair qu'il place le jugement dans le ciel et
immédiatement après la mort de chaque individu. Et c'est ainsi que
Fa compris Fauteur de l'Apocalypse : « Celui qui vaincra sera
vêtu de vêtements blancs... et je confesserai son nom devant

mon Père et devant ses anges. » (III, 5.) Les fidèles reçoivent
des vêtements blancs bien longtemps avant la fin du monde

(VI, 11 ; VII, 9 ss.).

Quand Jésus dit : « Je ne boirai plus de ce fruit de la vigne
jusqu'à ce jour-là où je le boirai nouveau avec vous dans

le royaume de mon Père » (Mat. XXVI, 29 parali.), qui ne sent
qu'il ne s'agit pas là de la fin du monde, mais d'un avenir très

rapproché, celui qui commencera pour lui peu après sa mort,
quand il sera allé s'asseoir au banquet spirituel des justes
dans le ciel (cf. Mat. VIII, 11 ; Luc XIII, 28 s.)? Quand donc

il dit ailleurs : « Plusieurs me diront en ce jour-là : N'avons-

nous pas prophétisé en ton nom?... » (VII, 22,) de quel droit
donnerions-nous un autre sens à cette expression? Or, ce jour-

1 Cf. Mat. V, 22, où le jugement, le sanhédrin et la géhenne me
paraissent avoir à peu près le même sens : il s'agit dans les trois cas de la
condamnation divine. Il faut savoir que dans la théologie judaïque, il y
avait un sanhédrin céleste, composé de Dieu et des anges. V.Ferd. Weber,
Palcest. Theol. p. 170.



l'enseignement de jée-us sur SON RETOUR 433

Ici et le jour du jugement sont identiques, comme le montrent
les passages parallèles où ces deux expressions permutent1.
Le jour du jugement ne doit donc pas être relégué à la fin du
monde.

Ce n'est pas tout encore. Jésus promet à ses apôtres qu'ils
mangeront et boiront à sa table dans son royaume et qu'ils
seront assis sur des trônes, jugeant les douze tribus d'Israël
(Luc XXII, 30; cf. Mat. XIX, 28)2. Ce banquet spirituel est
naturellement le même que celui auquel il est allé s'asseoir au
moment de sa mort, et par conséquent la palingénésie, dans

laquelle le Fils de l'homme est assis sur son trône glorieux et
les apôtres sur douze trônes (Mat. XIX, 28), ne saurait sans
arbitraire être renvoyée à une époque postérieure.

8. Tout nous conduit donc à cette conclusion : le jugement
dont parle Jésus n'aura pas lieu à la fin du monde, mais à la

mort de chaque individu. Sa venue glorieuse, qui coïncide
avec ce jugement, n'est pas une venue visible, mais invisible.
Elle n'est pas reléguée dans un avenir lointain, mais au
contraire très rapprochée. Elle ne doit pas avoir lieu une fois pour
toutes, mais elle se produit fréquemment, c'est-à-dire à la

mort de chaque homme. Schleiermacher est donc tout à fait
dans le vrai quand, après avoir dit que « Jésus a spiritualise
l'idée de la résurrection des morts, » il ajoute « qu'il représente
le jugement comme un acte qui se prolonge 3. » Ce grand
théologien a évidemment emprunté ces deux idées surtout à

l'évangile de Jean ; mais elles ne sont pas moins justes en ce

qui concerne les synoptiques.
Il n'est pas même nécessaire d'ajouter, comme il le fait, que

« les descriptions du jugement (contenues dans les synoptiques)

ont un caractère parabolique. » Il n'y a rien de parabolique

dans la description de ce qu'on appelle à tort ou à raison

(cela dépend de la manière dont on l'entend) le jugement
dernier. Il serait plus juste de dire qu'elle est en partie figurée,

1 Cf. Mat. XI, 24 k Luc X, 12.

- C'est-à-dire du peuple de Dieu, de l'Eglise chrétienne. Cf. Apoc. VII,
4; XIV, 1 ss. Gal. VI, 16.

1 Leben Jesu, p. 358.



434 C. BRUSTON

— la venue du Fils de l'homme, dans sa gloire, le trône sur
lequel il est assis, etc., étant manifestement des images
poétiques. Mais le jugement lui-même est bien un jugement réel,
qui a lieu pour chacun immédiatement après la mort.

9. On nous objectera sans doute que dans les paraboles de

l'ivraie et du filet, cette séparation des justes et des méchants
mentionnée dans le discours eschatologique est placée à la fin
du monde (Mat. XIII, 39 ss., 49 s.). Les anges viennent, à la

fin du siècle (ht r/j awizùaa toO aiâ-joç), séparent les méchants du
milieu des justes et les jettent dans la fournaise ardente;
« alors les justes brilleront comme le soleil dans le royaume
de leur Père. » Mais il est extrêmement douteux, pour ne pas
dire tout à fait invraisemblable, que par « la fin (uvvzéXiîa) du
siècle » Jésus ait entendu la fin du monde (tò tuo«, cf. Mat. XXIV,
6, 14). Ce sont en tout cas deux expressions assez différentes.
Qu'est-ce qui autorise à les identifier?

M. Colani doute de l'authenticité de l'explication donnée par
Jésus de la parabole de l'ivraie ', parce qu'elle lui paraît
trop apocalyptique. Mais l'est-elle réellement? Il serait bien
étonnant qu'une parabole dont « la pensée est aussi

antijudaïque que possible, » comme dit fort bien M. Colani, —

ce qui, en opposition à l'attente fébrile des Juifs, prêche la

patience, la tolérance..., » fût accompagnée d'un commentaire
apocalyptique dans le sens du judaïsme le plus grossier. Et
d'autre part, supposer que cette explication est inauthentique
ou « que pour faire comprendre cette parabole à ses disciples,
Jésus ait dû l'approprier ensuite complètement à leurs idées

grossières, » ce sont là deux hypothèses également
arbitraires.

Nous ne pensons pas qu'il faille recourir ni à l'une ni à

l'autre ; il suffit d'interpréter ces deux paraboles du Sauveur à

la lumière de son enseignement constant sur ce sujet.
N'est-ce donc qu'à la fin du monde que les méchants seront

jetés dans la fournaise ardente et les justes recueillis dans le

royaume de Dieu, où ils brilleront comme le soleil Lazare et

le mauvais riche ne vont-ils pas aussitôt après leur mort, l'un

' Jésus-Christ et les croyances messianiques, page 67.



L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS SUR SON RETOUR 435

dans la félicité céleste, l'autre dans les tourments de l'Hadès?
La fournaise du feu où les méchants sont jetés est-elle donc
différente de la géhenne du feu (Mat. V, 22) ou de la flamme
dans laquelle le mauvais riche est tourmenté? Qui oserait le
soutenir sérieusement?

Et puis, n'est-ce donc qu'à la fin du monde que « les
méchants seront séparés du milieu des justes? » Ne le sont-ils
donc pas au moment de leur mort, quand les uns vont au ciel
et les autres en enfer?

Pvemarquons aussi que l'ivraie et le bon grain ont poussé
ensemble jusqu'à la moisson; au moment de la moisson ils
sont séparés, les anges « rassemblent les méchants (et les

mettent) hors du royaume du Fils de l'homme. » (v. 41.) Jusqu'à
ce moment ils faisaient donc partie de ce royaume, puisque
les anges les en font sortir. Cela convient-il à la fin du monde
ou à la fin de la vie de chaque méchant? La réponse ne saurait
être douteuse.

Pour toutes ces raisons, le triage dont parlent ces deux
paraboles a lieu, non à la fin du monde, mais à la mort de chaque
individu.

Jésus-Christ n'a-t-il pas indiqué lui-même dans quel sens il
fallait entendre ces paraboles, en ajoutant à la fin de la
première : « Que celui qui a des oreilles entende » et en se

comparant, à la fin de la seconde, à un père de famille qui tire
de son trésor des choses nouvelles et des choses anciennes?
Les choses anciennes sont ici certaines expressions usitées
chez les Juifs et dont il fallait bien se servir, sous peine de
n'être pas compris du tout ; les choses nouvelles sont sa
doctrine et le sens nouveau qu'il donne à ces expressions elles-
mêmes.

Au lieu d'entendre, comme quelques rabbins, par ce « siècle-
ci » et « ce siècle-là » ou « le siècle à venir » deux périodes
historiques se succédant l'une à l'autre, Jésus emploie la
première de ces expressions pour désigner simplement la vie
actuelle et les deux autres pour désigner la vie à venir '. Et
ce qui le prouve, c'est qu'il dit que les fidèles recevront

1 V. Mat. XII, 32; Maie X, 30 (bue XVIII, 30) ; bue XX, 35.



436 C. BRUSTON

« dans le siècle à venir la vie éternelle. » (Marc X, 30, et
parali.) Or, la vie éternelle, d'après l'enseignement constant de

Jésus, le fidèle la possède dès ici-bas et elle se continue sans

interruption après la mort. Le sens des autres textes n'est pas
moins clair. Dans Luc XX, 35, Jésus déclare que les justes de

l'ancienne alliance ont déjà été jugés dignes d'obtenir ce siècle-

là et la résurrection d'entre les morts. Enfin quand Jésus
déclare que celui qui aura péché contre l'Esprit n'obtiendra
de pardon « ni dans ce siècle ni dans le siècle à venir »

(Mat. XII, 32), il est bien évident que ces expressions désignent
la vie actuelle et la vie future.

« Dans les Evangiles, dit M. Colani (p. 32), on ne sait pas
toujours si « le siècle à venir » désigne l'époque de la
transformation de l'humanité à la fin des temps, ou la vie au delà
du tombeau, l'autre monde, comme nous disons. * Et il cite

pour ce second sens le dernier des passages que nous venons
d'indiquer.

Nous affirmons, quant à nous, que dans les paroles de Jésus-
Christ ces deux expressions ont toujours ce sens, et jamais le

sens eschatologique. Car si elles l'avaient une seule fois, Jésus

aurait placé le jugement, la séparation des justes et des
méchants tantôt à la fin du monde et tantôt à la mort de chaque
individu, ce qui n'est pas admissible.

Jésus a pu d'autant plus facilement leur donner ce sens que
les rabbins eux-mêmes les emploient très fréquemment de la

même manière, quoiqu'ils leur donnent souvent aussi le sens
eschatologique. Quelques uns, dit Buxtorf, entendent par le

monde à venir celui qui suivra la destruction de ce monde... ;

mais d'autres entendent par là le monde des âmes, que les

âmes possèdent aussitôt après avoir été séparées du corps par
la mort1.

1 Lex. chald.'ß. v.oSiy :... alii mundum animarmi! quem animœ possident
statim post solutionem a corpore per mortem. — Cf. Tanchuma, f, 52 :

Mundus futurus est cum jam exiit homo ex hoc mundo. — Mundus fa-
turns apud veteres duplicem habet sigtiificationem. Denotat enim tum
vitam aeternam, quam homines pii post hanc vitam expectant, tum quoque

tempora Messi». Schcettgen, De Messia (Hor. Hebr., Il, p. 23).



L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS SUR SON RETOUR 437

Dans la littérature rabbinique, en effet, ce siècle et le siècle
à venir (n-TH dVIJJ et X3n dViJ? ou XnV THJ» ne
désignent pas seulement la période qui précède et celle qui suit
l'avènement du Messie ; ils désignent aussi tout simplement la
vie présente et la vie à venir pour chaque individu. C'est ainsi

que le châtiment des méchants est placé par le Talmud et les
Midrash dans le siècle à venir ; or, leur châtiment commence
au moment de la mort, où ils vont dans la géhenne. « Cette

expression, dit Ferd. Weber, ne désigne, d'après le contexte,
que l'opposition entre la vie terrestre des impies et l'état qui
la suit, lequel est à venir pour les vivants1. » « Pour représenter

en détail l'état des bienheureux dans le siècle à venir, dit-
il un peu plus loin-, il faut y joindre les passages qui traitent
du Gan-Eden (Paradis) et de l'époque messianique, parce que
ces sphères ne sont pas nettement distinguées, mais sont
comprises sous la notion du siècle à venir. »

Cela est si vrai que quand les Midrash font parler des âmes

glorifiées ou des anges, ces habitants du monde à venir le

nomment ce monde-ci, de la même manière que les hommes

appellent ce monde-ci le monde actuel. Un Midrash raconte,
par exemple, qu'un méchant voyant, après sa mort, un de ses

compagnons de crime dans le cercle des justes, s'écria : Il y a

donc ici de la partialité!... Insensé, lui fut-il répondu, ton

compagnon s'est repenti après ta mort. — Laissez-moi aller,
reprit-il, pour que je me repente aussi. Mais on lui répondit :

Insensé, ne sais-tu pas que ce monde-ci ressemble au sabbat

et celui d'où tu viens, à la veille du sabbat? etc.3. Le monde
à venir existe donc déjà et il est ce monde-ci, c'est-à-dire le
monde actuel, pour ceux qui y sont entrés.

De même dans le livre d'Hénoch (LXXI, 15), où un ange dit
au patriarche: « (Dio.u) te crie paix au nom du monde à venir
Çâlam zayekavn, littéralement : le monde qui sera), parce que
de là sort la paix depuis le commencement du monde, et ainsi

1 System der altsynagogalen palästinensischen neologie, p. 373. Cf. p. 66,
69.

2 P. 384.
3 Midrash Ruth, trad. Wünsche, p. 27.

THÉOL. ET PHIL. 1890. 29



438 C. BRUSTON

tu l'auras pour l'éternité. » Le monle à venir existe donc

depuis le commencement du monde ; c'est là qu'Hénoch est
admis et que viendront le rejoindre tous ceux qui marcheront
sur ses traces: « Leurs demeures seront auprès de toi.... »

(v. 16) L
Il en est de même de l'expression « le royaume des cieux »

ou « de Dieu ». « Pour les Juifs du temps de Jésus, dit
M. Colani, c'était le royaume du Messie; cependant les

Apocryphes de l'Ancien Testament lui donnent souvent le sens

plus général de gouvernement divin, regnum Dei, providence.
Ce même sens général est non seulement attribué par les rabbins

au terme de royaume des cieux, mais ils en font même un

synonyme de culte, religion, piété. Rappelons, en outre, que
la félicité céleste, dont le royaume messianique était le symbole,

on se la représentait parfois comme suivant immédiatement

la mort individuelle (voyez la parabole du mauvais riche),
de sorte que le royaume de Dieu ou des cieux pouvait fort
bien désigner du temps de Jésus l'autre monde, la vie à

venir-2. »

Jésus, dit-il un peu plus loin"', ne distingue nulle part entre
ce royaume messianique et la vie à venir au sens chrétien du
mot. Les deux notions se couvrent et se confondent si

complètement dans ses discours qu'il dit indifféremment : le

royaume de Dieu et la vie éternelle ; cf. Marc IX, 43 et 45 :

« entrer dans la vie, » et v. 47 : « entrer dans le royaume de

Dieu. »

Que les apôtres aient entendu la parousie de Jésus et la
vxmô.v.a to-j aiô»oç dont ils lui demandent de leur faire connaître

l'époque et le signe (Mat. XXIV, 3) dans un sens plus ou
moins analogue à celui que la plupart des rabbins donnaient à

1 Cf. aussi 2 Clém. VI : « Ce monde et le monde à venir (ovtoç ó aïùv kœï

ô pFÄ/Mv) sont deux ennemis : celui-ci parle d'adultère, de corruption, etc.,
mais celui-là renonce à ces choses. Nous ne pouvons donc pas être amis
des deux, mais il nous faut renoncer à celui-ci et user de celui-là. Il vaut
mieux haïr les choses d'ici-bas...., et aimer celles-là, les choses bonnes et
incorruptibles. »

- Croy. Mess-, p. .60.

3 P. 66.



L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS SUR SON RETOUR 439

ces mots, cela ne saurait nous surprendre. Que plus tard, malgré

l'enseignement si spiritualiste de leur Maître, quelques-
uns d'entre eux soient retombés dans une conception plus ou
moins analogue, cela se comprend encore assez facilement.
Mais que Jésus ait dû entendre ces expressions dans le même

sens matérialiste et grossier, c'est ce que rien ne prouve, pour
ne pas dire que tout prouve le contraire.

Si réellement ces expressions ne pouvaient pas s'expliquer
autrement, il serait naturellement beaucoup plus raisonnable
de supposer que les évangélistes ne nous ont pas rapporté les

paroles du Maître dans toute leur pureté. C'est l'opinion de

M. Pieuss, de M. Colani et de plusieurs autres théologiens.
Mais nous ne pensons pas qu'il soit nécessaire de recourir à

cette échappatoire. Nous ne voyons pas pourquoi Jésus n'aurait

pas pu donner à ces mots un sens un peu différent de celui
qu'il avait plu à certains rabbins de leur attribuer. Faudra-t-il
donc nous interdire de parler du ciel et de l'enfer parce que
l'imagination populaire a matérialisé ces notions, éminemment
spintualistes dans l'Evangile?

Au reste, le contexte montre suffisamment ce que Jésus a

réellement entendu par la inzu.da zoï aiù-jo;, par le siècle à venir,
par sa parousie, par le jour du jugement, etc. Or, c'est à Jésus

lui-même et à l'esprit général de sa doctrine, non aux écrits
des rabbins ni même à ceux des apôtres, que nous devons
demander le sens des formules qu'il a employées. Il les a

nécessairement empruntées à la terminologie de son temps;
mais il leur a donné quelquefois un sens plus vaste ou plus
élevé, plus spirituel. Cela est manifeste, en particulier, poulies

expressions « royaume de Dieu, » .< justice, » « Messie, »

qu'il a entendues tout autrement que les rabbins. Pourquoi
n'en serait-il pas de même des autres?

Remarquons enfin que lors de la G-i-r.ùùa to-j uiüno;, les justes
brilleront comme le soleil dans le royaume de leur Père (v. 43).

Or, cette gloire céleste, Jésus la promet partout à ses disciples
immédiatement après la mort. Et il en est de même dans

l'Apocalypse, qui a parfaitement compris sur ce point l'enseignement

du Maître: les fidèles marchent avec Christ en vêtements



440 C. BRUSTON

blancs (III, 5), reçoivent une robe blanche (VI, 11, VII, 9 ss.)

et chantent les louanges de Dieu, avec des palmes dans leurs

mains, longtemps avant la fin du monde. La awzehîa rm aimo;

coïncide donc avec la mort de chaque individu.
Quand donc les interprètes eschatologiques prétendent que

« ce siècle-ci » désigne le temps antérieur à la parousie, que
« la fin de ce siècle-ci » (avvzshîa toû aiw-joç) devait être accompagnée

du retour de Jésus-Christ, de la résurrection des morts,
du jugement dernier, de la destruction du monde actuel et de

la création d'un monde nouveau et meilleur, désigné par
l'expression « ce siècle-là t> ou « le siècle à venir, » nous avons de

nombreuses et graves difficultés à opposer à cette interprétation

: 1° nulle part Jésus-Christ ne parle de la résurrection des

morts, 2° il ne parle pas davantage du jugement dernier dans

le sens qu'on donne habituellement à cette expression, 3° il a

déclaré que sa venue dans la gloire ou sur les nuées du ciel
aurait lieu à partir de sa mort même, etc., etc.

Qu'on cesse donc de faire de Jésus une sorte de rabbin à

peine supérieur à ceux de son temps et d'expliquer ses idées
si hautement spiritualistes par leurs imaginations fantastiques
et grossières

10. En résumé, Jésus, d'après les synoptiques, fait coïncider
le jugement avec sa parousie et avec la fin du siècle. Seulement

sa parousie n'est pas une venue visible et corporelle ; et
la fin du siècle (présent) n'a rien de commun avec la fin du

monde.
Jésus ne parle jamais ni de la résurrection des morts, ni de

la fin du monde, ni du jugement dernier, dans le sens qu'on
donne habituellement à ces expressions.

Il n'a parlé de la fin (Mat. XXIV, 6, 14), c'est-à-dire du but

vers lequel s'avance l'humanité, que [iour affirmer qu'elle
était encore bien éloignée, qu'il fallait auparavant que l'évangile

se répandit dans le monde entier.
Sa venue glorieuse, au contraire, il la représente toujours

comme prochaine, comme coïncidant avec la ruine du judaïsme

et du polythéisme antique, jamais comme lointaine et
coïncidant avec la fin du monde.



L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS SUR SON RETOUR 441

Tel est l'enseignement de Jésus dans les synoptiques. Ce

n'est pas un chaos ; bien loin de là. C'est une doctrine
parfaitement cohérente en toutes ses parties et dans laquelle on ne

remarque, comme dit fort bien M. H. Meyer, aucune contradiction

interne.
Mais, qu'on le remarque bien, c'est à la condition d'en

éloigner toute idée d'un retour corporel, d'une résurrection
corporelle et d'un jugement eschatologique. Que si, au contraire,
on veut y trouver ces idées-là, tout se brouille et se confond
dans un désordre et une obscurité indescriptibles.

Il nous reste à voir si cet enseignement, tel que nous venons
de l'exposer, cadre ou non avec celui de l'évangile de Jean.

IX

Le jugement d'après l'évangile de Jean.

1. L'enseignement de Jésus dans les synoptiques, tel que
nous venons de le résumer, cadre de la manière la plus complète

avec son enseignement sur le même sujet dans l'évangile
de Jean. On sait que dans cet évangile il déclare qu'il est la
résurrection et la vie, que celui qui croit en lui a la vie
éternelle et ne mourra jamais, tandis que celui qui ne croit pas en

lui est déjà condamné.
Cette vie éternelle que Jésus promet dans saint Jean est

identique à la résurrection desjustes, à la résurrection d'entre
les morts dont il parle dans les synoptiques.

Et la condamnation dont il parle dans saint Jean est identique

au jugement, à la géhenne, à l'enfer, aux tourments
mentionnés dans les synoptiques.

Supposez, au contraire, que Jésus ait enseigné dans les

synoptiques, comme on le dit si souvent, sa parousie visible et

personnelle, la résurrection des corps et le jugement dernier;
supposez qu'il y ait enseigné que les âmes de tous les hommes
descendent dans l'Hadès pour n'en sortir qu'au jour de la

résurrection des corps, de tous les corps humains, à la fin du

monde, — alors la divergence, la contradiction avec l'évangile
de Jean, qui ne dit rien de pareil, est manifeste, et l'autorité



442 C. BRUSTON

de l'une ou l'autre de ces sources singulièrement compromise.
2. Mais on assure qu'à côté de cette résurrection spirituelle

et de cette vie éternelle que Jésus promet incontestablement
aux siens dans le quatrième évangile, il leur promet aussi une
résurrection corporelle à la fin du monde, bien plus qu'il
enseigne la résurrection corporelle de tous les hommes, bons
et méchants, et le jugement dernier, dans le sens ordinaire de

ce mot.
En effet, il y est question une fois, une seule fois, de la

résurrection finale de tows les iiommes sans distinction et du

jugement dernier, et le moment en est même représenté
comme très rapproché: « L'heure vient où tous ceux qui sont
dans les sépulcres entendront la voix du Fils de Dieu, et ceux
qui auront fait le bien en sortiront pour une résurrection de

vie, ceux qui auront fait le mal pour une résurrection de

jugement. » (V, 28 s.)
Au chapitre suivant, dans un discours où il déclare que

celui qui croit en lui a la vie éternelle, il promet aussi quatre
fois de ressusciter au dernier jour (VI, 39, 40, 44, 54).... qui?
Tous les hommes sans doute, comme dans le texte précédent?
Non, mais seulement ceux qui croient en lui. Enfin il déclare

un peu plus loin (XII, 41) que la parole qu'il a annoncée jugera
au dernier jour celui qui ne l'accepte pas.

Les exégètes qui voient dans ces textes la résurrection et le

jugement eschatologiques devraient bien essayer de les concilier.

Comment le même fait, la résurrection, peut-il être représenté

tantôt comme très prochain, tantôt comme lointain?
tantôt comme embrassant tous les hommes, bons et méchants,
et tantôt comme restreint aux fidèles seulement?

Si les méchants aussi bien que les justes doivent ressusciter
alors (d'après V, 28 s.), quel sera donc le privilège de ceux qui
croient en Jésus et quelle est la portée de la promesse qui leur
est faite? D'après l'enseignement constant de Jésus, en saint

Jean, celui qui croit en lui passe, par le fait même, de la mort
à la vie, il ressuscite spirituellement et entre dans une vie
nouvelle. Jésus est la résurrection et la vie, celui qui croit en

lui ne mourra jamais (XI, 25). L'heure vient et elle est main-



l'enseignement de Jésus sur son retour 443

tenant que les morts (spirituels) entendront la voix du Fils de

Dieu et ceux qui l'auront entendue (écoutée) vivront (V, 25),
etc. Comment donc peut-il promettre, au chap. VI, de les
ressusciter au dernier jour seulement, quand partout ailleurs et
dans le contexte même où se lisent ces paroles, il promet de

les ressusciter, de leur donner une vie nouvelle dès ici-bas
Ou s'il a enseigné une double résurrection, l'une spirituelle

et immédiate, l'autre corporelle et future, mais pour tous les

hommes, pourquoi ne dit-il pas ici comme au chapitre V qu'il
ressuscitera ses fidèles au dernier jour d'une résurrection de

vie? Ces mots étaient indispensables, si tous doivent ressusciter,

les uns pour la vie, les autres pour le jugement.
On voit que l'interprétation ordinaire de ces textes n'est pas

exempte d'obscurités.
Examinons-les de plus près.
« Je suis descendu du ciel, dit Jésus, pour faire la volonté de

Celui qui m'a envoyé. Or, la volonté de Celui qui m'a envoyé
est que je ne perde rien de ce qu'il m'a donné, mais que je le
ressuscite au dernier jour, car la volonté de mon Père est que
quiconque contemple le Fils et croit en lui ait une vie
éternelle et que je le ressuscite au dernier jour...

» Nul ne peut venir à moi, à moins que le Père qui m'a
envoyé ne l'attire, et moi je le ressusciterai au dernier jour.— Celui

qui mange ma chair et boit mon sang a une vie éternelle, et
moi je le ressusciterai au dernier jour. » (VI, 39, 40, 44 et 54.)

Rien n'indique qu'il s'agisse là d'une résurrection corporelle

; l'esprit tout entier de l'évangile de Jean s'oppose à une
telle interprétation, et dans le contexte elle est tout à fait
invraisemblable. Jésus promet à ceux qui croient en lui vie
éternelle et résurrection : la vie éternelle est essentiellement

identique à la vie spirituelle qui commence pour le chrétien

au moment de la conversion et qui doit se prolonger pendant
toute l'éternité. Comment à la suite d'une telle promesse, qui
embrasse l'éternité, la pensée de Jésus se porterait-elle sur un

point spécial et lointain de la durée pour ajouter une promesse
d'une nature toute différente? Dans quel rapport cette
prétendue résurrection corporelle et lointaine serait-elle avec la



444 C. BRUSTON

vie spirituelle et actuelle promise immédiatement avant? Qui
ne sent enfin que cette « résurrection au dernier jour» doit se

rattacher de près à la vie spirituelle qui la précède et ne pas
en être séparée par des centaines ou des milliers d'années?

Sentant bien qu'il ne pouvait être question ici d'une
résurrection corporelle à la fin du monde, M. Reuss pensait autrefois

que le dernier jour, dans ce chapitre, signifiait le dernier
jour du fidèle, le jour de sa mort1. L'interprétation est excellente

pour le fond; certainement, la résurrection promise
ici au fidèle suit immédiatement la mort, selon ce que Jésus

dit ailleurs : « Je suis la résurrection et la vie... ; celui qui croit
en moi ne mourra jamais » (XI, 25 s.) ; — il ne verra jamais la

mort (VIII, 51), etc. Il n'en est pas moins vrai que, dans le

langage du Nouveau Testament, « le dernier jour« ne peut pas

désigner le jour de la mort; cette expression désigne toujours
celui du jugement2. Aussi M. Reuss n'a-t-il pas reproduit cette

interprétation dans son dernier ouvrage sur l'évangile de Jean;
mais on ne voit pas clairement quelle est son interprétation
actuelle.

Comment donc sortir d'embarras? D'un côté, « je le
ressusciterai» se rapporte à un avenir rapproché; de l'autre, « au
dernier jour» semble se rapporter à un avenir éloigné.

On pourrait être tenté de considérer ces derniers mots, avec
Schölten, comme une interpolation postérieure. Mais alors il
faudrait en dire autant du passage analogue du chapitre XII
(vers. 48) qui place aussi le jugement au dernier jour: «Celui
qui ne reçoit pas mes paroles a qui le juge : la parole que j'ai
dite, c'est elle qui le jugera au dernier jour. »

Nous ne pensons pas qu'il soit nécessaire de recourir à une
supposition aussi hasardée.

Notre interprétation des textes des synoptiques relatifs au

jugement nous donne la solution de la difficulté. Dans le

quatrième évangile, « le dernier jour » désigne évidemment la

même époque que le jour du jugement ou « ce jour-là » dans

les synoptiques. Or, nous avons reconnu que le jugement au-
1 Théologie au siècle apostolique.
5 Jean XI, 24 ; XII, 48.



l'enseignement de Jésus sur son retour 445

quel Jésus devait présider, d'après ses discours dans les synoptiques,

n'avait pas été placé par lui à une époque lointaine,
mais, au contraire, très rapprochée, puisqu'il devait commencer
dès que le Fils de l'homme serait venu dans sa gloire et se

serait assis sur son trône glorieux, c'est-à-dire à partir de son

ascension et de sa séance à la droite de Dieu. En promettant
de ressusciter ses fidèles au dernier jour, Jésus ne leur promet
donc pas autre chose que ce qu'il entend ailleurs par la
résurrection des justes (Luc XIV, 14) ou la résurrection d'entre les

morts (XX, 35). Et de même, le jugement au dernier jour est

tout simplement celui qui suit la mort. Le quatrième évangile
et les synoptiques sont en parfait accord sur ce point, d'après
notre interprétation. Dans l'interprétation eschatologique, au

contraire, la divergence est manifeste et la contradiction
insoluble, non seulement entre les trois premiers évangiles et le

quatrième, mais aussi entre les quelques passages de l'évangile

de Jean que nous avons cités et l'enseignement général de

cet évangile.
Nous avons ici la preuve que Jésus a donné aux locutions

« la résurrection » et «le dernier jour » un sens fort différent
de celui qu'elles avaient habituellement dans le langage des

Juifs. Quand Marthe dit de son frère : « Je sais qu'il ressuscitera

en la résurrection au dernier jour » (XI, 24), il est clair qu'elle
entend par ces mots une résurrection corporelle et lointaine.
Mais Jésus combat cette erreur et lui répond qu'il est lui-même
la résurrection et la vie, que celui qui croit en lui vivra quand
même il sera mort, que quiconque est vivant et croit en lui ne

mourra jamais1. Remarquez qu'une dit pas: Je suis la vie et la

résurrection, ce qui aurait permis à la rigueur de penser à une
résurrection future, mais « la résurrection et la vie, » ce qui
ne peut s'entendre que de la résurrection morale qui accompagne

la foi ou de celle qui suit immédiatement la mort.
« La résurrection au dernier jour » est naturellement autre

chose que la résurrection morale; mais elle ne saurait évidem-

1 Et non : « ne mourra point pour toujours, » comme on traduit
quelquefois; ce qui permettrait d'attribuer à Jésus la pensée d'une résurrection

lointaine et corporelle, qu'au contraire il combat directement.



446 C. BRUSTON

ment avoir le même sens que Jésus a combattu dans la bouche
de Marthe.

Pour les Juifs le dernier jour était celui de la résurrection
et du jugement messianiques. Mais Jésus étant le Messie et

ayant la prétention d'opérer cette résurrection et ce jugement
tout autrement que ne l'entendaient les Juifs, était parfaitement
autorisé à entendre par « le dernier jour » ou « le jour du

jugement» ou «ce jour-là» le jour prochain où, assis sur son

trône, c'est-à-dire revêtu de la toute-puissance divine, il
ressusciterait les âmes de ses disciples après leur mort et où sa

parole jugerait les âmes de ceux qui l'auraient méprisée.
Ce qui montre que tel est bien le sens de cette expression,

c'est que Jésus dit ailleurs aux Juifs : •< Ne pensez pas que ce

soit moi qui vous accuserai auprès du Père... » (V, 45.) Cette

accusation auprès du Père a lieu évidemment à la même époque

que la condamnation au dernier jour (XII, 48). Or, rien
n'autorise à la renvoyer à une époque lointaine ; tout indique
qu'elle suivra de près le moment de leur mort.

Remarquons aussi que Jésus représente ailleurs la
résurrection des morts, non comme devant être opérée dans un
avenir lointain, mais comme opérée déjà et continuant à s'opérer

par la volonté de Dieu. « De même que le Père ressuscite

(syeîpti) les morts et les vivifie, de même aussi le Fils vivifie
ceux qu'il veut. » (V, 21.) Ces paroles expriment manifestement

un fait général, qui a déjà commencé à se réaliser: «Le Père

ressuscite les morts et leur donne la vie. » De quels morts et de

quelle sorte de résurrection s'agit-il S'agirait-il par hasard
des morts ressuscites jadis par les prophètes agissant au nom
et par la puissance de Dieu Le contexte, qui parle de vie

spirituelle et éternelle, ne permet guère de le croire. Il s'agit
donc des justes de l'ancienne alliance et en général de tous

ceux qui meurent dans des sentiments de piété. Dieu les
ressuscite au moment de leur mort et leur donne une vie
nouvelle dans le ciel. Qu'on se rappelle, par exemple, la parabole
de Lazare et du mauvais riche.

3. Reste le passage qui semble enseigner à la fois la
résurrection générale et corporelle et le jugement dernier (V,28 s.).



l'enseignement de Jésus sur son retour 447

Mais l'interprétation ordinaire de ce texte est sujette à de

nombreuses difficultés.
Elle a d'abord pour résultat d'attribuer à Jésus une grave

erreur, puisqu'il aurait représenté comme très prochain un
événement qui ne s'est pas encore réalisé. On semble
vraiment n'avoir pas pris garde à cette expression : L'heure vient
où tous ceux qui sont dans les sépulcres entendront sa voix,
etc. Le sens en est pourtant assez clair. Partout oit elle se

trouve, elle indique un moment rapproché. Quand Jésus dit,
par exemple, que l'heure vient où l'on n'adorera plus ni sur le

mont Garizim, ni à Jérusalem (IV, 21), personne ne s'imaginera

jamais qu'il renvoie à la fin du monde le culte en esprit et
en vérité. Comment peut-on se croire autorisé à donner un tel

sens à la mênqe locution au chapitre suivant? Cf. aussi XVI, 2,

25, 32.

Ou comment peut-on croire que Jésus ou Fauteur du
quatrième évangile ait placé dans un avenir si rapproché la
résurrection générale et le jugement dernier, en contradiction avec

tout l'ensemble de leurs idées sur le développement du

royaume de Dieu?... La phrase en question ne peut donc pas
renfermer une affirmation.

2° l'ne telle affirmation serait en contradiction Uagrante avec

tout l'enseignement de Jésus-Christ et tout particulièrement
avec celui du quatrième évangile. D'après cet évangile, Jésus,

qui est la résurrection et la vie, promet fréquemment à ceux

qui croient en lui une vie éternelle et bienheureuse immédiatement

après la mort ; les méchants, au contraire, en sont
exclus ; ils sont déjà jugés et condamnés.

S'il en est ainsi, si les fidèles ressuscitent immédiatement
après leur mort pour jouir de la vie éternelle, comment la
résurrection de vie (V, 29) pourrait-elle avoir lieu pour eux
seulement à la fin du monde, lors de la résurrection de leurs

corps? Et de même, si les infidèles sont déjà jugés, à quoi bon

pour eux une résurrection de jugement à la fin du monde?

Peut-on recevoir deux fois la vie ou être jugé deux fois

3° L'idée d'une résurrection générale et corporelle et d'un

jugement final ne rentre nullement dans la série d'idées expri-



448 C. BRUSTON

mées par ce discours. Jésus se justifie contre les Juifs, qui
l'accusent de se faire égal à Dieu. Le Fils (le Messie), leur dit-
il, ne peut rien faire de lui-même ; seulement, le Père l'aime
et lui montre tout ce qu'il fait, et il lui montrera des œuvres
plus grandes que celles-ci, afin que vous vous étonniez (v. 19

et 20). Ces œuvres plus grandes, destinées à exciter l'étonne-
ment des Juifs, sont la résurrection spirituelle et le jugement
(immédiat) dont il parle aussitôt après (v. 21-25). Ces deux

privilèges, Dieu les lui a donnés parce qu'il est un fils d'homme

(v. 26 et 27) et que, comme tel, il ne peut posséder la vie et le
droit déjuger que s'il les a reçus de Dieu. C'est alors qu'il
ajouterait, d'après la traduction ordinaire : Ne vous étonnez

point de cela, parce que l'heure vient, etc. Quoi I ces œuvres
doivent avoir pour but de frapper les Juifs d'étonnement, et
Jésus ajouterait aussitôt, sans transition : Ne vous en étonnez

pas Ne vous étonnez pas de ce que Dieu fera pour vous étonner

Quel est ce langage?
4° Si Jésus avait voulu enseigner ici la résurrection et le

jugement au sens eschatologique, il ne se serait pas borné à les

mentionner ainsi en passant et simplement pour motiver la
doctrine toute différente qu'il enseigne directement dans ce

discours. Car ici, comme partout ailleurs, l'objet capital de son

enseignement, c'est que la résurrection et le jugement ont lieu
dès maintenant, que celui qui croit en lui est déjà ressuscité,
et celui qui ne croit pas, déjà condamné.

5° Il y a plus encore. A Marthe qui espère que son frère
« ressuscitera en la résurrection, au dernier jour, » c'est-à-
dire à une époque plus ou moins lointaine, Jésus répond : « Je

suis la résurrection et la vie ; celui qui croit en moi, quand
même il meurt, vivra, » montrant clairement par là que la
résurrection qu'il promet suit immédiatement la mort (chapitre

X[). Et l'on veut que dans un texte unique, après s'être
attribué la résurrection et le jugement au sens spiritualiste, il
revendique encore la résurrection et le jugement au sens

eschatologique, qu'il écarte plus loin en répondant à Marthe
Qui ne sent que cela est impossible?

Remarquons enfin qu'après un verbe comme Qa-jixaÇet-j (s'éton-



l'enseignement de Jésus sur son retour 448

ner), ozi doit signifier que et non parce que (cf. III, 7 ; IV, 27 ;

Luc XI, 38 ; Gai. I, 6). Ceci (toûto) ne se rapporte pas non plus
à ce qui précède, mais à ce qui suit immédiatement (cf. Rom.

II, 3 ; VI, 6, etc. ; Jean V, 16,18, etc.). Cette phrase est, à mon
avis, interrogative : « Vous étonnez-vous de ceci, que l'heure
vient où tous ceux qui sont dans les sépulcres entendront sa

voix (du Fils de Dieu, du Messie, tel que l'espéraient les Juifs),
ot où ils sortiront, ceux qui auront fait le bien, en résurrection

de vie, et ceux qui auront pratiqué le mal, en résurrection

de jugement?» Vous étonnez-vous de cette affirmation
de vos rabbins? demande Jésus aux Juifs qui l'accusent. Non,
vous ne vous en étonnez pas Une question avec p» suppose une
réponse négative. Pourquoi vous étonnez-vous donc de ce que
j'ai dit? Ma prétention est pourtant bien moins étonnante, bien

plus modeste que celle de votre Messie. Je ne prétends pas,

comme lui, faire sortir à ma voix les morts de leurs tombeaux.
« Moi, je ne puis rien faire de moi-même : selon que j'entends,
je juge, » les jugements que je prononce me sont dictés par la

voix de Dieu en moi, « et mon jugement est juste, parce que
je ne cherche pas ma volonté, » comme votre Messie politique
et mondain, « mais la volonté de Celui qui m'a envoyé. » On

voit que le v. 30 se rattache intimement à ce qui précède et

en forme la conclusion.
Jésus revient un peu plus loin sur la même idée : « Moi, je

suis venu au nom de mon Père et vous ne me recevez pas. Si

ttn autre vient en son propre nom, vous le recevrez » (v. 43.)
Qui pourrait méconnaître dans cet autre le Messie juif?

Ainsi expliqué, ce texte cesse de faire disparate au milieu
de l'évangile de Jean. Rien loin de s'attribuer une résurrection

et un jugement eschatologiqucs, Jésus combat ici cette
idée étonnante comme étant celle de ses ennemis et lui oppose
comme partout ailleurs, sa doctrine spiritualiste d'une
résurrection et d'un jugement immédiats, suivie de la vie éternelle

pour les uns et de la condamnation pour les autres, au moment
même de la mort1.

' Voir une discussion plus complète de ce texte, Revue théologique,
1886, p. 139 ss.



450 C. BRUSTON

Que si, malgré tout, on persiste à croire que Jésus a exprimé
ici sa propre pensée, il faudra avouer que dans ce texte unique

il a non seulement dépassé, mais positivement contredit
tout le reste de son enseignement, tel que saint Jean et les

synoptiques eux-mêmes nous le font connaître, ou que l'auteur
du quatrième évangile, en le lui attribuant, ne s'est pas aperçu
de la contradiction. Mais il serait étrange de vouloir interpréter

tout l'enseignement de Jésus à la lumière d'un seul passage
et d'un passage qui offre tant de difficultés. Il est beaucoup
plus naturel, on en conviendra, d'expliquer, au contraire, ce
texte ou, si l'on veut, ces textes isolés d'une manière conforme
à l'enseignement général de Jésus-Christ. Qui a jamais jugé
de sa pensée sur l'Ancien Testament d'après Mat. V, 18?

Conclusion générale.

L'idée d'une résurrection générale corporelle et d'un jugement

dernier à la fin du monde est donc aussi étrangère à

l'évangile de Jean qu'aux synoptiques.
Dans les trois premiers évangiles, aussi bien que dans le

quatrième. Jésus a enseigné deux espèces de résurrection : la
première est celle qui accompagne la conversion (Luc XV, 32;
Jean V, 24, etc.), la seconde, celle qui suit la mort (Luc XIV,
1 ï ; XX. 35 ; Jean VI, 39 ss. etc.

Dans les trois premiers évangiles, aussi bien que dans le

quatrième, le jugement suit immédiatement la mort.
Dans les trois premiers évangiles aussi bien que dans le

quatrième, la venue dont parle Jésus-Christ est une venue

spirituelle; et elle est prochaine.
Jésus n'a donc enseigné ni son retour personnel, ni la

résurrection des corps, ni le jugement dernier, dans le sens qu'on
donne habituellement à ces mots. Il n'a pas même enseigné la

résurrection des morts, mais seulement la résurrection (des

justes) d'entre les morts, et il entendait par là simplement
l'entrée des âmes justes dans la félicité céleste, à la suite

d'un jugement prononcé soit par Dieu, soit par le Messie lui-
même à partir de sa glorification. Il n'enseigne pas d'autre

jugement que celui-là.



l'enseignement de jésus sur son retour 451

Toutefois, il nous permet d'espérer que la plupart des âmes
qui n'auront pas eu part à la résurrection d'entre les morts
pourront être améliorées par leurs souffrances et pardonnées
si elles se repentent.

Quant à la fin (du monde), dont il n'est question que dans
les synoptiques, il faut distinguer entre celle de l'univers et
celle de l'humanité. Jésus parle de la première comme d'une
chose tout à fait invraisemblable : la destruction des cieux et
de la terre est à peu près aussi admissible que le passage d'un
chameau par le trou d'une aiguille.

La fin pour l'humanité doit arriver, au contraire, à la suite
d'une longue période, d'une durée indéterminée, pendant
laquelle il s'élèvera de faux Christs et de faux prophètes, il y
aura des guerres et d'autres calamités, les chrétiens seront
persécutés et beaucoup d'entre eux succomberont à la tentation,

mais où l'Evangile sera en même temps annoncé sur
toute la terre, en témoignage à toutes les nations (Mat. XXIV,
4-14). C'est alors, alors seulement, que la fin (tò tuo?) viendra.
Mais que faut-il entendre par là? Le mot fin, en effet, a deux
sens très distincts : il signifie tantôt la cessation ou la destruction

d'une chose, tantôt le but ou le terme final auquel elle
tend. Or, pourquoi, quand tous les peuples du monde auront
entendu la prédication de l'Evangile, l'humanité devrait-elle
être détruite? C'est ce qu'il est difficile de comprendre. Jésus

a promis, d'accord avec les prophètes, que le petit troupeau
des élus finira par triompher de tous les obstacles et par obtenir

le Royaume (Luc XII, 32), que les hommes doux et bons

posséderont un jour la terre (Mat. V, 4). Et à peine cette
promesse aurait-elle commencé à se réaliser que l'humanité,
cette humanité nouvelle et régénérée, meilleure en tout cas

que précédemment, devrait tout à coup prendre fin Cela n'est

pas croyable. Jésus a donc voulu parler, non de la cessation
de l'humanité, mais du but vers lequel elle s'avance, de la fin
que Dieu lui a assignée en la créant, ou de cette période finale

par opposition aux périodes antérieures et préparatoires1.
1 Té'Àoç KBÎD Dan. Vil, 26. « La fin des jours > dans les Targoums

est la traduction de la locution prophétique « la suite des jours » et dési-



452 C. BRUSTON

Le genre humain finira-t-il, cessera-t-il un jour d'exister?
Jésus n'en dit rien, car nous avons vu que les mots : « Les

cieux et la terre passeront » n'affirment nullement la destruction

future de l'univers.
Toutefois la terre pourrait être détruite et se disperser en

fragments dans l'espace, sans que l'univers entier fût détruit.
L'humanité pourrait aussi s'éteindre ou se transformer
graduellement ou même être emportée tout à coup par quelque
grande épidémie. Cela n'aurait en soi rien d'absolument
incompatible avec l'enseignement de Jésus-Christ. Mais pareille
chose ne pourrait arriver en tout cas, d'après ses promesses
formelles, que lorsque l'Evangile aura été annoncé à toutes les

nations et à la suite d'une longue période, pendant laquelle,
l'Eglise chrétienne embrassant l'humanité tout entière, les

principes chrétiens auront pu porter tous leurs fruits. Et il ne

faudrait attendre alors ni retour de Jésus-Christ, ni résurrection,

ni jugement, car tout cela a eu lieu ou plutôt a commencé
le jour où, quittant ce monde, Jésus-Christ s'est assis à la

droite de Dieu et où toute puissance lui a été donnée dans le

ciel et sur la terre.

gne Yépoque messianique. Comme, d'après tous les prophètes, le royaume
du Messie doit être éternel, il est clair que zé'Xoç ne peut désigner la
destruction ni du monde ni de l'humanité. Cf. aussi Dan. VI, 27 : la
puissance de Dieu dure jusqu'à la fin.


	L'enseignement de Jésus sur son retour [suite]

