
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: L'enseignement de Jésus sur son retour [suite]

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR

C. BRUSTON1

IV

Preuves du sens figuré.

Examinons donc de plus près l'enseignement de Jésus et

voyons si le sens figuré n'est pas aussi évident que le sens
littéral est invraisemblable.

1. Commençons, comme il est juste, par le texte le plus
clair, celui où les commentateurs eschatologiques eux-mêmes

sont contraints par l'évidence à admettre le sens figuré. C'est
la réponse de Jésus au grand prêtre devant le sanhédrin : « Je

vous le dis, à partir de maintenant vous verrez le Fils de

l'homme assis à la droite de la Puissance (de Dieu) et venant

sur (ou avec) les nuées du ciel. (Mat. XXVI, 64 et parali.2)
Cette venue a donc lieu à partir de ce moment : la condamnation,

le supplice de Jésus est le commencement de son

triomphe. A partir de ce moment, quiconque a des yeux pour
voir, même ses plus cruels ennemis (cf. Apoc. I, 7 : même

ceux qui l'ont percé), verra l'accomplissement des prophéties
de David (Ps. CX, cf. Mat. XXII, 44) et de Daniel (VII, 13) : le

Fils de l'homme (le Messie annoncé par Daniel) assis à la

droite de Dieu (comme l'a prédit David) et venant avec les

1 Voir la livraison de mars.
2 Inutile de démontrer que à partir de maintenant se rapporte à ce

qui suit, et non à ce qui précède. Cf. le texte parallèle de Luc.



L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS SUR SON RETOUR 345

nuées du ciel (comme l'a dit Daniel). Qui ne voit qu'il ne s'agit
pas là d'une venue corporelle, mais spirituelle, puisqu'elle
commence en même temps que la séance du Christ à la droite
de Dieu, peu après le moment où il parle, et qu'elle doit par
conséquent, comme celle-ci, durer « jusqu'à ce que Dieu ait
mis ses ennemis sous ses pieds » (Mat. XXII, 44. Cf. 1 Cor.
XV, 25; Heb. X, 12 s.)?

Et comment, en effet, Jésus aurait-il pris à la lettre la venue
sur les nuées du ciel, qui, dans Daniel, n'est manifestement

qu'une image? Le Messie ne devait pas plus réellement venir
sur les nuées du ciel que les quatre grandes monarchies de

l'ancien monde, antérieures à sa venue, n'étaient réellement
montées de la mer (Dan. VII, 3). Les nuées sont l'emblème de

la puissance divine, comme les vagues de la mer sont l'image
de la puissance infernale. Autant dire que Jésus a pris à la
lettre la séance à la droite de Dieu qui est esprit

Dans l'évangile de Jean, Jésus promet aussi à ses disciples
de revenir bientôt vers eux (XIV, 3, 18, 23, 28). Mais ce

retour, visible pour eux (v. 19, XVI, 16 ss.), où il les verra
(XVI, 22) et leur parlera (v. 25), no signifie pourtant pas autre
chose, — tout le monde le sait, — que sa présence dans leurs
cœurs par son Esprit (v. 17). Cf. Apoc. III, 22. Cette manière
de parler, empruntée à l'Ancien Testament, où il est dit si

souvent que Dieu va venir sauver son peuple ou juger le monde,

qu'il marchera à la tète de son peuple pour le ramener dans

son pays, etc. (Esaïe XXXV, 4 ; XL, 10 ; LU, 8, 12 ; Mal. III,
5; Ps.XCVI,13, etc.), — était si familière à Jésus qu'il l'emploie
encore en parlant du Saint-Esprit (Jean XV, 26; XVI, 7, 13)
et même pour désigner le triomphe momentané de Satan :

« Le prince du monde vient, » dit-il au moment où il va être

livré a ses ennemis. (XIV, 30). Si la venue du diable signifie
simplement son triomphe, pourquoi la venue du Fils de

l'homme signifierait-elle autre chose?

La même manière de parler se trouve aussi dans les prières
des anciens juifs : « Oh que nos yeux puissent voir ton retour
en Sion dans ta miséricorde Béni sois-tu, Seigneur, qui feras

retourner ta majesté en Sion! » s'écriaient-ils pour demander



346 C. BRUSTON

à Dieu le rétablissement de Jérusalem * Le retour visible de

Jésus-Christ (elitre« Mat. XXVI, 64 ; S^mrm Mat. XXIV, 30 ;

Apoc. I, 7) n'est donc pas plus un retour corporel que celui de
Dieu dans les écrits des prophètes ou dans les prières des

Juifs2. Les Juifs et les Gentils ne l'ont pas vu autrement que
les disciples ne « virent les anges de Dieu montant et descendant

sur le Fils de l'homme » ou que Jésus lui-même ne vit la

chute de Satan :i. « Dans les faits visibles de la Pentecôte et de

la ruine de Jérusalem, dit fort bien M. Godet lui-même, les

Juifs ont contemplé, bon gré mal gré, les invisibles, c'est-à-
dire la séance de Christ à la droite de Dieu et sa venue en

jugement 4. »

C'est dans le môme sens que l'Apocalypse parle aussi du
retour prochain de Jésus-Christ. Dans plusieurs endroits cette

interprétation est tout à fait hors de doute et admise par ceux
même qui pensent qu'il est question ailleurs d'un retour
corporel suivi d'un règne terrestre de mille ans. Ainsi, quand
Jésus dit à l'Eglise d'Ephèse : « Repens-toi... sinon je viens à

toi et j'ôterai ton flambeau de sa place » (II, 5), à celle de

Pergame : « Repens-toi donc, sinon je viens à toi promptement et

je ferai la guerre avec eux avec l'épée de ma bouche » (v. 16),
à celle de Sardes : « Si tu ne veilles pas, je viendrai comme un
larron et tu ne sauras pas à quelle heure je viendrai sur toi »

(III, 3), à celle de Laodicée : « Je me tiens à la porte et je
frappe; si quelqu'un entend ma voix et m'ouvre la porte,
j'entrerai chez lui et jesouperai avec lui, etc. » (v. 20). « Pour
rapporter ces passages à la parousie dans le sens ordinaire du mot,
dit IL Gebhardt \ il faut leur faire violence. Une comparaison
impartiale de tous les passages où l'Apocalypse parle de la

venue du Seigneur, montre que par la venue du Seigneur
l'auteur a entendu toute manifestation personnelle ou toute

1 Shemoné-esré, 17",c bénédiction. Cf. Esaïe LU, 8.

- Observons encore que la ruine de Jérusalem est opérée tantôt par les

armées que Uieu envoie {Mat- XXII, 7), tantôt par Dieu lui-même qui vient

pour visiter la vigne (XXL 40).
1 Cf. Mik. VII, IB : „r-n-Tu, ,ih-„. Ksaïe LU, 15: LXVI. 18. etc.
' Commentaire sur l'évangile de Jean, II, p. "Al (3me édition).
' Lehrbegri/f der Apocalypse, p. 2^:i.



L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS SUR SON RETOUR 347

action énergique du Christ glorifié, soit provisoire et s'exer-
çant à l'égard d'une église particulière ou de certains membres

de l'Eglise, soit finale et s'exerçant à l'égard de l'humanité

tout entière, — soit pour juger et punir, soit pour bénir et
sauver ; le contexte peut seul montrer laquelle de ces diverses

interprétations il faut adopter dans chaque cas particulier. »

Ce que tout le monde est obligé de reconnaître dans certains

textes, nous croyons qu'il faut l'appliquer à tous. Nulle part,
l'auteur de l'Apocalyse n'a parlé d'une venue matérielle de

Jésus-Christ. Partout où il parle de sa venue — qui sera
prochaine, — il a entendu comme son Maître une venue
spirituelle, coïncidant avec la ruine de l'empire romain et avec la

diffusion du christianisme dans le monde.

Quand il écrit au début de son livre : « Voici il vient avec
les nuées et tout œil le verra, et (en particulier) ceux qui l'ont
percé, et toutes les tribus de la terre se lamenteront sur lui »

(I, 7), il est clair qu'il a entendu dire la même chose que Jésus-

Christ dans son discours eschatologique : « Et alors toutes les

tribus de la terre se lamenteront et verront le Fils de l'homme
venant sur les nuées du ciel... » (Mat. XXIV, 30.) Or dans ce

passage Jésus n'a nullement parlé d'une venue matérielle,
comme nous le montrerons tout à l'heure.

Quand l'Apocalypse nous montre plus loin (XIV, 14-16) le
Fils de l'homme assis sur une nuée blanche, avec une
couronne d'or sur la tête et une faucille tranchante à la main, qui
pourrait méconnaître le caractère figuré d'une telle description

i

Enfin, quand elle fait, paraître Jésus sur un cheval blanc,
une flamme dans les yeux, la tête chargée de nombreux diadèmes,

avec des noms écrits et un nom que nul ne connaît que
1 II ne s'agit pas lii de la moisson finale, contemporaine du jugement

(Marc IV, 26 ss. ; Mat. Xlll, 30, 39), mais de la moisson accomplie par la
fondation de l'Eglise chrétienne et contemporaine delà ruine de l'empire
romain (Mat. XXIV, 32-84 ; IX, 37 s.), comme le montre tout le contexte
et en particulier la description suivante, celle de la vendange (v. 17-20).

qui ne pent s'appliquer qu'à l'empire romain, dont la ruine est figurée
d'avance (cf. XIX, 15) sous cette image grandiose empruntée aux
prophètes (JoSI III. 13-, Esaïe LXIII, 1-3).



348 C. BRUSTON

lui-même, vêtu d'un manteau teint de sang, suivi des armées
célestes sur des chevaux blancs, avec une épée aiguë qui sort
de sa bouche, etc. (XIX, 11-16), n'est-il pas incroyable qu'on
ait jamais pu voir dans une telle description l'annonce d'une
venue matérielle de Jésus-Christ sur la terre? Tout n'en mon-
tre-t-il pas le caractère symbolique et figuré Le combat de

Jésus-Christ et des armées célestes contre la Bête (l'Antichrist)
et les rois de la terre, cette grande boucherie opérée par le

glaive de Jésus-Christ (v. 17-21), tout cela peut-il un seul
instant être pris à la lettre *

Et s'il en est ainsi, comment croire que des expressions qui
ont manifestement un sens figuré dans les prophètes, dans

l'Apocalypse, dans l'évangile de Jean et dans les trois
premiers évangiles eux-mêmes, aient été employés ailleurs par
Jésus-Christ dans un sens littéral De quel droit soutient-on

que la même locution, certainement imagée dans la réponse au

grand prêtre et ailleurs, doit être prise au sens propre dans un
ou deux textes? Jésus lui aurait donc donné deux sens
diamétralement opposés Cela est difficile à croire. Examinons
cependant.

2. Le premier des textes que nous avons cités (Mat. XVI, 28)
n'offre par lui-même aucune difficulté puisqu'il est conçu à

peu près dans les mêmes termes que la réponse au grand
prêtre : « Quelques-uns de ceux qui sont ici présents ne mourront

point qu'ils n'aient vu le Fils de l'homme venant dans sa

royauté. » Olshausen avoue que ces paroles, surtout sous la
forme qu'elles ont dans Marc et dans Luc, « pourraient
s'entendre d'une manifestation puissante du principe chrétien, sans
allusion au retour personnel de Jésus. Seulement, ajoute-t-il,
la réunion de ces mots avec les précédents, où la venue dans
la gloire se rapporte si manifestement à la parousie, ne
permettent pas cette interprétation. La venue du royaume coïncide
avec la venue de la personne. »

On pourrait être tenté de répondre que les évangélistes ont
souvent rapproché des paroles qui offrent une certaine analo-

logie, mais qui ont dû être prononcées dans des circonstances
1 Voy. dans nos Etudes sur l'Apocalypse (1884), celle sur le Millenium.



l'enseignement DE JÉSUS SUR SON RETOUR 349

différentes et qui non seulement n'ont pas le même sens, mais

ont même quelquefois un sens tout différent ; en sorte que la

première de ces paroles pourrait fort bien se rapporter à une
venue lointaine et personnelle de Jésus-Christ pour le jugement
et la seconde aune venue prochaine et figurée pour l'extension
du christianisme dans le monde.

Mais nous ne ferons point cette réponse, parce que nous

croyons qu'en effet la venue pour le jugement, dont parle le
verset 27, est essentiellement la même que la venue pour
l'extension du christianisme dont parle le verset 28, et que la
première était prochaine aussi bien que la seconde, comme nous
le montrerons plus tard. Seulement nous pensons que ni l'une
ni l'autre ne devait être une venue visible, personnelle,
mais invisible et spirituelle. Nous l'établirons plus tard pour
la première ; il nous suffit maintenant de l'établir pour la
seconde. Non seulement nous avons ici essentiellement les

mêmes expressions qui, dans la réponse au grand prêtre, —

tout le monde en convient, — ont un sens figuré, mais comme
l'a fait remarquer Stier1, les mots : « Ils ne mourront point
jusqu'il ce qu'ils aient vu le Fils de l'homme venant dans sa

royauté, » indiquent assez clairement que ceux qui seront
témoins de cette venue mourront après y avoir assisté. Il ne s'agit
donc pas là d'une venue finale de Jésus-Christ pour le

jugement, puisque celle-ci doit être suivie, pour les élus, de la vie

éternelle, et pour les réprouvés, d'un châtiment sans fin. Mais

il s'agit seulement, d'une extension puissante du christianisme

dans le monde, extension qui suivit de près la ruine de

Jérusalem et dont quelques apôtres furent encore témoins, en

particulier saint Jean dont Jésus avait dit : « Si je veux qu'il
demeure jusqu'à ce que je vienne, que t'importe » (Jean

XXI, 22.) Marc et Luc l'ont compris ainsi ; et un grand nombre
de commentateurs se sont laissés avec raison guider par leur

interprétation 2. Dans ces deux évangiles, c'est le royaume de

Dieu qui doit venir bientôt avec puissance.
3. Est-il bien nécessaire après cela de prouver que le retour

' Reden Jesu, II, p. 224.
2 Grotius, J. Cappel, Wetstein, Ebrurd, Dorner, Stier, etc.

THÉOL. ET PHIL. 1890. 23



350 C. BRUSTON

dont parle la parabole des mines (Luc XIX) est aussi un retour
spirituel? Cette parabole offre certaines analogies avec celle
des noces du fils de roi (Mat. XXII, 1-14). Le fils de roi et
l'homme de grande naissance désignent également Jésus-

Christ. L'une et l'autre prédisent également la ruine de Jérusalem.

Or dans la première la destruction des Juifs rebelles est
attribuée à Jésus lui-même, une fois de retour (Luc XIX, 27),
— ils sont égorgés sur son ordre et en sa présence, — tandis

que dans la seconde ce sont les armées du roi (c'est-à-dire de

Dieu) qui « tuent ces meurtriers et brûlent leurs villes »

(Mat. XXH, 7), pendant que les noces du fils du roi (Jésus)

continuent à se célébrer (dansle ciel. Cf. v. 11-13). Le retour
de Jésus pour la ruine du judaïsme et pour l'établissement de

son royaume sur la terre ne l'empêche donc pas d'être dans le

ciel : c'est donc un retour spirituel et figuré.
Si tous ces textes s'expliquent sans difficulté dans un sens

ligure et ne supportent pas l'interprétation littérale, il serait
curieux qu'il en fût autrement du discours prophétique.

Essayons de comprendre cet important et difficile discours,

que Matthieu nous a conservé sous sa forme la plus complète
et la plus authentique (chap. XXIV et XXV)1.

I II me semble inutile de prouver que le texte de Matthieu est préférable

à. celui des deux autres synoptiques.
II se peut que dans ceux-ci, surtout dans Luc, tel ou tel passage, par

exemple Luc XVII, 24,30; XXI, 31-36, semble favoriser l'idée de la
parousie dans le sens ordinaire de ce mot. Dans ce cas il faut admettre que
les paroles authentiques de Jésus ont été insensiblement modifiées sous

l'influence des idées régnantes dans l'Eglise primitive. — C'est ainsi par
exemple que Méthodius de Tyr transforme en futurs les aoristes et les

présents de la réponse de Jésus aux Sadducéens. Vuir dans les oeuvres

d'Origene, le Iragment du De resurrectione conservé par Méthodius. —

.Mais tel ou tel texte de Luc ne doit pas prévaloir sur le sens naturel et
nécessaire des paroles de Jésus-Christ dans l'évangile de Matthieu où

elles se sont conservées sous une forme plus complète et plus primitive.
On sait que Luc a aussi donne à la glossolalie (Ades 11) un sens qui ne

s'accorde guère avec la description de ce phénomène dans les épîtres de

Paul et même dans le reste des Actes des auôtre.s (X, 44-4G; XIX, (i.)



L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS SUR SON RETOUR 351

Le discours prophétique.

1. Jésus Vient de prédire encore une fois la ruine de Jérusalem.

Ses disciples lui demandent « quand ces choses arriveront

et quel sera le signe de sa parousie et de la fin du siècle, »

c'est-à-dire, non de la fin du monde, de l'univers physique,
mais de l'époque antérieure à son retour glorieux.

Les Juifs, en effet, divisaient l'histoire du monde en deux

époques : l'époque antérieure et l'époque postérieure àia venue
du Messie. Les disciples pensent que la première de ces

époques ne prendra fin que lors du retour glorieux annoncé par
Jésus-Christ. Mais que ce soit là aussi la pensée du Maître,
c'est ce que rien n'autorise à affirmer.

Quoi qu'il en soit, ils adressent là à Jésus deux questions
bien distinctes et même trois, dont ils semblent ne faire

qu'une seule. Leurs idées sont évidemment très confuses sur
tout cela, et très empreintes des préjugés judaïques. Ils
s'imaginent sans doute que Jésus reviendra bientôt visiblement et

qu'alors la fin du monde ne saurait être très éloignée.
Jésus rectifie d'abord leurs idées sur ces deux points : 1° Si

quelqu'un vient et prétend être le Christ, ne le croyez pas

(v. 4 et 5). Pouvait-il dire plus clairement qu'il ne reviendrait
pas sous une forme visible et corporelle?...

2° La fin (du monde) est encore bien loin ; il faut auparavant

que l'Evangile soit prêché à toutes les nations (v. 6-14),
conformément aux promesses prophétiques de la conversion
du monde entier au culte du vrai Dieu. (Cf. aussi Mat., fin).

2. Il aborde ensuite la première des deux questions que lui
ont adressées les disciples, celle de la ruine de Jérusalem (v.

15-28). Il s'exprime de telle sorte qu'il est facile de comprendre
qu'elle est prochaine : « Quand donc vous verrez... Priez que
cotre fuite Alors si quelqu'un vous dit ».... etc., —comme
il l'avait d'ailleurs déclaré plus d'une fois précédemment.

(XXIII, 36 ; XXII, 7 ; Luc XIX, 27).

En même temps, il combat de nouveau, et. plus explicite-



352 C. BRUSTON

ment encore que la première fois, l'attente d'un retour visible
du Christ :

« Alors, — dit-il à ses apôtres, c'est-à-dire au moment de

la grande affliction qui devait accompagner la ruine de Jérusalem,

— si quelqu'un vous dit: Le Christ est ici, ou: Il est

là, ne le croyez pas... Si l'on vous dit : Le voilà dans le

désert, n'y sortez point ; Le voilà dans les appartements
intérieurs (d'une maison) ne le croyez pas. Car comme
l'éclair sort d'Orient et brille jusqu'au Couchant, ainsi sera la

parousie du Fils de l'homme. » (Vers. 23-27).
Etait-il possible de dire plus clairement que sa parousie ne

serait pas un événement local, mais qu'elle remplirait toute la
terre { Cette comparaison, en effet, n'a pas pour but d'exprimer

la soudaineté de l'apparition du Christ ou la rapidité avec

laquelle il se manifesterait dans le monde ; elle signifie,
évidemment, d'après le contexte, que Jésus-Christ dans sa parousie

(présence) ne sera pas ici ou là, mais partout à la fois,
comme l'éclair brille au même moment sur tous les points de

l'horizon.
Ce passage offre une grande analogie avec celui où Jésus

dit aux Pharisiens : Le royaume de Dieu ne vient point d'une
manière visible ; et l'on ne dira point : Le voilà ici ou là ;

car voici, le royaume de Dieu est au dedans de vous (Luc XVII,
20 s.), c'est-à-dire au dedans de tout homme, des Pharisiens
aussi bien que des autres ; il est contenu en germe dans tout
cœur humain : il ne s'agit que de l'y développer par la repentance,

l'humilité, la foi, etc.
La parousie ressemble à cet égard au royaume de Dieu :

quand elle aura lieu, elle remplira la terre entière, ou, pour
mieux dire, le monde entier : elle sera infinie dans l'espace -.

3. Qui ne sent qu'après avoir déclaré, en commençant, que
1 C'est ce qu'a fort bien compris Schenkel, Dogm. 11, 2, p. 1192. — Cf.

Mat. XVIII, 20; XXVIII, 20.

- C'est dire qu'elle sera aussi infinie dans la durée. Assurément l'éclair
disparaît aussitôt qu'il a brillé; mais il est manifeste que la comparaison
ne porte pas sur ce point.Cette idée de la durée indéfinie de la parousie,
qui n'est pas exprimée ici explicitement, le sera un peu plus loin en
termes assez clairs.



l'enseignement de jésus sur son retour 353

la fin du monde était encore bien loin, qu'il fallait qu'auparavant

l'Evangile eût été annoncé par toute la terre (v. 14),

qu'elle ne viendrait pas à la suite de quelque guerre prochaine
(fuXkhane àwbzn Trolépovc, v. 6), pareille à celle des Romains
contre les Juifs, Jésus ne peut pas déclarer maintenant (v. 29-
31) que la fin du monde aura lieu immédiatement après
(s-J8swç perà) la grande affliction contemporaine de la ruine de

Jérusalem, et que par conséquent l'obscurcissement et la
chute des astres, dont il parle (v. 29), doivent être entendus
dans un sens figuré, aussi bien que la venue du Fils de

l'homme dont il est question aussitôt après Les interpréter
au sens propre, c'est mettre Jésus en contradiction manifeste

avec lui-même. C'est aussi rendre absolument inintelligible la
suite de la description ; car si les astres sont tombés du ciel
sur la terre, comment toutes les tribus de la terre pourront-
elles se frapper la poitrine (v. 30), et comment les anges
pourront-ils aller rassembler les élus des quatre vents (v. 31) Où

seront alors les élus, les habitants de la terre et les quatre
points cardinaux, quand les astres seront tombés du ciel

Quel lecteur attentif des prophètes ne comprend que c'est
là une description, non de la destruction du monde, de l'univers

physique, mais une description figurée de la destruction,
soit du monde païen, soit plutôt spécialement du polythéisme,
des faux dieux, dont la plupart étaient identifiés avec les
astres? Les images de ce genre sont fréquentes dans les

prophètes1. C'est ainsi qu'Esaïe dit qu'à l'époque messianique «la
lune et le soleil seront confus. » (XXIV, 23.) Et le livre de

Daniel, faisant allusion à la tentative hardie d'Antiochus
Epiphane de substituer le culte de Jupiter à celui de tous les

autres dieux des divers peuples de son royaume (cf. 1 Mak. I,
41 s. ; Dan. XI, 36 ss.), dit qu'il « jeta à terre une partie del'ar-
mée des cieux et des étoiles et les foula aux pieds, a (Dan. VIII,
10 2.) Cf. aussi Deut. IV, 19; Jér. VIII, 2 ; XXXIII, 22; 2 Rois

1 Cf. mon Histoire de la littérature prophétique, p. 37 et 168.
2 Ces étoiles ne représentent pas les juifs fidèles martyrisés par Antio-

chus, comme le veulent la plupart des commentateurs, mais les dieux des

peuples, à l'exception de Jéhovah, nommé immédiatement après, le chef
de l'armée le dieu des (faux) dieux.



354 C. BRUSTON

XVII, 16, etc. Ailleurs, une étoile désigne un roi glorieux, par
exemple David (Nomb. XXIV, 17) ou le roi de Babylone (Esaïe

XIV, 12).

« Il faut savoir, dit le célèbre docteur juif Maïmonides, qu'il
arrive fréquemment dans le discours d'Esaïe que lorsqu'il veut

parler de la chute d'une dynastie ou de la ruine d'une grande
nation, il se sert d'expression telles que : Les astres sont tombés,

Le ciel a été bouleversé, Le soleil s'est obscurci, La terre a
été dévastée et ébranlée, et beaucoup d'autres métaphores
semblables. C'est comme on dit chez les Arabes en parlant de celui
qu'un grand malheur a frappé : Son ciel a été renversé sur sa

tète. De même, lorsqu'il décrit la prospérité d'une dynastie ou

un renouvellement de fortune, il se sert de métaphores telles

que l'augmentation de la lumière du soleil et de la lune, le

renouvellement du ciel et de la terre, et autres expressions
analogues. » Il cite Esaïe XIII, 10, 13, puis il ajoute : « Je ne

pense pas qu'il y ait un seul homme dans lequel l'ignorance,
l'aveuglement, l'attachement au sens littéral des métaphores et
des expressions oratoires soient arrivés au point qu'il pense

que les étoiles du ciel et la lumière du soleil et de la lune
aient été altérées lorsque le royaume de Babylone périt, ou

que la terre soit sortie de son centre, comme s'exprime le
prophète. Mais tout cela est la description de l'état d'un homme
mis en fuite, qui voit toute lumière en noir, trouve toute
douceur amère et s'imagine que la terre lui est trop étroite et que
le ciel s'est couvert sur lui1. »

Après avoir cité quelques autres textes du même genre, il
ajoute : « Considérez, vous qui avez des yeux, s'il y a dans ces

textes quelque chose qui soit obscur ou qui puisse faire penser
que le prophète décrive un événement qui arrivera au ciel et
si c'est là autre chose qu'une métaphore pour dire que leur
règne sera détruit, que leur fortune sera abattue et que les

' Guide des égarés, édition Munk, tome II, p. 211 ss. Maïmonides cite
encore Esaïe XXIV, 17-20, 23; XXX, 19, 26; XXXIV, 3-5; LI, 3-6,16; UV,
10 ; LX, 20 ; LXV, 15-19 ; Jér. IV, 23 ; Hez. XXXII, 7 s. ; Joël II, 10 ; Amos

VIII, 9 s. ; Mik. I, 3 s.; Hag. II, 6 s. ; Ps. LX, 4; XLVI, 3 ; Jug. V,4, Joël,

III, 3-5, etc.



l'enseignement de Jésus sur son retour 355

dignités de leurs grands s'évanouiront avec une extrême rapidité.

C'est comme s'il disait que les personnages comparables
aux étoiles par la solidité, par l'élévation de position et par l'éloi-
gnement des vicissitudes, tomberont dans le plus court délai.
Ceci est trop clair pour qu'on en parle dans un traité comme
celui-ci... Mais la nécessité nous y a appelé ; car le vulgaire
et même ceux qu'on prend pour des gens distingués tirent
des preuves de ce verset sans faire attention à ce qui se trouve
avant et après et sans réfléchir à quel sujet cela a été dit. »

Un peu plus loin : « En parlant de la restauration du

royaume des Israélites, de sa stabilité et de sa durée, il dit
que Dieu produira de nouveau un ciel et une terre ; car dans

son langage, il s'exprime toujours au sujet du règne d'un roi
comme si c'était un monde propre à celui-ci, à savoir : un ciel
et une terre : « Je mets mes paroles dans ta bouche pour
implanter les cieux, pour fonder la terre et pour dire ci Sion :

Tu es mon peuple (Esaïe LI, 16). »

Enfin après avoir cité Esaïe LXV, 15-19, Maïmonides conclut
en ces termes : « Tu as donc maintenant une explication claire
de tout le sujet. C'est que, après avoir dit : Voici, je crée des

cieux nouveaux et une terre nouvelle, il l'explique immédiatement

en disant: Voici, je crée Jérusalem pour l'allégresse et

son peuple pour la joie. »

« Les grandes calamités publiques, dit aussi Bossuet, sont
décrites dans les prophètes comme si c'était un renversement
de toute la nature ; la terre tremble, le soleil s'obscurcit, la
lune devient toute sanglante, les étoiles tombent : c'est qu'il
semble que tout périt pour ceux qui périssent1. »

Ces métaphores ne sont assurément pas plus étonnantes

qu'un grand nombre d'autres, qu'on lit aussi dans les prophètes
et dont personne n'a jamais songé à mettre en doute le caractère

figuré : par exemple : « Les monts et les collines éclateront

de joie devant vous, et tous les arbres des champs
frapperont des mains. » (Esaïe LV, 12.)

Les nombreux passages des prophètes auxquels Jésus fait
allusion ici, comme nous le verrons, doivent être entendus,

1 L'Apocalypse avec une explication (à VI, 12).



356 C. BRUSTON

sinon tous, du moins la plupart, dans un sens figuré. Aussi

plusieurs des Pères de l'Eglise (Origene, Augustin, etc.), de nos
anciens théologiens (Grotius, Ledere, Vitringa, Beausobre et
Lenfant, David Martin, etc.) et des théologiens modernes de

toute nuance (Dorner, Hengstenberg, Stier, Scherer, Lutteroth,
Mazel, etc.) ont-ils reconnu le caractère figuré du v. 29.

D'après saint Augustin, le sens tropique (figuré) est beaucoup

plus probable, plus croyable que le sens littéral1. « Etre
précipité du ciel, dit Dorner, signifie être privé de l'éclat de la
fortune ou du pouvoir ; l'homme puissant, en effet, est pareil
à une étoile qui brille au ciel Le sens de ce passage est

donc : Tout ce qui paraissait grand et élevé dans l'ancien état
du monde sera précipité de son élévation et de sa

puissance "2. »

Mais ce qui démontre mieux encore le caractère figuré de

cette description de l'obscurcissement et delà chute des astres,
c'est qu'ailleurs Jésus-Christ, d'accord avec les prophètes et
tout l'Ancien Testament, envisage la ruine du ciel et de la

terre comme une chose tout à fait invraisemblable. « 11 est
plus facile, dit-il, que le ciel et la terre passent qu'il ne l'est
qu'un riche entre au royaume de Dieu.» (Luc XVI, 17.) Comme

il dit un peu plus loin : « Il est plus facile qu'un chameau passe

par le trou d'une aiguille » etc. (XVIII, 25), il en résulte que
la destruction du ciel et de la terre et le passage d'un
chameau par le trou d'une aiguille sont deux choses à peu près
aussi faciles, aussi vraisemblables l'une que l'autre. Il ne peut
donc pas avoir, dans le texte qui nous occupe, décrit la ruine
de l'univers.

On nous objectera sans doute qu'il a dit aussi : « Le ciel et

la terre passeront, mais mes paroles ne passeront point. »

(Mat. XXIV, 35.)
Mais il faut avoir bien peu réfléchi à cette parole pour s'imaginer

qu'elle renferme une affirmation de la destruction future

1 Ch. D. XX, 24,1.
2 Cité par Mazel, Le retour de Jésus-Christ (1878), p. 305. On trouvera

là les textes de ces divers théologiens, et plusieurs preuves de l'impossibilité

du sens littéral.



l'enseignement de jésus sur son retour 357

du monde. Si quelqu'un disait : « Les fleuves remonteront
vers leurs sources, mais je ne ferai pas cela » qui serait assez

simple pour croire qu'il affirme qu'un jour les fleuves remonteront

vers leurs sources? Il en est de même de la parole en

question ; elle signifie : Quand même ce qu'il y a de plus
inébranlable serait ébranlé et détruit, mes paroles ne le seront
jamais.

Et tel est aussi le sens de cette locution dans l'Ancien Testament

(cf. Job XIV, 12; Ps. LXXII, 5, 7, 17 ; LXXXIX, 3, 30;
Jér. XXXI, 34-36 L ; XXXIII, 20 s. ; Bar. I, 11 ; III, 32, etc.).
Les Hébreux, en effet, considéraient l'univers comme éternel,
non dans le passé, mais dans l'avenir2. Même l'auteur du Ps.

Cil et le second Esaïe (LI, 6) n'affirment pas que les cieux et
la terre passeront, mais que, quand même ils passeraient, Dieu
et ses perfections demeureraient toujours les mêmes3. Les

nouveaux cieux et la nouvelle terre dont parle le même
prophète (Esaïe LXV, 17) ne sont qu'une image poétique du grand
changement qui va s'opérer dans la condition du peuple de Dieu

par suite du retour de l'exil. Enfin, quand il dit : « Les

montagnes changeront de place..., mais ma grâce ne s'écartera pas
de toi, » (LIV, 10), qui ne comprend que cela signifie également

: Les montagnes changeraient de place que ma grâce ne
s'écarterait pas de toi4

Le caractère imagé de cette description ressort aussi de la

comparaison d'une description analogue dans l'Apocalypse
(VI, 12-17). Là aussi le soleil et la lune s'obscurcissent, les
astres tombent du ciel, etc. ; ce qui n'empêche pas qu'il est

encore question, un peu plus loin (VIII, 12 ss.), des astres qui
sont de nouveau obscurcis, et des habitants de la terre, qui
continuent à être châtiés.

1 D'après ce texte, il est aussi impossible que les lois de la nature passent

qu'il l'est de mesurer la hauteur du ciel ou la profondeur de la terre.
2 Gen. IX, 21 s. XL1X, 26; Deut. XXXIII, 15, Ps; LXXV1I1, 69, CIV, 5;

Hez. XXXVI, 2, Eccl. I, 4 etc.
3 Cela est évident dans le texte d'Esaïe, que le Ps. Cil, 27 et 28 a imité.
4 Ce n'est pas un texte isolé de la seconde épître de Pierre (111. 10) qui

pourrait contre-balancer l'enseignement unanime de toute la Bible Bur
ce point.



358 c. bruston

On peut se demander seulement si les astres qui s'obscurcissent

ou tombent du ciel sont l'image des faux dieux, qui
étaient pour la plupart identifiés avec les astres, ou celle des

princes de ce monde, dont la gloire s'obscurcira et qui seront
précipités de leur élévation. La première interprétation me

paraît meilleure. Les astres et les armées des cieux qui seront
ébranlées, représentent toutes les divinités païennes1. Et

comme les faux dieux étaient souvent considérés comme des

démons, nousavons ici une description analogue à celle d'Apoc.
XII, 7 ss. et à la parole de Jésus lui-même : « Je voyais Satan

tombant du ciel comme un éclair. »

Toutefois, comme le sens général demeure essentiellement
le même, qu'il s'agisse spécialement de la chute du
polythéisme ou de celle du monde païen en général, nous pouvons
nous dispenser de discuter cette question. Il s'agit, en tout cas,
d'un ébranlement social (religieux et peut-être aussi politique),
et non d'un bouleversement de la nature.

4. La plupart des interprètes qui ont reconnu le caractère

figuré du v. 29 se sont arrêtés là, et, satisfaits d'avoir montré

que la fin du monde ne devait pas, d'après ce texte, suivre
immédiatement la ruine de Jérusalem, ils ont considéré la
venue du Fils de l'homme décrite dans les versets suivants

comme devant avoir lieu après la destruction du monde antique,

à une époque indéterminée, mais lointaine. C'est, à notre
avis, une fâcheuse inconséquence. Si le début de la description
est figuré, pourquoi la suite ne le serait-elle pas aussi? D'autant

plus qu'elle parle précisément de cette venue glorieuse du

Fils de l'homme, qui, nous l'avons montré, a partout ailleurs
un sens figuré

Du reste, c'est retomber dans des difficultés tout aussi

grandes que celles qu'on voulait éviter. En effet, 1° non seu-
1 Ai éwâueiç Tûv ovpavüv Qiftt&n fllSGÏ cf. Deut. IV, 19 ; Esaïe XXXIV,

4, etc. ; Dan. IV, 32; Hermas, Vis. I, 3, 4. (ô Geoç tùv /iwàpsov le Dieu
des armées.) — Puisqu'elles sont mentionnées à la suite des astres, les

armées des cieux doivent désigner, non les astres eux-mêmes, mais les

esprits mauvais répandus dans l'espace (cf. Eph. VI, 12; Col. Il, 15). Cf.
1 Rois XXII, 19; Ps. CHI, 21; CXLVII1, 2, où l'armée des cieux ou les

armées de Jéhovah les anges.



l'enseignement de Jésus sur son retour 359

lement rien n'indique que l'apparition du signe du Fils de

l'homme (v. 30) doive être postérieure de plusieurs siècles à

la ruine du monde païen décrite immédiatement avant, mais
le mot alors (tots) indique clairement que ces deux événements

seront à peu près contemporains.
2° Jésus déclare immédiatement après à ses auditeurs qu'ils

seront témoins de toutes les choses qu'il vient de dire, que
« cette génération ne passera point que toutes ces choses ne
soient arrivées. » (v. 32-34.) Que toutes ces choses ne puissent
être que celles dont il vient d'être question, par conséquent la

ruine de Jérusalem, l'ébranlement du paganisme et la venue
du Fils do l'homme, c'est ce qui ne doit pas avoir besoin de

démonstration. D'autant plus que partout, nous l'avons vu,
cette venue glorieuse est représentée comme prochaine, nulle
part comme lointaine. On n'a donc rien gagné à considérer le

v. 29 comme figuré ; si la venue de Jésus-Christ décrite aussitôt

après est une venue matérielle, Jésus s'est trompé.
Que dis-je il s'est trompé Ce serait peu de chose, et

quelques-uns de nos lecteurs pourraient n'être pas très sensibles
à une telle considération. Mais, si dans ce passage il a parlé
d'un retour final pour le jugement, il s'est mis en contradiction
avec ses propres paroles et n'a su ce qu'il disait En effet, il
représente ici, comme partout, son retour comme prochain,
tandis qu'il a commencé par dire que la fin du monde était

encore bien loin
Mais il y a plus encore. Que signifierait alors la parabole

empruntée à la germination du figuier De quoi toutes ces

choses (v. 33) pourraient-elles bien être le signe, si toutes ces

choses étaient la destruction du .monde (physique ou antique,
peu importe) et la parousie pour le jugement dernier? « Quand

vous aurez vu » la ruine du monde et le Fils de l'homme
venant sur les nuées pour le jugement, « sachez que... » Quoi?
Qu'est-ce qui sera proche"?... Ne se sent-on pas ici acculé
dans une impasse?

Non, les v. 29-35 sont inséparables; ils décrivent des événements

prochains, contemporains les uns des autres, et ces
événements ne sont ni la fin du monde, ni une venue de Jésus-



360 c. bruston

Christ pour le jugement dernier, ni la résurrection des morts et
le jugement, auxquels il n'y a pas d'ailleurs la moindre
allusion.

Ce qui le prouve, c'est que
1° Les v. 29-35 décrivent des événements prochains, tandis

que Jésus a déclaré précédemment, non seulement ici (v. 6 et

14), mais encore dans les paraboles du levain, du grain de

sénevé et aussi dans celle de la semence, conservée par saint
Marc (IV, 26-29), que la fin du monde est encore bien loin.

2° La venue du Fils de l'homme sur les nuées du ciel décrite
ici et sa parousie pour le jugement sont nettement distinguées
au v. 36. La première est prochaine : elle suivra de près la

ruine de Jérusalem et l'ébranlement du monde (païen) (v. 29

ss.); elle aura lieu avant la fin de la génération contemporaine
(v. 33 s.). De la seconde, au contraire, nul ne connaît ni le

jour ni l'heure (v. 36); elle arrivera au moment où l'on s'y
attendra le moins (v. 37, XXV, 30) *.

Il y a opposition manifeste entre ces deux affirmations.
Supposer que Jésus a voulu dire que sa parousie était prochaine,
mais que cependant nul n'en savait exactement le moment
précis, c'est lui attribuer gratuitement une pensée puérile et

indigne, non seulement de lui, mais de tout homme sensé.

3° La venue décrite dans ces versets n'est point appelée

parousie, tandis que ce mot est employé immédiatement avant
(v. 27) et après (v. 37), quand il s'agit du jugement.

4° Dans cette description il n'est question ni de résurrection
des morts ni de jugement dernier, tandis que le jugement est
décrit plus loin (XXV, 31-46), après qu'il a été dit à plusieurs
reprises que nul n'en connaît ni le jour ni l'heure. Or est-il
admissible que Jésus ait parlé deux fois dans le même discours,
à un si grand intervalle, du même événement, la première fois

en le représentant comme prochain, la seconde fois après
avoir dit et répété que l'époque en était incertaine? Admettre
cela, c'est introduire dans ce discours une confusion inextrica-

1 II en résulte que la venue glorieuse du Fils de l'homme et sa parousie
sont deux choses assez différentes, et non identiques, comme on le croit
communément.



l'enseignement dé jésus sur son retour 361

ble ; c'est mettre Jésus en contradiction, non seulement avec

l'histoire, puisque la parousie, telle qu'on l'entend, n'a pas eu
lieu avant la fin du siècle apostolique, mais aussi avec son

propre enseignement, puisque, après avoir déclaré qu'elle
était proche, il aurait dit que l'époque en était incertaine
(v. 36), et puisque ailleurs il représente la fin du monde, avec

laquelle on fait généralement coïncider cette venue pour le

jugement, comme très éloignée.
« Il est certain, dit Keim1, que celui qui avait refusé (aux

Pharisiens) de faire des signes dans le ciel... ne pouvait pas

parler de miracles s'accomplissant dans le soleil, la lune et les

étoiles et d'un « signe du Fils de l'homme paraissant dans le

ciel, » à moins d'avoir cessé d'être lui-même, pour devenir un
simple Juif. » Cela nous paraît tout à fait évident. Seulement

nous n'en concluons pas, comme cet historien audacieux et
arbitraire de la vie de Jésus, que la portion du discours
prophétique où se trouvent ces expressions n'a pas été prononcée

par le Sauveur, mais lui a été attribuée plus tard par quelque
judéo-chrétien. Nous en concluons simplement que les

commentateurs eschatologiques n'ont pas compris le sens de ces

paroles de Jésus et qu'elles doivent être interprétées à la
lumière des prophètes (non des pseudépigraphes) d'une
manière qui cadre avec tout le reste de son enseignement.

5. Ce passage offre à l'interprétation eschatologique les plus
grandes difficultés. On parle souvent de l'invraisemblance de

l'interprétation figurée ou symbolique; il serait beaucoup plus
juste de parler de l'invraisemblance de l'interprétation littérale.

1° Comment Jésus aurait-il placé immédiatement après la
ruine prochaine de Jérusalem la fin du monde, qu'il relègue
ailleurs dans un avenir indéfini, mais lointain?

2° Quel pourrait bien être ce signe du Fils de l'homme, puisque

le caractère de la parousie est précisément d'arriver à

l'improviste?
3° Pourquoi toutes les tribus de la terre se frappent-elles la

poitrine à la vue de ce signe?
1 Geschichte Jesu, III, p. 198.



362 c. bruston

4° Pourquoi les anges rassemblent-ils les élus seulement, et
seulement ceux qui vivent encore au moment de la parousie?
Que deviendront donc ceux qui sont morts? pourquoi n'est-il
pas parlé de résurrection Et que deviendront les méchants

Pourquoi n'est-il pas question de jugement?
Enfin les anges « rassemblent les élus des quatre vents, des

extrémités des cieux jusqu'à leurs extrémités, » c'est-à-dire du
monde entier. Jésus s'imaginait donc que dans l'intervalle
d'une génération sa doctrine se serait répandue jusqu'aux
derniers bouts du monde! lui qui l'avait comparée au grain de
blé ou de sénevé qui pousse peu à peu, au levain qui
insensiblement pénètre toute la pâte

Est-ce assez de difficultés, de contradictions, d'impossibilités?...

Voyons, au contraire, si tout cela ne s'explique pas assez

bien dans l'interprétation figurée.
6. Pour comprendre le sens de cette description, il faut

remarquer qu'elle est empruntée en très grande partie à diverses

prédictions des anciens prophètes relatives à l'abaissement

des nations païennes et à la délivrance du peuple d'Israël

exilé. Les principaux de ces textes sont Joël III, Esaïe

XI, XIII et XIV, XXIV-XXVII, XXXIV, Jérémie XXX-XXXII,
Esaïe XLIX et LXVI, Hag. H, 6 ss. Il faut y joindre Daniel VII,
que nous avons déjà suffisamment discuté, et Zakarie XII, que
nous étudierons en dernier lieu.

D'après les premiers de ces textes, conçus la plupart en un

langage manifestement poétique et figuré, au jour où l'Eternel
délivrerait son peuple, le soleil et la lune devaient s'obscurcir ',
les astres tomber du ciel2, les cieux ou toutes les armées des

cieux être ébranlés3.

Alors le Messie ou l'Eternel lui-même (par l'organe dû Mes-
i

1 Joël III, 4; Esaïe XXIV, 21-23; XIII, 10 : MonoO-f/aerat row ffiiov hvareA-

'/.ovroç, nat // neAt'/vr/ ou òùxtsi tò (j>ù>ç av-ffç. LXX. Cf. aussi Hez. XXXII, 7 s.,

où il s'agit simplement de la défaite de l'Egypte par les Kaldéens, et -loê'l

11,10; IV, 15 : àrrroa (ou ol aorener) óhrrovai [tò] éêyyoç ahrùv.
2 Esaïe XIII 10 : <>ì àarêçer Tov ovQavou XIV, 12 SS. : itCh; l^tïTEcev ê/c too

uhpavoû ó ùûGOÔnoç;
3 Esaïe XXXIV,4; Kai raK-f/aovrai rràcat al ôvvâfiEiç rûv oirmvüv... Kai navra



l'enseignement de Jésus sur son retour 363

sie) devait élever une bannière (Dj, <n?(«îov LXX) vers les

peuples1, rassembler à son de trompe (cakmyyi peyàhi) les enfants
d'Israel dispersés 2, et envoyer des messagers, des missionnaires

israélites parmi toutes les nations pour les convertir au
culte du vrai Dieu3 et les incorporer au peuple d'Israël4.

Tn âtrrpa TrcaeïTai. XIII, 13: J'ébranlerai les cieux (texte hébreu). Hag. II,
6 : celata tov ohçavbv Kai tìjv yf/v.

1 Esaïe XI, 12 : apeï gtjuüov etc rà stìvn et il rassemblera Israël des quatre
bouts de la terre. XLIX.22 : avaa-qplyv (=cripeïov) //ou. La prière juive S'ie-
moné-esré, 10e bénédiction : Elève une bannière, fait manifestement allusion
k ces deux textes d'Esaïe. (Pour l'image cf. Esaïe V, 26, XIII, 2 ; Jér. IV, 5 s.)

Cf. aussi Pesiqtha zoutartha, à Nomb. XXIV, 17 (cité par Castelli, Il
Messia, p. 348, et Daim an, Der leidende und der sterbende Messias, p. 10-13) :

« Qu'il plaise à notre Père céleste que le verset : Il lèvera une bannière
vers les peuples et rassemblera les dispersés d'Israël (Esaïe XI, 12),

s'accomplisse en nos jours! »

"2 Esaïe XXVII, 12 s. : Vous serez rassemblés un à un, enfants d'Israël
(texte hébreu).'Evr/ji i/péoa ìkcìvt) GaA-rriovGi t?j GtîAtttyyi tvi us-yàXy,Kal ij^ovai...
Mik. Il, 12; IV, 6; Jér. XXX, 21; XXXI, 7 : avvâÇo avrobç <wr' ècxârov zf/ç

yf/ç... 10. XXXII, 37; Deut. XXX, 3 ss. : irâ'Aiv avvàfyi se en ¦kóvtuv tûv
èftvûv... hir' d-KQOV tov oboavov ëtjr ukqov toc ohoavov, kizcWev GwaÇei gf Kvotor...
Hez. XXXIV, 13; XXXIX, 27; Esaïe XLIII, 5 ss. : ó™ àvamlùv... nat à-0
cvGpC.ìv Gvvi'tÇu Gg... XLIX, 5; LVI, 8; Zak. Il, 6 : Îk tùv TSGGttpuv àvêptjvTuv

„baavnu awtiÇu i;mç. VII, 7. Bar. IV, 36 s., V, 5-9; Tob. XIII, 5; Sir. XXXlll.
11 : avvâyaye izaGaç ùv'sàç faKuji. Psal. Sal. XI, 3 ss., XVII,28 : (Le Messie)
GvvctÇei /aap éiytov... kciï Kptvéi tj>v'À.àç Xaov... 2 Mak. 1, 27 : hriavvéïyaye ti/v thaG-

¦Kooàv 7/pùvt II, 7, 18 : Taxèuç i/pàç î/fi/gfl noi i—tavvaÇei in Tyç virò tòv ovpa-
vnv... Philon, De exsecrationibus, 8 et 9. Prières juives, passim, surtout
Shemoné esré, 10e bénédiction. 4 Esdr. XIII, 12 : Vidi ipsum (Messiam)...
vocantem (ou colligentem, v. 39) ad se miiltif.udinem aliam pacificam.
Omnium hœresium refutatio (Philosophoumena), IX, 30: Xçhgtov nçoaôéxiiVTai

foi 'Iftvnatiit]... or ìttigvvâçar tò ttiîlj kttvoç 'lovôaiuf, -xâvra rà èSvïj TroÂe-

ftijGar, ùvaaTi/att a'tiTolr ri/c 'Imunaa/i/ii ttó'/iv ßaau.ira, etc i/v ètziGvvâÇet
ii-an tî> éhvoç... Voy. aussi les textes rabbiniques cités par Bertholdt,
Cristologia Judworum, p. 79 s. — «Les exilés se rassembleront, d'après la
parole : Alors on sonnera d'une grande trompette. » (Esaïe XXVII, 13.)

Pesiqtha zoutartha, ibid. Voy. la note précédente.— Cf. aussiJiôaxft tûv îcitog-

Tò'/.i.ìii, 9 : Puisse ton Eglise être rassemblée des bouts de la terre dans

ton royaume! 10. Amène-la des quatre vents dans ton royaume, que tu
lui as préparé (ctivaÇov aìrrijv à~ò rùn tfggûquv àvéuuv...).

:1 Mik. V, 7; Esaïe LXVI, 18 ss. : èijairooTe?.ù> éf a'urùv gcguo-/tévovç c'u

Tti ÎHvrj... Kaï avayye/ ubai ti/v é.éÇav uitv lv toiç èttvrat...
1 lbid, Kai ût' a'uTuiv /J/ijiopai ieçeïr Kai Aev'iTaç... Cf. LVI, 7 s.



364 C. BRUSTON

Il est à peine nécessaire de dire que cette bannière et cette

grande trompette sont de pures images poétiques. Mais il est

peut-être moins inutile de faire observer que la seconde de ces

images est empruntée à une des coutumes religieuses des

Hébreux. Pour appeler le peuple aux cérémonies sacrées, les

prêtres sonnaient de deux trompettes d'argent qui remontaient
jusqu'au temps de Moïse1. On s'en servait en particulier pour
donner le signal du jubilé, ce qui devait avoir lieu le jour des

expiations, chaque cinquantième année (Lév. XXV, 9).
Eh bien! de même, pour rassembler les Israélites exilés, on

sonnera, pour ainsi dire, d'une grande trompette (Es. XXVII,
13), assez grande pour être entendue jusqu'en Assyrie et en

Egypte. Ce sera pour eux le signal de la délivrance, d'une sorte
de jubilé succédant aux misères de l'exil (cf. Esaïe LXI, 1-3 à

Lév. XXV, 9 ss.) : ils seront rétablis dans la possession de leur
pays, comme au bout de 50 ans les Israélites tombés dans la

pauvreté devaient être rétablis en possession de leur héritage,
et ils reviendront en Sion adorer l'Eternel.

Jésus étend à l'humanité tout entière, comme le second

Esaïe2, ce que les autres prophètes avaient dit plus spécialement

du peuple juif : Puisqu'il est le Messie, sa bannière ne
tardera pas à paraître dans le ciel; il ne tardera pas à rassembler

comme avec une grande trompette'0, non seulement les

1 Nomb. X, 1-10. Joël II, 15 s. Ps. LXXXI, 4.
2 Cf. Esaïe XLIX, 6-22, etc.
3 MM. Westcott et Hort ont vu que la grande trompette fait allusion à

Esaïe XXVII, 13, mais non que le avpuov provient aussi du même
prophète. Voy. leur édition du Nouveau Testament grec. — L'allusion à

notre interprétation de ce dernier terme dans la Revue théologique. 1883,

p. 545, repose sur des communications verbales.— Notre interprétation
de ce texte donne la clef d'un passage fort obscur de la Didachè, qui y
fait allusion. Dans la description des derniers temps par laquelle se

termine ce livre, dont la découverte récente a fait tant de bruit, il est parlé
d'un GyiiFÎov FKTieTâaeijr h> oiipavù, suivi du G-ijpeîov ètovf/ç aâ/.-n-tyyor et de la
résurrection des morts. Or ce signede déploiement ne peut signifier qu'une
enseigne ou étendard destiné « être déployé dans le ciel.

Cf. aussi Ignat., ad Smyrn- I : iva àpy (Jésus) avaaijpov etc. zoî-ç aiCivaç ótà

ri/r àvaGTÛGeuç tir roiç àyiovç Kai —igtoî-ç a'vTov, soit parmi les Juifs soit parmi
les nations.



l'enseignement de Jésus sur son retour £65

juifs dispersés, mais tous les élus dans le monde entier. Il ne
le fera pas lui-même, puisqu'il va mourir et entrer dans la

gloire céleste, mais il le fera par l'organe de ses âyyùoi, c'est-
à-dire de ses apôtres (les deux mots sont synonymes) et des

missionnaires chrétiens qui se répandront dans le monde et
« rassembleront en une seule famille spirituelle les enfants de

Dieu dispersés. » (Jean XI, 52; cf. Eph. II, 13-22.)
Que les messagers de l'Evangile aient pu être appelés ainsi,

surtout dans une description si hautement poétique, c'est ce

qui ne saurait être mis en doute L V. 1 Tim. Ill, 16 : (cf. 1 Cor.

XV, 5-8), Luc IX, 52, VII, 24, 27, etc. N'est-il pas naturel que
l'Evangile (svayyikov), le bon message, soit annoncé par des

messagers [ayyù,oi)

Ces messagers rassembleront les élus dans le monde entier.
Jésus n'avait-il pas comparé le royaume de Dieu à un filet jeté
dans la mer, qui rassemble ou ramasse {avvay ayoixrn) toutes sortes
de choses (Mat. XIII, 47) N'avait-il pas appelé ses apôtres à

être des pêcheurs d'hommes (IV, 19)? Ne les avait-il pas
envoyés moissonner (Mat. IX, 37, Jean IV, 38), rassembler ces

multitudes errantes et misérables comme des brebis sans berger

(Mat. IX, 36)? N'avait-il pas voulu lui-même rassembler
(èniGu-jayayzh) les enfants de Jérusalem comme une poule
rassemble ses poussins sous ses ailes (XXIII, 37)? N'avait-il pas
annoncé récemment dans la parabole des noces (Mat. XXII,
1-10) que puisque les Juifs n'avaient pas voulu se rendre
à son invitation, au banquet spirituel qu'il leur avait offert,
Dieu allait les détruire, brûler leur ville (v. 7) et qu'api'ès
cela il enverrait ses serviteurs « rassembler tous ceux qu'ils
trouveraient, » c'est-à-dire les païens2? Et, qu'on le remarque

bien, ici comme dans le discours eschatologique, ce

Qn'on se rappelle aussi le labarum de Constantin avec l'inscription :

Hoc siGNO vinces. Que de foisn'a-t-on pas parlé de l'étendard de la croix!
1 C'est l'interprétation de David Martin, Beausobre et Lenfant. Lightfoot,

M. Lutteroth. Olshausen lui-même, qui suit pourtant en général
l'interprétation eschatologique, etc. Cf. la fin de l'évangile de Marc d'après
quelques manuscrits : 'I^Goiiç ùttò àvaroXtjç nat à^pi ovGeur è^aTrécrsû-cv ôi

a'rzCtv (n-oGTo/uv) tò Ufov... Kt/pvy/ia... Voy. l'édition de Westcott et Hort.
3 Cf. aussi Luc XIV, 16-23; Jean XII, 32, etc.

THÉOL. ET PHIL. 1890. 24



366 n. bruston

rassemblement des élus a lieu immédiatement après la ruine
de Jérusalem. L'envoi des messagers du second de ces textes
(XXIV, 31) est donc identique à l'envoi des serviteurs de la

parabole. Nouvelle preuve que les ayyùai qui vont « rassembler
les élus des 4 vents » « avec une grande trompette » ne sont
pas les anges, mais les apôtres et les autres prédicateurs de

l'Evangile, et que ce passage ne parle nullement d'une venue
de Jésus pour la résurrection et le jugement dernier, dont il
n'est d'ailleurs nullement question clans tout le contexte, mais

pour l'extension puissante de son royaume, c'est-à-dire de

l'Eglise chrétienne, dans le monde païen. Après avoir dans la

parabole, annoncé que la conversion graduelle des païens
suivrait de près la ruine de Jérusalem, Jésus n'a pas pu déclarer,
peu de jours après, qu'il reviendrait immédiatement à la suite
de cette ruine pour juger le monde. Il se serait mis en contradiction

non seulement avec lui-même, mais avec les notions
les plus élémentaires de lajustice et du bon sens. De quel droit,
à quel titre aurait-il pu, peu de temps après la ruine de

Jérusalem, qu'il savait prochaine, juger un monde, des nations,
h toutes les nations » (XXV, 32), qui n'auraient pas eu le temps
de recevoir le message du salut? N'est-il pas de toute
évidence que Jésus ne peut pas avoir tenu un pareil langage, et

que le discours eschatologique ne saurait être la réfutation et
le renversement de tout ce qu'il avait enseigné auparavant?

L'apôtre Jean l'avait bien compris, il savait que son Maître
était mort « pour rassembler en un seul (corps) les enfants de

Dieu dispersés » (Jean XI, 52.) « Les enfants de Dieu dispersés,
dit Dorner à propos de ce texte, devaient être rassemblés par
la croix comme par une bannière1^. » C'est là précisément le

sens du r/ipùov du discours eschatologique. Ce mot n'est pas ici la

traduction de l'hébreu fllfct (ôth), signe, comme on le croit
généralement, mais de 02 (nés) enseigne ou bannière.

Quant à la grande trompette, on peut y voir, si l'on veut,
une image de la prédication puissante des messagers du salut,

1 Dorner, Glaubenslehre, H, p. 518. Cf. aussi Calvin : « La puissance
céleste de laquelle il sera environné servira comme d'une enseigne déployée

pour contraindre tout le monde à le regarder. »



l'enseignement de Jésus sur son retour 367

d'après ces paroles des prophètes: Elève ta voix comme la

trompette (Es. LVIII, 1) [Mets] la trompette à ta bouche (Hos.
VIII, l)1 Mais il ne faut pas oublier que cette expression est

empruntée à Esaïe XXVII, 13, où elle est une pure image de la
puissance avec laquelle Dieu appellera son peuple.

Les mêmes images se retrouvent dans une prière que les
anciens Juifs prononçaient trois fois par jour et qu'ils répètent
encore aujourd'hui. La dixième demande de la prière nommée
Shemôné-esré, c'est-à-dire les 18 (bénédictions), est ainsi conçue

:

« Sonne d'une grande trompette pour notre délivrance, et

élève une bannière (nés) pour rassembler nos exilés, et
rassemble-nous des quatre bouts de la terre. Béni sois-tu
Seigneur, qui rassembles les dispersés de ton peuple d'Israël. »

Ce que les Juifs demandaient pour leurs compatriotes seulement,

Jésus l'annonce et le promet pour tous les peuples du
monde. Et il le fait d'après les promesses des prophètes eux-
mêmes, qui avaient prédit que toutes les nations se convertiraient

un jour au culte du vrai Dieu2, et dont l'un des plus
grands, celui qui écrivait vers la fin de l'exil de Babylone et

qui mérite encore plus que tous les autres le titre de précurseur

du christianisme, dit en propres termes, comme Jésus

dans le texte qui nous occupe, que l'Eternel enverra aux
nations païennes des missionnaires pour les instruire et les

convertir :

« Je viens pour rassembler toutes les nations et les langues
(Jpxpp.at o-uv«y«yEïv nâvza zà ES«;...) : ils viendront et verront ma

gloire. Et je ferai d'eux (des serviteurs de Dieu, v. 14) un
signe et j'en enverrai vers les nations (l£am><m)iu... ù; zà ïO-j/ï), à

Tharsis, à Poul, à Loud etc., aux îles lointaines, qui n'ont
pas entendu parler de moi et n'ont pas vu ma gloire, et ils

1 Cf. Origene, Horn., sur Josué, VI: Veniens Dominus noster J. C, cujus
ille prior filius Nave designabat adventiim, mittit sacerdotes apostolus

suos portantes tubas ductiles, prcedicationis magnificani cwlestemque doctri-
nam. Sacerdotali tuba primus in Evangelio suo Matthœus increpuit.
Marcus quoque, etc

5 Es. H, 1-4 Mik, IV, 1-4), XIX, 18-25, etc.



368 C. BRUSTON

annonceront ma gloire parmi les nations {/.ai à-jayyù.oûau ri?v SôÇav

fiou k zoic îB-jsaî), et ils amèneront tous vos frères de toutes les
nations (/.«t «Cova-i toùç àSùfoùç ûpôv à iràvrwv tc5k sOvoôv) en offrande
à l'Eternel et j'en prendrai pour sacrificateurs et lévites, dit
l'Eternel (Es. LXVI, 18-21). »

Jésus ne fait-il pas allusion à ces paroles dans le discours

eschatologique et dira-t-on encore que les ix.yyu.ot envoyés pour
rassembler les élus des quatre vents sont des anges

On nous objectera probablement que la même locution :

« Le Fils de l'homme enverra ses anges... » est employée
ailleurs, dans la parabole de l'ivraie (Math. XIII, 41, cf. 49 s.),
où il est question du jugement et de la fin du siècle et qu'ainsi
elle doit avoir le même sens dans le discours eschatologique/
Mais si la locution est la même, l'idée est bien différente. le

les âyyù.oi rassemblent les élus du monde entier (dans le royaume
de Dieu) ; dans la parabole de l'ivraie, au contraire, ils ramassent

les méchants, les emportent hors du royaume (uvMii£owiv

lv. tas |3«irà£ia; aìiTov) et les jettent dans la fournaise ardente.

Comment, au même moment, les anges pourraient-ils
rassembler les élus dans un royaume d'où ils chassent les

méchants? S'ils y rassemblent les élus, c'est qu'il est à peine
fondé ; s'ils en chassent les méchants, au contraire, c'est qu'il
est fondé depuis longtemps, depuis assez longtemps pour que
l'ivraie ait poussé au milieu du bon grain. Le texte du

discours eschatologique se rapporte donc aux débuts de l'Eglise
chrétienne, tandis que la parabole de l'ivraie parle d'une

époque postérieure. L'identité d'expression ne saurait donc

prouver l'identité de l'idée.
Et d'ailleurs, pourquoi les anges ne rassembleraient-ils que

les élus, s'il s'agissait du jugement dernier Ils devraient,
dans ce cas réunir tous les hommes bons et méchants, vivants
et inoris. Or il n'est question, dans le discours eschatologique,
ni des méchants ni des morts ; il ne s'agit donc nullement du

jugement dernier, mais de la fondation du royaume de Dieu

parmi les peuples païens.
7. Nous avons réservé pour la fin une question obscure,

dont la solution n'importe pas absolument à notre sujet, mais



l'enseignement de jésus sur son retour 369

qui reçoit de notre interprétation une vive lumière. Pourquoi
toutes les tribus de la terre se lamentent-elles à la vue du signe
ou plutôt de la bannière du Fils de l'homme car la lamentation

a lieu seulement après l'apparition du signe; on ne peut
donc supposer que ce soit une lamentation de douleur et d'effroi

à la vue de la ruine du monde ou du monde antique. D'ailleurs

le passage de Zakariè auquel cette expression est

empruntée (XII, 10) et celui de l'Apocalypse qui la reproduit
(I, 7) montrent que ce n'est pas une lamentation d'effroi ou de

douleur personnelle, mais de compassion ou de regret sur
(èni) Jésus-Christ crucifié.

Il faut remarquer, en effet, qu'il y a encore ici une allusion
à un passage prophétique, considéré généralement comme
messianique par les Juifs de ce temps. L'un des trois auteurs
dont les écrits nous sont parvenus sous le nom de Zakarie dit
que lorsque les Juifs se convertiront, ils pleureront sur celui
qu'ils ont percé, comme on pleure sur un fils unique ou sur
un premier-né, et que toutes les familles du royaume de Juda

prendront part à ce deuil (XII, 10-14 : m-^ovzai ìk «ùtóv... y.ò-^ezai

ri yc Y.azà Jfukàc, tpvlâç... itädax ai v-no\z\iip:p.ivai (fv\ai. Cf. Mat. V. 30 et

Apoc. I, 7). Ici comme dans les autres textes auxquels il fait
allusion dans ce discours, Jésus étend à l'humanité tout entière
ce que les prophètes avaient dit du peuple d'Israël seulement.

Il prédit qu'à la vue du signe du Fils de l'homme, paraissant
dans le ciel de l'humanité à la place des puissances politiques
et religieuses qui y occupaient auparavant la première place,
« toutes les familles (ou tribus) de la terre se lamenteront. » Il
faut donc que ce signe leur rappelle la mort sanglante du Messie.

C'est ce que l'Apocalypse exprime encore plus clairement
dans des termes empruntés à la fois à notre texte et à celui
de Zakarie : « Voici, il vient avec les nuées et tout œil le verra,
et (en particulier) ceux qui l'ont percé, et toutes les familles
de la terre se lamenteront sur lui. » (Apoc. I, 7). N'est-ce pas
dire que ce signe du Fils de l'homme ou plutôt cette enseigne,
cette bannière, destinée à réunir autour du Messie tous les

peuples du monde, ne peut être que la croix A cette vue
tous les hommes sont saisis de douleur et de regret, sans



370 C BHUSTON

doute à la pensée que le Saint et le Juste ait pu être ainsi
crucifié. Qui n'admirerait cette grande image et ne reconnaîtrait

que cette prophétie se réalise depuis dix-huit siècles, qu'elle
se réalisera éternellement Mais qui n'en reconnaîtrait en
même temps le caractère figuré et comment placer une telle
scène de regret et de repentir au moment de la fin du monde
et du jugement dernier 1

Ces nombreuses allusions à des textes prophétiques2 qui
tous se rapportent à la venue du Messie, à la délivrance du
peuple d'Israël exilé et à la conversion du monde, prouvent
que dans tout ce passage il s'agit bien de l'œuvre du Messie,
de la fondation et des progrès de l'Eglise chrétienne dans le
monde, du rassemblement d'une grande famille spirituelle
dans une Sion nouvelle, et non de la fin du monde et du
rassemblement des élus dans le ciel.

8. La parabole que le Seigneur ajoute (v. 32 et 33) pour
illustrer sa pensée est aussi facile à comprendre dans notre
interprétation qu'inexplicable dans l'interprétation eschatologique.

Quand, vers la fin de l'hiver, les feuilles du figuier
commencent à pousser, vous savez que la chaleur est proche et

avec elle une nouvelle et abondante végétation. « De même,
quand vous verrez toutes ces choses, » les choses énumérées

précédemment : la ruine de Jérusalem, l'ébranlement du
monde païen, le Fils de l'homme venant (spirituellement) sur
les nuées du ciel et les prédicateurs de l'Evangile se répandant
dans le monde entier (v. 15-31), sachez que quelque chose

1 N'y avait-il pas aussi, dans la pensée du Sauveur, un rapport entre
ce GjjfiFiov (nês),= la croix, et celui sur lequel Moïse éleva le serpent d'airain

(Nomb. XXI, 8 s. : tiri GTjpeiov): Cf. Jean III, 14. 11 savait que le ov/-

ueïov que, d'après Esaïe, le Messie devait élever pour les peuples, serait
le même que celui sur lequel il devait être élevé lui-même.

2II n'est pas jusqu'aux mots «depuis les extrémités des cieux jusqu'à
leurs extrémités» qui ne soient une imitation de Ps.XIX, 7 :âir' âKpov rue

ovçavov... toc âKpov tov vvpavov. Cf. Deut. IV, 32; Jér. XLIX, 36 : rsaaapac
àvé[j,ovç fk tC)V TCGGapuv tiKpiùv tov ovpavov. Mich. V, 4 : toc tiKpov Tr/ç yrjç.

Deut. XIII, 7; XXVIII, 64, etc.

Comparez aussi perà ôwâpeuç k. côÇr/ç wo?.Xf/ç (Mat- 30) à Mik. V : vv
ìgxvì k. hv ti) oôÇrt ôvojttaToç Kvpiov.



l'enseignement de jésus sur son retour 371

d'analogue, un été spirituel, la grande moisson d'âmes dont
il vient d'être question (v. 31) et que Jésus voyait en esprit
depuis longtemps (IX, 37, Jean IV, 35-38), se prépare pour
l'humanité1. Vous ne la verrez pas, mais vous en verrez du
moins les signes précurseurs : « cette génération ne passera
point que toutes ces choses (la ruine de Jérusalem, l'ébranlé"
ment du paganisme et les premières conquêtes du christianisme)

ne soient arrivées. » (v. 34j.
Et ce qui montre bien que « toutes ces choses » ne peuvent

pas désigner ici la fin du monde, mais seulement la ruine de

Jérusalem, l'ébranlement du paganisme et les premières
conquêtes du christianisme, c'est que la même expression avait
été employée par Jésus peu auparavant (XXIII, 36; Luc XI,
50 s.) pour désigner la ruine de Jérusalem. D'après ces textes,
aussi bien que d'après celui qui nous occupe, Jésus prédit poui
« cette génération », non la fin du monde et le jugement
dernier, mais la ruine de Jérusalem et du judaïsme : « Tout le

sang juste répandu sur la terre depuis le sang d'Abel.... viendra

sur vous... Je vous le dis en vérité, toutes ces choses

viendront sur cette génération. » N'est-il pas de toute évidence que
les mots « Je vous le dis en vérité, cette génération ne passera

point que toutes ces choses ne soient arrivées, » ont
essentiellement le même sens?

Cette venue prochaine du royaume de Dieu est certaine :

« Le ciel et la terre passeront, mais mes paroles ne passeront
point » (v. 35), c'est-à-dire : Quand même le ciel et la terre
passeraient, mes paroles ne passeront pas.

VI

Le retour de Jésus-Christ d'après l'évangile de Jean.

Quant à l'Evangile de Jean, nous avons déjà dit et tout le monde

sait que le retour que Jésus promet à ses disciples en les quittant

(Ch. XIV-XVI) est incontestablement un retour spirituel:
1 II faut traduire : « Sachez que c'est proche » (ce que je vous annonce).

Le sujet ne peut guère être l'été de la comparaison. Luc paraphrase
correctement : « Sachez que le royaume de Dieu est proche. »



373 C. BRUSTON

il va revenir à eux avec le Père pour demeurer avec eux, les
consoler et leur donner la vie spirituelle (cf. XIV, 18, 23, 28;
XVI, 16 ss.) C'est en vain que quelques théologiens essaient

d'interpréter ces textes dans un sens matériel et local: l'esprit
du quatrième évangile et les termes mêmes dans lesquels cette

promesse est exprimée ne le permettent pas un seul instant.
Le seul de ces textes qui offre une certaine obscurité et qui

paraisse au premier abord favoriser l'interprétation matérielle,
est le commencement du chapitre XIV : « Je vais vous préparer
une place, et quand je serai allé et vous aurai préparé une
place, je reviendrai et vous prendrai auprès de moi, afin

que là où je suis, vous y soyez aussi. » Mais n'oublions pas que
ces mots sont précédés de ceux-ci: « Dans la maison de mon
Père, il y a beaucoup de demeures. Si cela n'était pas, je vous
aurais dit que je vais vous préparer une place, » etc. Ce qui
montre clairement que Jésus n'a pas dit cela. Et pourquoi ne
l'a-t-il pas dit Parce que cela n'était pas utile. S'il n'y avait

pas beaucoup de demeures dans la maison de son Père, il
aurait dit à ses disciples qu'il irait leur préparer une place et

qu'ensuite il reviendrait pour les prendre avec lui. Mais il ne
le leur a pas dit, parce qu'il y a beaucoup de demeures dans le
ciel et qu'ainsi il n'a pas besoin d'aller leur en préparer une,
et parce qu'ils en savent le chemin et n'ont donc pas besoin

qu'il vienne les prendre pour les y conduire L

Le seul texte de l'évangile de Jean que les interprètes escha-

tologiques puissent alléguer en faveur d'un retour extérieur et

corporel de Jésus-Christ se retourne donc contre eux. Jésus

déclare qu'il n'a pas dit ceLa, parce qu'il était inutile de faire à

ses disciples une telle promesse.

1 La traduction vulgaire : « Si cela n'était pas, je vous l'aurais dit, »

donne un sens insipide et laisse sans explication le 'on suivant : » Parce

que je vais vous préparer une place » ne peut se rattacher à rien : Le fait
que Jésus va préparer une place à ses disciples ne saurait prouver qu'il
y ait beaucoup de demeures dans la maison de son Père, comme le veut
Meyer ; ce serait plutôt la preuve du contraire : quand on va préparer
une place, c'est évidemment qu'il n'y en a pas de prête. — Et d'ailleurs,
à la suite de eiirov, "on signifie nécessairement que, et non parce que.



l'enseignement de jésus sur son retour 373

VII

Conclusion relative au retour de Jésus-Christ.

On voit par là combien est arbitraire, et contraire à

l'enseignement de Jésus-Christ la doctrine ecclésiastique (catholique
et protestante) qui transporte dans un avenir lointain, à la fin
du monde, la venue glorieuse du Fils de l'homme, que Jésus

(et les apôtres) représente partout comme prochaine. On l'a
fait évidemment parce qu'on prenait à la lettre la description
imagée du discours eschatologique qui place la venue sur les
nuées du ciel à la suite de l'obscurcissement et de la chute des

astres. Comme, dans plusieurs autres textes, Jésus place le

jugement à la suite de sa venue glorieuse et que saint Paul et

l'Apocalypse placent aussi à ce moment la résurrection des

fidèles (1 Thess. IV, 15-17 ; 1 Cor. XV, 23) ou la première
résurrection (Apoc. XX, 4-6), il en est résulté que la résurrection

et le jugement se sont trouvés aussi transportés à la fin du

monde, quoique Jésus-Christ et saint Paul n'enseignent rien
de pareil et que l'Apocalypse place à la fin du monde, non la

première, mais la seconde résurrection seulement (Apoc". XX,
11-15). Et comme tout cela n'a pas eu lieu à la suite de la ruine
de Jérusalem, on a cherché mille échappatoires, toutes plus
invraisemblables les unes que les autres. Il eût été plus sage
d'examiner si l'on ne s'était pas trompé en prenant à la lettre
la description du discours eschatologique.

Il n'est pas moins arbitraire de supposer que Jésus a parlé de

deux retours différents, l'un prochain coïncidant avec la ruine
de Jérusalem, l'autre lointain et coïncidant avec le jugement
dernier1. Car les expressions dont il se sert quand il parle de

sa venue glorieuse sont partout essentiellement les mêmes et
rien n'indique une telle distinction.

On pourrait nous objecter que la venue glorieuse est souvent

1 C'était l'opinion d'Eichhorn, de M. Scherer (Jesu Weissagungen vom
Ende, dans les Strassbitrger Beiträge zu den theologischen Wissenschaften,
1851), etc. C'est celle qu'adopte M. Henri Meyer (Le Christianisme du
Christ, p. 304).



374 C. BRUSTON

représentée comme prochaine, tandis qu'il est dit de la parousie

que nul n'en connaît ni le jour ni l'heure L D'où il résulte,
en effet, que la parousie et la venue glorieuse, qui sont
habituellement identifiées, sont, au contraire, deux choses assez
distinctes. Mais où est-il dit que la parousie doive avoir lieu à

la fin du monde? Nulle part. Au contraire, Jésus exhorte ses

apôtres à attendre sa parousie pour le jugement d'un moment
à l'autre, car elle aura lieu à l'improviste, tout à coup,
lorsqu'on s'y attendra le moins, tandis qu'il renvoie la fin du
monde après la prédication de l'Evangile à tous les peuples
de la terre. La parousie ne peut donc pas non plus être placée
à la fin du monde.

Elle ne peut pas davantage, nous venons de le dire, être
identifiée avec la venue glorieuse, car celle-ci sera précédée
de la ruine de Jérusalem, elle pourra donc être prévue, comme
le dit explicitement la parabole de la germination du figuier,
tandis que la parousie ne peut pas être prévue.

En résumé, Jésus a prédit sa venue glorieuse pour une époque

rapprochée, qui suivrait immédiatement la ruine de

Jérusalem, sa parousie, au contraire, pour une époque indéterminée,

connue de Dieu seul et qui ne doit être précédée d'aucun
événement de nature à indiquer qu'elle approche. Il n'a donc

placé ni l'une ni l'autre à la fin du monde, puisque celle-ci est

lointaine et doit être précédée de la prédication de l'Evangile
à toutes les nations. Quand l'Evangile aura été prêché dans le

monde entier, la fin pourra être prévue, tandis que la parousie
ne peut pas l'être.

Qu'a-t-il donc entendu par sa parousie et par le jugement
qui l'accompagne? C'est ce qu'il nous reste à étudier.

1 Mat. XXIV, 36 ss.


	L'enseignement de Jésus sur son retour [suite]

