
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: La Théorie de la connaissance : dans son rapport à la métaphysique et
a la religion

Autor: Favre, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379476

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THEORIE DE LA CONNAISSANCE

DANS SON RAPPORT A LA MÉTAPHYSIQUE ET A LA RELIGION

PAE

CHARLES FAVRE

1

La question du rapport de la théologie àia philosophie està
l'ordre du jour, on l'a souvent dit et constaté ; toutefois, les

relations qui existent entre le domaine religieux et celui de la
philosophie sont plus complexes qu'il n'apparaît à première vue
et ce n'est, croyons-nous, qu'en cherchant à se rendre compte
des relations de la théorie de la connaissance avec la métaphysique

et la religion, dans les systèmes des représentants attitrés

de la pensée contemporaine, que chacun pourra à son

tour porter un jugement fondé sur cette question-là.
Les systèmes des derniers grands philosophes, ceux des

Eichte, des Schelling, des Hegel ont à peine laissé de trace
après eux, aussi s'explique-t-on facilement pourquoi, en
l'absence d'un nouveau système, le mot d'ordre de beaucoup de

penseurs est « revenons à Kant ; » on comprend d'autant plus
aisément ce fait en se rappelant que la note dominante du siècle

est, malgré tout, le positivisme. Assurément Kant croyait
poser, par son criticisme, les bases d'une philosophie également

éloignée du dogmatisme et de l'empirisme, mais le savoir
à priori qu'il enseigne est de nature formelle uniquement; si
donc toute connaissance aprioristique est formelle et ne reçoit



330 CHARLES FAVRE

de contenu véritable que grâce à l'expérience sensible, cette
dernière acquiert par là une importance majeure et l'empirisme

aura le dernier mot. Ce n'est pas que le système de Kant
soit sans offrir de perspectives, et même de très vastes, à la

pensée spéculative ; nous le savons : les idées transcendantes
sont des produits nécessaires de la raison seulement.... nous
ne sommes pas autorisés à leur attribuer une réalité objective,
de telle sorte que deux points sont acquis pour l'école
kantienne : d'une part il est réservé tout un domaine à la métaphysique

et à la religion, mais en même temps la science, qui
d'après les prémisses posées ne peut que relever de l'expérience
sensible, est protégée ainsi contre toute intrusion des données

religieuses auxquelles on concédera une simple valeur pratique.

Qu'il y ait hors de nous et indépendamment de notre
conscience des êtres réels, c'est là, selon Kant, une supposition
que nous devons nécessairement faire, mais la « Critique de la

raison pure » finit avec la négation de cette même supposition.
Car bien nous ne connaissons d'après ce philosophe que des

phénomènes, mais l'objet en soi n'est pas contenu dans le

phénomène comme en étant en quelque sorte l'inconnue x
cachée sous le phénomène ; ce dernier est de nature toute
subjective, c'est-à-dire que loin d'être une manifestation inadéquate

de l'objet il est seulement une affection de notre sensibilité,

une modification de notre conscience. C'est bien là,
dans tous les cas, la conception qui ressort avec évidence de la

première édition de la « Critique de la raison pure » et la preuve
en a été fournie par le chef de l'école néo-kantienne Albert
Lange. Prétend-on conclure des apparences fournies par
l'expérience sensible à l'objet en soi, qui serait supposé se cacher
derrière les apparences, alors, dit le continuateur moderne de

Kant, la notion de causalité, valable seulement dans son
application au domaine de l'expérience sensible, deviendrait
transcendante, ce qui est contre les prémisses. Quoi qu'on
fasse, l'objet en soi reste donc impénétrable et inaccessible à

notre connaissance.
Mais en aboutissant à ce résultat le système kantien a mani-



LA THÉORIE DB LA CONNAISSANCE 331

testé l'instabilité de sa base, car si l'objet en soi est complètement

inconnaissable il ne peut dès lors se manifester ; aussi bien
Kant enseigne-t-il, non comment les objets se manifestent,
mais seulement comment ils nous apparaissent. Or que signifie
l'apparition d'une chose qui ne se manifeste pas? M. Paul Janet

l'a fort bien dit * : « apparition et manifestation, ces deux points
de vue doivent se confondre dans le phénomène ; par son rapport

à l'esprit qui le perçoit il est une apparition, par son rapport

avec l'objet qui le produit il est une manifestation. » Par
là il ne s'ensuit pas que l'être et son apparition soient identiques.

L'apôtre Paul dit parfaitement : « nous voyons présentement

confusément et comme dans un miroir, mais alors nous
verrons face à face, présentement je connais imparfaitement,
mais alors je connaîtrai comme j'ai été connu. (1 Cor. XIII, 12.)
Par conséquent, notre connaissance pour fragmentaire qu'elle
soit ne devient pas subjective par le fait de son infirmité relative,

car ce sont des objets véritables qui se reflètent dans le

miroir de notre esprit, et ils s'y reflètent bien que le miroir
soit un miroir brisé. Ce qui est vrai à l'égard des objets supra-
sensibles l'est aussi vis-à-vis des perceptions de nos sens et
jamais Hegel n'a été mieux inspiré que lorsqu'il a dit : «

L'essence entre dans le phénomène, voilà pourquoi le phénomène
n'est pas sans objet, mais bien une manifestation de l'être2. »

D'après Hartmann, le problème de la théorie de la connaissance

est de savoir si la conscience psychologique peut franchir

sa propre sphère, atteindre l'objet en soi hors de nous et
comment la chose peut se faire.

Outre que ce serait peine inutile que de rechercher si

l'homme peut en quelque mesure sortir de lui-même, on voit
de suite que cette manière de poser le problème est fausse, car
elle part déjà de la supposition kantienne que le sujet et l'objet
sont nécessairement séparés. A moins de renoncer irrémédiablement

à toute connaissance réelle et de passer à l'idéalisme

absolu, ce qu'ont fait les successeurs de Kant, ou à l'agnostisme,
il faut admettre que ce qui chez Kant a été séparé violemment,

1 Revue des Deux-Mondes, 1882, page 648.
2 Wissenschaft der Logik, II, 23.



332 CHARLES FAVRE

c'est-à-dire l'objet et le sujet doivent être réunis dans une unité
immédiate. Et en effet ils le peuvent. N'est-ce pas là la vérité
remise en honneur par la philosophie française du dix-neuvième

siècle et un des plus beaux fleurons à sa couronne
Biran et Jouffroy, pour ne citer que des morts, ont opposé
victorieusement aux théories de Kant que l'âme tout au moins se

connaît directement par la conscience comme cause et
substance. C'est là la doctrine fondamentale du spiritualisme.

La position prise par Kant étant ainsi battue en brèche
Lotze a fait un pas de plus que son maitre pour rapprocher
davantage l'être du phénomène. Les idées fondamentales de la

philosophie de Lotze sont connues ; avec Spinoza. Lotze enseigne

l'unité substantielle de toute existence; avec Platon il
proclame l'idée du bien absolu et conclut à une substance absolue

conçue toutefois comme un Dieu personnel ; avec Kant il
partage la supposition de la simple phénoménalité du monde

sensible, mais il se distingue de Kant en ce qu'il revendique
une connaissance théorique de l'objet en soi ; enfin avec les

naturalistes modernes il admet une pluralité infinie d'êtres simples

qui sont à la base du monde sensible et qu'à l'instar d'Her-
bart il appelle les « realen ; » seulement comme Lotze ne conçoit

les relations des objets entre eux que sous la supposition
de l'unité substantielle de tous les êtres ces « realen, » ainsi

que les monades de Leibniz, sont de nature spirituelle (seelenartig).

Certes ce système présente l'éclectisme le plus puissant

et le plus ingénieux qu'on puisse imaginer comme il en

présente aussi plusieurs des lacunes inhérentes à tout
éclectisme, ainsi un certain manque de cohésion entre les parties
constituantes du système.

Telles étant les grandes lignes du système de Lotze voyons
maintenant quel rapport sera établi entre le phénomène et l'objet

en soi. Le phénomène, répond Lotze, n'est pas la manifestation

de l'objet en soi, car « l'affection n'est que le produit de

notre activité sensible occasionnée par l'aclion des objets sur
nous1 ». De telle sorte la connaissance que nous avons des

objets ne provient pas de ce que les objets entrent en nous mais
1 Comparer Grundzüge der Metaphysik, § 85, 95.



LA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 333

uniquement de ce qu'ils agissent sur nous, or les produits de

cette action exercée par les objets sur nous ne peuvent, en

tant qu'affections de notre être, que recevoir leur forme de notre

nature et par conséquent toutes les parties de notre savoir,
les intuitions pures comme les perceptions, tous ces éléments
là sont purement subjectifs1. C'est donc un symbole que le

phénomène, mais ce symbole n'est pas une image de l'objet
lui-même, car chaque « perception, ainsi celle d'une couleur,
n'est qu'une forme subjective dans laquelle une excitation de

notre être causée par une influence externe nous devient
consciente2. »

Nous appuyant encore une fois sur M. Paul Janet3 nous
objecterons avec celui-ci que supprimer les notions métaphysiques

qui prétendent atteindre l'intérieur des choses sous
prétexte qu'elles ne seraient pas d'accord avec les perceptions de

nos sens ce n'est pas autre chose qu'établir la thèse du
positivisme. Les mouvements de l'air et de l'éther se traduisent pour
nous en sons et en lumière et, parce que nous ne saisissons pas
comment les vibrations de l'éther se transforment pour nous
en apparences lumineuses, nierons-nous le rapport admirable

qu'il y a entre ces deux ordres de phénomènes? Si oui, nous
devrions dénier au psycho-physisme toute valeur.

Pourquoi n'y aurait-il pas entre l'étendue apparente et
l'essence interne des choses un rapport précis qui nous échappe

comme il y en a un inexplicable entre les apparences sonores
et les causes mécaniques? Quoiqu'il en dise Lotze revient à

Kant et creuse à son tour un abîme qui, pour être moins large,
n'en n'est pas moins profond que celui creusé par Kant entre le
monde phénoménal et celui de l'être.

Au reste nous arrivons à la même conclusion en nous en
tenant au système de Lotze lui-même. Puisque le phénomène ne
manifeste pas l'être, comment Lotze arrivera-t-il à poser l'existence

de l'objet en soi? Car, nous l'avons dit. Lotze revendique
pourtant une connaissance de l'objet en soi. Il le fait en mon-

1 Op. cit., § 79.
2 Mikrokosmus I, 310, 398.

' Op. cit.

THKOL. ET PHIL. 1890. 22



334 CHARLES FAVRE

trant que nous avons une expérience immédiate de nous-mêmes,
or dans cette perception-là le sujet ne se saisit pas comme
yatvofxsvov mais COffime voujuvov.

Mais ce point de vue est-il logique? Nullement. La clé de

voûte delà « Critique de la raison pure » est de l'avis de Lange
lui-même que nous ne nous connaissons pas tels que nous sommes

mais tels que nous nous apparaissons ; admettre avec
Kant la subjectivité absolue de tous les éléments de notre
connaissance et prétendre d'autre part que l'âme se connaît dans

son essence, c'est là une contradiction, car cette subjectivité
absolue qui s'interpose entre nous et les objets, selon Lotze,
s'interposera aussi entre notre moi en tant que sujet percevant
et connaissant, ou si on le veut en tant que sujet connaissant
et connu. Les prémisses de Lotze nous portent donc à admettre

(contrairement à l'avis de celui-ci, il est vrai) que l'âme ne

peut être perçue que dans sa phénoménalité, et non seulement
elle mais aussi tous les autres objets puisque ceux-ci sont
supposés de même nature que l'âme. Nous le. verrons plus tard,
cette conclusion qui découle naturellement de tout le système
a été en effet tirée par le disciple le plus eminent Je Lotze :

Albert Ritschl.
Nous relèverons ensuite que Lotze, malgré la tendance idéaliste

de sa théorie de la connaissance, souscrit à un empirisme
très caractérisé : nous pouvons bien, nous dit-il, mettre de

l'unité dans les éléments fournis par l'expérience, mais c'est

une question oiseuse de chercher de quelle manière les principes

premiers, en eux-mêmes, peuvent être constitués, ainsi

nous ne connaissons Dieu que par l'analogie de notre âme. Ce

point de vue empiriste ne devait pas être perdu pour les disciples

de Lotze: Ritschl et Hermann. Mais en rejetant du

domaine de la philosophie toute connaissance des principes ne

rejette-t-on pas ce qui distingue la philosophie des autres sciences?

Il ne reste plus dès lors à la philosophie qu'à « mettre de

l'unité dans les données de l'expérience » ce qui signifie en

réalité que la philosophie n'a plus qu'à disparaître pour faire

place aux sciences spéciales ou, si on lui concède encore par
faveur le droit, d'exister, ce sera seulement ainsi que le vou-



LA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 335

laient Comte et Littré pour élaborer les concepts dont se serviront

les autres sciences.
A l'empirisme de Lotze nous ne serons pas étonnés de voir

s'unir un nominalisme déterminé : la notion de genre n'a de

réalité que dans notre esprit. On comprend la conclusion qui
en résultera pour un point fondamental du christianisme, celui
de l'œuvre de Christ. La notion de genre n'a-t-elle aucune
valeur objective, alors l'œuvre de Christ, en particulier son œuvre

expiatoire, perd toute signification propre parce que la
notion de solidarité disparait avec celle de genre. Nous ne nous
inquiéterons pas trop pour notre part de voir que l'empirisme
a pris de l'ascendant sur un grand nombre des représentants
de la science moderne, car l'histoire a déjà prouvé après Locke
et Condillac et saura encore prouver à l'avenir que l'esprit
humain ne peut se laisser enfermer dans le cercle étroit de

l'empirisme.

De Kant procède Lotze et de tous deux à la fois, on ne saurait

dire duquel principalement, procède Albert Ritschl.
Examinons rapidement quelle est sa théorie de la connaissance.

Ritschl distingue trois formes de la théorie de la connaissance

: 1° La forme platonienne-scolastique d'après laquelle
l'objet forme l'unité constante des qualités qui nous apparaissent.

2° La forme kantienne pour laquelle l'objet en soi est

totalement inconnaissable. 3° La forme donnée par Lotze ; « ce

dernier, nous dit-il, reconnaît dans les phénomènes qui se

produisent dans un espace déterminé et dans un ordre fixe, l'objet
en soi comme étant et la cause des signes qui agissent sur nous
et le but vis-à-vis duquel ces signes servent comme de moyens
et enfin la loi de leurs variations. »

C'est à cette troisième forme que Ritschl déclare se

rattacher1. Assurément cette théorie de la connaissance de Lotze
ferait déjà moins tort aux exigences du christianisme que celle
de Kant, toutefois, et ce point est à considérer, Ritschl a modifié

sensiblement la théorie de Lotze non pour la rapprocher de l;i

conception du spiritualisme, mais plutôt pour la fondre ave«

cello de Kant, de telle sorte que le point de vue de Ritschl en
1 Rechtfertigung und Versöhnung III 18, 2 éd.



336 CHARLES FAVRE

devient indécis et flottant entre les deux notions
contradictoires.

Jugeons plutôt de la chose : A l'instar de Kant, Ritschl enseigne

que l'objet en soi est inconnaissable, néanmoins il veut
maintenir la réalité du phénomène en ce qu'il déclare que quelque

chose de vrai y est contenu. Ce « quelque chose de vrai »

diffère du phénomène lui-même et pourtant... ce n'est pas une
manifestation de l'objet en soi qui, lui, reste totalement
inconnaissable. Qu'est-ce alors Ce qui au fond du phénomène nous

apparaît c'est ce que Ritschl appelle l'objet réel ou encore l'objet

en tant qu'il se manifeste à nous (das Ding für uns).
Notons qu'ici Ritschl se sépare de Lotze sur plusieurs points ;

d'abord ce dernier ne connaît pas de différence entre des «

objets en soi» et des « objets tournés vers nous» ensuite, selon

Lotze, le phénomène est bien occasionné par une action des

objets sur nous, toutefois le phénomène n'en est pas pour cela

une manifestation objective de l'être mais seulement une affection

toute subjective de notre conscience ; enfin Lotze ne voit
pas dans les phénomènes une image des êtres car il pense ne

pouvoir les atteindre dans leur réalité d'êtres animés (seelenartige

Wesen) que par induction. Aussi bien la conception de

Ritschl présente-t-elle le flanc à bien des objections légitimes.
D'une part on nous dit que l'objet en soi est inconnaissable et
ailleurs on affirme que l'objet en tant qu'il se manifeste à nous
est par opposition au phénomène un... pur concept formel sans
contenu réel *.

C'est nous dire que nous réunissons dans notre imagination
et d'une façon toute subjective une somme de phénomènes en

une seule unité et que nous appelons objet. Qu'est-ce qui nous
apparaît alors dans les phénomènes sinon des concepts
formels, de pures déterminations de notre pensée? La réalité du

phénomène tombe ainsi tout naturellement. N'est-ce pas là ce

que veut dire Ritschl lui-même lorsqu'il nous dit : « le propre
« de l'âme en comparaison des autres causes c'est que la per-
« ception n'est pas semblable à l'excitation qui l'a provoquée? »

De là il conclut que nous ne percevons que les modifications
1 'Theologie und Metaphysik, p. 18.



LA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 337

de notre conscience.... causées, il est vrai, par une inconnue
à jamais inconnaissable.

Nous objecterons à cette conception que si, en effet, nos
sensations ne sont pas semblables aux excitations qui les

provoquent nous concluons néannmoins de la différence des
sensations à la différence des causes provoquant ces sensations-

là; ce jugement-là que nous portons est à son tour tout
subjectif, c'est vrai, mais le mode de ces sensations subjectives
diverses nous oblige à admettre des causes objectives
correspondantes. Rien ne peut nous empêcher, dans le domaine spirituel,

de dire d'après le mode de l'impression si oui ou non
nous avons éprouvé l'action de Dieu. « Vous avez reçu, dit
Saint-Paul aux Thessaloniciens, la parole de Dieu, non comme
« la parole des hommes mais ainsi qu'elle l'est véritablement
« comme la parole de Dieu. »

La théorie de la connaissance de Ritschl parvient moins
encore que celle de Lotze. à passer du phénomène à l'être, dece
monde à Dieu.

II

Toutetois un partisan de Kant ou de l'école néo-kantienne
nous aurait sans doute dit depuis longtemps : Mais vous
oubliez l'œuvre positive de Kant, la « Critique de la raison

pratique » Nous avons garde de méconnaître la haute valeur de cette

partie de l'œuvre de Kant, cependant nous avons des restrictions,
et de fort grandes, à faire en ce qui concerne la nouvelle méthode

qu'on nous propose de suivre. Selon Kant et son école ainsi

que selon un penseur français, Monsieur Ollé Laprune ', seule
la volonté aurait le pouvoir de créer l'évidence dans le domaine
moral et religieux. Qui douterait que lorsqu'il s'agit de vérités
du domaine moral ou religieux il faut là, et là surtout, se

rappeler que selon le mot de Saint-Augustin « c'est par la charité
qu'on connaît la vérité? » Personne dans le monde chrétien,
mais les dispositions morales qu'il faut apporter dans la recherche

de la vérité ne constituent pas en elles-mêmes une certitude

qui nous forcerait de croire au delà de l'évidence. Non, la
1 Ollé Laprune, De la certitude- Paris 1881.



338 CHARLES FAVRE

volonté est nécessaire dans la recherche de la vérité, c'est là
la part de la vérité du système kantien, mais elle ne peut créer
l'évidence, sinon il y aurait une vérité double : la vérité
philosophique ou scientifique relevant du tribunal de l'intelligence
et la vérité religieuse relevant du tribunal de la volonté. Ce

dualisme-là cache en réalité dans ses flancs le scepticisme ;

ce fut au moyen âge la conception du nominalisme et longtemps
ce dernier cacha sa rupture d'avec l'église sous le masque
d'une doctrine enseignant que la vérité est double et c'est à ce
dualisme-là que revient de nos jours la théorie tant prônée
par plusieurs de la séparation de la connaissance scientifique
d'avec la connaissance religieuse ; de nos jours moins encore
qu'au moyen âge une telle conception ne pourra se maintenir.
Du reste c'est l'école néo-kantienne qui s'est chargée elle-
même de se réfuter, car Albert Lange a proclamé l'abolition de

la vérité objective du christianisme en faisant tomber celui-ci
dans le domaine du sentiment et de la fantaisie. La religion est

alors un mystère qu'on sépare avec soin du domaine du savoir
et tandis que ce dernier a ses lois exactes, la religion, dit-on
alors, ne peut se laisser enfermer dans des formules exactes.

Cette séparation absolue des deux vérités religieuse et
scientifique a été proclamée par Ritschl et par son plus illustre
disciple Hermann. Ces deux théologiens nous apprennent que les

jugements prononcés dans le domaine religieux ne se rapportent

pas à laréalité objective des choses mais seulement « à l'action
« qui va de ces choses-là à notre impression provoquée par
cette action-là. » C'est bien la méthode de l'empirisme appliquée

à la religion : de tels jugements, nous dit-on encore, n'ont
de valeur que pour le sentiment religieux, de là le nom de «

jugements de valeur » (Werthurtheile) par opposition aux
jugements portés dans le domaine de la science1 (Seinsurtheile),
Albert Lange a déjà montré contre Hermann combien ce point
de vue est insoutenable. Et c'était justice, car ou bien le contenu

de la religion chrétienne est vrai en lui-même alors il doit

l'être aussi pour la pensée théorique ou bien il ne sera pas

1 Hermann, Die Religion im Verhältniss zum Welterkennen und zur
Sittlichkeit, p. 100.



LA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 339

vrai parce qu'il passe pour tel auprès de la conscience morale
et Feuerbach réclamant que l'homme soit délivré de cette illusion

aurait raison.
Non seulement une telle scission entre le savoir exact et le

savoir religieux est impossible parce qu'au lieu d'étayer ainsi
la certitude chrétienne on l'abolit en lui refusant d'être vraie

au même titre que la certitude scientifique, la vérité ne
pouvant être double, mais encore cette scission ne nous semble

pas pouvoir se soutenir si nous nous en tenons à la théorie de

la connaissance de Ritschl lui-même et si nous considérons

quel est le sujet auquel s'adresse cette évidence religieuse et

morale puis quelle est cette évidence elle-même. Que Ritschl
entend-il par l'âme? Connaissance, vouloir et sentiment, nous

dit-il, sont les qualités de l'objet que nous appelons l'âme, or
les qualités nous sont données mais l'âme c'est-à-dire l'unité
objective qui se trouverait derrière les qualités comme en étant
le porteur est une unité que notre entendement ajoute aux qualités

données ce qui signifie que la notion d'âme est une simple
représentation subjective1. Non seulement l'âme est «une
simple représentation subjective » mais conséquemment aux
prémisses kantiennes l'expérience religieuse ou morale ne peut
en tant que modification de notre conscience pychologique

que se passer dans le temps et par conséquent toute
expérience interne est une détermination dans le temps c'est-à-dire
dans une forme d'intuition subjective de notre sens intérieur2.

La loi morale comme le sentiment religieux tombent donc

tous deux dans le domaine de la phénoménalité puisque ce sont
des objets d'expérience. Si on objectait que ces faits-là sont
des voulut ne relevant pas du domaine des sens, alors,
répondrions-nous, ils ne pourraient pas non plus être l'objet de

l'expérience, celle-ci ne pouvant s'appliquer d'après Kant qu'au
monde sensible. Ici aussi, nous nous trouvons forcés, si nous
admettons les prémisses de la théorie de la connaissance de

Kant et de Ritschl, de conclure avec Albert Lange que la religion

est une illusion.
1 Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung, III, 20.
2 Kritik der reinen Vernunft, p. 277-



340 CHARLES FAVRE

Qu'en concluons-nous C'est qu'il faut admettre avec
Schleiermacher que les lois de notre esprit correspondent aux
objets hors de nous ou plutôt qu'ils correspondent à la raison
absolue. Loin de prétendre que les catégories de notre esprit
sont de simples formes subjectives nous dirons que ces catégories-là

ou plutôt ces lois de notre entendement saisissent quoi-
qu'imparfaitement les objets hors de nous. Si notre raison a

été organisée de telle façon qu'elle soit en harmonie avec la

raison universelle il n'est pas vrai de dire que ce qui dépasse

nos sens ne peut être conçu. Nous croyons qu'il en est ainsi,
car si les lois qui nous régissent ne régissaient pas
également la raison absolue ou plutôt si elles n'entraient pas
dans son essence même, alors il n'y aurait plus de vérité absolue

et partant plus de vérité. Encore une fois, la pensée postule
l'unité nécessaire de l'être et de la pensée.

III

Malgré toutes les difficultés que nous présentent ces théories
de la connaissance que nous venons de caractériser supposons
cette base de Ritschl admise et voyons si le rapport qu'il nous
propose d'établir entre la religion et la théorie de la connaissance

peut se soutenir légitimement.
Chaque théologien1, nous dit-il, doit procéder d'après une

théorie de la connaissance dont il aura préalablement démontré

le droit. Si ses adversaires se croient supérieurs à lui dans
leur conception du christianisme, cela tient, nous apprend-il en

outre, à ce qu'ils se font illusion avec une fausse théorie de la
connaissance2. Comment la condition réclamée ici par Ritschl
pourrait-elle se réaliser Dans l'étude qu'il a publiée sur Ritschl,
à laquelle nous empruntons plusieurs pensées excellentes, Stählin

a fait remarquer combien cette condition est irréalisable;.
c'est ce qu'a démontré malgré elle la philosophie de Kant alors

que, dans l'impossibilité où elle s'est trouvée de relier l'être au

phénomène, elle a manifesté par là l'impossibilité dans laquelle

1 Théologie und Metaphysik, page 38.
2 Ibid., 30.



LA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 341

nous nous trouvons d'étudier les formes de la connaissance

sans étudier en même temps les objets de la connaissance eux-
mêmes. Voilà bien le résultat négatif par excellence auquel a

abouti le système kantien. L'entendement pourrait-il être étudié

par un autre moyen que par ce même entendement dont la
faculté de connaître est mise en question? Non certes-, ainsi

empêcher de connaître avant d'avoir examiné la faculté de

connaître elle-même c'est tourner dans un cercle vicieux, car
aussi c'est en étudiant les objets de la connaissance eux-mêmes

que nous pouvons alors établir une théorie de la connaissance.
Ce n'est pas à dire non plus que le théologien sera indifférent

à toutes les questions ayant trait à ce domaine-là ; de

même que le philosophe peut être empiriste ou dogmaticien,
ainsi on peut prendre vis-à-vis des vérités religieuses des positions

analogues et le théologien en viendra naturellement à

justifier son point de vue en recourant à une théorie de la
connaissance qui lui semble confirmer le mieux sa manière de

voir. Tel théologien, se rapprochant en cela du philosophe
empiriste, s'attachera aux faits de l'expérience et sera disposé à

rejeter toutes les vérités transcendantes que pourtant la religion

renferme ; en caractérisant une telle théologie, nous
venons de mettre en relief le principe directeur de la théologie
ritschlienne.

Ce principe, nous le trouvons aussi nettement exprimé chez
l'auteur anonyme du célèbre livre anglais Ecce homo. «Etudier
la vie de Christ sans le considérer comme le créateur de la

théologie et de la religion moderne,» tel est le but de l'auteur.
Ce que Jésus aurait révélé, c'est le bien et non la vérité, il
suffit donc que notre cœur soit gagné, notre intelligence n'étant

pour rien dans l'admission du christianisme. Ecoutons
encore l'auteur. « La philosophie, en tant que philosophie, agit
par le raisonnement en éclairant l'esprit '... mais où est la
démonstration qui fera qu'un homme égoïste préfère à son intérêt

personnel l'intérêt d'un autre? La vérité est que la philosophie

n'a pas de moyens par lesquels elle puisse atteindre ce
1 Les points de suspension indiquent ici des interruptions de la

citation.



342 CHARLES FAVRE

but, il n'y en a point d'autre que cette action personnelle dont
Christ s'est armé; ainsi la philosophie entreprend d'expliquer
aux hommes ce qu'il est bien de faire, le Christ veut les disposer

à faire le bien et pour cela Christ demandait une seule

chose, un certain attachement personnel à lui-même L »

A l'extrême opposé le dogmaticien s'élèvera aux vérités
transcendantes tout en courant le risque de perdre le terrain
des faits. Voilà donc des rapports d'analogie entre le théologien

et le philosophe dans leur position prise vis-à-vis des faits,
mais il y a eu souvent plus que ce simple rapport d'analogie, à

ce point qu'au moyen âge, comme chacun le sait, la théologie
était toute autre selon qu'on était réaliste ou nominaliste. Il est

donc de fait que le théologien peut accepter des concepts
formels qui donneront nécessairement à ses opinions une
tendance spéciale.

La nécessité s'imposait donc de plus en plus de trouver à la

religion une base qui lui soit propre, en cela Ritschl a eu raison

et cette revendication qu'il a faite au nom de l'indépendance
de la religion sera peut-être sa plus grande gloire. Oui, il est

vrai de dire que la religion ne doit pas se laisser maîtriser par
une science quelconque, fût-ce même la métaphysique qui
prétend souvent s'élever jusqu'à Dieu par l'essort unique de la

pensée. Cette indépendance que Ritschl réclame lorsqu'il
s'agit de développer le contenu de la foi chrétienne nous

croyons qu'il faut la revendiquer avant tout lorsqu'il s'agit de

poser la base même du christianisme dans le cœur de ses

adeptes et, chose étrange, ici Ritschl réclame que nous soyons
dépendants d'une théorie de la connaissance! S'il est pour le

théologien un point qui doive être inébranlable....

Si fractus illabatur orbis
lmpavidum ferient ruinae,

c'est bien assurément la question de l'essence de la religion
chrétienne. La religion est-elle pour le chrétien une relation
personnelle de l'âme à Dieu, alors le chrétien aura le devoir

1 Ecce homo, chap. X : « La législation de Christ comparée avec les

systèmes philosophiques. »



LA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 343

(s'il est théologien en même temps) d'écarter toute théorie de

la connaissance qui tendrait à infirmer la réalité de cette relation

et par là porterait atteinte à ce qui, pour lui, est la certitude

suprême. Ce n'est donc pas que, comme Ritschl et

Hermann, nous voulions, pour sauvegarder la certitude du
christianisme, parquer celui-ci dans une portion circonscrite de

l'être humain, mais nous demandons avec Frank, le théologien
d'Erlangen, que la certitude chrétienne repose elle aussi sur
un fait d'expérience, sui generis, celui de la grâce, car c'est en

agissant par son Esprit sur l'homme pour le faire naître à une
vie nouvelle que Dieu se rend sensible au cœur de l'homme.
Avant que ce fondement soit posé, le théologien ne peut rien
édifier de solide selon la belle parole de Luther : « Tenta ergo
et ne Jesum quidem audieris gloriosum nisi videris prius cru-
cifixum. »

Le chrétien a de cette union avec son Dieu, obtenue à quel
prix! Luther nous l'a rappelé, une assurance immédiate ; il n'a

donc pas à se laisser déterminer par la théorie de la connaissance

de Lotze ou celle de Ritschl dans quelle mesure et de

quelle manière l'action de Dieu peut être perçue.
D'autre part nous croyons, il est vrai, que le théologien sera

content de trouver en dehors de sa foi une théorie de la
connaissance qui semblable à celle de Lotze « reconnaît dans les

phénomènes l'objet en soi comme étant la cause de ses signes

agissant sur nous. »

Mais l'accord ne devra pas aller plus loin au risque de se

voir dénier ce qui vient de nous être concédé, savoir que le

phénomène manifeste l'être.

(A suivre.)


	La Théorie de la connaissance : dans son rapport à la métaphysique et a la religion

