
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: Quelques réflexions sur le thème de l'épitre aux romains : à propos du
commentaire de M. Godet

Autor: Gretillat, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES RÉFLEXIONS

LE THÈME DE L'EPITRE AUX ROMAINS

A propos du Commentaire de M. Godet1

PAR

A. GRETILLAT

Un trait commun aux livres du Nouveau Testament et aux
chefs-d'œuvre de la pensée humaine dans tous les temps,
c'est qu'ils ont été des écrits de circonstance, des actions en
même temps que des livres ; et le propre de la perfection dans

le domaine des lettres est en effet de tenir à la fois d'une
origine particulière, toute temporaire et locale, et de répondre à

des besoins, à des pensées, à des désirs éternels et universels
de l'âme humaine.

« L'Evangile, a écrit Vinet, serait bien moins parfait, s'il était

plus complet, bien moins éloquent s'il avait tout dit, bien moins

puissant, s'il était plus scientifique dans sa méthode et plus

rigoureux dans son langage. Nous nous acharnons à le prendre
sur le pied d'un livre ou d'un traité ; mais ce n'est pas un livre,
ni un traité, ni un code ; qu'est-ce donc c'est l'Evangile. C'est

une parole divine conçue et formulée de manière à s'adresser

toujours à l'homme tout entier, totalement étrangère par là
même à ce procédé d'abstraction, à ce système de distinctions

1 Ktude présentée à la Société théologique neuchâteloise, le 10 janvier
1888.

THÉOL. ET PHIL. 1890. 21



318 A. GRETILLAT

idéales, dont la science ne saurait se passer, qui même la constitue,

mais qui ne touche que l'intelligence et n'atteint pas-

l'homme. Tout y est synthétique, complexe, entremêlé : la

symétrie, la proportion matérielle n'y brillent que par leur
absence ; presque tout y paraît de circonstance ou d'occasion ;

ce sont des dialogues, des allocutions, des lettres ; le caractère
général, abstrait, qui nous paraît plus conforme à la majesté
d'une religion universelle, nous l'y cherchons vainement ; et

quoiqu'il n'y ait dans l'Evangile ni vide, ni surabondance, il
n'est peut-être pas un de nous qui ne soit étonné et d'y
rencontrer certaines choses et de n'y en pas rencontrer d'autres. »

« Dieu soit béni, dit-il encore ailleurs, que son livre n'ait pas
la clarté d'un symbole ; de ce qu'on n'est pas forcé de le bien

comprendre, de ce qu'on peut donner plusieurs sens à sa

parole J. »

Quel plus bel exemple de cet accord entre le particularisme
du point de départ et l'universalité de la portée, la richesse des

applications s'étendant à tous les temps et à tous les lieux,
pourrions-nous citer que les Epîtres aux Corinthiens'? Mais

ce même double caractère appartient à doses plus ou moins
élevées à chacun des livres du Nouveau Testament. Aucun
n'est issu, en effet, d'une simple préoccupation scientifique,
esthétique ou littéraire, ou, dirions-nous aujourd'hui, du désir

qui pousse un auteur à se faire imprimer, mais d'une
contrainte partie de la situation donnée au moment de la composition,

expression locale d'une réalité permanente.
On peut dire des bons auteurs ce que Pascal a dit des saints :

c'est qu'ils n'ont pu se taire. Car deux causes peuvent faire

périr un livre: l'abstraction qui lui donnerait une valeur
universelle, mais aux dépens de l'intérêt et de la vie ; et l'excès de

réalisme et de couleur locale qui se produirait aux dépens de

sa portée universelle. Celles-là seules des œuvres humaines

sont destinées à l'immortalité et aptes à instruire et à charmer
la postérité, celles-là seules ne risquent pas de jamais dater

qui ont su revêtir des formes les plus particulières et les plus
individuelles les vérités les plus générales.

1 Esprit d'Alex. Vinet, par Astié, tome 1, p. 369-371.



RÉFLEXIONS SUR LE THÈME DE L'ÉPÎTRE AUX ROMAINS 319

L'Epître aux Romains présente, elle aussi, cette heureuse
combinaison de l'élément particulier et individuel et d'un intérêt

universel. Mais on peut dire que le premier est ici moins
saillant que dans les Epîtres au Corinthiens, et qu'en revanche
l'élément universel y est plus prépondérant encore.

Plusieurs questions préliminaires, de la plus haute importance

pour l'exégèse, peuvent se poser au sujet de l'Epître aux
Romains: ce sont celles que nous voyons discutées et résolues

par M. Godet, en tête de son commentaire, avec l'autorité qui
lui est reconnue. Nous résumerons d'après lui les résultats que
nous tenons pour acquis concernant l'auteur, la date, l'occasion

et le but de l'Epître pour nous arrêter davantage au

thème et au plan tels qu'ils nous sont proposés et qui
provoqueront quelques objections de notre part.

Sur la question d'auteur, nous n'avons qu'à constater la

presque unanimité (qui, sans M. Steck, serait l'unanimité) des

témoignages attribuant à saint Paul la composition de l'Epître
aux Piomains. Elle figurait avec les Epîtres aux Corinthiens et

aux Galates au nombre des seules reconnues authentiques par
Baur et son école.

Par une série d'éliminations et de déterminations
ingénieuses', la critique est arrivée à fixer avec une vraisemblance
touchant à la certitude la composition de l'Epître aux Romains

au commencement de l'an 59. Elle ferait donc partie du groupe
appartenant au troisième voyage, et elle doit avoir été écrite
à Corinthe.

L'intention qui a présidé à la composition de l'Epître « a-t-
elle été de donner à l'Eglise de Rome un enseignement sur la

vérité évangélique en ne se proposant d'autre but que cet

enseignement lui-même? Ou bien l'auteur de cet écrit cherchait-
il à atteindre quelque résultat pratique, répondant aux besoins

particuliers qu'il savait exister dans cette Eglise, ou à quelque
intérêt qui le concernait lui-même?» c'est ainsi que M. Godei

formule la question concernant l'occasion et le but de l'Epître
aux Romains.

Après avoir écarté l'une et l'autre alternative dans ce qu'elles
ont d'absolu et les nombreuses variantes qu'elles renferment,



320 A. GRETILLAT

M. Godet s'arrête à la solution qui lui paraît rendre compte à

la fois du caractère général de l'Epître et de sa destination
spéciale à l'Eglise de Rome. Il y reconnaît l'intention de donner
à une Eglise fondée sans le concours d'un apôtre et, pour ainsi

dire, par le confluent d'éléments chrétiens provenus de toutes
les parties de l'empire, un enseignement général semblable à

celui qu'il avait donné de bouche à toutes les Eglises fondées

par lui-même.
« Il remplit ainsi à l'égard de l'Eglise de Rome, écrit M. Godet,

son rôle d'apôtre que les circonstances lui ont enlevé. Il lui
donne, sous la forme la moins humiliante, l'instruction
chrétienne, méthodique et approfondie qui lui a manqué. Il glisse en

quelque sorte sous l'édifice prématurément construit le fondement

qu'il n'a pu poser de vive voix, comme une substruction
solide qui seule peut affermir chez elle l'œuvre divine. »

L'occasion était donc particulière et locale, mais le but était de la

nature la plus générale: consolider à distance une Eglise qu'il
n'avait pu fonder en personne.

Nous arrivons ainsi au thème et au plan de l'Epître, nous
réservant de ne nous occuper de ce dernier point que pour
autant qu'il nous paraîtra solidaire du premier.

Et ici, une nouvelle réflexion de nature générale s'impose
en passant: quel livre extraordinaire que la Bible et chacun
des écrits dont elle se compose, à la fois si simple et si ardu, si

populaire et si savant, si harmonique et prêtant à tant
d'ardentes et perpétuelles discussions Qu'y avait-il de plus naturel

que de penser à propos d'une brochure du format d'un traité de

Toulouse,— c'est l'Epître aux Romains que je veux dire, —

retournée et traversée dans tous les sens par les mines et contre-
mines de l'exégèse et de la critique depuis 1800 ans sonnés,

que deux enfants de Dieu, deux collègues, dont de plus l'un
se nomme le disciple de l'autre, fussent d'accord au moins sulle

thème même de cet ouvrage? qu'il n'y eût plus entre
théologiens de bonne foi de discussion possible que sur les menus
détails de l'interprétation Eh bien il n'en est rien, et les
préliminaires même du Commentaire de M. Godet où tant d'opinions

diverses sont discutées, m'autorisent moi-même à pré-



RÉFLEXIONS SUR LE THÈME DE L'ÉPÎTRE AUX ROMAINS 321

senter en toute modestie, sur le thème de l'Epître aux Romains,
une opinion qui se rapprochera plutôt de celle du professeur
Beck, de Tubingue, que de la sienne.

Etant donné que le motif principal de l'Epître aux Romains
est contenu au V. 16 : 8-jvapts yap 9sou sutcii sic atùTqpim ixat-i toi -tu-
TEuovTt IouSwiwts npoiTov xcu E),).v?vi, deux alternatives se présentent :

celle représentée par M. Godet, qui souligne puissance de Dieu
et salut; ou celle qui consiste à mettre l'accent sur nm-t. Dans

le premier cas, le thème de l'Epître sera soit la gratuité du

salut qui est en Christ, soit la puissance divine qui agit dans

ce salut ; dans le second, l'universalité du salut.

Ala première opinion, nous croyons avoir le droit d'opposer
ce qui manquerait dans la tractation de l'Epître aux Romains, et

une partie de ce qui s'y trouve.
Ce qui nous frappe tout d'abord, en effet, dans la composition

de cette œuvre, et ce qui nous empêchera toujours d'y
voir une Institution apostolique de la religion chrétienne, ou

un exposé, inspiré du Saint-Esprit, de théologie systématique,
ce sont les lacunes qu'elle nous présenterait du point de vue
supposé. Ainsi la christologie n'y est représentée que par quelques

affirmations isolées, suffisantes d'ailleurs pour nous
convaincre qu'il n'y a pas eu progrès dans l'esprit de l'Apôtre,
d'une époque de son ministère à l'autre, sur cette matière : Rom.

I, 3 ; IX, 5. L'eschatalogie s'y trouve également représentée
dans VIII, 23; XI; mais sans former un corps de doctrine
comme dans le chap. XVe de la Ire aux Corinthiens, et tout en

omettant des éléments fort importants contenus soit dans ce

dernier chapitre, soit dans les Epîtres aux Thessaloniciens.
La partie pratique à partir du chapitre XIIe est aussi très

fragmentaire. La doctrine de l'Eglise fait défaut ainsi que le

chapitre des devoirs domestiques, que l'apôtre devait traiter
plus tard avec tant de sollicitude. Matières dogmatiques et

morales apparaissent donc ici non de front, mais, pour ainsi

dire, de profil, et sous la domination d'une intention particulière

et rigoureusement poursuivie.
M. Godet a pensé rendre compte de ce caractère lacuneux

de l'Epître aux Romains par la raison que ce que Paul désirait



322 A. GRETILLAT

exposer ici, ce n'était pas l'Evangile, mais ce qu'il appelle lui-
même son Evangile, II, 16 ; XVI, 25 ; c'est-à-dire la part de

lumière divine qui lui avait été personnellement départie dans

l'ensemble de la révélation nouvelle, ce que nous appellerions
en théologie biblique, le type paulinien. Mais comme nous
trouvons dans d'autres Epîtres du même apôtre explicitement
développés ces éléments dont nous constatons ici l'absence,
l'explication qu'on nous donne et qui a sa grande part de

vérité, ne saurait nous satisfaire entièrement; et nous
estimons que les lacunes apparentes de l'écrit doivent être motivées

par la nature même du sujet plutôt que par un propos
personnel à l'auteur.

A côté des lacunes que nous venons de signaler, nous sommes

frappé également du caractère incidentel, du rôle
apparemment subsidiaire de certaines parties de la tractation qui,
comparées à d'autres, semblaient devoir appeler un développement

beaucoup plus étendu. Nous pensons ici surtout au

morceau III, 21-31. Si le sujet principal de l'Epître était le
salut qui est en Christ, nous trouverions étrange que toute
la doctrine de la propitiation et de la justification fût traitée
en quelques versets à peine, où encore nous remarquons que
les verbes sur lesquels devraient porter l'accent sont
construits au participe : Sixaioupsvoi, v. 24; Sixatouvr«, v. 26, tandis que
l'exemple d'Abraham, occupant le chapitre suivant tout entier,
aurait une place manifestement disproportionnée à l'ensemble
de l'œuvre.

Mais la principale difficulté que fait surgir cette opinion
est le rôle des chapitres IX-XI, qui figurent dans les deux

constructions proposées dans les deux éditions du Commentaire

de M. Godet comme un morceau passablement réfrac-
taire à toute discipline. Ainsi dans la première édition, il était
intitulé: Rejection d'Israël, et était compris sous la rubrique:
Seconde partie complémentaire, à côté de la première partie
complémentaire : VI-VIII, intitulée : Sanctification par la foi.
M. Godet a abandonné dans la seconde édition, avec raison, à

ce que je crois, cette dénomination de parties complémentaires,

qui répugnait à l'idée que nous nous faisons d'un tout



RÉFLEXIONS SUR LE THÈME DE L'ÉPÎTRE AUX ROMAINS 323

organique ; et il fait des chapitres IX-XI une seconde subdivision

de la partie [, 18-XI fin, sous le titre: La marche du salut
dans l'humanité. Mais je ne trouve pas que, sous ce second

titre, cette section s'organise beaucoup mieux dans le corps
de l'Epître que sous le premier ; car, en fait, la nature du salut
est une question, et la marche du salut en est une autre ;

et quelle que soit cette marche, et à supposer qu'elle fût
décrite complètement, comme elle ne saurait influer en rien

sur la nature du salut lui-même, je ne comprends pas que ces

deux sujets puissent être associés sous un seul et même thème.
Il me semble que les principales objections que nous venons

de faire à la tractation proposée du thème formulé : La
puissance du salut en Christ, disparaissent si nous y substituons
l'idée de l'universalisme du salut1 qui domine déjà incontestablement

la suscription (1,1-7), soit parla mention faite de la

résurrection de Christ qui a fait du Messie juif le Sauveur de

l'humanité (v. 4), soit par la revendication expresse que fait

l'apôtre des Gentils de l'Eglise de Rome comme d'une partie
de son diocèse (v. 6 et 7). Peut-être verrons-nous, à la lumière
de ce principe, les diverses parties de l'œuvre, celles-là même

qui paraissent au premier abord s'en écarter le plus, s'agencer

d'une manière satisfaisante à l'ensemble et les unes aux
autres.

Disons tout de suite que dans la pensée paulinienne, telle

que nous l'entendons, le thème de la gratuité du salut ou de

la conditionnalité du salut par la foi, et celui de son universa-
lisme sont intimement connexes l'un à l'autre ; le premier forme
la prémisse du second ; le second est le corollaire du premier.
Quelle est en effet la condition requise pour que le salut soit
universel? C'est qu'il ne soit plus soumis à des conditions
locales et nationales, comme la circoncision ou le fait d'appartenir

à une race, mais à celle qui sera accessible à tout homme
doué d'intelligence et de volonté, réalisable dans tout cœur
d'homme. Le salut est universel parce qu'il est gratuit, et il

1 Nous distinguons universalisme et universalité, en ce que le premier
de ces mots désigne seulement l'intention divine suivie ou non d'effet,
tandis que l'universalité désignerait cette intention comme effective.



324 A. GRETILLAT

est gratuit parce qu'il est conditionné par la seule foi. Cela

étant, nous ne nous étonnerons pas que les doctrines de la

gratuité du salut et de la justification par la foi occupent une
si grande place dans la matière de l'Epître aux Romains; nous
contestons seulement que cette place soit la première ; elles y
figurent à titre de propositions nécessaires, mais auxiliaires,
et placées sous la garantie du texte d'Habacuc : Le juste par
la foi vivra (I, 17).

La première section de l'Epître: 1, 18-V fin, sera le

développement du premier membre de ce texte : Le juste par la

foi; et la seconde, VI-VIII, celui du second membre: vivra,
d'où ressortira avec un éclat augmenté de la réfutation des

objections et des apparences contraires, le thème principal :

l'universalisme du salut, IX-XI.
Si nous nous rattachons à Beck plutôt qu'à M. Godet dans

l'énoncé du thème de l'Epître aux Romains, nous nous séparons

formellement du premier de ces interprètes dans sa
tentative de division de l'œuvre, dont nous avons déjà indiqué
ici même1 les principaux linéaments, et où se commettaient,
nous osons le dire, au profit d'une doctrine particulière de la

justification, de véritables énormités. C'est ainsi que le parallèle
des deux Adam (V, 12-21) se trouve enfermé dans la seconde

partie, aussi arbitrairement découpée à son point de départ
qu'à son terme, qui comprenait les chapitres IV-VI. Il nous
paraît aussi incontestable qu'à M. Godet que le morceau que
nous venons de citer forme, quel que soit le thème adopté,
une des articulations cardinales de l'Epître, et la clôture de la
section qui commence à I, 18.

Mais il nous paraît aussi que la démonstration de notre thèse

est, dans cette première section du moins, assez facile à faire.
La première sous-section (I, 18-III, 20) est dominée tout

entière par le thème de l'universalité du péché, celle-ci considérée

successivement chez les Gentils (I, 18-32), chez les Juifs

(II), et confirmée par l'Ecriture chez les uns et les autres (III,
1-20). Point d'exception ni chez les Gentils ni chez les Juifs ;

aucune différence au point de vue de la coulpe entre les uns
1

1884, N° 2, pages 151 et 152.



RÉFLEXIONS SUR LE THÈME DE L'ÉPÎTRE AUX ROMAINS 325

et les aulres, telle est la première conclusion déduite à la fois
de l'expérience et de l'Ecriture (III, 6, 19, 23.) Et c'est à cette
universalité du péché et de la coulpe que l'auteur de l'Epître

oppose immédiatement, non pas surtout l'efficacité, mais

l'universalisme de la justice de la foi fondé sur l'affirmation
de l'unité même de Dieu (III, 29-31).

Le thème universaliste semble passer à l'arrière-plan dans
le chapitre IV qui traite de la foi d'Abraham, mais sans disparaître

en aucune façon et bien au contraire ; car si Paul tient à

insister au v. 10 sur l'antériorité de la sentence de justification
prononcée sur le patriarche d'après Gen. XV, 6, par rapport
à la circoncision instituée seulement au chapitre XVII, cet
ordre est évidemment tout en faveur de l'affirmation de

l'universalisme du salut, comme l'auteur s'empresse de le faire
ressortir dès le v. 11 à l'égard des Gentils : u; to îi-jai «.-jtov

naTcpa Tavra-j twj 7rtaTS'jO'JTMV St' ay.poßvo~:ia;, et au V. 12, a fortiori, à

l'égard des Juifs fidèles: xat nazepa Tt-cptropt»?. L'intention universaliste

du morceau se décèle d'ailleurs définitivement au v. 24

dans les mots : «lia v.ai 8j' y,u.a;.... toiç ma-TB-jovat.

Enfin la thèse universaliste triomphe dans le parallèle des

deux Adam (V, 12-21), qui tout à la fois clôt la première partie
ou l'exposé de l'universalisme de la grâce justifiante, et ouvre
et prépare le développement sur la grâce régénératrice et
vivifiante (et; Stxatwfftv Çw«, v. 18), en sorte que l'œuvre du second
Adam se révèle apte à ce double égard à couvrir et même avec
surabondance toute la surface envahie par l'universalité funeste
du péché, de la coulpe et de la mort, introduite dans le monde

par le premier Adam (v. 20).
Nous remarquons ici en passant que les produits de la pensée

inspirée, comme ceux de la nature, ne se soumettent pas à

ces schématismes rigoureux qui souvent dissèquent la matière
vivante en prétendant l'ordonner. Ici, comme dans la nature, la
croissance est constante et organique ; chaque rameau nouveau
s'insère à l'endroit préparé pour le recevoir, et la frondaison
future s'annonce par des signes précurseurs et véridiques. Les

mots que nous venons de citer: la justification de vie (v. 18),
tout en marquant la clôture de la section de l'Epître dont le



326 A. GRETILLAT

sujet est la justification, préparent et annoncent l'exposé de la

vie nouvelle (VI et sq).
Nous reconnaissons que le thème universaliste subit une

éclipse relativement prolongée dans les chap. VI, VII et VIII,
qui traitent de la naissance et de l'entretien de la vie nouvelle
conditionnée par la foi de l'homme et procurée par le Saint-

Esprit (VIII), et cette digression apparente pourrait à juste
titre être invoquée contre notre thèse, si nous n'avions montré

précédemment que le rôle assigné à la foi comme condition de

l'œuvre entière du salut, demeure la présupposition nécessaire
de son expansion chez toutes les races de la terre. Ce ne sont

pas les seuls enfants d'une race privilégiée ni les habitants
d'un pays qui sont dès maintenant appelés à la félicité et à la

gloire, mais « ceux que Dieu a prédestinés, il les a aussi appelés,

et ceux qu'il a appelés, il les a aussi justifiés, et ceux qu'il
a justifiés, il les a aussi glorifiés » (VIII, 30).

Cependant l'histoire de l'humanité et du règne de Dieu paraît
opposer son démenti à la thèse que le salut soit universel, puisque

dans l'antiquité, les Gentils furent exclus de la préparation
du salut, et que, dans l'économie présente, ce sont les Juifs, l'ancien

peuple de Dieu, qui sont frustrés à leur tour des bienfaits
de son accomplissement. L'universalisme évangélique n'est
donc pas le nivellement dans l'uniformité. Il comporte des

phases et des vicissitudes diverses, des droits de priorité
auxquels sont attachées par compensation des responsabilités
proportionnelles, et qui se font reconnaître tour à tour par la

grâce : Io-jSmo-j ts npoiTov vm EXkrcmç (Rom. II, 9), et par la justice
(même formule, v. 10).

Mais ce partage alternatif des privilèges et des charges du

royaume de Dieu, qui s'est fait tour à tour au profit d'Israel
(Rom. III, 1 et 2), et, sur le refus d'Israël, au profit des Gentils

(IX, X, XI, 1-26), aboutira dans le plan magnifique de Dieu

au rétablissement de l'égalité de tous dans l'universalisme
final du salut (v. 32), ce qui sera la justification suprême et

complète du thème de l'Epître : L'Evangile, puissance de Dieu

pour le salut de tous ceux qui croient (1,16). Et en présence de

ce tableau des vicissitudes futures du royaume de Dieu, et des



RÉFLEXIONS SUR LE THÈME DE L'ÉPÎTRE AUX ROMAINS 327

triomphes qui seront remportés par la sagesse et la grâce divines

sur les révoltes et les infidélités humaines, l'enthousiasme
de l'homme chargé de révéler au monde les merveilles du plan
divin s'explique suffisamment, et son exclamation: nßaOoc nlov-

Tou (XI, 33) ne nous paraîtra pas déplacée.
C'est ici que je marquerais le terme de la tractation, me

séparant sur ce point encore du sentiment de M. Godet (tome II,
425 et 426), qui rattache les chap. XII et XIII, à la suite de VI,
VII et VIII, au second membre du texte : vivra. L'objection que
nous aurions à faire à cette construction, se tire de nouveau
de la présence des chap. IX-XI qui interromprait d'une façon

malencontreuse, nous semble-t-il, l'exposé de la morale
chrétienne. Nous détachons donc résolument les chap. XII et sq.
du thème et de la tractation du texte de l'Epître pour les
réduire au rang d'appendice pratique, pareil à ceux qui terminent

presque toutes les autres épîtres, et inspiré parles besoins
et les circonstances locales de l'Eglise destinataire. Si les chap.
XII et sq. devaient être considérés comme un exposé de front
des devoirs qui découlent de la vie nouvelle, nous ne nous
expliquerions encore une fois ni les importantes lacunes qui s'y

remarquent, ni la place accordée (XIII) aux devoirs du chrétien

dans l'Etat et envers le Chef de l'Etat.
Il n'en est que plus favorable à la thèse que nous avons cherché

à établir, que l'idée universaliste, tant elle dominait la pensée
de l'auteur de l'Epître aux Romains, déborde les cadres de la

tractation proprement dite. Et comme elle s'annonçait déjà dans

suscription de l'Epître (I, 1-7), elle retentit encore dans les

parties accessoires (XV, 8-12) et jusque dans la dernière ligne
de l'écrit : uç navra za sâv« yvo>pio-8evzoç (XVI, 26).

L'écrit de Paul qui a le plus de parenté avec l'Epître aux

Romains, qui fut composé d'ailleurs quelque temps avant elle
et dans la même période de sa vie, est l'Epître aux Galates,

que l'on prendrait volontiers pour une première esquisse de la

composition maîtresse destinée à l'Eglise de la capitale. Mais

l'œuvre de Paul était trop pleine pour qu'il pût y avoir double

emploi, et le Nouveau Testament est d'un trop petit volume

pour qu'il y ait eu place pour deux tractations du même sujet;



328 A. GRETILLAT

et nous répartirions la matière de ces deux chefs-d'œuvre en
attribuant à l'un le thème de l'universalisme du salut, à l'autre,
celui de la gratuité du salut par la foi.

Et ne convenait-il pas en effet que l'Epître adressée à l'Eglise
qui habitait la capitale du monde, fût, par un sublime contraste,
dominée par l'idée de la domination universelle de l'Evangile
qui allait bientôt remplacer celle des Césars?

Il y a décidément dans le Nouveau Testament des coïncidences

préordonnées parle Saint-Esprit qui a prévu toutes choses,
entre autres les altérations et les contrefaçons que subiraient
dans l'Eglise elle-même ses pensées les plus claires. Et comme
Dieu a trouvé bon défaire savoir à l'Eglise postérieure que saint

Pierre, dont elle devait faire le premier évêque de Rome, avait

une femme et voyageait avec elle, que le Saint-Esprit a inspiré
à ce même apôtre le titre de euimptirfrjrepoi (1 Pier. V, I),
condamnation anticipée des titres que devaient s'arroger ses
prétendus successeurs, pour la même raison sans doute, il a fallu

que l'exposé le plus complet et le plus précis de la doctrine
du salut fût adressé à l'Eglise dont la future infaillibilité devait

plus tard couvrir et consacrer les plus graves déviations
morales et doctrinales.


	Quelques réflexions sur le thème de l'épitre aux romains : à propos du commentaire de M. Godet

