
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: Réponse à M. H. Bois

Autor: Frommel, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RÉPONSE A M. H. BOIS

G. FROMMEL

M. H. Bois, en nous réitérant le témoignage d'une amitié que
nous acceptons avec reconnaissance et que nous lui rendons
cordialement, fait à l'article que nous avons consacré à sa

Leçon d'ouverture * l'honneur d'une réponse 2. Nous l'en
remercions vivement, quoique l'allure et le ton de sa réplique ne
laisse pas que de nous embarrasser un peu. Sa méthode est

celle que nous avons caractérisée déjà: une dialectique impeccable,

aiguë, spirituelle, merveilleusement habile à l'exposition
des idées logiques. Il a certainement eu les rieurs de son côté,
tant sa critique est séduisante et facile ; nous y avons pris nous-
même un singulier plaisir.

Mais M. H. Bois n'est pas seulement ingénieux et gai, il est

encore clair, précis et perspicace. Nous lui savons gré d'avoir
mis à jour nos incertitudes, nos inconséquences, oui, même

nos contradictions, lesquelles nous avouons et reconnaissons
de grand cœur. S'ensuit-il que nous nous tenions pour battu
Parce que, dans une première étude, nous avons nié la possibilité

d'une philosophie chrétienne au sens où l'entend
M. E. Naville, et que, dans une seconde étude, nous accordons
la légitimité de la philosophie chrétienne au sens où la prend
M. H. Bois, s'ensuit-il que nous nous soyons contredit? Parce

1 septembre 188'J.

- Voir la livraison de mars 1890.



RÉPONSE A M. H. BOIS 297

que, au cours d'une même étude, nous employons le mot
méthode dans deux acceptions différentes, — ce qui est d'ailleurs
une distraction impardonnable de notre part, — en résulte-t-il
une inconséquence dans notre pensée? Nous ne le croyons
pas. Signaler les incohérences de ce genre, c'est rendre un
service précieux dont nous sommes tout particulièrement
reconnaissant à M. H. Bois; les éviter serait une chose excellente

; y attacher une autre importance qu'une importance
formelle, c'est un enfantillage.

La contradiction dans les mots n'implique pas nécessairement

la contradiction dans les idées ; et la contradiction dans

les idées elles-mêmes n'indique pas toujours l'erreur, mais

parfois seulement l'existence de deux contre-vérités qui
n'attendent pour se rejoindre qu'une vérité plus haute.

Ceci, une fois admis et constaté, nous dispensera de suivre
M. H. Bois dans toute la série de ses objections. Le lecteur
attentif jugera par lui-même de la valeur des arguments qui
se fondent sur des contradictions formelles ou qui se servent
de notre silence pour nous faire dire ce qu'effectivement nous
n'avons pas dit. Nous ne répondrons donc pas maintenant
à M. H. Bois ; nous espérons le faire plus tard, non par une
discussion toujours stérile et facilement irritante, mais par une

exposition thétique et plus complète d'une conception que
nous persistons à croire vraie. liest cependant quelques points
au sujet desquels nous devons au lecteur l'explication de notre
pensée, la réfutation de celle de notre critique, et d'autres,
à l'égard desquels nous devons à ce dernier lui-même l'aveu
de notre erreur. Nous serons aussi bref que possible.

M. H. Bois conteste la valeur ou l'opportunité de l'introduction

historique par laquelle nous avons amené la discussion des

rapports de la théologie et de la philosophie ; il estime
d'ailleurs que la légitimité d'un mouvement d'idées ne découle pas
nécessairement de son existence (p. 100). A cela nous n'avons
rien à dire, sinon qu'il y a un développement dans l'histoire
à contre-sens duquel il est téméraire d'aller, et qu'on se prive
de toute influence sur une époque dont on méconnaît les
besoins. Notre entrée en matière n'avait pas d'autre but que



298 GASTON FROMMEL

d'esquisser la tendance théologique où nous sommes engagés
et les besoins de l'Eglise actuelle.

Ce faisant, M. H. Bois nous accuse de revenir au moyen
âge. Parce que nous avons présenté la nature et la grâce
comme des quantités distinctes et même opposées à certains
égards, il s'imagine que nous préconisons l'ascétisme monacal.

C'est là tout au moins un jugement précipité. A ceux qui
ne s'en seraient pas aperçus tout de suite, nousespérons que les

pages précédentes, dont le sujet est justement la naturalisation

de la grâce au sein du croyant, l'auront suffisamment
démontré. Certes, il y a un ascétisme dans la vie chrétienne,
et malheur à ceux qui identifierait tellement la nature et la
grâce qu'ils feraient évanouir cet ascétisme : ils auraient du

même coup volatilisé la vie chrétienne. Mais ce n'est pas l'ascèse

ontologique et dualiste de l'Eglise romaine que nous

retenons, c'est celle du Christ lui-même qui, étant mort au

péché, nous a donné l'ordre et le pouvoir d'y mourir à notre
tour.

M. H. Bois s'étonne de ce qu'opposant ainsi la nature et la

grâce, nous osons parler encore de « justifier la foi devant la

raison. » Cet étonnement nous étonne. Car enfin, le croyant,
pour être devenu croyant, ne cesse pas de penser et la
première question à laquelle il devra répondre sera : Quelle
raison ai-je de croire et pour quelle raison ma pensée de

croyant ne correspond-elle plus à ma pensée d'incroyant? Et,
n'en déplaise à M. H. Bois, il justifiera sa foi devant la raison

en attribuant une cause à cet effet et en disant : Parce que je
suis devenu en Christ. « une nouvelle création » et que cette
nouveauté devieme conduità de nouvelles expériences, inconnues

et parfois contradictoires aux expériences de la vie naturelle.

Si M. H. Bois trouve qu'en raisonnant ainsi nous nous
mettons en contradiction avec nous-même, c'est parce qu'il
commet, lui, une confusion qui lui est familière en identifiant
la raison avec la philosophie:, c'est-à-dire la philosophie
comme méthode avec la philosophie comme discipline. En

faut-il une preuve'? Commentant notre assertion : « .justifier
la fui devant la raison », il substitue au mot « raison » le mot



RÉPONSE A M. H. BOIS 299

« philosophie » (p. 103), et ne s'aperçoit point que, par cette

substitution, il a tout ensemble trahi notre pensée et dévoilé
son erreur.

M. H. Bois nous fait tomber dans une autre contradiction.
Il approuve le point de départ subjectif que nous donnons à la

pensée philosophique : « Quoiqu'on en ait, la pensée, pour
prendre possession de l'univers, doit s'appuyer sur une certitude

originelle, et cette certitude ne saurait provenir que
d'une expérience subjective; » puis, citant un passage tiré de

notre précédente étude ', où, dit-il, nous parlons de la philosophie

comme « fondée sur l'expérience universelle de l'humanité,

» laquelle expérience lui donne sa « valeur probante
générale, » —il conclut à la contradiction (p. 105). M. H. Bois, de

nouveau, a été trop pressé. S'il en avait pris la peine, il aurait
vu que cette seconde citation ne va pas à contre-fin de la

première, qu'elle a dans le contexte une tout autre signification et

qu'en parlant de « l'expérience universelle de l'humanité, »

nous entendions une expérience assez largement humaine

pour que tout homme, par le seul fait de son humanité et en
dehors de la régénération chrétienne, pût en contrôler
subjectivement la certitude.

M. H. Bois continue en nous raillant avec beaucoup d'esprit
de la dualité que nous établissons entre la certitude naturelle
et. la certitude chrétienne spécifique (p. 103). On ne saurait
mieux plaisanter sur un plus grave sujet. Nous lui répondrons
plus sérieusement en lui demandant ce qu'est donc la vie

chrétienne, sinon l'expérience journalière de la lutte redoutable

que se livrent entre elles, dans le monde et dans l'âme
du fidèle, deux puissances opposées, dont l'une mène à la

mort par l'asservissement au mal, et. l'autre à la vie par la

délivrance du péché? L'apôtre est-il dans le vrai, oui ou non,
lorsqu'il résume l'expérience de l'humanité naturelle dans

cette parole : « Je ne fais pas le bien que je voudrais faire;
mais je fais le mal que je ne voudrais pas faire; je suis captif
sous la loi du péché qui domine dans mes membres. » Est-il
dans le vrai, oui ou non, lorsqu'il résume l'expérience de l'hu-

' Voir Philosophie et religion, livraison de janvier 1888, p. 10.



300 GASTON FROMMEL

inanité chrétienne dans cette autre parole : « Je rends grâce
à Dieu par Jésus-Christ, notre Seigneur!... Il n'y a donc
maintenant aucune condamnation pour ceux qui sont en Jésus-

Christ... parce que la loi de l'esprit de vie qui est en Jésus-

Christ m'a affranchi de la loi du péché et de la mort? »

Et l'on voudrait qu'un changement semblable, qu'un
changement qui va jusqu'aux sources de la vie et aux racines de

l'être restât sans influence sur la pensée Et l'on voudrait

que deux expériences si contraires, de réalités diamétralement

contradictoires, ne produisent pas deux certitudes
intellectuelles différentes? Il faudrait oser dire d'abord que la pensée

ne dépend pas de la vie ; il faudrait effacer ensuite cette

autre parole de l'apôtre : « Si donc quelqu'un est en Christ, il
est une nouvelle création; les choses vieilles sont passées,

voici toutes choses sont devenues nouvelles. » Pour nous, nous
nous tenons à cette parole, non seulement comme à un état de

fait pour le croyant, mais comme à l'attitude normale du

penseur chrétien.
M. H. Bois, s'imaginanl peut-être se mettre à notre point

de vue, demande comment ce dernier pourra être tour à tour
théiste en théologie et matérialiste ou athée en philosophie
(p. 103). Nous répondrons hardiment qu'il ne le pourra pas, car
on ne cesse pas à volonté d'être chrétien. Ce qu'il pourra,
toutefois, c'est de comprendre les raisons pour lesquelles un
homme se forme une conception matérialiste ou athée de

l'univers; ce qu'il pourra, c'est de comprendre la légitimité relative

de ces raisons, en même temps que l'impossibilité où se

trouve cet homme, s'il veut rester d'accord avec lui-même et

fidèle aux certitudes expérimentales qui lui sont propres,
d'arriver à une conception chrétienne de l'univers. « L'homme
spirituel n'est jugé par personne, » sinon par ses pairs, c'est
là son privilège; mais « il juge de toutes choses, » et c'est
encore son privilège.

Certes, M. H. Bois a raison d'affirmer « qu'en droit, la

philosophie de tout le monde devrait être la chrétienne », et cela

parce qu'en droit tout le monde devrait être chrétien. Mais il
faut reconnaître que ce droit n'est pas un fait, et qu'il y a d'ail-



RÉPONSE A M. H. BOIS 301

leurs dans la vie naturelle une logique interne et un organisme
assez solide pour permettre d'en former une représentation
philosophique même en dehors de toute donnée
chrétienne.

Parmi les critiques sérieuses que nous présente M. H. Bois,
la plus sensible pour nous est celle qu'il nous fait d'escamoter
l'ordre moral. « Ce qu'il y a au fond de ces diverses assertions,
dit-il, c'est un oubli étonnant du monde moral (p. 103). » Ceci

est une véritable injustice à l'égard de notre pensée, une
précipitation de jugement tout à fait inexcusable. Le silence est-il
nécessairement de l'oubli? Surtout lorsqu'il est commandé par
le caractère même du sujet dont on traite Notre but n'était
pas de parler des éléments moraux qui conduisent à la
conversion, mais des éléments de vie nouvelle qui en résultent •

notre intention n'était pas de signaler les analogies de la
conscience naturelle et de la conscience chrétienne, mais les

divergences apportées par le fait de la régénération entre la
conscience naturelle et la conscience chrétienne. Ce dessein

excluait entièrement les considérations morales qu'on nous
reproche d'omettre. M. H. Bois s'en est-il douté?...

De cette première injustice en découlait tout aussitôt une
seconde que M. H. Bois commet avec la même précipitation.
Il oppose notre apologétique à celle des Pascal, des Vinet, des

Neander, des Secrétan (p. 118), c'est-à-dire à celle de nos propres
maîtres! En vérité, voilà qui passe notre imagination! Nous

prions instamment M. H. Bois de bien vouloir relire les
auteurs qu'il cite, en particulier Pascal et Vinet, et nous nous
tenons pour assuré qu'il découvrira chez eux toutes les données

premières de la thèse que nous développons.
Ce qui nous distingue en effet de ces apologètes, ce n'est

pas de proposer une apologétique nouvelle du christianisme,
mais d'appuyer, et d'appuyer occasionnellement, en raison
même du sujet que nous traitions, sur l'une des faces de

l'apologétique. Car, si M. H. Bois l'ignore, nous lui apprendrons
que toute apologétique est double : elle consiste, d'une part,
à prévenir les âmes en faveur de l'Evangile, à le leur
présenter comme l'apaisement de leurs plus nobles besoins et la

THÉOL. ET PHIL. 1890- 20



302 GASTON FROMMEL

réponse à leurs meilleures aspirations; et, de l'autre, à

défendre ce même Evangile une fois acquis contre les attaques
de la science incrédule ou de la philosophie profane. Pascal,

Vinet, Neander, Secrétan ont surtout pratiqué la première ;

nous avons surtout insisté sur la seconde. Nous accordons

que l'une est plus populaire et l'autre plus scientifique; l'une
plus féconde et d'un intérêt plus immédiat, l'autre uniquement

défensive et peu propre à faire des prosélytes : elles

n'en sont pas moins toutes deux nécessaires à l'Eglise. U ne

convient ni de les opposer l'une à l'autre, ni de négliger l'une
en faveur de l'autre.

N'est-ce donc rien de fermer la bouche aux adversaires en
dévoilant leur incompétence? N'est-ce rien de pouvoir dire au

sceptique ou à l'incrédule : Mon ami, vous parlez du christianisme

comme un aveugle de la lumière. Venez au jour et

ouvrez les yeux. La puissance de l'Evangile est une réalité, et,
comme de toutes les réalités, on n'en n'acquiert la certitude

que par l'expérience. Consentez d'abord à vous
soumettre à l'expérience chrétienne, consentez à vous mettre en

contact avec Celui qui fait les chrétiens, vous en parlerez
alors, mais alors seulement, en connaissance de cause. D'ici
là, vous pouvez sans doute avoir à propos du christianisme des

préjugés ou des opinions traditionnelles, mais vous n'êtes pas

qualifié pour en affirmer ni pour en nier quoi que ce soit. —
Nous estimons qu'une telle apologétique est aussi vraie que
forte, et, s'il nous est permis de parler de nous-même, nous

avouerons en avoir fait usage souvent et non sans succès dans

la pratique du ministère pastoral. Les cœurs peut-être ne sont

pas touchés, mais les esprits sont frappés, et, de toutes
manières, l'Evangile est présenté comme un fait objectif
et réel.

Un aveu nous reste à faire. Nous le ferons d'autant plus
volontiers qu'il nous permettra d'exprimer à M. H. Bois la

reconnaissance que nous lui devons pour ses critiques et de lui

prouver le sérieux avec lequel nous les avons accueillies. Il
nous accuse de confondre la philosophie avec la science et
d'attribuer à tort la présupposition déterministe de la seconde



RÉPONSE A M. H. BOIS 303

à la première (p. 115). Ce reproche nous paraît fondé et nous
confessons l'avoir encouru. Nous pourrions au besoin excuser
notre erreur en alléguant l'exemple de la majorité des systèmes
philosophiques anciens ou modernes, lesquels sont loin de placer
tous à leur base les postulats de la moralité, et les noms ne
nous manqueraient pas de ceux qui tiennent la philosophie
pour une explication de l'univers par l'univers, c'est-à-dire pour
la science, issue de toutes les autres dans laquelle toutes les

autres doivent trouver leur place et leur synthèse. Mais, sans

négliger du reste l'accord éventuel que la philosophie doit
toujours tenter de mettre entre ses propositions et le résultat
des sciences objectives, nous tenons pour légitime le point
de départ anthropocentrique que M. H. Bois donne à la pensée

philosophique et nous reconnaissons qu'en s'appuyant sur la
conscience morale du philosophe, la philosophie échappe aux
lois implacables do la logique et à l'enchaînement nécessaire

des causes.
Nous ne pensons pas néanmoins que les conséquences de

l'erreur que nous avons commise portent sur l'objet même de

notre étude, ni que sa rectification modifie d'une manière
appréciable notre conception des rapports que soutiennent entre
elles la théologie et la philosophie. Pour être issue d'un
postulat moral, la philosophie n'en reste pas moins une explication

de l'univers par l'humanité naturelle. En sortant des

limites de la vie naturelle, en s'appuyant sur une doctrine
révélée quelconque, elle introduirait dans son sein des éléments
hétérogènes et cesserait d'être subjectivement contrôlable par
tout homme. De plus, si le philosophe n'est pas entièrement
soumis à la loi des causes et des effets, s'il est libre par
quelque endroit, il n'a pas nécessairement fait usage de sa

liberté pour devenir chrétien ; et s'il est vrai que la nature
sincèrement écoutée « fait l'expérience du besoin qu'elle a de

la grâce, » il ne s'ensuit pas qu'elle en ait effectivement réalisé

l'expérience.
Certes, toute vie morale tend à la vie chrétienne : il reste

cependant un abîme entre l'homme moral et l'enfant de Dieu,
entre l'humanité, même religieuse, et le peuple de l'Eglise



304 GASTON FROMMEL

invisible. « Un très grand changement doit survenir » comme
le dit trop vaguement la liturgie des Eglises réformées de

France; ce changement est la régénération. La régénération
est le commencement nouveau d'une vie nouvelle : il ne suffit

pas de la réaliser pratiquement, il faut en tenir compte dans
la théorie. Identifier la théologie et la philosophie, c'est nier
en principe la régénération, c'est-à-dire un des faits chrétiens

par excellence.
Nous terminons en exprimant à M. H. Bois nos regrets

d'avoir attribué à sa Leçon d'ouverture une publicité qu'elle
n'avait pas. Les Annales de bibliographie théologique en ayant
rendu compte, nous en avons conclu trop hâtivement à sa

mise en librairie. Nous regrettons aussi la phrase que
M. H. Bois trouve « étonnante » et qui est en effet malheureuse

: « La critique loyalement comprise comporte-t-elle
l'ironie?» Sans la retirer quant à sa portée générale, nous
prions le jeune et distingué professeur de Montauban de n'y
voir aucune allusion personnelle et de croire à l'affectueuse
estime et au respect que nous avons pour son caractère et sa

personne.


	Réponse à M. H. Bois

