
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: Théologie et théologie : à propos de la régénération chrétienne

Autor: Frommel, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THÉOLOGIE ET THÉOLOGIE

A propos de la régénération chrétienne

PAR

G. FROMMEL

Si toute certitude est expérimentale, et si la pensée n'est
qu'un prolongement de la vie, le problème des rapports de

divergence ou d'identité que soutiennent ensemble la philosophie
profane et la philosophie chrétienne ou théologie se trouve
intimement lié au problème de la vie chrétienne elle-même.
Telle est la vie, telle sera l'expérience ; telle est l'expérience,
telle sera la certitude ; telle est la certitude, telle sera la pensée.

Une logique irrésistible conduit de l'un à l'autre. Nous
avions arrêté là notre précédente étude *. Il convient d'examiner

maintenant le caractère spécifique de la vie chrétienne
et de voir si elle est véritablement ce que nous l'avons définie :

« Une espèce de vie dont le type nouveau est en Christ, dont
la condition est la communion de Christ, et dont l'origine est
la nouvelle naissance, c'est-à-dire une incarnation de Christ,
en l'homme. »Ceci nous amène au fait delà régénération
chrétienne qui nous semble tenir la même place dans la théologie

que tient le fait biologique dans l'ensemble des sciences

naturelles.

1 Voir Théologie et philosophie, Revue de théologie et de philosophie,

p. 502, septembre 1889.



THÉOLOGIE ET THÉOLOGIE 277

l

Nous serons peu surpris de rencontrer M. H. Bois sur ce

nouveau terrain, et de nous trouver avec lui, au sujet des

prémisses, dans la même opposition que nous avions remarquée à

l'égard des conséquences. Non qu'il ait exposé quelque part,
d'une manière complète ou scientifique, une doctrine particulière

de la régénération, mais il en a posé les principes et fixé
les lignes. Pour saisir toute sa pensée, pour comprendre ses

raisons et pour apprécier leur valeur, nous devrons reproduire
ici quelques-uns des arguments qu'il fait valoir dans sa critique

de la théologie de Frank1.
M. H. Bois conteste au théologien d'Erlangen que la

nouvelle naissance soit une « création au sens propre du mot. » Il
s'oppose à ce qu'on parle d'un «. nouveau moi » dans le fait de

la régénération. Il remarque qu'une telle affirmation est
«contradictoire dans les termes. » En effet, « le nouveau moi doit
être à côté'2 de l'ancien et pourtant il faut qu'il soit dans
l'ancien. Il faut que les deux moi soient distincts, et pourtant ils
doivent faire partie l'un de l'autre. Il faut qu'ils soient deux,
et pourtant il faut qu'ils ne soient qu'un. »

« Il y a plus. Ou ce nouveau moi est libre, ou il ne l'est pas. »

S'il n'est pas libre, il faut bien admettre qu'il diffère en
nature de l'ancien moi ; « mais alors ce n'est pas seulement la

nouvelle naissance qui cesse d'être morale, c'est aussi la
conversion. Le nouveau moi se convertit parce qu'il ne peut pas

ne pas se convertir. » Que si néanmoins il ne se convertit pas,
c'est que dans la lutte avec le moi naturel il a été « trop faible^
ila succombé.» Or, «pourquoi était-il trop faible? Ce n'est

pas sa faute, il a été créé ainsi ; c'est donc la faute de Dieu...
La prédestination reparaît, sous une forme particulièrement
déplaisante et irrationnelle. » — « Au contraire, le nouveau
moi est-il libre, alors il peut pécher; mais s'il pèche, le voilà

1 De la certitude chrétienne, essai sur la théologie de Frank, — Paris,
Fischbacher, 1887. Cf. surtout p. 197-239.

2 C'est M. H. Bois qui souligne.



278 GASTON FROMMEL

qui, de moi spirituel, devient un moi naturel. » Il faudra donc

qu'à son tour il soit sauvé. De quelle façon? Par simple repentance

ou conversion? Mais cela est contraire à la doctrine et
l'on ne saisit pour quelle cause le premier moi ne pouvait être
sauvé directement lui aussi par simple repentance et conversion.

Par la création d'un troisième moi? « Et si le troisième
tombe? On en créera un quatrième... et ainsi de suite, usque
ad consummationem saeculorum. » Et l'auteur continue
plaisamment, car c'est l'esprit qui lui manque le moins : « Il y en

aura qui seront sauvés à leur sixième moi, — assez peu sans
doute. D'autres seront sauvés à leur quinzième, quelques-uns
à leur centième... Et pourquoi tous les hommes ne seraient-
ils pas sauvés Le temps ici,

Le temps fait beaucoup à l'affaire.

Dieu peut créer dans un individu une série indéfinie de moi,
jusqu'à ce que, dans le nombre, il s'en trouve un qui tourne
bien. A vrai dire, comme tous les moi sont créés libres, ils
pourraient tous tourner mal : cette triste réflexion rabat les

espérances universalistes. »

Abandonnant l'idée de la position du moi spirituel, l'auteur

passe à la critique de la « seconde création, » plutôt en tant

que «seconde» qu'en tant que «création.» Il déclare que
cette « création seconde » est condamnée, non seulement par
la logique, comme il vient d'être démontré, et par la conscience

naturelle, parce qu'elle rompt l'identité de la personne et

qu'elle annulle la possibilité de la vie morale dans la conversion

; mais encore et surtout par la conscience chrétienne

elle-même, qui ne reconnaît pas dans cette théorie « le
christianisme dont elle se nourrit... lequel est d'un bout à l'autre

rédemption. » Le passage vaut d'être cité tout entier; c'est un
modèle d'abstraction dialectique :

« S'il s'agit de créer directement en l'homme soit un
nouveau moi tout entier, soit n'importe quels éléments de

n'importe quelle qualité, à quoi bon le sacrifice de Jésus-Christ?...

Il ne faut pas dire que c'est le moyen dont Dieu se sert pour
créer. Qu'est-ce qu'une création pour l'accomplissement de

laquelle Dieu a besoin de moyens? A-t-il eu besoin de moyens



THÉOLOGIE ET THÉOLOGIE 279

pour la première création Lors de la première création le Fils
de Dieu ne s'est pas immolé, et la création n'en a pas moins eu
lieu : pourquoi le Fils de Dieu devrait-il s'immoler pour la
seconde création? Un père de l'Eglise disait : « Dieu nous a créés
» sans nous, mais il ne peut, ni ne veut nous sauver sans nous. »

Il se trompait si la rédemption est une création. Dieu nous a

créés la première fois sans nous, c'est aussi sans nous,— et sans

quoi que ce soit, — qu'il nous créera la seconde. Que venez-
vous donc me parler de l'incarnation, des souffrances, de la
mort de Jésus-Christ? Elles ne sont pas réellement nécessaires
à mon salut. Une seule parole de Dieu, un unique Fiat lux!
feraient tout aussi bien l'affaire, — et plus économiquement. Dès

lors le christianisme n'est plus pour moi un mystère, ce n'est
plus qu'une mystification. » Je ne sais si le plus mystifié dans

tout ceci n'est pas plutôt le lecteur candide qui, s'attendant à

une discussion sérieuse, reste stupéfait devant un raisonnement

de pareille nature *.

Plus loin, M. H. Bois, poursuivant la même méthode, applique

les notions de repentir et de foi à la doctrine de la
nouvelle naissance et constate, tout ensemble, leur inutilité et leur
impossibilité : « Qui se repentira Si vous admettez la création

d'un moi spirituel, ce moi ne peut se repentir de péchés

qu'il n'a pas commis. Que si vous admettez seulement la création

de quelques éléments spirituels, la repentance est tout
aussi impossible. Il faut être quelqu'un pour se repentir. »

D'ailleurs ce quelqu'un, nous venons de le voir, ne pourrait
être que le moi naturel, ce qui est contraire à l'hypothèse.
« Donc plus de repentance. Et, par suite, plus de foi. Car qui
croirait? Le moi naturel? C'est impossible par supposition;
un moi spirituel Mais il est innocent, plus que l'enfant qui
vient de naître. A quelqu'un qui n'a pas péché demanderez-

vous d'accepter le pardon?... Que si Dieu voulait créer un
sentiment de foi et l'introduire dans l'homme naturel, il fau-

1 L'auteur joue évidemment ici avec les idées abstraites du moi
psychologique, de l'identité personnelle, de la création, delà liberté, etc., comme
un jongleur avec ses boules. Le jeu est accompli dans la perfection, il en
faut convenir, mais ce n'est qu'un jeu et ce ne sont que des idées.



280 GASTON FROMMEL

drait de nouveau que l'homme naturel fût capable de croire;
— ce qui est contraire à l'hypothèse. Sans foi ni repentance, il
n'y a pas de conversion. Une théorie de la conversion qui ne

l'explique qu'en la détruisant, se détruit elle-même. »

Nous nous arrêterons ici. Nous estimons avoir suffisamment
caractérisé la nature et la portée des objections de M. H. Bois.
Nous ne le suivrons, non plus que Frank son adversaire, dans

la discussion des textes bibliques. Ce procédé nous parait
oiseux, chacun tirant à soi, le plus sincèrement du monde, les

passages qui semblent convenir, et l'interprétation des

passages eux-mêmes variant avec les points de vue et les points
de départ. Nous tenons d'ailleurs la Révélation pour une chose

organique et spirituelle, nous ne saurions l'abaisser au rang
d'un recueil de dicta probantia. La Bible n'est pas un code de

doctrine où nous ayons à puiser des formules toutes faites;
nous n'avons pas le droit de l'employer comme un avocat
consultant son Corpus juris, he temps est passé des
catéchismes d'Ostervald et des Sommes du moyen âge où les

versets comparaissent à titre de preuves. Non, les preuves
bibliques sont internes et générales; elles se tirent de l'esprit
même de la Révélation. L'Ecriture n'est pas une dogmatique,
comme le croient quelques-uns, mais un livre d'histoire
religieuse. Pleine de contradictions apparentes, semée d'antithèses,
complexe comme la vie, les vérités complémentaires s'y heurtent

de toutes parts; mais son ensemble, harmonieux et
paisible, se dresse devant tout œil sincère comme le temple
même de la vérité. Il serait puéril de se tenir à quelque
fragment de l'édifice sous prétexte d'en étudier l'architecture.
Celle-ci se révèle seulement au regard synthétique qui
embrasse sa totalité. Nous nous réservons d'en user de la sorte
tout à l'heure, et nous espérons échapper ainsi à toutes les

subtilités exégétiques auxquelles nous n'avons ni le goût, ni
les loisirs de nous livrer.

Quant à la théorie de la conversion qu'adopte pour lui-même
et qu'expose M. H. Bois, nous avouons qu'elle est aussi
sérieuse et aussi radicale qu'elle peut l'être dans un système qui
supprime la nouvelle naissance et qui traite de métaphores



THÉOLOGIE ET THÉOLOGIE 281

les expressions de Jésus et des apôtres relatives à la régénération.

Son moindre défaut est d'exiger du vieil homme plus

qu'il ne saurait donner. Ce qui lui manque avant tout, c'est

de correspondre à quelque chose, soit dans l'homme, soit
dans la révélation. Cette théorie est un pur philosophème,
une abstraction, car tout devient abstrait qui s'éloigne des

lois et des conditions de la vie.
En voici les données principales : « Il s'en faut, écrit M. H.

Bois, que la conversion soit volatilisée dans notre théorie. Elle
reste toujours un changement d'une incomparable profondeur.
Naître de nouveau, c'est opérer sur soi-même et laisser opérer

par Dieu en soi le changement le plus grand qui puisse
s'accomplir sans détruire la personnalité. Celle-ci est reconstruite,

refondue, refaite, mais elle consent à se refaire, elle
concourt à se refondre, elle contribue à se reconstruire. A
considérer l'homme naturel dans sa totalité, il s'agit toujours
d'un changement et non d'un développement. Il ne suffit pas
de prolonger la ligne suivie ; on doit la rompre. Ce n'est pas

une évolution, mais une révolution, et une révolution qui
porte, no» sur une partie de l'être et de la vie, mais sur tout
l'être et sur toute la vie, sur l'homme tout entier, une
révolution, non pas superficielle, mais radicale. Car jusqu'alors
c'était vers le mal que l'homme était orienté1, maintenant c'est

vers le bien. La direction est diamétralement opposée. Le
moi naturel n'est donc pas éliminé et remplacé, il est redressé,
corrigé, illuminé, agrandi, et surtout, c'est là le point capital,
employé et consacré à un but nouveau. »

II

Tout cela est fort net. Cette « conduction » du moi naturel,
pour employer un mot dont l'auteur se sert quelque part, et qui
résume assez bien le sens de ce fragment, ne manque ni de

1 Etait-ce vraiment et uniquement vers le mal? Et cette formule de
la vie naturelle est-elle acceptable V — Nous retrouvons ici la simplification

arbitraire et conventionnelle dont M. H. Bois est eoutumier. C'est

un moyen facile d'obtenir des idées claires; mais au prix de l'exactitude
et de la vérité-



282 GASTON FROMMEL

grandeur, ni de force. On peut se demander néanmoins si
elle épuise la totalité du fait rédempteur. Rend-elle compte,
par exemple, du rôle que joue la mort de Christ dans l'œuvre
de la conversion? Bend-elle compte de l'incarnation du Verbe
dans le rapport où saint Paul la place avec le second Adam
engendrant à Dieu une nouvelle humanité Va-t-elle au delà
du côté purement moral de la religion Exprime-t-elle ce qu'il
y a de profond et d'intime, c'est-à-dire d'ontologique dans
la vie chrétienne? Il y a « révolution », je le veux, mais à

quoi se rattache-t-elle, sur quoi repose-t-elle, quel est son lieu
d'entrée, sa prise effective et son point d'appui au sein même
de l'individu Il est impossible de le dire. Sur quoi se fonde ce

« changement » qui n'est pas un « développement, » cette

rupture de la « ligne » suivie par l'ancienne individualité, ce
« redressement, » cette« correction, » cette « illumination, »

cet « agrandissement, » et, pour tout dire, cette « consécration

à un but nouveau? » Cela n'est point indiqué.
« La vie chrétienne n'est pas un effort vague vers la justice,

dit excellemment Drummond1, une lutte sans but, mal définie,

pour une fin sans but, mal définie. La religion'n'est pas
une masse échevelée d'aspiration, de prière et de foi. » Nous

en dirions autant de la régénération, elle est un mystère sans

doute, mais l'ordre est dans ce mystère puisqu'il est un fait de

vie et que la vie est toujours organique. Ce phénomène
s'accomplit selon des analogies certaines, selon des lois fixes qui
découlent du rapport qu'il soutient avec la vie naturelle d'une

part, et de l'autre, avec la vie spirituelle. M. H. Bois n'a pas
l'air de s'en apercevoir. Sa théorie manque de bases

psychologiques ; elle est uniquement abstraite et résulte de quelques
postulats moraux, considérés en eux-mêmes et violemment
séparés de la vie qui les porte.

L'auteur cite à propos de Drummond2 la parole de Hamilton

: « L'étude des sciences naturelles détourne l'esprit des

phénomènes de la liberté morale, et le rend incapable d'appré-
1 Les lois de la nature dans le monde spirituel, trad, franc, p. 310-

2 Science, théologie et religion, Revue théologique de Montauban, juillet-
septembre 1888, p. 265.



THÉOLOGIE ET THÉOLOGIE 283

cier leur importance. » A notre tour, nous dirions volontiers à

M. H. Bois : l'étude exclusive des lois de la pensée et leur
exclusive application détourne l'esprit des lois de la vie, et le
rend incapable d'apprécier l'importance des faits ontologiques.

« La grande faiblesse et la grande injustice de notre esprit,
s'écrie M. Melchior de Vogué * c'est devoir dans la contradiction

un signe d'erreur. Aussi bien la loi fondamentale de l'univers

est une : dans le monde moral, comme dans le monde
physique la vie n'est que le résultat d'une lutte intime et perpétuel le

entre des éléments qui cherchent leur équilibre. Dans le corps,
cette lutte s'appelle ie choc des forces contraires, dans les

idées, elle s'appelle la contradiction apparente des vérités,
vérités dont nous n'apercevons pas la racine commune, parce
qu'elle est trop haut. »

Avant lui, et sur un sujet qui nous ramène au nôtre, Vinet
avait écrit2 : « Le christianisme qui est une doctrine de

conciliation, puisqu'il est une doctrine de vérité, a dû signaler dans

le monde, dans la vie, et dans le cœur humain, autant de con-

trastesqu'il en a aplani. On peut obtenir une espèce d'unité, et

on l'a tenté mille fois, en faisant disparaître un des termes du

rapport ; le combat cesse alors faute de combattants; l'Evangile,

sans balancer, met en présence les vérités contradictoires,

et les concilie en les absorbant dans une plus haute
vérité. »

Dans le domaine théorique, n'est-ce pas vers cette simplicité
obtenue par simplification artificielle que tend M. H. Bois?
N'est-ce pas à ces antithèses, à ces « vérités contradictoires »

de la pensée chrétienne qu'il se heurte, et qu'il cherche à

échapper? Comme tendance générale, il oublie que les corps
sont pleins, que tout être a deux faces et que l'intelligence,
réduite au procédé discursif, disjoint nécessairement et trop
souvent oppose ce que la vie réunit; il oublie qu'affirmer au

nom de la logique, même la plus impeccable, n'est pas
encore prouver et qu'il s'agit avant tout de mettre ses affirmations

d'accord avec les faits; il oublie les exigences du savoir
1 Souvenirs et visions, p. 209.
'-' Semeur, tome XII, p. 298.



284 GASTON FROMMEL

moderne et la transformation que l'étude de la réalité opère
dans la conduite de la pensée. Au cas particulier, son erreur
consiste à vouloir ramener un fait complexe à un fait simple,
d'arrêter la régénération à la conversion et de méconnaître

que, si l'homme se convertit, c'est Dieu qui régénère. Pour
n'avoir considéré dans l'homme que la liberté morale, et

l'intégrité individuelle, il fait tort à d'autres besoins de la nature
humaine, non moins qu'au caractère le plus profond de l'œuvre

rédemptrice et place aux origines de la vie chrétienne
une formule théologique également incapable de rien produire
et de rien expliquer.

Car M. Frank a raison contre M. H. Bois; non dans la forme
sans doute, mais dans le fond. Nous avouons que le terme de

« seconde création, » appliqué à la régénération chrétienne,
laisse à désirer comme exactitude, et que la position ou l'existence

d'un « moi spirituel » à côté du «moi naturel » n'est pas
heureuse et satisfait mal l'esprit. La vérité est qu'il y a une
différence fondamentale, essentielle entre l'homme naturel et
le chrétien. Nous ignorons si elle est de nature ou de degré
seulement, parce que nous ignorons à quelle hauteur il faut

prendre ces mots et quelle acception exacte il convient de leur
donner1. Ce que nous voulons dire, c'est que le chrétien diffère
de l'homme naturel, comme un vivant diffère d'un mort, ou

pour parler d'une manière plus scientifique, comme l'embryon
fécondé diffère de l'ovule resté stérile. Car la nouvelle
naissance est essentiellement une naissance, et la régénération,
essentiellement une génération.

C'est pour ne l'avoir pas compris que M. Frank emploie ie

terme de création, là où il fallait employer celui d'engendre-
ment, et que M. H. Bois se sert d'une argumentation abstraite

1 Dans le fait, tout l'univers étant de Dieu, il ne saurait y avoir, au
sein de cet univers, ni deux, ni plusieurs natures. Et, strictement parlant,
le monde qui est une création, c'est-à-dire qui est issu de Dieu par un
acte de sa volonté, ne se distingue de la volonté divine (c'est-à-dire de

Dieu lui-même qui est volonté, s'il est personnalité) que parce qu'il en est

une réalisation objective, concrète et limitée. On voit que, menée
jusqu'à son point extrême, la discussion tombe parce que les idées qui la
portent s'évanouissent.



THÉOLOGIE ET THÉOLOGIE 285

et purement dialectique. Il oppose quantité fixe à quantité fixe,
là où est le devenir et la virtualité même. Il enferme le sujet
dont il traite entre les alternatives d'un dilemne, il s'écrie :

« tertium non datur » et ne s'aperçoit pas qu'il n'a que des

mots, que la réalité lui échappe, qu'elle est ailleurs, pleine,
vivante et féconde. Car la réalité se laisse rarement étreindre

par la logique. Il y a toujours un tiers parti. Traiter les êtres

comme des formules d'algèbre ou comme des figures de

géométrie est le fait d'un intellectualisme singulièrement
présomptueux.

Or le tiers parti dans le problème qui nous occupe est fourni
par la nature même de la régénération, qui est un phénomène
de biologie spirituelle. Le tort de M. H. Bois est de la considérer

en philosophe et non pas en savant, du point de vue d'une
idée morte et non du point de vue d'un fait vivant. S'il est
vrai que la théologie dans son ensemble peut être appelée une

philosophie chrétienne, il ne l'est pas moins que certaines
branches de théologie spéciale assortissent à des sciences
spéciales. Si hardi que cela paraisse, nous estimons que l'étude
de la régénération chrétienne ressortit aux sciences biologiques
et spécialement embryologiques. Nous inclinons à croire que
là seulement on trouvera les analogies indispensables à sa

compréhension, ou plutôt, les symboles et les prototypes dont
elle est la fin dernière et le suprême accomplissement.

Ill

Sans suivre plus avant un parallélisme dont la démonstration
revient à de mieux informés, nous voudrions esquisser à grands
traits la doctrine de la régénération telle qu'elle nous paraît
devoir être comprise.

Faisons une hypothèse, non pas gratuite, non pas arbitraire,
mais conforme, tout ensemble, aux données de l'anthropologie
moderne et à l'enseignement scripturaire. Supposons que le
moi humain, par suite du péché autant que par sa nature propre,

soit plutôt un fragment confus d'humanité vivante qu'un
tout immuable et défini, plutôt un point de départ qu'un point

THÉOL. ET PHIL. 1890. 19



286 GASTON FROMMEL

d'arrivée, plutôt un commencement qu'un terme; supposons
qu'il ne soit ni si simple, nisi indivisible que Platon nous avait
persuadé, mais au contraire organique et complexeinfiniment;
plus solidaire qu'individuel, composé de parts inégales de

conscience et d'inconscience, de détermination et de liberté;
un moi en formation plutôt qu'un moi formé, un être devenant

plutôt qu'un être devenu, pour tout dire, une aptitude, une
possibilité, dont la réalisation, incessament relative, loin d'être

un fait accompli, serait la tâche de l'individu et le but même
de l'existence.

Cette hypothèse, à laquelle viennent aboutir toutes les

analogies de la science et que confirment les découvertes les plus
certaines de la physiologie contemporaine *, nous éloigne
considérablement de la conception psychologique d'où part
M. H. Bois, lequel se rattache, ou semble se rattacher, à

l'ancienne psychologie universitaire.

Supposons encore que cette aptitude à la personnalité, paisà

nature propre et surtout par suite du péché, ne parvienne
jamais à son effective réalisation ; supposons que l'homme

manque des énergies de vie morale qu'il faudrait pour atteindre

au type idéal de son humanité, qu'incessamment sollicité

par des passions diverses, il laisse tour à tour à des facultés

contraires le soin de diriger sa conduite, que dominé par ses

convoitises il ne réussisse jamais à les dominer, qu'étant ainsi

l'arène oùs'entre-déchirent les forces vives de son être2, sa vie

se passe dans un long soupir et dans un vain effort vers une
destinée meilleure — or cela est attesté par le témoignage des

1 Voyez-en une exposition très bien informée, très sobre, mais écrasante

pour l'ancienne psychologie, dans la Revue scientifique, 31 août 1889 : L'activité

inconsciente de l'esprit, par Jules Héricourt. — Nous en détachons le

passage suivant : « La vaste synthèse des perceptions qui constitue la
conscience personnelle est loin do comprendre la totalité des éléments

psychiques en activité. Au-dessous ou à côté des phénomènes que nous
connaissons, dont nous suivons l'enchaînement logique et qui nous

apparaissent proprement comme le moi sentant, agissant et pensant,
s'accomplissent d'autres opérations de même nature c'est-à-dire intelligentes,
que nous ne connaissons que par leurs résultats. »

- Cp. Jacques IV, 1.



THÉOLOGIE ET THÉOLOGIE 287

siècles ; — supposons que dans cet état, qui est l'état naturel,
l'homme ait besoin pour se parfaire et se constituer en personnalité

indépendante, de recevoir un principe de vie nouvelle,
le pénétrant et le vivifiant de la même façon que le sperme
pénètre et vivifie l'ovule infécond : l'importance et le rôle de

l'incarnation du Christ s'imposent désormais et se légitiment
comme un élément nécessaire de la régénération chrétienne, et

le raisonnement de M. H. Bois subit un second échec. A moins

qu'il ne lui plaise d'appliquer également sa dialectique — ce

qu'il pourrait aussi bien faire — à la dualité des natures dans

la personne de Jésus, et qu'il ne prouve par de fort bonnes
raisons leur irréductible contradiction ; — auquel cas nous nous
garderons de le suivre L

Supposons ensuite que ce principe de vie divine, naturalisé
humain dans la personne humaine de Christ, et devenu principe

spirituel de personnalité spirituelle, rencontre au sein de

l'organisme où il est jeté, c'est-à-dire au sein de l'individualité
psychique, une résistance à vaincre, soit qu'il se heurte contre
le péché, soit qu'incapable de se servir de la nature humaine
telle qu'il la trouve, il lui porte une atteinte mortelle et ne la
sanctifie qu'en la transformant ; supposons que, semblable au

germe vivant d'une graine, lequel ne croît et ne se développe
qu'en s'assimilant toutes les matières contenues dans la graine,
ce germe spirituel ne croisse et ne se développe lui aussi qu'en
absorbant les facultés naturelles de l'homme, en les faisant passer

dans sa propre substance, c'est-à-dire en faisant mourir le
vieil homme pour le reconstruire sur un type nouveau à la

ressemblance de Christ son modèle : le raisonnement de M. H.
Bois subit un troisième échec, car la mort de Christ, qu'il avait
déclarée superflue dans l'hypothèse que nous présentons, appa-

1 M. H. Bois, qui s'est occupé dernièrement do. ce problème, l'a résolu
dans le sens orthodoxe. C'est une inconséquence à ses prémisses et à sa
méthode dont nous sommes loin de le blâmer, mais c'est une inconséquence.

Car si la logique s'oppose péremptoirement à la dualité des

natures dans la personne du croyant, il est clair que la même logique
s'opposera, non moins péremptoirement, à la dualité des natures clans la

personne du Christ. C'est ici, et nulle part ailleurs, qu'il fallait placer la
discussion des moi et répondre par la négative.



288 GASTON FROMMEL

raît au contraire comme le facteur initial de cette œuvre de

dépouillement et de sacrifice à laquelle chaque croyant participe

à son tour.
Supposons enfin que, semblable à l'ovule dont l'aptitude à

la fécondation exige un état de développement physiologique
avant lequel il n'est pas encore mûr ou passé lequel il s'atrophie

et dégénère, l'âme humaine également exige pour être

régénérée un certain état de moralité en dehors duquel elle
serait inapte à recevoir le Saint-Esprit ; supposons que ces
conditions de vie morale soient celles d'une conscience avide de

sainteté, troublée par le sentiment de ses fautes, qu'inquiètent
peut-être le spectacle du monde et le sens de la destinée: le
raisonnement de M. H. Bois subit un dernier échec, car, quoi
qu'il en ait dit, la repentance et la conversion ne sont point
exclues par notre théorie de la régénération, et la vie morale
continue d'être à la racine du tait rédempteur.

On le voit, ces hypothèses dérivent organiquement l'une de

l'autre et sont portées par une même conception fondamentale.

Elles nous paraissent conformes aux données physiologiques

de la science actuelle, non moins qu'aux constatations

psychologiques et morales de tous les siècles. Nous trompons-
nous beaucoup en pensant que, conformes à l'expérience de la

sanctification chrétienne, elles le sont encore à l'esprit de

Celui qui trouvait dans les analogies de la nature la raison
profonde et l'explication de son œuvre, qui enseignait par des

paraboles et se comparait lui-même au grain de blé qui doit
mourir sous terre avant de porter du fruit?

IV

Si maintenant nous laissons de côté les inductions des

sciences biologiques pour interroger la Révélation, elle nous
répondra tout d'abord en affirmant un fait capital, auquel viennent

aboutir et d'où procèdent toutes les doctrines chrétiennes :

celui de la paternité de Dieu en Jésus-Christ. Vaguement
pressentie par le peuple de la Promesse, mystérieusement annoncée

par ses prophètes, la paternité divine est mise en pleine lu-



THÉOLOGIE ET THÉOLOGIE 289

mière dans les Evangiles dont elle constitue la révélation
fondamentale. La bonne nouvelle, la nouvelle par excellence, celle

qui implique et qui prime toutes les autres, c'est que Dieu

nous est Père et que nous lui sommes enfants. Confiée à Jésus-

Christ, parce que lui seul, Fils de Dieu et Fils de l'homme,
réalisait en soi la filiation divine et pouvait en témoigner sans

mentir, cette nouvelle fait la substance de son enseignement.
Explicite ou sous-entendue, elle est partout présente et se

retrouve partout comme la raison même de son ministère et de

sa vie, de son œuvre et de sa personne. Depuis qu'enseignant
ses disciples à prier il leur apprenait à dire « Notre Père qui es

aux cieux, » jusqu'à la parole qu'il adressait, au jour de sa

résurrection, à Marie de Magdala : « Va trouver mes frères et
disleur que je monte vers mon Père et votre Père, » Jésus n'a pas
cessé d'annoncer aux hommes que Dieu veut être leur Père et
de leur représenter que le but de sa mission rédemptrice est

de rendre cette paternité possible, efficace et réelle.
Cette grande notion, réalisée pour la première fois dans

l'Eglise de la Pentecôte, est reprise par les apôtres et fait le

fond de leur témoignage, comme elle faisait le fond du témoignage

de Jésus. On en retrouve chez Paul, chez Pierre, chez

Jean, chez Jacques, chez l'auteur de l'épître aux Hébreux
l'incessante et commune expression.

Nous n'insistons pas. La paternité de Dieu manifestée en

Jésus-Christ, « afin qu'il fût le premier-né entre plusieurs
frères, » trop longtemps tenue dans l'ombre, nous semble désormais

définitivement acquise à la théologie. Il nous reste à

examiner la conception que le Christ et les apôtres s'en sont formée
et la manière dont ils en ont rendu compte. Nous avouerons
ici le sentiment de profonde surprise qui nous a rempli lorsque,
pour la première fois, notre attention fut attirée sur ce point.
Nous savions certes que l'Evangile est la « sagesse de Dieu, »

mais nous avons été confondu d'admiration de le trouver plus

sage encore que nous n'avions su le voir jusque-là, plus sage
et plus simple que ne se figure la majorité des chrétiens. L'Evangile,

en effet, ne se borne pas à dire que Dieu est notre Père
et que nous sommes ses enfants ; il ne se contente pas d'affir-



290 GASTON FROMMEL

mer la paternité de Dieu et la filiation divine des croyants, il
en explique encore le mode et la nature. Il n'en met pas l'origine

dans une affection du sentiment; il n'en fait pas consister
l'essence dans l'argumentation intellectuelle ou la certitude
logique, ni dans l'accord semi-pélagien des volontés humaines et
divines que préconise M. H. Bois; l'Evangile ne nous dit pas :

« Dieu est ton Père, reconnais-le et agis en conséquence, » car
il sait bien qu'un raisonnement ne change pas une vie; il ne
dit pas : « Dieu t'aime comme un père aime son enfant, réponds
à son amour et que tes œuvres prouvent ta reconnaissance, »

car il sait bien que l'amour ne se commande pas et que la

reconnaissance est un levier trop faible ; il ne dit pas non plus :

« te convertir, c'est opérer sur toi-même et laisser opérer par
Dieu en toi le changement le plus grand qui puisse s'accomplir
sans détruire ta personnalité, » car il sait bien que toute
opération de cette sorte serait une œuvre impossible ou bâtarde.

Non, l'Evangile abandonne toutes les théories d'amélioration,

de correction et de redressement qui ont eu cours si

longtemps et qui ont encore si souvent cours dans nos églises ;

il va droit au fait, le saisit dans son essence intime et prononce
la parole la plus étonnante, la plus hardie et la plus conforme
à la nature humaine qui ait été prononcée: «Il faut que vous
naissiez de nouveau. » Il dit : Dieu est devenu ton Père en

Jésus-Christ et t'offre en Lui le pouvoir de devenir son enfant,

et, comme tout enfant devient à son père par la naissance, de

même il faut que tu deviennes enfant de Dieu par la naissance.

L'Evangile qui est une vie, avait à se faire comprendre comme
un fait de vie, c'est pourquoi il se sert des termes biologiques
correspondant le plus exactement à sa nature : engendrement,
régénération, nouvelle naissance. L'Evangile est une vie, soumis

comme tel à la loi de toute vie qui est la transmission
vivante, il écarte les hypothèses de génération spontanée et
proclame, d'accord avec la science et toute la nature : « Ce qui est

né de la chair est chair et ce qui est né de l'esprit est esprit. »

Sans hésitation, sans tâtonnement, du premier coup, par la
seule force de son génie, et parce que, descendant jusqu'au
fond des choses, il y rencontre la vérité, l'Evangile formule la



THÉOLOGIE ET THÉOLOGIE 291

règle biogénétique laborieusement établie par la science
moderne. Lorsqu'on y songe, cela est véritablement merveilleux

D'autant plus merveilleux que l'Evangile ne se contente pas
de statuerà sa base la régénération par voie de nouvelle
naissance, ni d'en énoncer les conditions; il en indique encore la

norme, les moyens et le terme. Ce n'est pas au hasard qu'il
faut naître de nouveau ; l'existence de ce germe spirituel au
sein de l'ancienne individualité, n'est pas chose arbitraire ou
magique. Le nouvel homme est «engendré de Dieu. » Il ne sort
pas tout fait des mains divines, ce n'est pas un produit
manufacturé, une création de toutes pièces: c'est un être en

puissance, un « petit enfant, » qui grandit et se développe par le

jeu d'énergies spontanées, comme tout organisme vivant, mais
d'après un type immuable qui est Christ : « Jusqu'à ce que
Christ soit formé en vous » dit l'apôtre, et il commande de

revêtir le « nouvel homme qui se renouvelle par la connaissance
à l'image de Celui qui l'a créé. » Et la fin de tout ceci, le
dernier mot de l'Evangile, c'est « la pleine stature de Christ, » la
conformité parfaite au prototype de la vie nouvelle : « Ceux

qu'il avait préconnus, il les a aussi prédestinés à être conformes

à l'image de son Fils, » car, « lorsque Christ paraîtra vous
lui serez rendus semblables, parce que vous le verrez tel

qu'il est. »

Nous pourrions multiplier les citations, discuter les textes *.

Nous avons dit plus haut pourquoi nous nous en abstenons. La
scolastique seule pouvait prétendre appuyer ses dogmes,
« formés du point de vue de quelque philosophie, » sur des

passages isolés de leur contexte, mais dont l'autorité était
garantie par la dictée littérale du Saint-Esprit. La vraie théologie
marche sur un autre chemin. Elle s'inspire de l'esprit même de
la Révélation, pose ses fondements sur le sien, tire ses matériaux

de la substance des faits rédempteurs et construit son
édifice selon le plan de l'Evangile. Elle ne veut d'autres preu-

1 Ils sont d'ailleurs dans toutes les mémoires. On demanderait seulement

au lecteur assez de hardiesse pour s'affranchir de l'interprétation
traditionnelle qu'une dogmatique séculaire leur inflige et pour oser les
rendre à leur sens primitif et naturel.



292 GASTON FROMMEL

ves que celles de l'Evangile lui-même: l'évidence, c'est-à-dire
le rapport organique des doctrines entre elles et l'accord des
doctrines avec la nature des choses.

Nous mettant à ce point de vue, nous résumerons ce que
nous venons d'exposer tout à l'heure en disant : que le Fils de

l'Homme, en qui s'est réalisée pour la première fois la paternité
divine d'une manière effective, est aussi le premier qui la
dévoile et qui l'affirme; que, pour la faire connaître et pour la

présenter d'une manière à la fois concrète et conforme à sa

nature, il part du fait correspondant et qu'il affirme la filiation
divine par voie de nouvelle naissance; que les apôtres après
avoir expérimenté cette nouvelle naissance au jour de la

Pentecôte, la présentent à l'Eglise primitive comme un engendre-
ment divin dont la source est en Christ, le Verbe créateur ;

comme une vie nouvelle dont le type est en Christ, Fils de

l'Homme, et dont l'achèvement est la conformité à Christ, Fils
de Dieu.

On nous représentera, sans doute, le caractère métaphorique
des expressions scripturaires; on nous dira que ces ont des images

employées par les apôtres, par Jésus-Christ lui-même, afin
de rendre plus plastique une grande idée morale, des paraboles

analogues à toutes les autres, dont il faut prendre l'esprit
et laisser la lettre.

Mais d'abord, sur quoi repose la parabole, sinon sur l'identité

de la loi dans la diversité des phénomèmes? Lorsque Jésus

se compare au grain de blé qui doit mourir pour porter du

fruit, que fait-il autre chose, sinon d'exprimer d'une façon
concrète et frappante la loi suprême de l'univers moral qui régit
également l'univers physique? — Mais, lorsque, au lieu de

prendre son point de comparaison dans un ordre de choses

étranger à la vie humaine, il le prend en l'homme lui-même,
que devient alors la comparaison? Lorsque les phénomènes
mis en parallèle, loin de s'accomplir sur des lignes différentes,
s'accomplissent au contraire sur le prolongement d'une seule
et même ligne, que devient alors la parabole? Elle tombe et
laisse place au fait directement observé.

Il y a une grande distance entre les images tirées de la nature



THÉOLOGIE ET THÉOLOGIE 293

en général, ou de l'ordre social, et les images tirées de la nature

propre de l'homme. Les unes sont nécessairement des symboles,

les autres ne peuvent être que l'expression même de la réalité

; les unes expriment une vérité qui s'applique à l'homme,
les autres, une vérité qui lui est essentielle. Nous n'avons plus le
droit de traiter ces dernières de métaphores; il les faut prendre
au mot et à la lettre, comme des formules scientifiques. Or tel
est précisément le langage du Maître et des premiers disciples
lorsqu'ils parlent de la régénération. Les termes biologiques
dont ils se servent cessent en quelque sorte d'être des termes
de comparaison pour devenir des termes d'identité; non point,
il est vrai, d'identité absolue, car la vie naturelle ne saurait
jamais être que l'ombre et la figure de la vie spirituelle, mais
de cette identité analogique qui résulte de la répétition du même

phénomène, selon les mêmes lois, au sein du même sujet, dans
des sphères distinctes, mais intimement unies.

Si l'on nous objecte la rareté relative, dans le Nouveau
Testament, des termes biologiques dont nous nous prévalons,
la présence d'autres termes en plus grand nombre qu'il
faudrait également prendre en considération ; si l'on nous reproche

d'opérer sur une base trop étroite, nous répondrons que
les paroles ne se comptent pas seulement mais qu'elles se

pèsent. Et pour les peser à leur juste poids, il importe de se

souvenir, d'une part, que les écrivains sacrés sont obligés
d'insister beaucoup et de s'étendre largement sur les conditions

préalables de la régénération, je veux dire sur l'œuvre de Christ

pour nous, avant d'en arriver à la personne de Christ en nous,
terme et but de la rédemption;— et de l'autre, que le Nouveau
Testament est un livre religieux avant d'être un livre théologique.

Il s'ensuit que la conception de la régénération, telle que
nous venons de la dégager, n'y peut tenir qu'une place
restreinte, car, bien que pratique dans une certaine mesure, elle
est d'une portée surtout théorique et rend compte à la pensée
d'un fait de vie, plutôt qu'elle ne sollicite la volonté et qu'elle
ne parle au cœur. Cachée sous la multitude des détails
secondaires, elle n'en reste pas moins une des grandes idées directrices

qui président à la genèse et à la compréhension de la



294 GASTON FROMMEL

réalité chrétienne. Elle joue dans l'organisme de l'être spirituej
le même rôle que jouent dans l'organisme de l'être physique
les quelques lois fondamentales qui règlent ses fonctions et en

dehors de la connaissance desquelles toute science est impossible

ou stérile.

A la lumière de cette conception, se rattachant elle-même à

l'ensemble plus vaste des conceptions analogues, l'Evangile
entier s'éclaire d'un nouveau jour. Nous avons indiqué déjà le

rapport étroit qui s'établit entre l'incarnation de Christ, sa mort
et la régénération du fidèle. Un rapport identique s'accentue
entre la personne du Christ et l'existence de l'Eglise. La notion
de celle-ci, plus conforme aux enseignements apostoliques, se

précise et s'approfondit. En devenant plus réaliste, elle devient

plus scripturaire et répond plus complètement aux impérieuses
exigences de la mystique chrétienne. Le simplisme individualiste,

si contraire aux grandes indications de la nature et de la
Bible et qui fut trop longtemps la faiblesse et l'erreur de la
Réforme calviniste, est définitivement surmonté. L'idée d'espèce

reprend ses droits et sa valeur jusque dans le domaine

spirituel. Jésus se dresse au centre de l'histoire comme le
premier homme se dressait à ses commencements : les mêmes
relations l'unissent au croyant qui unissent chacun de nous au
fondateur de la race. Comme le premier Adam engendre à son

image l'ancienne humanité, le second Adam engendre à sa
ressemblance une humanité nouvelle. Le royaume des cieux cesse
d'être avant tout une prédication morale pour devenir un fait

ontologique. La vérité ne se propose plus uniquement aux
intelligences, elle vit au sein des êtres qui l'incarnent. Il y a

désormais dans le monde deux hommes, deux races nettement
séparées par leurs origines et leurs tendances, dont la lutte,
constituant le drame religieux de l'univers, rentre dans le cadre

général de la lutte pour l'existence et demeure soumise à ses

conditions.
Tout prend corps dans la théorie du christianisme franchement

accepté comme une vie, nous voulons dire comme la



THÉOLOGIE ET THÉOLOGIE 295

vie d'un être qui est. La théologie descend enfin des sommets
glacés de l'abstraction dialectique ou de l'a priori pur, et se

plonge dans la chaude et vivante réalité. Elle abandonne le jeu
frivole des formules d'école tirées de « quelque philosophie, »

ou celui des textes, décrétés infaillibles, mais que chacun
sollicite à sa guise, pour se livrer à l'observation sérieuse des

faits.
Issue de la conscience intime du régénéré, la pensée

religieuse trouve dans l'expérience chrétienne spécifique, non
peut-être le contenu objectif de la doctrine, — il reste la part
de la Révélation, — mais le seul principe autorisé de sa certitude

et les linéaments de son système. Et, à l'heure même où
les sciences expérimentales rassemblent leurs efforts pour
l'exclure du milieu d'elles et récuser sa compétence, la théologie,
mise en possession de la méthode commune à toutes les sciences,

échappe à leur prise et fonde sa légitimité en statuant à sa

base une expérience dont elle a seule le privilège et dont elle

ne veut être que le témoignage scientifique.


	Théologie et théologie : à propos de la régénération chrétienne

