
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire
[suite]

Autor: Thomas, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE JOUR DU SEIGNEUR

ÉTUDE DE DOGMATIQUE CHRÉTIENNE ET D'HISTOIRE

PAR

L. THOMAS1

§ 6. Les Chinois.
INTRODUCTION

Comme des ouvrages récents et sérieux affirment que la
semaine était en quelque sorte primitive soit chez les Chinois
soit chez les Péruviens et qu'ils n'appuient cette affirmation
qu'en renvoyant au grand ouvrage d'Ideler sur la Chronologie,
je désirais vivement avoir entre les mains cet ouvrage, mais je
dus attendre longtemps avant d'y parvenir.

Quelle ne fut pas ma surprise quand je vis qu'Ideler, dans

sa préface (I p. V), déclarait qu'il ne s'occuperait pas des

Chinois, faute de sources suffisantes, et n'annonçait pas même

qu'il ne traiterait pas des Péruviens
Plus loin cependant (I, p. 88), il aborde en passant la question

de la semaine chez ces deux peuples, mais pour dire
seulement : « Nous trouvons la division de la semaine de 7 jours
dans les contrées les plus différentes de la terre, par exemple
chez les Chinois et chez les anciens Péruviens, s en indiquant
en note deux ouvrages, l'un sur la Chine, l'autre sur le Pérou.

Ne parlons maintenant que des Chinois.

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 136. 245, 403, 523; 1889,

p. 371, 529.



LE JOUR DU SEIGNEUR 251

Voici d'abord ce que dit le Père Du Halde, un des auteurs
auxquels Ideler renvoie, à la page indiquée * : « Les Chinois
divisent, comme nous, les semaines selon l'ordre des planètes, à

chacune desquelles ils assignent quatre constellations, une par
jour, tellement qu'après les 28 qui se succèdent de 7 en 7, ils
retournent à la première. »

Cette donnée ne pouvait me suffire. J'ai donc cherché autant
que possible à l'éclaircir, à la compléter et, dans cette recherche,

souvent difficile, j'ai été soutenu par la pensée de travailler

à combler une véritable lacune.

A. LA SEMAINE ACTUELLE.

Voici la division ou plutôt les divisions des jours mensuels

que l'on trouve actuellement en Chine, non pas dans le calendrier

populaire officiel, mais sans doute au point de vue
astrologique2. Nous avons puisé nos renseignements surtout dans la

1 Description géographique, historique, chronologique, politique et physique
de l'empire de la Chine et de la Tartaric chinoise. La Haye, 1736, 4 vol.
Vol. III, p. 345.

2 « Dès la plus haute antiquité, dit Arago (IV, p.681), plus de 20 siècles
avant notre ère, les Chinois ont employé l'année de 365 jours, 25, c'est-a-
dire 3 années successives de 365 jours chacune, et une 4e année de 366

jours, comme dans le calendrier julien. Malheureusement les premiers
Chinois ont cherché à plusieurs reprises à corriger l'inexactitude de ce

système par des rectifications absolues, dont l'étendue n'a pas été
mentionnée par l'histoire et qui reposaient en outre sur des observations
imparfaites. Les anciens Chinois mesuraient l'année par son retour au solstice

d'hiver dont ils déterminaient l'époque d'après les longueurs des

ombres observées par le gnomon. Ils laissaient courir l'année de 365

jours, 25. jusqu'à ce que les observations du gnomon fissent reconnaître
qu'elle s'écartait notablement des passages du soleil vrai au solstice;
alors ils opéraient une réformation analogue à la réformation grégorienne

de 1582. Les discontinuités qui en sont résultées dans la chronologie

chinoise ne se sont pas renouvelées depuis l'an 206 avant notre ère-

L'année solaire chinoise est divisée en mois lunaires. Les anciens Chinois
avaient reconnu que dans 19 années de 365 jours, 25, il y avait 235 lunaisons,

et que, par conséquent, après ce cycle, les mêmes phases de la Lune
reviennent aux mêmes jours; ils avaient donc découvert la période dite
de Méton.— Les années ordinaires des Chinois ont 12 mois ou 12 lunes;
d'autres années convenablement placées, au nombre de 7, dans le cycle



252 L. THOMAS

Chart of the Week publiée par Jones, dans deux lettres
particulières du Dr Legge, anciennement missionnaire en Chine,
actuellement professeur à Oxford, sinologue de premier ordre,
et aussi dans des conversations avec le missionnaire Hunnex,
pendant son séjour à Genève.

Dans ce système, le mois est de 28 jours ; il est composé de

4 semaines, les 28 semaines des 7 premiers mois ont chacune

un nom spécial tiré des noms des étoiles des constellations, et

ces noms spéciaux, qui nous sont donnés dans la Chart of the

Week, reviennent dans le même ordre pour les mois suivants.
En second lieu, tous les jours du mois ont chacun leur nom,

comme cela avait lieu chez les anciens Perses. Pour les Chinois,
les noms des 28 jours mensuels sont ceux des 28 constellations
dans lesquels ils rangent toutes les étoiles fixes, tant celles du

zodiaque que celles qui sont au-dessus ou au-dessous1.

de 19 ans, ont 13 mois ou 13 lunes; les lunes intercalaires appartiennent
aux années 3,6,9,11,14,17 et 19 du cycle. — »

« Les Chinois, dit Du Halde (III, p. 344), ont 12 mois lunaires entre
lesquels il y en a de petits, qui sont de 29 jours, et de grands, qui sont
de 30. »

En fait, j'ai sous les yeux un calendrier à la fois anglais et chinois
publié par la Mission presbytérienne anglaise pour l'année 1885, et dans ce

calendrier il y a 6 mois de 29 jours et 6 mois de 30.

Les Chinois ont ainsi a la fois une année composée de mois de 29 ou de
30 jours, et une année purement lunaire composée de mois n'ayant chacun

que 28 jours.
Le fait de cette simultanéité paraît bien certain. Alfred Maury ayant

objecté contre l'usage de la semaine en Chine qu'il n'était question dans
les livres chinois que d'une division décadaire du mois, Bonnetty lui
répond, entre autres : « Quant à la division décadaire du mois, elle n'est
niée par personne...; mais il s'agit d'examiner s'il n'y a pas une division
lunaire de 28 jours divisés régulièrement en 4 septénaires de jours répondant

exactement à nos semaines. Nous indiquons à M. Maury tous les

planisphères chinois, et le tableau qu'en a donné le P. Gaubil, avec les

jours correspondants de la semaine. (Histoire de l'astronomie chinoise,
dans le recueil du P. Souciet, t. II, p. 178.) Ce sont là des faits qu'il ne

peut nier. » Annales de philosophie chrétienne, vol. 59, Paris 1859: Traditions

sur la semaine et sur le nombre septénaire chez les Chinois, p. 382.
1 Voir les noms de ces constellations dans Du Halde, III, p. 348. « On

lit dans le Li-ki, observe Bonnetty (p. 383), le passage suivant : « L'em-
» pereur ordonne au ministre des cérémonies d'étudier les saisons et les



LE JOUR DU SEIGNEUR 253

En troisième lieu, les 28 jours mensuels ainsi dénommés
d'après les 28 constellations sont répartis en 4 semaines, chaque
jour de chacune d'elles étant censé sous l'influence spéciale
d'une des 7 planètes: Soleil, Lune, Mars, Mercure, Jupiter,
Vénus, Saturne, ou du Soleil, de la Lune et des 5 éléments

qui jouent un si grand rôle dans les pensées chinoises : feu, eau,
bois, métal et terre, correspondant dans le même ordre à Mars,
Mercure, Jupiter, Vénus et Saturne1.

«Les Chinois, dit le P. Cibot2, comptent 28 constellations,
dont chacune a son propre caractère. Chacun de ces caractè-

» mois, de donner aux jours leur appellati!', de vérifier si les lois sont con-
» formes, de rectifier les rites, etc.» (c. V, trad, française de Callery, Turin,
1853, p. 14.). Dans les almanachs chinois, ajoute Callery, les jours sont
dénommés au moyen de lettres du cycle, d'une façon analogue aux jours
de notre semaine. Ces dénominations sont indépendantes du mois, et
servent surtout a déterminer les jours heureux et malheureux.» Cette

remarque de Callery constate encore la coexistence de deux divisions
chinoises des jours: l'une se rapportant au mois de 30 ou de 29 jours; l'autre,
à la dénomination des 28 jours de la lunaison d'après 28 constellations;
et elle aide à comprendre cette coexistence. La seconde division est purement

astrologique.
1 « The names given to the five principal planets Mercury, Venus,

Mars, Jupiter and Saturne, are water, metal, fire, wood and earth, which
rule over the year and its four seasons, and correspond with the kidneys,
lungs, heart, liver and stomach ; they are denoted by black, white, red,

green and yellow, and influenced by salt, pungent, bitter, sour or sweet
tastes ; the whole forming a chain of causes, acting and reackning through
and with each other, whose explanation is peculiarly well fitted hands of

conjurors for imposing in the people by a show of learning, and hindering

their progress in real knowledge. The sun, moon and planets
influence all sublunary events, and especially the life and death ot human
beings, and changes in their color menace approaching calamities... No

one ventures to be without an almanach, lest be be liable to the greatest
misfortunes, and run the imminent hazard of undertaking important
events on black-balled days. The Europeans, whe were employed for

many years in compiling the calender were not allowed to interfere in
the astrological part. » Wells Williams, Tite midle kingdom, fourth edit.,
New-York, 1871, v. II, p. 150...

2 Bonnetty, p. 377. De même Wells Williams, p. 149 : « The name of
one of the 28 mansions is given to every day in the year in perpetual
rotation, and of course the same day of our week in every fourth week has

the same character applied to it. »

THÉOL. ET PHIL. 1890- 17



254 L. THOMAS

res répond à une des 7 planètes qui, par là, en ont 4 qui lui
correspondent et qui lui sont appropriées. Ce cycle donne
exactement et les semaines et les jours des semaines, tels que nous
les comptons, parce que les 7 planètes y étant placées de

suite selon les caractères qui leur sont attribués, elles reviennent

toujours, comme nos dimanches, nos lundis, etc. Il est de

fait que ce cycle correspond exactement à nos jours et semaines

ecclésiastiques et que les 4 caractères du soleil, par exemple,

tombent toujours le dimanche, ceux de la lune le lundi,
etc. Aussi les néophytes éloignés, qui ne peuvent avoir le
calendrier des missionnaires, se servent aisément de celui de

l'empire. »

Nous retrouvons ainsi 4 catégories d'heptades :

l°Une heptade de pluralité de mois, les noms des 28 semaines

des 7 premiers mois revenant dans les mois suivants, pour
autant que le comporte le nombre de ces mois ;

2° Une quadruple heptade pour chaque mois, puisque chaque
mois est composé de 28 jours, c'est-à-dire 4 fois 7 jours ;

3° Une quadruple heptade de semaine proprement dite, puisque

chaque mois compte 4 semaines ayant chacune un nom
spécial dans une série de 7 mois ;

4° Une nouvelle quadruple heptade de jours formée par les

noms des 7 planètes, puisque chacune d'elles donne son nom
à un des jours de chaque semaine.

A un autre point de vue, chaque jour des 7 premiers mois
est plus ou moins caractérisé :

1° Par un nom tiré d'une des étoiles des constellations et
porté par la semaine à laquelle appartient ce jour dans
l'ensemble des 28 semaines des 7 mois ;

2° Par le nom d'une des 28 constellations rattachées chacune
à un des jours du mois;

3° Par le nom d'une des 7 planètes entre lesquelles se

répartissent également les 28 jours du mois.
On comprend qu'avec une pareille complication l'astrologie

ait beau jeu.
Legge dit dans sa lettre : « Les Chinois connaissent la division

des jours en semaines. Maintenant on l'emploie dans les



LE JOUR DU SEIGNEUR 255

almanachs et elle est connue depuis plus d'un millier d'années.
C'est notre semaine planétaire. Cet arrangement des jours a

commencé, d'après mon opinion, à la période de la « sixième
dynastie,» s'étendant de 220 à 567 après Jésus-Christ. Les
écrivains chinois disent que cela leur venait « d'Occident, » c'est-à-
dire de la Perse et de l'Inde. Les jours prennent les noms des
28 constellations groupées en 7 classes de 4 constellations
chacune, qui sont de nouveau appelées des noms du Soleil, de la
Lune et des 5 planètes. Il y a ainsi des jours du soleil, des jours
de la lune, des jours du feu (c'est-à-dire de Mars), des jours de
l'eau (Mercure), etc. C'est exactement la semaine planétaire. »

Ce qui est l'Occident pour la Chine aurait donc influencé dans
des temps relativement peu anciens l'organisation astrologique
du mois chinois, organisation si compliquée, si originale à

quelques égards et si profondément septénaire. Mais quelle
qu'ait été cette influence, il serait surprenant, peu conforme
à la ténacité des Chinois * et à leur respect pour l'antiquité que
cette organisation entière provînt d'une influence étrangère assez

tardive et qu'elle ne renfermât pas des éléments antérieurs
et en tout ou partie septénaires. On ne risque pas de s'aventurer

en disant tout au moins que le mois primitif chinois était
un mois lunaire de 28 jours. Si haut que l'on remonte dans

l'histoire ou dans les légendes de la Chine, on la voit préoccupée

de son calendrier et attachée au mois lunaire.

1 Sous plusieurs rapports les Chinois et les Arabes présentent le plus
grand contraste, mais ils n'en peuvent pas moins être rapprochés au

point de vue de la ténacité et, en conséquence, de la fidélité au régime
patriarcal. Un récent récit de voyage fait bien ressortir l'influence que
le sol chinois a dû exercer sur ses habitants. « Une fois le fort de Vou sang
passé, écrit M. Maurice Jametel (Journal de Genève, 8 avril 1885), la terre
chinoise étend sur les deux rives sa désespérante monotonie. En la voyant,
on s'explique mieux l'immobilité de la race qui y vit. La mère qui allaite
son enfant, le fait toujours plus ou moins à son image. De même la terre,
cette grande nourricière du genre humain, exerce sur l'homme une grande
influence. Si elle est hérissée de montagnes et labourée par de violents
torrents, elle forme des hommes vigoureux, avides de changements, habitués

a braver les intempéries et les dangers, dominés par l'esprit d'entreprise,

et qui s'en vont de bonne heure chercher au loin un climat plus
clément et un sol plus maniable. Si, au contraire, elle s'étend sur de vastes



256 L. THOMAS

Dans les temps « semi-historiques *, » il est dit de l'empereur
Fou-hi (ou Fou-ky ou Fo-ki ou Fû-hsi), le fameux rédacteur
des Hexagrammes qui constituent le fond du Y-King, « le plus
ancien personnage qui soit mentionné avec quelque précision
dans l'histoire chinoise et qui paraît remonter jusqu'à l'an 3322

avant Jésus-Christ2» : « Il travailla beaucoup sur l'astronomie.
Il divisa le ciel en degrés et inventa la période de 60 années. Il
établit un calendrier pour fixer l'année. »

La même invention de la période de 60 ans est attribuée à

l'empereur Hoang-ti qui ouvre les temps historiques et à qui
l'on assigne pour date l'an 2698 avant Jésus-Christ3. On

rapporte qu'«il nomma 6 ministres pour avoir soin de ce qui
concernait le ciel, c'est-à-dire pour observer les astres et les
phénomènes célestes. Ces ministres inventèrent la sphère, réglèrent

le calendrier et les saisons. » L'un d'eux « fit fondre 12

cloches correspondant aux 12 lunes, pour indiquer les saisons,
les mois, les jours et les heures. » La découverte du cycle de

19 ans est attribuée à l'empereur lui-même.
Yao (2357 avant Jésus-Christ), le quatrième empereur après

Hoang-ti, « ordonna à ses ministres Hi et Ho de respecter le
Ciel suprême, de suivre exactement et avec attention les règles

vallées, toujours remplies d'alluvions, et arrosées par des fleuves aux
calmes allures, alors elle donne naissance à ces sociétés de paisibles
agriculteurs, qui vivent et meurent dans le même endroit, comme y ont vécu
leurs pères et comme y vivront leurs enfants... Il suffit d'avoir remonté
le cours étroit du Kouan-Pou de Vou sang jusqu'à Shanghaï, d'avoir vu
pendant sept longues heures, les rizières succéder aux rizières et s'en
aller joindre à l'horizon le bleu infini du firmament pour sentir, avant
même de l'avoir appris par expérience, que la race qui vit dans ces

immenses plaines, où pas un bois, pas une colline ne viennent interrompre
la monotonie du paysage..., doit être uniforme et paisible comme le

berceau où elle s'est formée. »

1 Voir, dans V Univers pittoresque, la Chine, par Pauthier, p. 25 ; dans la
traduction des Livres sacrés de l'Orient publiée par le même, les Recherches

sur les temps antérieurs au Chou-King, par le P. de Prémare, p.
32-34 ; dans la Revue des Deux-Mondes, juin 1884 : second article de Tcheng-
ki-Tong sur la Chine et les Chinois, p. 621.

2 The sacred books of China, translated by James Legge, vol. 11, The Yi
King, Oxford, 1882, p. 11.

3 Voir Chine, par Pauthier, p. 27-29 ; de Prémare, p. 42.



LE JOUR DU SEIGNEUR 257

pour la supputation de tous les mouvements des astres, du
soleil et de la lune, et de faire connaître au peuple les temps et
les saisons par la rédaction du calendrier. » Quatre autres
ministres astronomes furent envoyés dans la direction des points
cardinaux pour y déterminer la longueur du jour et la position
de certains astres. «L'égalité du jour et de la nuit, est-il dit dans

le premier chapitre du Chou-King, et l'observation de l'astre
Niao font juger du milieu du printemps; la longueur du jour et
l'observation de l'astre Ho font juger du milieu de l'été ; l'égalité

du jour et de la nuit et l'observation de l'astre Niu font
juger du milieu de l'automne ; la brièveté du jour et l'observation

de l'astre Mao font juger du milieu de l'hiver. » Le P. Gau-

bil dit à cet égard : « En vertu de ce qui est rapporté des
constellations qui désignent les solstices et les equinoxes, on ne
saurait déterminer l'époque précise du temps de Yao. On ne

rapporte pas l'année de son règne dans laquelle il fit ces
règlements et on ne détaille pas comment il forma les 4 saisons. Mais

on voit bien que les solstices et les equinoxes étaient rapportés
par Yao à quelques degrés des 4 constellations indiquées et cela

seul démontre que Jao régnait plus de 2100 et 2200 avant
Jésus-Christ L »

L'empereur Chun, qui succéda à Yao, est dit à son tour2
avoir examiné le Sieun-ki (selon les interprètes, un instrument
orné de pierres précieuses et destiné à représenter les astres,

une sphère céleste) et le Yu-heng (un tube mobile pour observer,

une lunette) et avoir mis en ordre les 7 planètes, les 7

Tching ou les 7 directions, un des noms qui sont encore donnés

aux 7 planètes dans les Ephémérides chinoises. On rapporte
encore de Chun « qu'il régla les temps, les lunes et les jours.»
Pauthier met en note : « Le calendrier de Yao et de Chun était
dans la forme celui d'aujourd'hui, c'est-à-dire que l'équinoxe
du printemps doit être dans la seconde lune, celui d'automne

1 Voir pour l'ensemble de ce paragraphe : Pauthier, Chine, p. 33... ;

Livres sacrés de l'Orient, la traduction du Chou-King par le P. Gaubil,

p. 46-48, et sa préface sur l'Astronomie qui se trouve dans le Chou-king,

p. 3-5.
2 Pauthier, Chine, p. 38; Livres sacrés..., p. 49....



258 L. THOMAS

dans la huitième, le solstice d'été dans la cinquième et celui
d'hiver dans la onzième. »

B. LE DIMANCHE ACTUEL.

« Visitons.... l'un de ces temples que l'on rencontre en plus
ou moins grand nombre dans presque toutes les rues de Canton,
dit l'ancien missionnaire Piton dans son ouvrage sur la Chine1.
C'est justement un jour de dimanche païen, c'est-à-dire de
nouvelle ou de pleine lune ; ce sont les époques où le Chinois va
rendre hommage à l'idole du temple le plus proche, offre une
tasse de thé en sacrifice à celle qu'il a établie en sa demeure
et fait un meilleur repas que d'habitude, sans cesser, du reste,
de vaquer à ses occupations ordinaires. Une foule de gens se

pressent vers la halle centrale du temple, y attendant leur tour
pour offrir leur adoration à la grande idole... qui se trouve placée

au fond. Devant cette image se trouve un autel et sur l'autel

une corne d'où s'échappe tout un nuage de fumée odoriférante

qui voile à moitié la statue. Son tour arrivé, le dévot

commence par placer dans un vase quelques baguettes d'encens
allumées et se prosterne ensuite à 3 reprises contre terre, en

frappant 3 fois le sol de son front, tout en murmurant quelque
prière à voix basse. Ces adorateurs appartiennent à toutes les
classes de la société. Suivons la foule qui, après avoir terminé
ses pratiques superstitieuses au rez-de-chaussée, monte par un
escalier au premier étage du temple. Nous y trouvons les

appartements privés du dieu et de sa famille. Il est du reste inter,
dit à la foule de profaner par son approche ces lieux sacrés ;

une grille l'en sépare ; cependant, on a la permission de jeter
des offrandes par les interstices et l'on paraît s'en prévaloir
amplement, car le lit de l'idole est jonché de pièces de cuivre,
d'oranges et d'autres objets qui témoignent de la piété des

fidèles. »

Ce dimanche ou ce sabbat chinois, si l'on peut se servir ici
de ces expressions 2, n'a donc pas lieu toutes les semaines, mais

1 La Chine, sa religion, ses mœurs, ses missions, Toulouse, 1880, p. 15.
2 The general and local festivals of the Chinese are numerous, but only

a few of them are observed by entière cessation from labor. The first



LE JOUR DU SEIGNEUR 259

seulement à peu près tous les quinze jours, à l'occasion de la
nouvelle ou de la pleine lune. Il n'entraîne point la cessation

prolongée du travail ordinaire, mais il est signalé par des
cérémonies religieuses spéciales dans les maisons et dans les temples.

C. DEUX PASSAGES DU Y-KlNG.

Selon Legge, le seul passage dans les anciens classiques qui
semble concerner la semaine^est une phrase du Y-King (ou
Yih King ou YîKing). Elle se rattache à l'hexagrammeFou (ou
Fû ou Fo) et signifie : « au bout de 7 jours revient le
retour. » Elle est en effet rapportée à la semaine et même au
repos du septième jour par le P. Cibot et par Bonnetty1.

D'autre part, en parcourant les Becherches du P. de Prémare

sur les temps antérieurs au Chou-King, j'avais été très frappé
par un autre passage du Y-King cité dans les lignes suivantes2:
« Chin-nong institua des fêtes, pendant lesquelles on devait
s'abstenir de visites, de procès et de promenades;» c'est, dit Lo-
pi3, ce qui est rapporté dans l'Y-King, au symbole Fou : « Que
les anciens rois, le septième jour, qu'il appelle le grand jour,
faisaient fermer les portes des maisons ; qu'on ne faisait ce

jour-là aucun commerce et que les magistrats ne jugeaient
aucune affaire ; c'est ce qui s'appelle l'ancien calendrier. » Un
missionnaire protestant, M. Me Clatchie, qui en 1876 a publié

three days of the year, one or two in the spring to worship at the tombs,
the two solstices and the festival of dragon-boats, are common days of

relaxation and merry-making, but only on the first named are shops
shut and business suspended... Nothing like a seventh day of rest, or
religious respect to that interval of time, is know among the Chinese.
The stillness of the streets and closed shops on newyear's morning
presents a striking contrast to the usual bustle and crowd, ressembling the
Christian Sabbath. » Wells Williams, II, p. 76, 80.

1 Bonnetty, p. 390, p. 365-371.
2 Pauthier, Livres sacrés.-., p. 38.
3 Selon Bonnetty (p. 371), Lo-pi était un philosophe chinois assez

récent, mais qui avait beaucoup étudié les antiquités chinoises. Il ajoute
en note : « Nous avouons n'avoir pu trouver ce texte dans Lo-pi, mais
Lo-pi a 16 gros volumes, et notre patience a été trop vite fatiguée. »



260 L. THOMAS

une traduction du Y-King *, traduit encore d'une manière
analogue, mais plus réservée, les mots les plus essentiels de la
citation du livre sacré : « The ancient Kings on this culminating
day (i. e. the seventh) closed their gates....2 »

J'ai cherché, non sans peine, à me former une opinion
personnelle sur ces deux passages et, si j'y suis arrivé en quelque
manière, c'est grâce aux remarquables traductions, accompagnées

de maints commentaires, de Legge, de Philastre3 et de

Régis4.
Mais commençons par donner quelques indications sur la

forme générale si curieuse du Y-King, afin de faire comprendre

la vraie place et le contexte des deux passages.
Le fond primitif du Y-King est une série de 64 hexagram-

mes (dits Koua), c'est-à-dire de 64 figures géométriques qui
sont toutes plus ou moins différentes les unes des autres et

cependant ne comptent chacune que 6 lignes horizontales for-
1 A translation of the Confucian Yi king, or the «Classic of Changes»

with Notes and Appendice, Shanghaï. Voir Legge, p. XVII.
2 Legge, p. 298. Bonnetty finit par admettre la même interprétation

que Me Clatchie, bien qu'il traduise simplement : « Les anciens rois, au

jour extrême, faisaient... » (P. 370-372.)
3 8e vol. des Annales du musée Guimet : Le Yi king, ou Livre des

changements de la dynastie des Tscheou, traduit pour la première fois du
chinois en français, Ire partie, Paris, 1885.

4 Yi king, antiquissimus Sinarum liber, quem ex latina interpretatione P.

Regis aliorumque ex soc. Jesu P. P. edidit Julius Mohl, Stuttgardt et
Tubingue, 1834, 1839. Cette traduction latine est beaucoup plus ancienne
que les deux précédentes, puisqu'elle remonte au commencement du
XVIIIs siècle, mais elle n'a été publiée que dans le nôtre, et Legge, en
particulier, lui rend le plus honorable témoignage. (Voir p. XVI, p. 6, 9.)
Signalons, en outre, pour l'ensemble du Y-king, 1° une notice du P. Vis-
delou sur ce livre, qui a été publiée pour la première fois à la suite de sa
traduction du Chou-king et que Pauthier a insérée dans sa publication
sur Les livres sacrés de l'Orient ; 2" un article de C de Harlez dans le
Journal asiatique de 1887, sur Le texte original du Yih'-king, sa nature et

son interprétation. Cet article se rattache a une école antitraditionnelle,
inaugurée par Terrien de Lacouperie, prof, à l'université de Londres,
« dont les travaux paléontologiques ont ouvert une ère nouvelle à
l'interprétation des vieux textes chinois,» selon de Harlez (p. 477, 478). qui
renvoie «spécialement au Journal of the R. A. S., 1882-1883. » Voir, par contre.
Legge, p. XVIII, p. 9.



LE JOUR DU SEIGNEUR 261

mées par deux sortes de traits : un trait plein, continu
ou un trait interrompu, c'est-à-dire deux petits traits séparés

par un petit intervalle (— —). Ces deux sortes de traits
sont dits par Philastre l'un positif, l'autre négatif; par Legge,
l'un fort, l'autre faible. L'un correspond aux nombres impairs
et l'autre, aux nombres pairs. Le premier est appelé par les

Chinois Yang et le second Yn, mots qui signifient primitivement

: brillant et obscur1.
La ligne inférieure est toujours censée la première.
Les 64 hexagrammes sont dits avoir été rangés par Fou-hi

soit circulairement, soit en carré.
On rapporte qu'ils furent formés par la combinaison de 8

premiers trigrammes, superposés 2 à 2, et Fou-hi est
universellement regardé par les Chinois comme l'auteur soit de cette
combinaison, soit des 8 premiers trigrammes2. Ces trigrammes
ont leurs noms spéciaux comme les hexagrammes, à savoir
Khien, Tui, Lî, Kan, Sun, Khan, Kan et Khwan. Ils représentent

ainsi. 1° le ciel ou l'air; 2° l'eau et spécialement un amas

d'eau, comme un marais ou un lac; 3° le feu, le soleil, la

lumière; 4° le tonnerre; 5° le vent, le bois ou la forêt; 6° l'eau
et spécialement comme pluie, nuage, source, fleuve; aussi la

lune; 7° une colline ou une montagne; 8° la terre3. Mais ils
expriment aussi divers attributs ou vertus : 1° la force infatigable,

le pouvoir; 2° le plaisir, la satisfaction ; 3° l'éclat,
l'élégance; 4° le pouvoir de mettre en mouvement, d'exciter : 5° la

flexibilité, la pénétration; 6° le péril, la difficulté; 7° le repos,
l'action d'arrêter; 8° la capacité, la soumission. Le 1er correspond

encore au sud ; le 2d, au sud-est; le 3mo, à l'est; le 4me,

au nord-est; le 5me, au sud-ouest; le 6mc, à l'ouest; le 7me, au

nord-ouest; le 8me, au nord.

1 Philastre, p. 25, 26, 65. etc. Legge, p. 16, 43 : « it confirms what I
have affirmed (p. 16) of the significance of the names yin and gang, as

meaning bright and dark, derived from the properties of the sun and
moon. We may use for these adjectives a variety of others, such as
active and inactive, masculine and feminine, hot and cold, more or less
analogous to them. »

2 Legge, p. 13. Comp. Philastre, p. 4.
3 Legge, p. 11, 32.



262 L. THOMAS

Le 2d élément du Y-King est une série de 64 formules en

quelques mots chacune, destinées à exprimer le sens général
de chaque hexagramme. Il est attribué à Wen-Wang (ou le roi
Wân ou Ouen-ouang), prince feudataire, sujet du dernier
empereur de la dynastie des Scheang (ou Chang ou Yn). Après
avoir succédé à son père sur le trône de la principauté de Kau
l'an 1185, il finit par devenir le fondateur d'une nouvelle dynastie

impériale, celle des Tscheou (ou Kau). Mais lorsqu'il composa

les formules, il était emprisonné comme suspect1.
Legge attribue aussi (p. 14) à Wen-Wang la rédaction des

noms portés par les hexagrammes.
Après Wen-Wang, son fils Tan (ou Tscheou-Kong ou le duc

de Kau), reprenant l'œuvre paternelle, composa à son tour une
formule d'explication pour chaque ligne de chacun d'eux. Tel
est le 3me élément du Y-King.

Le 4me se compose d'une série de 7 appendices ou dissertations

relatives à l'interprétation générale ou spéciale des

hexagrammes et attribuées à tort ou à raison à Confucius
(Khong-tse), qui nous transporte à une époque bien postérieure,
quoique encore fort ancienne, puisqu'il est né en 550 ou 551

avant J.-C. 2.

« La persécution des lettrés par Shi-Hoang ti, dit Philastre
(p. 7), plongea dans un désarroi complet et pour plusieurs
siècles toutes les traditions littéraires; sous les Han il s'agit plus
de reconstituer les textes et de les collationner que de les

éclaircir. Bien que le Yi-King n'eût pas été proscrit, son étude

resta stationnaire, et il faut franchir d'un bond une période de

15 siècles pour passer de Khong-tse à une école nouvelle, qui,
sous la dynastie des Song3, releva un moment la gloire des

lettres chinoises. Tschéou tsé, le premier dans les temps
modernes, reprit d'une façon originale l'étude du Yi-King et en
déduisit un système cosmogonique qui, sans être neuf, résume

sous une forme brève et nette les conceptions et la doctrine
de tous ses devanciers *. T'heng tsé, son disciple, écrivit un

1 Legge, p. 20 ; Philastre, p. 5.
2 Tiele, Manuel de l'histoire des religions, p. 47.
3 Ou Soung. 950-1123 ap. J.-C. Voir Chine par Pauthier, p. 485.
'» Ce doit être le même que Tchu-hi, dont parle Pauthier, comme du



LE JOUR DU SEIGNEUR 263

commentaire traditionnel complet du Yi-King; selon moi, c'est
le plus remarquable, bien que l'école chinoise moderne donne
la préférence à celui de Tshou hi, un peu postérieur et intitulé
sens primitif. »

Revenons à l'hexagramme 24, dit Fou.
Il se compose d'une première ligne Yang et de 5 lignes Yn,

la ligne Yang étant la ligne inférieure et par conséquent la

première, — ou de 2 trigrammes : le 4me trigramme Kan (ou
Tschen ou Chin), désignant le tonnerre, et par là même le

pouvoir de mettre en mouvement, d'exciter, et le 8me tri-
gramme Khivan (ou Kouen ou Koen), désignant, la terre et
aussi la capacité, la soumission.

La formule de Wen-Wang est ainsi traduite par Régis :

Pénétrât intrando et exeundo, nullum habet morbum ; amici ve-
niunt, nullum est malum, lllius lex rursus redit ; septem diebus

illinc rursus venu vel redit ; in loco, ad quem ivit, est

convenientia.
Philastre : « Liberté de retour; sortir et entrer sans

inconvénient; amis arrivant sans culpabilité; parcourir la voie en
divers sens; au bout de 7 jours venir de retour; avantage dans

ce qu'il y a à entreprendre. »

Legge : Fû indicates that then will be free course and

progress (in what it denotes); (The subject of it) finds no one to
distress him in his exits and entrances; friends come to him,
and no error is committed. He will return and repeat his (proper)

course. In seven days comes his return. There will advantage

im whetever direction movement is made1. »

plus célèbre commentateur des anciens livres classiques (Chine, p. 343,

347), et que Choo-tze ou Choo-foo-tze, né en 1130 et mort en 1201, dont
Me Clatchie a traduit le système cosmogonique. sous ce titre : Confucian
Cosmogony. A translation of section forty-nine of the « complets Works » of
the Philosopher Choo-Foo-Tze, with explanatory Notes- Shanghaï, 1874.

1 De Harlez traduit (p. 440) : « Hexag. 24... fû « séparation, correction.»
Si dans ses rapports, ses actes, on ne commet pas d'acte offensant, les

amis viendront et il ne se commettra pas de faute (ou ne failliront pas).
Si l'on corrige sa conduite, allant et venant (agissant) jusqu'à 7 fois par
jour, on réussira dans tout ce que l'on fera. » Dans cette traduction, fort
différente de l'interprétation traditionnelle chinoise et des traductions



264 L. THOMAS

Ce n'est donc pas dans l'hexagramme lui-même, mais dans la

formule explicative de Wen-Wang que sont les premiers mots

qui doivent nous occuper : « Au bout de 7 jours revient le
retour» et qui au fond se retrouvent dans les trois traductions. Ils
ne réapparaissent pas dans la formule plus développée de Tan,
mais dans le premier appendice, qui se rattache spécialement
aux formules de Weg-Wang, et où ils sont brièvement expliqués

par ces mots assez significatifs, comme on le verra plus
tard : « mouvement du ciel *. »

Quand au 2d passage, il se trouve dans le 2d appendice, qui,
ainsi que les 6 autres, est attribué à Confucius (selon Legge,

p. 35..., avec plus de raison que le premier), et qui s'applique
spécialement à l'explication des formules de Tan.

Philastre (p. 397) : « Le commentaire traditionnel de la formule
symbolique (c'est le nom du 2a appendice) dit : La foudre est
dans la terre : retour. Les premiers rois profitaient du jour du
solstice pour fermer les portes. Les marchands et les voyageurs
ne circulaient pas ; le prince n'inspectait pas les régions. »

Legge (p. 297) : « (The trigramm representing) the earth and

that for thunder in the midst of it form Fû. The ancient Kings,
in accordance with this, on the day of the (winter) solstice,
shut the gates of the passes (from one state to another), so that
the travelling marchants could not (them) pursue their journeys,
nor the princes go on with the inspection of their states. »

Régis (II, p. 69) : Antiqui reges, solstitii die, jubebant...
Les trois traducteurs ne voient donc pas dans le jour auquel

il est fait allusion le 7me jour hebdomadaire, ainsi que le font
de Prémare et Me Clatchie, mais le jour du solstice d'hiver.
Philastre ne réfute même pas l'opinion contraire. — Régis

ajoute (p. 70) : a Non est dubium quin vox sinica Tchi commentarti

Confuciani pro solslilio accipienda sit. Nam in calenda-
riis turn antiquo tum novo nominatur eodem nomine et caractère

solstitium tum hibernum tum sestivum.'Tchi-}i est enim ad

de Regis, Legge et Philastre, il n'est pas question de 7 jours, mais de

« 7 fois par jour. »
1 Philastre, p. 396. Legge, p. 233 : « Such is the movement of the

heavenly (revolution).»



LE JOUR DU SEIGNEUR 265

litteram summitatis dies, ut vertere Tartari. Tchi est nempe
summus perventionis terminus, quo sensu a nostris antiquis
astronomis solstitium nominatur summa absis.»— Legge prend
à partie Me Clatchie et dit (p. 298) : « Canon Me C. translates
here : The ancient Kings on this culminating day (i. e. the
seventh) closed their gates. « Culminating day » does not give
the meaning so well als « the day of the solstice ; » but where
does the translator find the explanation « the seventh, » which
he puts in parenthèse? In my own « salad » days of Chinese

Knowledge * I fancied there might be some allusion to a primitive

sabbath ; but there is no ground for introducing « seven

days » or « the seventh day » into this paragraph.»
« La foudre est dans la terre, dit le commentaire traditionnel

de Tscheng tsé2; c'est le moment où la positivité
commence à revenir; la positivité commence à naître par en bas et

est encore extrêmement ténue, calme et tranquille ; elle croîtra

plus tard. Les premiers rois, se conformant à la voie du

ciel, avaient soin, le jour du solstice, quand la positivité
commence à naître, de rester dans le calme et le repos, afin de la
développer. C'est pour cela qu'ils fermaient les portes des

passages des frontières, afin que les voyageurs ne pussent pas
circuler et que les princes n'allassent pas inspecter les quatre
régions; ils observaient l'image symbolique de ce retour et se

conformaient à la voie du ciel. Il en est encore de même de la

personne d'un individu : il convient d'observer le repos afin de

permettre à la positivité de se développer. »

Philastre met en note : « Ce passage est intéressant, en ce

sens qu'il donne l'origine de la « fermeture des sceaux » à la fin
de l'année, et du repos du jour de l'an. Le terme chinois
employé « est encore usité aujourd'hui. »

« Cette fête antique, dit Régis (p. 69), ne diffère pas beaucoup

de celle du nouvel an, qui même à notre époque est so-
lennisée non seulement par la fermeture des tribunaux, mais
encore pendant trois jours avant et trois jours après (très dies
ante et post) par divers rites et par les costumes extraordinaires

1 C'est-à-dire « dans l'enfance de ma connaissance du chinois. »

s Philastre, p. 398.



266 L. THOMAS

des magistrats1. Au jour du solstice d'hiver2, on n'interdit plus
les péages (portoria), la circulation des marchands, les
marchés, mais l'empereur par un rite solennel et au nom de tout
l'empire, sacrifie à l'empereur suprême3. Pendant trois jours
au moins les tribunaux sont vacants et lejeûne est observé par
un grand nombre ; il l'est même dans le palais impérial par
l'empereur. »

Nous croyons donc que dans le 2d des passages signalés, il
ne s'agit point d'un 7me jour hebdomadaire, mais du solstice

1 La fête « du nouvel an en Chine met tout le monde en mouvement, »

dit Tcheng-ki-Tong. (Revue des Deux-Mondes, juin 1884, p. 832.) Voir, pour
les détails, Wells Williams, II, p. 76-81.

2 Le jour de l'an chinois, d'après le calendrier anglo-chinois de 1885,

tombait alors sur le 15 février, tandis que le jour du solstice d'hiver est
le 21 décembre. Mais n'y aurait-il pas eu quelque ancienne époque où le

jour du solstice d'hiver était précisément celui du jour de l'an? De

Prémare l'affirme très positivement. Voir plus loin, p. 272....
3 Ce sacrifice est la fameuse cérémonie que l'empereur accomplit une

fois par an sur « l'autel du ciel » dans un magnifique parc aux portes de

Pékin. Le missionnaire Piton en parle avec détail dans le Chrétien évang.
de 1887, p. 251-258. Voir aussi The Chinese, their education, philosophy and
letters, by W.A. P. Martin, D.D.. president of the tungwen college. Peking;
New-York, 1881, p.99. Je ne résiste pas au plaisir d'en traduire quelques
lignes : « Sur un autel de marbre blanc élevé devant la tour, dit l'an-
teur,un bœuf est offert une fois par an en holocauste, tandis que le Maître
de l'Empire se prosterne en adoration devant l'Esprit de l'univers. Tel
est le lieu le plus sacré pour la dévotion chinoise et les visiteurs pensifs
sentent qu'ils doivent fouler le sol de ces cours avec des pieds déchaussés.

Car aucune idolâtrie n'a pénétré ici : ce sommet de montagne s'élève

encore au-dessus des vagues de la corruption, et sur cet autel solitaire
demeure encore un pâle rayon de la foi primitive. Sur la tablette (tablet)

qui représente l'invisible déité est inscrit le nom de Shangte, le gouverneur

suprême,et,tandis que nous contemplons la Majestéimpériale
prosternée devant ce nom et que nous voyons monter la fumée de
l'holocauste, nos pensées sont irrésistiblement reportées en arrière au temps
où le roi de Salem officiait comme prêtre du Dieu très haut (Gen. 4: 18). »

— Ce temple du ciel a été incendié par la foudre en 1889 et on comprend
que la catastrophe a dû causer chez les Chinois une profonde émotion
Voir Journal de Genève du 12 décembre, supplément, et dans la Revue des

missions contemporaines, mars 1890, un nouvel article de Piton sur Le
temple du Ciel à Pékin.



LE JOUR DU SEIGNEUR 267

d'hiver, et il pourrait bien y avoir là une présomption pour
l'interprétation à donner, tout au moins en premier lieu, aux
sept jours dont il est question dans l'autre passage.

Cette présomption est très fortement confirmée par l'étude
de ce passage lui-même, et les trois traducteurs et commentateurs

que nous consultons sont encore ici du même avis.
Fou n'est pas seulement le nom du 24e hexagramme, c'est

aussi celui du llme mois de l'année chinoise (décembre-janvier),

et ce mois doit être aussi celui du solstice d'hiver.
De plus, si l'on rapproche de l'hexagramme Fou les six

hexagrammes suivants : le 44me, appelé du nom de Kau (ou Heou),
qui est aussi celui du 5me mois (juin-juillet), c'est-à-dire du
mois du solstice d'été, — le 33me, appelé du nom de Thun (ou
Tun), qui est aussi celui du 6me mois (juillet-août), — le 12me

nommé Phî (ou Pi) du nom du 7me mois (août-septembre), —
le 20me, désigné par le nom de Kwàn ou (Kouan), qui est aussi
celui du 8me mois (septembre-octobre), — le 23me appelé Po
du nom du 9me mois (octobre-novembre), — et enfin le 2d

nommé Khwan du nom du 10me mois (novembre-décembre),
—¦ on sera frappé d'un changement régulier et progressif
présenté par la série des hexagrammes dans la proportion des

lignes Yang et Yn. L'hexagramme Kau renferme une
première ligne Yn et au-dessus 5 lignes Yang ; l'hexagramme
Thun, 2 lignes Yn et au-dessus 4 lignes Yang ; et ainsi de

suite, jusqu'à ce que dans l'hexagramme Khwan il y ait seulement

des lignes Yn, et que dans l'hexagramme Fou, il y ait
de nouveau une première ligne Yang et 5 lignes Yn.

« Les 7 jours après lesquels revient le retour » semblent
donc être les 7 mois qui se suivent entre le solstice d'été et le
solstice d'hiver, y compris les deux mois de ces solstices.

Mais pourquoi donc est-il parlé de 7 jours et non de 7 mois

Legge constate le fait sans l'expliquer (p. 169, 233).

Philastre ne donne pas non plus d'explication, mais (p. 394)

il cite le commentaire traditionnel de Tscheng Tsé, qui dit en

particulier : « L'évanouissement de la positivité dure 7 jours,
après lesquels elle revient de nouveau. Le Koua Heou exprime
le commencement de son évanouissement ; après 7 modifica-



268 L. THOMAS

tions ce même Koua devient le Koua Fou : c'est pour cela

que la formule parle de 7 jours, c'est-à-dire 7 changements. »

Régis va plus loin, et donne (II p. 71) une explication fort
ingénieuse qui vaut la peine d'être communiquée; il explique
aussi parla pourquoi certains interprètes, dont Tscheou Tsé,

parlent de 7 jours pouvant être 7 Yangr ou 7 Yn.

Après avoir dit que les 7 jours de la formule de Wen-Wang
faisaient allusion aux 7 jours de fête du solstice d'hiver *, Régis

expose comment c'est dans l'année intercalaire ou embolismi-

que, revenant tous les 3 ans, qu'il y a 7 jours pouvant être
désignés comme 7 Yang ou 7 Yn.

Cette année a 13 mois, c'est-à-dire 384 jours2, nombre qui
est aussi précisément celui des lignes des 64 hexagrammes
(64 x 6 384.)

Or, si l'on assigne à chaque série de 6 jours de cette année

un des hexagrammes et à chaque jour de la série le nom d'une
des lignes de l'hexagramme, c'est-à-dire de Yang ou de Yn, —
si, de plus, on dispose les hexagrammes en cercle, en comptant

pour le premier l'hexagramme Khien(o\i Kien), qui ne se

compose que de lignes Yang et peut être envisagé comme le

pôle austral, ou l'hexagramme Khwan (ou Koen), qui au
contraire n'est formé que de lignes Yn et peut être considéré

comme le pôle boréal, ces deux hexagrammes étant opposés
l'un à l'autre dans le cercle, — on trouvera, en allant de

droite à gauche ou de gauche à droite suivant les cas, que les
6 jours voisins du solstice d'hiver ou du solstice d'été seront
6 jours Yang ou 6 jours Yn. Ajoutez à ces 6 jours celui du

solstice, et vous aurez 7 jours Yang ou 7 jours Yn. On peut
facilement vérifier le calcul sur la première figure de la
seconde planche, qui se trouve dans la traduction de Legge.

Régis ajoute que le solstice d'hiver devait être particulièrement

solennel dans l'année intercalaire, puisque alors un grand
1 Régis dit ailleurs que la fête du nouvel an compte 7 jours et, quant

au solstice d'hiver, il dit seulement qu'alors pendant 3 jours au moins
les tribunaux sont fermés. (Voir plus haut, p. 266.) D'après Wells Williams,
les 3 premiers jours de l'année seraient 3 jours de fête. (Voir p. 258, note.)

2 II faut alors compter 6 mois de 30 jours, 6 mois de 29 et 1 mois
intercalaire de 30. (Voir p. 252, note.)



LE JOUR DU SEIGNEUR 269

nombre de petits rois et de grands vassaux étaient tenus de se

présenter à la cour. « Si quelqu'un, dit le philosophe Meng-tse
(Mencius), ne venait pas au temps fixé à la cour impériale
pour rendre compte de sa charge et de son royaume, une
première fois il était abaissé d'un degré dans la hiérarchie
nobiliaire; une seconde fois, il perdait une partie de son

revenu actuel et de son royaume, une troisième fois, l'armée
marchait contre lui. »

Cette explication rend bien compte des 7 jours qui peuvent
être appelés les 7 Yang ou les 7 Yn, mais moins bien des
7 jours dont il est parlé dans la formule de Wen-wang. On a

quelque peine à comprendre le rôle prépondérant qui serait
alors donné à l'année intercalaire.

Quoi qu'il en soit de cette dernière explication de Régis, il
est plus que probable,d'après tout ce que nous venons devoir
sur l'hexagramme Fou, que dans « les 7 jours après lesquels
revient le retour, » il ne peut être ni surtout ni directement
question des 7 jours de la semaine.

Avant d'aller plus loin, il n'est pas indifférent de constater

que dans la pléiade de jésuites distingués qui travaillèrent en
Chine et étudièrent la langue et les idées chinoises, il se forma
deux groupes : les uns, au dire de Bonnetty, exaltant « trop
peut-être l'authenticité et la pureté des traditions chinoises, »

les autres appartenant à une école «fort opposée et excessive

aussi dans ses appréciations, » et que dans le premier groupe
figure de Prémare, dans le second, Régis. Il paraît même que
Régis, dans sa traduction de Y-King, avait positivement en

vue la réfutation de certains confreres '.
Le père Gaubil avait pris une position intermédiaire, à en

juger par ce qu'il écrivait le 5 novembre 1725: « Je vous dirai
d'abord que de part et d'autre, on a manqué un peu de bonne

critique et de connaissance de l'antiquité. » « On sait d'ailleurs,
dit Bonnetty, que dans son ouvrage sur l'astronomie chinoise le

père Gaubil n'avait pas voulu parler des données du Y-King,
comme étant trop peu explicites, et qu'il ne pensait pas que

1 Bonnetty, p. 370, 384-388.

THKOL. ET PHIL. 1890. 18



270 L. THOMAS

le cycle mensuel et hebdomadaire des 28 constellations et des
7 planètes remontât bien haut dans l'antiquité *, »

C'est une position également intermédiaire que dans la

question spéciale de la semaine chez les anciens Chinois, nous
voudrions nous-même prendre entre de Prémare, Cibot,
Bonnetty, Me Clatchie, d'un côté, et de l'autre, Régis, Legge et
Philastre.

Nous ne croyons pas que le second des passages du Y-King
fasse allusion au 7me jour de la semaine, et nous pensons que
dans le premier passage il s'agit avant tout non de 7 jours,
mais de 7 mois.

Toutefois dans ce premier passage, ne pourrait-il pas y avoir
une allusion indirecte à la semaine? Ne pourrait-il pas être
ainsi rendu : « dans une semaine revient le retour » c'est-à-

dire dans une semaine de mois analogue à la semaine proprement

dite, à la semaine de jours1?
Ce quiappuyerait cette hypothèse, c'est que nous trouvons

dans la Bible (Dan. IX : 24-27) le mot semaine désignant dans

le style prophétique une heptade d'années, bien que depuis
des siècles il fût appliqué tout spécialement à la semaine de

jours (Gen. XXIX: 27; Deut. XVI : 0-10).
Ce serait aussi que d'après la Chart of the Week de Jones

il y aurait bien des noms chinois pour les semaines des 7

premiers mois de l'année, mais non pour la semaine en général,
celle-ci étant désignée par deux mots signifiant « les 7

régulateurs. » (t'si cheng -.)

1 Id., p. 388,376,378.
2 Jones indique aussi que les missionnaires catholiques et protestants

rendent en chinois le mot semaine par li pai ou lai pai, mots qui signifient

l'un : cérémonie, et l'autre : culte. 11 faut sous-entendre : jours.Cette
expression, qui du reste n'est pas expliquée par Jones, signifie donc :

jours de la cérémonie du culte, ou jours de l'adoration.
Le Dictionnaire anglais-chinois de Morrison (Londres, 1822) dit: « Week

of seven days is called in Canton : yih ko le pae- It may be called : tseih

jilt tsee. a term of seven days. » On retrouve dans la première de ces

expressions de Morrison le li pai ou lai pai des missionnaires, et dans
la seconde, le t'si cheng de Jones.

Le Dictionnaire japonais-anglais de Hepburn (Shangaï, 1872) dit :



LE JOUR DU SEIGNEUR 271

« Les anciens écrivains, dit le P. Cibot *, se servent du mot
sept jours, comme nous de celui de semaine. Le Li-ki dit, en

parlant de Confucius : étant tombé malade, il mourut au bout de

7 jours. Le Mei-ki dit à l'occasion d'un certain breuvage, que,
quand on en avait bu, on en conservait le parfum pendant 7

jours. On lit dans le Hong-chou : Il arriva dans 7 jours... 7 jours
auparavant, etc.. »

Si cette explication pouvait être confirmée par les sinologues,

c'est elle qui nous paraîtrait la meilleure, et elle nous
fournirait un précieux témoignage en faveur de l'existence
de la semaine en Chine dans des temps fort anciens.

« Muwari (a turn, revolution) a period of seven days. » Ce terme japonais
est fort significatif.

Je dois ces derniers renseignements à l'obligeance de M.Fr. Turrettini.
Puisque nous avons indiqué l'expression chinoise par laquelle les

missionnaires ont rendu le mot semaine, disons encore comment ils ont
nommé les différents jours hebdomadaires.

Le 1er jour de la semaine (notre dimanche) s'appelle pour les missionnaires

catholiques chan U yih, c'est-à-dire jour de tête levée et d'adoration,

un (Jones : Day of looking up and worshipping) ; pour les missionnaires

protestants li pai yat. c'est-à-dire le jour de l'adoration. (Jones :

Respectful, Worshipping.)
Le 2d jour de la semaine (lundi) s'appelle pour les missionnaires catholiques

chan li esh, c'est-à-dire jour d'adoration, deux, c'est-à-dire le 2d dea

jours d'adoration (Jones : Worship-day. Two) ; pour les missionnaires
protestants lì pai yih, c'est-à-dire jour d'adoration, un, c'est-à-dire 1er jour
après le jour d'adoration. (Jones : Worship-day. One.)

Le 3e jour de la semaine (mardi) s'appelle pour les missionnaires catholiques

chan li san, c'est-à-dire jour d'adoration, trois, c'est-a-dire le 3° des

jours d'adoration (Jones : Worship-day, Three) ; pour les missionnaires

protestants li pai esh, c'est-à-dire jour d'adoration, deux, c'est-à-dire le 2d

jour après le jour d'adoration. (Jones : Worskip-day.Two.)
Et ainsi de suite, de sorte que le 7e jour (samedi) est pour les uns chan

li t'si, jour d'adoration, sept, ou : le 7e des jours d'adoration (Jones :

Worship-day. Seven), et pour les autres li pai leu, jour d'adoration, six

ou : le 6e jour après le jour d'adoration. (Jones : Worship-day. Six.)
Ce qui semble principalement ressortir de la nomenclature catholique,

c'est que, pour les chrétiens, tous les jours, et non pas seulement tels on

tels, doivent être des jours d'adoration, tandis que dans les désignations
protestantes le dimanche est plus en saillie. Les deux points de vue sont
intéressants.

1 Bonnetty, p. 391.



272 L. THOMAS

En gros, nous pourrions nous approprier ce que disait en

1849 à Hong-Kong un Chinois devenu missionnaire et
prêchant devant un auditoire chinois sur le jour du sabbat1 :

«... Nous trouvons qu'il n'y a maintenant aucune contrée

qui n'ait pas connu le sabbat, et même les livres chinois en

parlent. Le diagramme Fou dans le Livre des changements,
dit: « Cette règle va et revient; en 7 jours elle revient de

» nouveau. » Le commentaire Twan dit : « Cette règle allant et
» revenant dans 7 jours, revenant de nouveau, se rapporte aux
» révolutions du ciel. » Cela est une trace du 7me jour du repos
revenant continuellement. Si cela n'était pas, pourquoi ces

anciens sages auraient-ils parlé ainsi? L'âge de Fou-hi n'était

pas éloigné de la création, et le temps du sabbat n'était pas

encore absolument oublié en Chine. Et de ce qu'il n'est pas dit
7 mois ou 7 fois, mais 7 jours, on voit là une trace évidente du

jour du sabbat... »

D. Une cosmogonie chinoise.

« Il y a, dit de Prémare 2, une ancienne tradition qui porte
que « le ciel fut ouvert à l'heure Tse, que la terre parut à l'heure
» Tscheou et que l'homme parut à l'heure Yn. » Ces 3 lettres,
par rapport à un jour, comprennent le temps qui s'écoule
depuis 11 heures de la nuit jusqu'à 5 h. du matin ; et, par
rapport à un an, Tse commence en décembre, au point du
solstice d'hiver et répond au Capricorne ; Tcheou répond à

janvier et au Verseau ; Yn répond à février et aux Poissons.

L'année chinoise a commencé en divers temps par un de ces

trois signes, et c'est ce qu'on appelle San-tching, c'est-à-dire
les trois Tching. Les Chinois appliquent les caractères Tse,

Tcheou, Yn, etc., non seulement aux heures, mais aux jours
et aux années. Si on prenait les 3 heures chinoises, qui en

font 6 des nôtres, pour les 6 jours de la création, chaque jour
Dieu continuerait son ouvrage en le reprenant où il l'avait

1 Traduit par Pauthier et tiré du Chinese Repository, recueil mensuel

publié par les missionnaires protestants à Canton; d'après Bonnetty,
p. 392.

1 Pauthier, Livres sacrés, p. 15.



LE JOUR DU SEIGNEUR 273

laissé le jour précédent; car par Tien-Kaï (le ciel fut ouvert),
on peut entendre la lumière et le firmament ; par Ti-pi (la
terre parut), la terre tirée du sein des eaux et éclairée du
soleil et des astres ; Sin-seng (l'homme naquit), tout ce qui a

vie jusqu'à l'homme. J'ai lu dans un auteur chinois, qu' «au
» commencement, quand toutes choses furent produites, elles
» eurent Tse pour source et pour origine. Tse est le principe
» duquel tout est sorti. »

11 vaut peut-être la peine de constater que l'heure chinoise

comprenant 2 des nôtres, les 3 heures chinoises de la création
correspondraient ainsi à 6 des nôtres et qu'on retrouverait
le nombre biblique des jours de la création, en même temps
qu'on peut reconnaître une correspondance remarquable,
comme l'indique de Prémare, entre l'œuvre des 6 jours géné-
siaques et celle des 3 heures chinoises.

Je n'ai pas pu découvrir où est originairement mentionnée
la tradition dont parle de Prémare, mais je l'ai retrouvée dans

Du Halde, qui dit (III, 345) : « Selon les Chinois, l'heure de

minuit est heureuse, parce que, disent-ils, c'est l'heure à

laquelle le monde fut créé. Ils croient de même qu'à la
seconde, la terre fut produite, et l'homme, formé à la
troisième- »

J'ai retrouvé aussi cette tradition dans une note fort intéressante

de l'ouvrage de Me Clatchie, que j'ai signalé p. 263, note.

Après avoir mentionné page 147 un tableau renfermant un
cercle divisé en 12 parties égales, désignées par les noms des

12 heures du jour, en tête desquelles se trouvent l'heure Tsze

Tse), l'heure Chaou Tscheou) et l'heure Yin Yn),—
tableau dont se servent les philosophes chinois pour illustrer
la doctrine de la succession indéfinie de mondes semblables, —
le missionnaire dit : « Chaque révolution complète du cercle est

appelée Yuen ou (en hindou) Kalpa et s'effectue en 129600
années. Chacune des 12 parlies du cercle est appelée un Hwuy
et est censée durer 10 800 années. Dans le premier Hwuy
(Tsze), le ciel... sort, à la suite de l'ouverture del'Ovum mundi,
dans lequel il a été préservé du déluge précédent. Dans le
second (Chaou), c'est sa femme, la Terre, qui sort ; et dans



274 L. THOMAS

le troisième (Yin), le premier homme apparaît, c'est leur fils...
Cet homme sort del'Ouum mundi au printemps, et Confucius
a fait de cette période le premier mois, en imitation de la
dynastie Hea... »

E. Importance du nombre 7.

Nous avons vu que la division des mois et des jours du mois
était chez les Chinois profondément septénaire.

Dans ce que j'ai lu concernant le Y-King, en dehors de

l'hexagramme Fou, je n'ai pas trouvé grand'chose sur l'importance

du chiffre 7, j'ai trouvé cependant que ce chiffre était

dit, parmi les premiers nombres impairs, celui de la
jeunesse, 9 étant le chiffre de la vieillesse *. J'ai vu aussi 7,

désignant le ciel, mais de même que 1, 3, 5, 9, tandis que 2, 4, 6,

8, 10 désignent la terre2.
J'ai questionné le missionnaire Hunnex sur le sujet, et il m'a

répondu : « Les Chinois pensent que le nombre 7 est très
important. Par exemple, ils font un deuil de 49 jours pour un

mort, c'est-à-dire 7 /fois 7 jours. Je ne sais pourquoi ils ont
cette opinion du nombre 7, mais il est certain qu'ils ont cette
opinion. »

J'ai trouvé ensuite dans l'étude de Bonnetty beaucoup de

faits qui font ressortir l'importance attribuée par les Chinois à

ce nombre.
En voici quelques-uns tirés du Li-ki ou livre des rites3 :

« L'empereur a 7 temples (dédiés à 7 générations de ses

ancêtres), 3 à gauche, 3 autres à droite ; celui du grand-aïeul
(à l'extrémité au milieu des deux lignes) forme le 7me.

» A la mort de l'empereur, pendant 7 jours, on sert devant
lui des vivres et du vin, et ce n'est guère qu'au 7me jour qu'on
l'enterre. Cela se fait pour l'empereur seul. »

Le Li-ki compte 7 devoirs principaux, 7 espèces d'affections

humaines, 7 choses dont il ne faut pas parle)' dans l'instruction

1 Dans une citation de Tshou hi faite par Philastre, p 26.
2 Appendix ad Commentarios Toen and Siang, dicta ki tse. Régis, II, p.472.
3 Bonnetty, p. 373-376.



LE JOUR DU SEIGNEUR 275

donnée aux enfants, 7 règles de bienséance et de civilité,
7 causes de divorce, etc. »

Le P. Cibot, dans un travail intitulé: Fête donnée par As-

suérus, la troisième année de son règne, comparée aux fêtes
des souverains de la Chine, dit à propos des 7 jours pendant
lesquels dura le festin d'Assuérus (Esther I : 71).

« Le nombre.... est remarquable : il est consacré, en

Chine, par les usages et par la façon de parler de la plus
haute antiquité. Encore aujourd'hui, quoiqu'on ne compte
pas par semaines et que le calendrier civil et ecclésiastique
soit purement lunaire, on ne laisse pas de mettre dans le
calendrier impérial des caractères qui correspondent
toujours aux 7 jours de la semaine. Si on ne peut pas prouver,

faute de monuments, que cet usage soit de la plus haute

antiquité, on ne peut pas dire non plus quand il a commencé ;

ou moins ne l'avons-nous trouvé nulle part, quelques recherches

que nous ayons faites... Le nombre de 7 jours est encore
aujourd'hui un nombre d'étiquette pour plusieurs cérémonies
et rites. Nous invitons les curieux à voir ce que disent les

étymologistes chinois sur le nombre 7 et sur les variantes

plus que singulières de l'ancien caractère dont on se servait

pour l'écrire. Il est impossible de ne pas reconnaître, dans la
manière dont les anciens se servaient de ce nombre, que la
tradition y avait attaché des idées religieuses ; aussi le Lieou-
chou dit que c'est un nombre d'un merveilleux qui embarrasse.

Un Chinois, en effet, doit être fort embarrassé aujourd'hui

pour expliquer pourquoi il signifie un homme pur, d'une

vertu solide, qui sait la vraie doctrine, etc. »

(A suivre.)

1 Bonnetty, p. 390- Voir encore certaines légendes chinoises sur le
nombre 7, p. 393-396.


	Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire [suite]

