Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 23 (1890)

Artikel: Etudes Christologiques

Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379471

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CHRISTOLOGIQUES

PAR

P. LOBSTEIN

A MONSIEUR A. SABATIER

Professeur i la Faculté de théologie de Paris,

Directeur adjoint & I'Ecole pratique des Hautes-Etudes.

Hommage d'affecliens el reconnaissant souvenir.

Le dogme de la naissance miraculeuse du Christ.

Jésus leur dit : Je suis d'en haut, je ne suis
pas de ce monde.
Jean VIII, 23.

1. Introduction. — Objet de cette étude. — Position de la question.

1. La doctrine trac tionnelle examinée au point de vue exégé-
tique. — Elimination de I'explication théopneustique., — Nécessité
de la critique des sources. — Caractére général des deux documents
sur la naissance miraculeuse du Christ : les contradictions de Mat-
thieu et de LLue. — Les listes généalogiques; les autres indications
renfermées dans les évangiles synoptiques. — Le témoignage de la
littérature paulinienne et des écrits johanniques. — Les résultats de
I'étude exégétique ne sont pas favorables a la doctrine tradition-
nelle.

1L Le doctrine traditionnelle analysée dans sa genese historique.
— Genése religieuse et évolution dogmatique de la foi de I'Eglise
primitive. — 'T'rois explications principales de la filialité divine de
Jésus-Christ : la conception théocratique, la théorie métaphysique,
la notion physique. — Examen de ce troisiéme essai d’interpréta-
tion : analyse de Luc I, 35, les analogies tirées de 1’Ancien et du
Nouveau Testament, 'interprétation messianique d'Esaie VII, 14,
— Inutilité de I'hypothése d’influences orientales ou helléniques.

THEOL, ET PHIL. 1890. 14



206 P. LOBSTEIN

— Les résultats positifs de la critiqie historique confirment et
complétent les conclusions négatives de I'étude exégétique.

IV. La doctrine traditionnelle étudice au point de vue dogmati-
gque. — Examen de 'opinion qui fait de la naissance miraculeuse de
Jésus la condition indispensable de la sainteté du Christ. — Examen
de l'opinion qui fait de la naissance miraculeuse de Jésus la base
nécessaire du fait de l'incarnation. — Kxamen de 'opinion qui
fonde sur la naissance miraculeuse de Jésus le caractére typique et
I'universalité absolue de la personne du Christ. — Impossibilité
radicale de chacune de ces solutions dogmatiques et légitimité in-
discutable de I'intérét religieux qu’elles expriment.

V. La doctrine traditionnelle ramenée a sa signification reli-
gieuse. — Nécessité de distinguer entre l'affirmation religieuse de la
foi chrétienne et le symbolisme populaire du mythe évangélique.
— Analyse des éléments primitifs et irréductibles de 1’expérience
chrétienne. — Inconvénients et dangers du dogme officiel : i1 mé-
connait le caractére essentiel de la révélation évangélique et la na-
ture intime de la foi chrétienne, il compromet la notion religieuse
de la divinité du Christ et la notion morale de son humanité, il re-
pose sur un dualisme élémentaire et superficiel entre le monde de
la nature et la sphére du surnaturel.

VI. Coup d ceil rétrospectif et conclusions genérales.

I

« Vous, vous étes d’en bas; moi, je suis d’en haut; vous,
vous étes de ce monde; mol, je ne suis pas de ce monde. »
(Jean VIII, 23.) Le croyant qui juge son cceur naturel & la lu-
miére de la révélation chrétienne, trouve dans cette déclaration
si tranchante et si absolue du Christ johannique I'expression
de son expérience intime au contact de la personne et de 1’ccu-
vre du Christ. L’abime quile sépare de Celui en qui il a trouvé
son Maitre et son Sauveur est si profond que de cette diffé-
rence de nature il conclut d’instinct & une différence d’origine.
Aussi semble-t-il que la tradition de la naissance miraculeuse
de Jésus vienne au-devant de la conscience du fidéle et ne fasse
que traduire, dans le domaine de I'histoire, une vérité dont il
trouve en lui-méme la plus décisive confirmation. Il ne s’é-
tonne donc pas que I’école, suivant 'impulsion de I'Eglise, ait



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 207

élevé la tradition évangélique & la hauteur d’un dogme placé
sous la sanction de l'autorité divine.

En effet, aux yeux d’un grand nombre de chréliens sin-
ceres et éclairés, le récit de la naissance surnaturelle du Christ
est un élément intégrant et essentiel du dogme de la personne
et de 'ceuvre du Sauveur 1. Sacrifier la croyance & ce miracle,
ce serait, selon eux, ruiner par la base la foi & la divinité et a
la sainteté de Jésus-Christ. Il y a méme des théologiens? qui
font assez bon marché de la thése spéculative de la préexistence
éternelle du Verbe, mais qui maintiennent avec d’autant plus
d’énergie le dogme exprimé par le symbole dit apostolique :
« Je crois en Jésus-Christ, concu du Saint-Esprit, né de la
vierge Maries. » Cette affirmation leur semble le fondement
nécessaire de la vie divine du Christ et la condition absolue de
son ceuvre rédemptrice. Ils sont préts & concéder que I'idée de
Iéternité essentielle du Logos est une notion métaphysique

1« La situation est telle aujourd’hui, dit M. SaBaTier, qu'un homme qui
déclarerait croire de tout son cceur en Jésus-Christ Fils de Dieu et Sau-
veur, mais ¢ui avouerait ne pouvoir décider si le mode de cette filiation
a été naturel ou surnaturel, serait tenu pour un membre infidele de I'E-
glise.» (La religion laique, Revue chrétienne, t. XXIX [1882], p. 660.) Si je
ne me trompe, cette situation ne date pas d’aujourd’hui; elle est aussi
ancienne que l'orthodoxie ecclésiastique.

2 Voy. plus bas § IV.

3 Symb. apostol. Credo... in Jesum Christum... qui conceptus est de Spi-
ritu Sancto, natus ex Maria virgine... Symb. nicaen. § 4 :... Qui propter
nos homines et propter nostram salutem descendit de ccelis, et incar-
natus est de Spiritu sancto, ex Maria Virgine, et homo factus est... Conf.
aug., Art. 111, § 1-2 : Docent, quod Verbum, hoc est Filius Dei, assump-
serit humanam naturam in utero beate Marie Virginis... Unus Christus,
vere Deus et vere homo, natus ex virgine Maria... Conf. helvetica poste-
rior, Art. X1:.. Ex virgine Maria carnem assumpsit... Kundem quoque
eterni Dei eternum filium credimus et docemus hominis factum esse fi-
lium, ex semine Abrahee atque Davidis, non ex viri coitu, quod Hebion
dixit, sed conceptum purissime ex spiritu sancto, et natum ex Maria
semper Virgine, sicut diligenter nobis historia explicat evangelica. — Ce
dogme est le patrimoine commun des Eglises chrétiennes; il se trouve
formulé dans les symboles ecuméniques comme dans les confessions
protestantes, dans le Catéchisme romain comme dans le Catéchisme so-
cinien de Rakow. Sur la part que les symboles luthériens ont faite aux
prémisses catholiques du dogme officiel, voy. plus bas § 1V.



208 P. LOBSTEIN

inaccessible & la pensée humaine; mais la naissance miracu-
leuse de Jésus, consacrée par la plus touchante et la plus in-
time de nos fétes chrétiennes, est un fait concret, une réalité
positive et vivante, une histoire qui parle a la conscience et
au cceur des croyants un langage saisissable et saisissant, plein
d’une suave poésie et d’'une haute éloquence. Le critique qui
ose porter une main téméraire sur ce dogme, centre mysté-
rieux et sacré de I'évangile de Noél, I'historien qui analyse ou
discute 1a ou le fidele bénit et adore, se rend coupable d’un sa-
crilege et d’un blasphéme !

Un jugement pareil n’a rien de surprenant. On ferait preuve
d’une naive légéreté et d’'une bien grossiére inintelligence en
attribuant cette condamnation sommaire & la seule routine, a
la puissance invétérée des habitudes ou du préjugé dogmati-
que. Non, la répugnance invincible qu’inspire en pareille ma-
tiere I’analyse qui doute & la piété qui affirme, cette répugnance
qui se traduit en protestation indignée ou douloureuse, pro-
ceéde d’un sentiment parfaitement légitime, disons mieux, d’une
pensée juste et vraie.

11 faut le répéter pour couper court & tout malentendu. Le
dogme ou Phistoire de la « nativité » plonge ses racines dans
le sol de la conscience chrétienne et il est la traduction d’un
intérét religieux de premier ordre. Tout essai christologique
qui ne chercherait pas & sauvegarder cet intérét et & y répon-
dre pleinement, toute solution qui ne tiendrait pas compte des
exigences impérieuses de la pieté et de ’expérience chrétienne,
serait finalement condamnée par toute théologie vivante, in-
terpréte fidele de la foi. Déméler et définir le postulat religieux
qui est au fond du double récit de Matthieu et de Luc, en dé-
fendre la sainte et indiscutable autorité, telle est la tache prin-
cipale du dogmaticien en présence des traditions incompara-
bles qui entourent le berceau du Sauveur de leur divine
auréole. Toute la question touchant ’histoire de la naissance
miraculeuse du Christ se réduit finalement a celle-ci . L’affir-
mation de la foi chrétienne qui fait le nerf et la valeur de la
tradition évangélique est-elle solidaire de la forme historique
gu’a consacrée cette tradition? En d’autres termes, le témoi-



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 209

gnage (ue la conscience chrétienne rend a la sainteté du Sau-
veur, & la divinité de son caractere, a 'efficacité rédemptrice
de son ceuvre, porte-t-il aussi sur le mode précis de son ori-
gine et de sa filiation ? La foi religieuse du chrétien en Christ
1implique-t-elle une opiunion arrétée sur la naissance de Jésus ?
Tel est le probléme auquel je voudrais essayer de répondre.

Jose penser que la sincérité de ces recherches sera la meil-
leure preuve de lintention essentiellement positive qui les
mspire et les soutient. Le lecteur le plus réfractaire sentira, je
Pespére, que la critique n’est pour mol qu'un moyen et non
un but, et que mon unique effort et ma seule ambition tendent
a dégager le fond intime et vivant du dogme christologique, afin
de recueillir avec soin et de sauvegarder avec énergie I’essence
religieuse et impérissable de la foi chrétienne !,

II

Dés le début de notre étude nous nous heurtons & une objec-
tion dont il serait injuste de se dissimuler la gravité. On nous
accusera peut-étre d’avoir mal posé la question. « Gar enfin,
pourrait-on nous répondre, il s’agit ici non d’'une expérience
de la conscience chrétienne, mais d’un fait de I’histoire évan-
gélique. Ce qui est en cause, ce n’est pas un postulat de la fol
religieuse, c¢’est une donnée de nos documents scripturaires.
Le débat se concentre sur l'autorité d’un témoignage biblique,

! Je noterai & 'occasion les renseignements bibliographiques les plus
importants,sans avoir la prétention d’épuiser la matiere. Qu'il me suffise
de renvoyer une fois pour toutes aux commentaires sur les Evangiles, aux
travaux sur la vie de Jésus et aux ouvrages dogmatiques. Les discussions
serrées de Strauss, de Krmv, de BiepErmany, les beaux et religieux déve-
loppements de M. H. Scuurtz et de M. Bevyscauac ont i mon sens le plus
sérieusement avancé le probleme. 1l sera question plus loin des recher-
ches de M. Usener. Les travaux apologétiques auxquels je me reporteral
le plus souvent sont la Vie de Jésus de M. Weiss et le Commentaire sur
Pévangile de saint Lue de M. Gober; ils ont incontestablement plus de va-
leur que la monographie de M. STEINMEYER, Die Geschichte der Geburt des
Herrn und seiner ersten Schritte im Leben, mit Bezug auf die neueste Kritik,
1873. Je consacrerai plus spécialement les notes aux indications biblio-
graphiques et aux détails de pure érudition.



210 P. LOBSTEIN

non sur la valeur d’'une affirmation expérimentale. C’est dépla-
cer le probleme que de le transporter sur le terrain du dogme,
il faut le circonscrire dans les limites de I’exégése et de la cri-
tique historique. »

Acceptons la question formulée dans ces termes et suivons
I'objection sur le champ ot elle nous convie. La position ainsi
définie est trés favorable au défenseur de la tradition s’il prend
le point de vue de la théopneustie absolue. Il est clair que si
les récits de Matthieu et de Luc ont été écrits sous la dictée
mmmeédiate du Saint-Esprit, ils participent & linfaillibilité de
Pinspiration divine ; si toute activité humaine est exclue de la
composition de nos livres saints, toute chance d’erreur ou
d’inexactitude est également écartée; il n'y a point de place,
dans nos documents surnaturels, pour le moindre élément
mythique ou légendaire ; les données que renferment nos évan-
giles canoniques doivent étre prises dans un sens littéral et ma-
tériel ; elles sont historiques au méme titre que le ministére ga-
liléen ou la derniére semaine & Jérusalem. Dans ce cas, toute
discussion ultérieure est & la fois oiseuse et blasphémaloire ; la
critique se réduit & I’ceuvre tout extérieure de ’harmonistique,
et la virtuosité de I’historien consiste dans le savoir-faire qu’il
met & agencer et & emboiter I'un dans l'autre les différents ma-
tériaux évangéliques.

Il ne me semble pas nécessaire de m’arréter & ce point de
vue qui, théoriquement du moins, est repoussé par tous les
théologiens qui pensent. Il n’est personne aujourd’hui qui
s’obstine & maintenir la théopneustie verbale de Gaussen et de
la théologie du réveil. Tous les exégetes et les dogmaticiens
contemporains entendent « réintégrer I'activité humaine dans
son rolel. » Deés lors, il n’est pas seulement permis, il est né-
cessaire de comparer les relations, de peser les témoignages,
de faire la critique des sources.

Quelle est la valeur historique des documents qui nous ra-
content la conception de Jésus dans le sein d’'une vierge et sa
naissance miraculeuse a4 Bethléhem? Réduite & ces propor-
tions, la question est simple et facile & résoudre. On sait que

1 M. Gopet, Revue chrétienne, 1882, p. 714.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 211

« le protévangile » ne se trouve que dans deux de nos docu-
ments évangéliques. Quoi que 'on puisse penser de I'histori-
cité des deux premiers chapitres de Matthieu et de Luc, il n’est
pas douteux que pour les apoOtres et pour les deux premiéres
générations.chrétiennes la vie de Jésus commencait au baptéme
de Jean et finissait alarésurrection (Act. I, 22; X, 37; XIII, 24).
Mare, qui reproduit le plus fidélement la tradition primitive, ne
renferme aucune trace de I’évangile de la naissance et de I’en-
fance de Jésus. Cet evangelium infantie ne faisait point partie
de la premiére prédication missionnaire et apostolique?!. En
outre, on a souvent noté que, meéme dans les évangiles de
Matthieu et de Luc, ces deux chapitres ne tiennent pas au
corps principal durécit, et qu’ils en demeurent séparés par une
solution de continuité si profonde qu’on peut se demander s’ils
n’y ont pas été ajoutés aprés coup? Dans ces conditions, il
n’est pas surprenant que la critique, transportée sur un terrain
peu sir, se montre défiante et qu’elle formule des exigences
rigoureuses et précises.

Un examen plus attentif n’a rien qui puisse rassurer. Les
récits de la naissance surnaturelle appartiennent & un ensem-
ble de traditions sujettes & caution. Le lecteur le plus superfi-
ciel découvre aisément que les récits de Matthieu et de Luc
ont un caractere tres différent et ne sont pas dominés par les
mémes préoccupations et le méme intérét religieux. Les deux
traditions sont évidemment nées dans des milieux différents
et indépendants I'un de l'autre. Sur ce point tout le monde
est d’accord. Mais nos deux évangiles ne sont pas seulement
différents, ils sont contradictoires. Il ne suffit pas de nous
assurer que les deux cycles de récits existéerent pendant
un certain temps, celui de Matthieu comme tradition publique

1Voy. 'aven de M. Goorr, Commentaire sur Uévangile de saint Lue, 1
(1872), p. 195. — Jaurai l'ozcasion de me rapporter souvent aux considé-
rations gdérérales de 'anteur sur les chapitres 1 et II de cet évangile. Lia
troisibme édition (1888), t. 1, p. 212-224, ne diftere pas de la seconde
quant au fond des iddes; mais comme celle-ci (I, 188-203) est plus cir-
constancide que la derniere édition, je m'en tiendrai i l'ouvrage de 1872.

2 M. Sapatier, Encyclopédie des sciences religieuses (art. Jésus-Christ),
VII, 363.



212 P. LOBSTEIN

émanant de Joseph, celui de Luc comme souvenir de famille
conservé par Marie!; car ce qui differe de part et d’autre, ce
n’est pas seulement lorientation générale, ce sont les faits eux-
meémes et le lien qui les unit. Il est impossible de concilier nos
deux traditions sans violenler les textes, sans recourir 4 des
hypotheses arbitraires, sans se contenter de possibilités qui
n’atteindront jamais & la certitude historique. Ai-je besoin de
rappeler que les deux généalogies comptent un nombre diffé-
rent de générations, et qu’elles ne se rencontrent que sur deux
noms 2 ? que la scéne de I’annonciation est tout autre dans Luc
que dans Matthieu ? que le double renseignement sur le domi-
cile des parents renferme une insoluble contradiction? que la
visite des mages et la fuite en Egypte, rapportées par Matthieu,
ne peuvent s’intercaler, dans le récit de Luc, ni avant ni aprés
la présentation de Jésus dans le temple? — Il y a plus. Non
seulement nos deux traditions s’excluent, mais chacune d’elles
prise isolément souléve des difficultés inextricables. La théo-
logie traditionnelle les a parfaitement senties, et les expédients
auxquels elle a eu recours attestent suffisamment son embar-
ras ; le rationalisme de notre orthodoxie moderne transforme
I’étoile miraculeuse qui guida les mages en une conjonction
astronomique ou en un phénomeéne de 'atmosphére; il ne re-
cule pas devant « des énormités philologiques et des violences
arbitraires ® » pour faire dire & Luc autre chose que ce qu’il

1 M. Goper, ouw. cit., 1, 202-203.

2 11 faut voir, dans les Vies de Jésus et dans les Commentaires, « 1'é-
chafaudage de combinaisons » (M. GopeT, I, 252) imaginées par I'’harmo-
nistique pour élader ces difficuités. Pourquoi faut-il que nous trouvions
M. Goper et M. Weiss parmi les défenseurs de 'opinion qui, en dépit des
loisles plus élémentaires de la grammaire et de la philologie, soutient que
la généalogie conservée par Lue est celle de Marie, non celle de Joseph?
Voyez contre 'interprétation de M. Weiss les judicieuses observations de
M. Havuer (Theologische Studien und Kritiken, 1884, p. 56-57.) — 11 convient
de relever que I'évidence des faits historiques s'est imposée a des théo-
logiens de 1'école confessionnelle qui, comme les représentants de I'école
historique, reconnaissent que nos deux évangiles donnent la généalogie
de Joseph (Hormasn, DevitzscH, M. Frank); THoMAsIts avoue son incer-
titude et son embarras. (Christi Person und Werk, 11, 1857, pag. 129.)

3 M. Reuss, Hist. évangélique (Synopse des 3 premiers évang.), 1876, p. 141.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES M3

raconte au sujet du recensement de Cyrénius; il atténue ou
écarte I'intervention miraculeuse des anges en réduisant le
merveilleux sublime et naif des récits de Luc et de Matthieu &
des procédés artificiels de composition littéraire?; en un mot,
en dépit du culte dont il entoure le texte sacré, il n’en respecte
pas le sens original et il en méconnait le véritable caractere.

Dira-t-on que la naissance surnaturelle, rapportée par deux
traditions manifestement indépendantes 'une de 'autre, em-
prunte & ce double témoignage sinon une confirmation dé-
cisive, du moins une présomption trés voisine de la certitude ?
Ce serait la une preuve plus spécieuse que solide. Deux docu-
ments, dont chacun se trouve sérieusement ébranlé, pourront-
ils jamais, en s’ajoutant 'un & P'autre, acquérir la force pro-
bante qui leur manque et produire la conviction que chacun
a part est impuissant & donner? Et que sera-ce si nous trou-
voas, dans ces sources mémes auxquelles on veut que nous
nous reportions, des indices qui parlent contre la tradition et
qul nous révelent un point de vue différent de celui que pren-
nent nos évangélistes ?

L’indication la plus frappante est celle que fournissent les
deux généalogies conservées par Matthieu et par Luc?. Celles-ci
ont pour but de démontrer que Jésus est vraiment le Messie
en exposant la série de ses ancétres en droite ligne du roi David
4 Joseph, époux de Marie. Il est incontestable que, dans l'es-
prit des deux généalogistes, Jésus est fils de Joseph. S’ils
avaient eu la moindre idée d’'une conception miraculeuse, ils
eussent établi la généalogie de Marie, non celle de Joseph.
Toutes les subtilités, dit fort bien M. Réville, toutes les subli-
lités invoquées par les anciens commentateurs pour concilier
cette contradiction des récits évangéliques se sont brisées

U Tel est surtout le cas de M. Weiss dans sa Vie de Jésus. (lav. |,
chap. 1-5.)

2 M. A. RéviLLE, Histoire du dogme de la divinité de Jésus-Christ, Paris
1869, p. 25-27. Les difficultés et les contradictions indiquées ici ont été
maintes fois relevées par des auteurs qui ne sont pas suspects de radica-
lisme théologique. (Voy. par exemple M. Bevscurac, Das Leben Jesu, 1,
164-165.)



214 P. LOBSTEIN

contre la résistance des textes. Nos évangélistes ont évidemment
trouvé ces généalogies dans des documents plus anciens; vu
la rareté des traditions qui circulaient sur I'enfance de Jésus, ils
n’osérent éliminer aucune de celles qui parvinrent & leur con-
naissance, et ils amalgameérent le peu qu’ils recueillirent sur
ce sujet obscur dont Jésus lui-méme n’avait jamais parlé. Ainsi
s'explique le fait surprenant que les mémes évangiles qui ont
enregistré ces généalogies sont précisément ceux qui nous
racontent la naissance miraculeuse de Jésus. Matthieu, qui
juxtapose les deux traditions contraires, parait avoir attribué
a la généalogie historique et naturelle une valeur théocratique
qui lui a donné la solution de la difficulté; la suite du récit de
Matthien, d’apres lequel Joseph reconnut 'enfant de Marie
comme étant le sien, nous montre clairement que Joseph
transmit légalement sa noblesse héréditaire, son titre réel de
Fils de David, 4 celui qui n’en héritait point naturellement 1. —
Luc qui entend bien aussi transcrire la généalogie de Joseph,
le charpentier de Nazareth, issu de la race de David ( cf. I, 27;
II1, 23), a senti la contradiction, mais il cherche & l'atténuer,
sinon & la résoudre, en introduisant la liste généalogique par
ces mots: «Jésus passait pour étre le fils de Joseph, fils
d’Eli... » Les livres historiques de I’Ancien et du Nouveau
Testament sont remplis de soudures analogues opérées entre
difféerents documents plus anciens, et les apologistes sont bien
mal venus a se récrier sur les procédés niais et absuardes,
prétés par la critique moderne aux écrivains sacrés?; & moins
d’appliquer & Phistoriographie biblique une mesure absolu-
ment différente de celle que comporte ou que réclame toute
Pantiquité, on ne saurait fermer les yeux sur des faits que le
lecteur non prévenu rencontre des milliers de fois dans notre
recueil canonique.

Cette hypothese est d’ailleurs encore confirmée par d’autres
détails a relever dans les évangiles et jusque dans le cycle des
traditons concernant l'enfance du Christ. Le seul trait que
Luc nous raconte de la jeunesse de Jésus nous force de con-

t M. Reuss, ouv. cit., p. 118-119.
2 M. Gober, ouw. cit., 1,253.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 215

clure que le récit de la premiére visite de Jésus au temple a
une autre origine que I’évangile de la naissance miraculeuse.
Apres avoir rapporté la réponse de Jésus & Marie: « Ne sa-
viez-vous pas qu’il faut que je sois dans la maison de mon
pére?» I'évangéliste ajoute: « Ils ne comprirent pas ce qu'’il
leur disait. » (Luc 1I, 50.) N'est-il pas évident que Luc enregis-
tre 1& une tradition formée dans un milieu ol on ne savait rien
des scénes miraculeuses qui, selon le méme évangéliste,
avalent présidé &4 la naissance de Jésus et sur la signification
desquelles Marie, tout au moins, ne pouvait absolument pas se
méprendre ! ?

L’attitude de la mére et de la famille de Jésus est plus inex-
plicable encore dans le cours de la vie publique de Jésus et
durant son ministére messianique. Une scéne, dont Marc seul
nous raconte 'occasion précise et dont les autres synoptiques
ontignoré oua passé sous silence les circonstances particuliéres,
est plus inconciliable encore avec « le protévangile » que les
détails empruntés & Luc. Les proches parents de Jésus, inquiets
de l'agitation croissante qui se fait autour de sa personne et
du caractere insolite d’un ministere qui leur semble de plus en
plus exalté et excentrique, veulent « s’emparer de Jésus, car...
ils disaient qu’il était dérangé?2. » Au moment ol ils arrivent, il
avait éconduit ses adversaires, et sa mere et ses freres le trou-
vent au milien d’un auditoire parfaitement bien disposé a son
égard. « Et on lui dit: Voici ta mere et tes fréres, qui sont
dehors et qui te demandent. Etil leur répondit en disant : Qui
est ma meére? Qui sont mes fréres? Et ayant promené ses
regards sur ceux qui étaient assis autour de lui : Voici, dit-1l,

1 M. REvILLE, ouv. cit., p. 27; M. REeuss, ouw. cit., p. 157. — La critique, si
maltraitée par M. Goper, a-t-elle tort de trouver dans Luc 11, 33 (« son
pere et sa mere »), I1, 27 et 43 (« ses parents »), les vestiges d'une concep-
tion identique & celle qui s’exprime dans les génédalogies? Ce qui autorise
cette hypothese, c'est que les copistes se sont permis ici des change-
ments caractéristiques; tandis que les meilleures autorités consacrent la
legon ovk &vwoav ol yoveic avrob, quelques manuscrits portent oix &rw
Twoyg kai 7 unTye avrob.

2 Mare II1, 20-21. (Voy. M. Hovrzmany, Hand-Commentar zwum Neuen
Testament, 1889, p. 136.)



216 P. LOBSTEIN

ma mére et mes fréres. Car celui qui fait la volonté de Dieu,
celui-la est mon frere, et ma sceur, et ma meret.» Qu’on at-
ténue ou qu’on restreigne autant qu’ou voudra la parole de
Jésus 2, quon se refuse & croire qu’il a rompu avec sa famille
ou u’il a voulu jeter un blame surl'incrédulité de ses parents,
toujours restera-t-il que la solennelle déclaration de Jésus,
subordonnant les liens de la famille & des liens d’une nature
supérieure et plus durable?, a été provoquée par les craintes
de Marie et des freres de Jésus, craintes absolument inconce-
vables s’il est vrai que Marie conservait pieusement, comme
une tradition de famille 4, 'impérissable souvenir des scénes
de 'annonciation et de la nativité 5.

S1 des synoptiques nous passons aux autres écrits du Nou-
veau Testament, nous n’y trouverons pas davantage de témoi-
gnages précis ou méme de simples indications concernant la
naissance miraculeuse du Christ.

L’apotre Paul semble positivement ignorer ce dogme. Il
n’en a pas besoin pour établir la sainteté ou la divinité du
Christ. Que Paul parle de I’entrée du Sauveur dans le monde
et de son envoi par Dieu, ou qu’il reléve le fait de sa sainteté
parfaite, nulle part il ne fait mention de la tradition consacrée
par Matthieu et Luc®. Il y a méme deux passages qui paraissent
exclure plutot qu'impliquer I'idée de la naissance miraculeuse.
L’expression dont se sert I'apdtre dans le préambule de I’épitre
aux Romains pour désigner l'origine humaine du Christ serait
singuliérement impropre siJésus n’était pas venu dans le monde
par les voies ordinaires : le Fils de Dieu est né de la semence
avoir préalablement confondu la conception paulinienne du

! Marc 111, 31-35; Mat. XII, 46-50; Luc VIII, 19-21.

2 Comme le fait aussi M. Reuss, ouv. cit., p. 290.

3 M. GopEeT, ouv. cit., 1, 471.

4 M. Gobet, ouw. cit., 1, 202-203.

5 Cf. Hase, Geschichte Jesu, Leipzig 1876, p. 184. — Jean VII, 5: « Ses
fréres non plus ne croyaient pas en lui. » Rien ne nous autorise & n'attri-
buer qu'aux fréeres de Jésus les intentions dont parle Marc et & soutenir
que la mére de Jésus obéissait b un sentiment d'anxiété et au désir de
prévenir le conflit qu’elle prévoyait. (M. Gober, I, 194.)

5 Rom. VIII, 3; 2 Cor. V, 21.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 217

de David! selon la chair (Rom. I, 3); cependant, oulre la sapk,
le Christ avait en lul la force divine du mvedpa, de « 'Esprit de
sainteté, » facteur essentiel de la personnalité du Seigneur, dont
la filialité divine a été établie et démontrée par la résurrection,
non par 'incarnation 2. Un autre passage est plus explicite en-
core. « Quand le temps fut accompli, Dieu envoya son fils, né de
tfemme, venu sous la loi. » (Gal.IV, 4.) L’étre né de la femme
est ici appelé de ce nom pour étre assimilé & tous les autres
hommes, non pour en étre distingué. C’est un homme réel,
entré dans la vie par la vole commune & tous les autres en-
fants des hommes, parce que, devant porter sur la croix toute
la premiére humanité psychique et charnelle, il lui devait ap-
partenir réellement. C’est pour la méme raison que I'apodtre
ajoute : « venu sous la loi, » parce que le régime de la loi
était celui de 'humanité mineure, et comme c’est en lui que
I’humanité tout d’abord devait subir la crise d’évolution vers
une vie supérieure, il fallait que le Christ et en lui tous les
caractéres essentiels de la premiére période, la chair et la
tutelle de loi3. Pour soutenir que la logique du systéme de
Paul exige la conception de la naissance surnaturelle, il faut

1Bk omépuaroc david kara oapka. Cf. Gal. 111, 16 : 7o omépuari cou, ¢
éorev Xoworéc. — Rom. 1V, 13: 7 érayyedia 7o "ABpaau §) o orépuare avrov. —
Ct. Rom. IX, 5 : & owv (watépwr) 6 Xptotoc 10 kata oapka.

2 Quelle que soit I'explication qu'on donne du participe épiofévroc, I’'en-
semble du passage, non moins que le terme omépua, est défavorable &
I'idée d'une génération surnaturelle. M. Reuss, Histoire de la théologie chré-
tienne au siécle apostolique, I (3¢ édit. 1864), p. 70-71. — Lire sur tout ce
passage 1'étude de M. Hortzmany, Die paulinische Christologie im Verhilt-
niss zu dem Gegensatz von odpé und wvevpa (Zeitschrift fiir wissenschaft-
liche Theologie, 1888, surtout p. 280-283). M. Saeatier, L’aptre Paul,
p- 273 : « Le rdle que le fait de la naissance surnaturelle prend dans la
théologie ecclésiastique, est rempli dans le systeme de 1'apdtre par celui
de la résurrection. La nouvelle époque historique commence avec la ré-
surrection du Sauveur, laquelle a été la premiere apparition de la vie
spirituelle sur la terre. »

3 M. A. SaBATIER, L'origine du péché dans le systéme théologique de Paul,
Paris 1887, p. 36. — Cf. M. Reuss, Les Epitres pauliniennes, t. 1 (1878),
p- 114 : La formnle employée ne dit pas un mot de plus que Job XIV, 1;
Mat. X[, 11.— Cf. aussi Rom. V, 15; IX, 5; 1 Cor. XV, 21; 1 Tim. 1], 5.



218 P. LOBSTEIN

peché et de la chair avec la doctrine officielle de la chute et du
péché originel 1.

Quelques autres indications renfermées dans plusieurs livres
du Nouveau Testament concordent de la maniére la plus frap-
pante avec le point de vue paulinien. Dans le discours que les
Actes attribuent & Plerre au jour de la Pentecote, 'apotre, citant
un psaume de David, commente sa citation par ces mots:
« David était prophete; il savait que Dieu lui avait juré, sous la
foi du serment, qu'un de ses descendants occuperait son
trone. » (Actes II, 30.) Les expressions grecques dont se sert
Pauteur sont fidelement calquées sur une locution hébraique
qui exprime avec beaucoup de netteté et d’énergie I'idée d’une
génération naturelle?. Une formule analogue se rencontre dans
le discours de Paul & Antioche de Pisidie, discours que rapporte
le treizieme chapitre du livre des Actes? : « (Vest de sarace (de
sa semence) que Dieu, comme il I'avait promis, a fait sortir Jé-
sus, un Sauveur pour Israél. » Qu’on rapproche ces expres-
sions de la terminologie usitée chez les Hébreux et consacrée
par I’Ancien Testament %, on se convaincra aisément qu’il ne
peut étre question ici que d’une naissance selon les voies ordi-
naires de la nature.

La littérature johannique ® est probablement postérieure a la

! Voy. par exemple M. Gober, Commentaire sur U'épitre aux Romains,
1 (1879), p. 162-163.

2°Ex kapmov ¢ oopboc avrov. Cf. Ps. CXXXII, 11 : kapmdc tiic oo¢toc avrod.

3 Act. XIII, 23 : "dro Tob owéppuaroc... Cf. 2 Tim. 11, 8 : « Souviens-toi de
Jésus-Christ ressuscité des morts, descendant de David, éx omépparoc
Aavid.

4 Gen. XXI, 13; XII, 7; XIIL 15-16 ; XV, 18; XVTII, 8; XXIV, 7; XXVI,
3-4; XXXV, 125XV, 5; XIX, 32; Deut. XXV,5-9; 2 Sam. VII, 12; 2 Reg.
X[ 1.

5 C'est-i-dire le quatrieme évangile et les épitres dites de Jean. Quant
& I’Apocalypse, elle emploie & deux reprises un terme qui implique la
descendance naturelle et la filiation ordinaire. V, 5: # pila david;XX1l,
16 = &0 eipe 5 pila kal o yévoe Aavid. — BIEDERMANN suppose que le passage
Apoc. XII, 13 a peut-&tre contribué & la naissance du mythe évangé-
lique (Christliche Dogmatik, § 582, 9); mais c'est 14 une conjecture dont
la vraisemblance est en partie solidaire de I'idée qu'on se fait de I'origine
et de la composition littéraire de ’Apocalypse.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 219

formation du dogme de la naissance surnaturelle, accréditée
par les récits de Matthieu et de Luc. Elle pouvait donc accueil-
lir cette tradition; malgré cela, elle I'a laissée de coté. Sans
doute, le silence de I’évangéliste dans le cours de son récit ne
serait pas un argument décisif contre la naissance surnaturelle.
Il n’y aurait rien d’étonnant & ce que celle-ci fit ignorée & Ca-
pernaiim ou dans le voisinage ! ; dévoiler le secret de cette ori-
gine, « c’elit été exposer le plus saint mystére de famille & une
discussion profane et inutile2. » Ce qui est plus difficile a
concevoir, c’est lattitude des freres de Jésus; I'évangéliste se
borne & relever leur incrédulité 3, sans y ajouter le moindre
commentaire. Enfin il est permis de se demander pourquoi
Pauteur, en parlani pour son propre compte, en développant le
contenu de sa foi en Jésus-Christ, ne fait aucune mention de la
conception miraculeuse. La seule réponse acceptable, c’est que
Pécrivain sacré « avait dans la théorie du Logos une explication
plus profonde et meilleure & ses yeux de la divinité du Christ %.»
[’auteur du quatritme évangile est sur ce point pleinement
d’accord avec Papdtre Paul qui, lui, avait trouvé dans la ré-
surrection du Fils de Dieu la solution que fournit & la théorie
johannique la doctrine du Verbe incarné.

Jal essayé d’examiner sommairement la doctrine officielle en
me placant sur le terrain exégétique. Les conclusions qui se
dégagent de I'étude des textes bibliques sont-elles favorables
au dogme traditionnel ®? Ou bien la critique historique a-t-elle

t Jean VI, 42; 1, 46. Cf. VII, 41.

2 M. Gooer, Commentaire sur Udvangile de saint Jean, 112 (1877), p. 494.

3 Jean V1I, 5.

M. SaBaTiER, Encyclopédie des sciences religieuses, VII, 363. — M. H.
ScHULTZ trouve dans Jean I, 13 une réfutation indirecte de toute opinion
qui fait reposer la filialité divine sur un miracle physique. Aux yeux de
la foi religieuse qui postule 'origine divine de la personnalité du Christ,
le Fils de Dieu est dufrwp comme érdarop, Héb. V11, 8. (Die Lehre von der
Gottheit Christi, Gotha 1881, p. 459, Cf. p. 391.) — Comme M. ScHuLTZ,
STrAUss estime que la théorie johannique du Logos exclut la notion de
la naissance surnaturelle. (Das Leben Jesu kritisch bearbeitet, 1835, 1, 155.)

» Sur l'explication singulitrement hardie de M. Weiss (ouw. ¢it., T, 218-
223) qui du silence des éerits du Nouveau Testament veut tirer la preuve
la plus décisive en faveur de I'historicité de la naissance surnaturelle,



220 P. LOBSTEIN

ébranlé le fondement scripturaire sur lequel repose laffirma-
tion du symbole dit apostolique. J’avoue que la réponse a cette
question ne me parait pas douteuse. Les tours de force d’une
exégese aux abois et d’une harmonistique désespérée ne sont
pas de nature & gagner la confiance et & dissiper les scrupules
ou les inquiétudes. J'ai besoin pour assurer ma foi en Jésus-
Christ d’une base plus solide, et il me semblerait qu’en ap-
puyant mes convictions sur un sol si fragile et si menacé je
n’arriverais jamais a une ferme et joyeuse certitude. En fai-
sant cet aveu, je ne risque pas de porter atteinte & la dignité
ou 4 l'autorité du Maitre qui jamais, non pas méme dans le cer-
cle de ses disciples les pius intimes, n’a fait la moindre allusion
a ce mystere, tant il est vrai qu’il a pu planter et faire marir au
cceur de ses apotres et de son Eglise la foi religieuse en sa per-
sonne sans en appeler jamais au miracle de son origine excep-
tionnelle !

111

Cependant la critique n’est pas seulement en mesure d’enle-
ver a la doctrine traditionnelle les appuils exégétiques que 1’or-
thodoxie voudrait emprunter & nos textes scripturaires. Ce
n’est 14 que la partie préliminaire et purement négative de no-
tre tiche. Il nous reste & expliquer d’une maniére positive la
genése historique de I'idée de la naissance surnaturelle, & ana-
lyser les facteurs intimes qui ont créé cette conception, 4 ren-
dre compte des ¢éléments dont se compose la tradition qui a
rencontré dans les évangiles de Matthieu et de Luc une forme
d’une si naive et si touchante beauté. Cette explication positive
achévera de ruiner le fondement sur lequel s’appuie le dogme
officiel ; elle fera plus : elle en indiquera dés a présent la légiti-
mité relative, c’est-a-dire la valeur religieuse.

Il est inutile de prouver longuement que ce qui a fait naitre
la foi en Jésus-Christ dans ’dme des premiers disciples, c’est
Iexpérience intime qu’ils firent sous l'impression de sa parole
et au contact de sa personne. Ils sentirent que la vie que vivait

lire les excellentes observations de M. BevscHLAG, oww. cit., 1, 168; cf.
M. Haver, Theologische Studien und Kiitiken, 1884, p. 57-58.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 221

le Maitre et qu’il leur communiquait était une vie divine ; un
lien personnel de joyeuse confiance et de dépendance librement
acceptée se forma entre le Seigneur et sa communauté; sous
I'influence de I’esprit nouveau qui émanait de lui, ses croyants
modifiérent progressivement 1'idéal charnel et terrestre de leur
messianisme traditionnel, pour le mettre en harmonie avec l'i-
mage de Celui qui était venu accomplir, non abolir la loi et les
propheétes. Cette expérience se traduisit tout d’abord dans les
formes consacrées par le passé religieux d’Israél et par les ar-
dentes préoccupations du judaisme contemporain. En initiant
ses disciples aux profondeurs spirituelles de sa conscience re-
ligieuse, Jésus fit monter de leur cceur & leurs levres l'aveu
spontané qui s’exprima avec une si énergique assurance dans
la confession messianique de I'apotre Pierre. La foi primitive
en Jésus-Christ se revétit nécessairement de la forme suggé-
rée par la tradition religieuse d’Israél : « Jésus est le Messie. »
On sait que P'expression Fils de Dieu était I'un des titres hono-
rifiques du Messie; il n'est pas étonnant que, dans bien des
circonstances, Jésus fut appelé Fils de Dieu dans le sens mes-
sianique 1. Aussitot que la foi primitive eut saisi et salué en
Jésus l'organe et 1'élu de Dieu, cette foi religieuse dut se con-
fondre avec la foi messianique. C’est & peine s’ll est permis de
parler déja d’une explication dogmatique, tant est immédiat et
spontané le sentiment qui s’affirme dans la parole de Pierre:
« Tu es le Christ de Dieu. » Cependant, comme dés le début,
la réflexion s’empara des données de la foi et traduisit en
croyance laffirmation originale du sentiment, 1l n’est pas
inexact de dire que la conception la plus ancienne de la filialité
divine de Jésus-Christ a été la conception théocratique.

Est-il besoin de prouver que cette conception primitive pouvait
parfaitement s’accommoder de I'idée de la naissance naturelle
du Messie ? L’aberration de I’ancienne théologie qui prétait aux
premiers disciples la connaissance exacte de tout le développe-

! Mare X1V, 61; 1II, 11; V, 7; Mat. IV, 3-6; VIII, 29; III, 17; XVIL, 5;
L'expression « le Fils, » qui se rencontre dans la bouche de Jésus, est
synonyme du terme « Fils de Dieu.» Mat. XI, 27; Marc XIl1, 82, comp.
Mat. X VII, 25-26; XXI, 37; Marc X1I, 6.

THEOL. ET PHIL. 1890. 15



222 P. LOBSTEIN

ment de la dogmatique chrétienne est condamnée presque A
Punanimité par 'orthodoxie moderne!. La foi primitive en Jé-
sus, la foi théocratique et messianique n’impliquait en aucune fa-
con une opinion arrétée sur le mode de ’entrée du Christ dans
le monde. L’entourage immédiat de Jésus, non seulement la
foule qui se pressait autour de lui, mais aussi le cercle plus in-
time de ses disciples, regardaient bien certainement Jésus de
Nazareth comme le fils de Joseph et de Marie 2.

Mais la foi religieuse en la messianité de Jésus développa
bientdt les conséquences qu’elle recélait dans son sein et qui,
sous la pression de différentes circonstances, se dégagérent
progressivement du germe primitif et se traduisirent en formu-
les théologiques. La pensée dogmatique, essayant de se rendre
compte du fait que lui proposaient la révélation historique et
I’expérience intime, ne se contenta point de déterminer l'im-
pression produite par le Christ, elle s’efforca d’expliquer la na-
ture et 'origine de la personnalité du Seigneur. Cette explica-
tion, la théologie chrétienne, toujours sollicitée par l’intérét
religieux de la foi, la demanda & I'interprétation messianique
de ’Ancien Testament et & la spéculation rabbinique ou alexan-
drine. La spéculation qui dominait et inspirait I’exégése parait
s’étre arrétée d’abord 4 la notion de la préexistence du Christ.
Les documents christologiques les plus anciens que renferme
le Nouveau Testament enseignent, en effet, la préexistence per-
sonnelle du Fils de Dieu. On peut discuter sur I'idée que ’apo-
tre Paul s’est faite de cette existence divine du Christ antérieu-

111 est vrai que HENGSTENBERG, par exemple, est demeuré fidele au point
de vue de 'ancienne orthodoxie. La théologie orthodoxe de nos jours a
une plus saine aotion des conditions et du développement historiques.
(Voy. M. GopeT, ouw. cit., I, 196.)

2 Mat. XIII, 55; Marc VI, 8; Luc LV, 22; Jean I, 46; VI, 42. — « Si la
naissance de Jésus avait été illégitime, comme plus tard les adversaires,
du christianisme en émirent le soupgon, ses ennemis personnels en Ga-
lilée, & Nazareth surtout ot il était moins admiré, moins aimé qu’ailleurs,
n'auraient pas manqué de le lui reprocher, et nous en verrions bien
quelque trace chez ses historiens eux-mémes. » M. REVILLE, ouw. cit.,
p- 27. Cf. Stravss, Das Leben Jesu kritisch bearbeitet, 1835, Bd 1, § 28; id.
Die christliche Glaubenslehre, 11, 94-95.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 223

rement & son apparition sur la terre ; ce qui n’est pas douteux,
c’est qu’a ses yeux la personnalité du Seigneur a une origine
céleste et pneumatique.

En formulant cette thése spéculative, 'apétre ne faisait qu’ap-
pliquer au Christ 'une des catégories philosophiques et reli-
gieuses les plus importantes de son temps : il exprimait dans le
langage théologique que lui suggérait I’école, la valeur divine
que sa foi avait trouvée dans I'ceuvre et dans la personne du
Seigneur. Le paulinisme plus récent, combiné avec ’alexandri-
nisme, continua la tradition inaugurée par l'apdtre et suivie
par le rédacteur chrétien de I’Apocalypse. Enfin la gnose
johannique s’empara de la notion du Logos, la fit entrer dans
Ihistoire évangélique, l'identifia avec la personne du Christ,
et trouva dans la théorie du Verbe incarné la clef des destinées
de ’humanité et le secret méme de la création!. — La concep-
tion primitive qu’on découvre dans quelques indications chris-
tologiques du livre des Actes et qui est & la base de la narra-
tion des synoptiques, fut ainsi dépassée par le développement
dogmatique de la conscience chrétienne. La notion de la filia-
lité divine de Jésus fut entrainée dans le courant de cette évolu-
tion théologique et subit une transformation correspondant au
point de vue particulier de la spéculation. A la conception pu-
rement théocratique de la filialité divine du Messie vint s’ajou-
ter, sinon se substituer, I'explication méetaphysique.

Les écrits canoniques qui renferment cette interprétation
théologique de la personne et de 'ceuvre du Christ ne men-
tionnent nulle part, on ’a vu plus haut, le fait de la naissance
miraculeuse de Jésus. C’est que la solution spéculative et mé-
taphysique était précisément un essai de rendre compte de la

1 Une étude plus approfondie des theses scripturaires sur la préexis-
tence du Christ ne rentre pas dans mon sujet; j'ose renvoyer le lecteur &
mon essai sur la Notion de la préexistence du Fils de Dien, Paris 1833, et &
la seconde de mes Etudes sur la méthode de la dogmatique protestante.
(Revue de théologie et de philosophie, 1835, p. 473-498; 571-601.) Des re-
cherches récentes sont venues apporter une confirmation précieuse i la
solution que j'avais essayé de développer et de défendre. Cf. surtout I'ad-
mirable étude de M. Hanrack, Zur Vorstellung von der Praeexistenz, Lehr-
buch der Dogmengeschichte, Band 12, 1888, p. 711-719.



224 P. LOBSTEIN

nature et de I'origine du Fils de Dieu. Les auteurs qui avaient
trouvé dans cette explication la réponse au probléme christo-
logique n’éprouvaient pas le besoin de chercher une solution
subsidiaire. L’un ou 'autre d’entre eux a-t-il eu connaissance
des récits de Matthieu et de Luc? Cela est probable, mais ils
n’en ont pas tenu compte et ils ne les mentionnent nulle part.
Ils envisagent la personne et I’ceuvre de Jésus non du point de
vue du Christ selon la chair, mais & la lumiére du Seigneur
glorifié ou du Logos qui est un avec le Pére.

Entre le point de vue primitif du messianisme populaire et
le terme atteint par la pensée spéculative dans le prologue du
quatriéme évangile, se place la tradition qui s’est fixée dans le
double récit du protévangile!. Matthieu et Luc nous révélent
une troisiéme forme sous laquelle la filialité divine du Christ
se traduisit au sein de la deuxieme génération chrétienne,
forme plus réfléchie et plus théologique que l'affirmation mes-
sianique, forme plus concréte et plus réaliste que la solution
métaphysique : 'explication indiquée dans les évangiles de la
nativité est 'explication physique de la filialité divine de
Jésus.

Tel est bien le sens original, telle est la portée primitive de
I'idée religieuse et théologique qui s’est incarnée dans I’his-
toire de la conception surnaturelle et de la naissance miracu-
leuse de Jésus. Essayons de le montrer.

La scéne de ’annonciation, rapportée par Luc, renferme une
indication décisive & cet égard ; nous avons, de la bouche de
lange lui-méme, I'explication authentique du terme Iils de
Dieu?: « L’esprit saint viendra sur toi et la puissance du Trés-
Haut te couvrira de son ombre ; c’est pour cela aussi que le
saint enfant sera appelé Fils de Dieu3. » Le lien logique de la

! En assignant cette place & l'essai de solution tenté par «les évan-
riles de I'enfance, » je n’entends pas me prononcer sur la question chro-
nologique de l'origine du mythe lui-méme; je veux dive seulement qu'au
point de vue de la pensée dogmatique, la théorie consacrée par Matthieu
et par Luc est inférieure a la these spéculative de la préexistence. Cf.
M. H. Scuuvrz, Die Lehre von der Gottheit Christi, Gotha 1881, p. 391-392.

2 M. GobET, ouv. ¢it., I, 114.
3 Lue I,35. Legon la plus autorisée: di kal 1o yevvluevov dytov kinbhoeras



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 225

phrase serait rompu si la filialité divine de Jésus ne reposait
pas, d’aprés la déclaration de I'ange, sur la conception miracu-
leuse du saint enfant dans le sein de la vierge. Le terme Fils
de Dieu doit étre pris ici dans son sens le plus littéral; 'esprit
saint est 'auteur de la vie corporelle et matérielle de Jésus, le
facteur de sa personnalité tout entiére : la filialité divine du
Christ implique une communication substantielle de Dieu,
c’est une filialité physique 1.

Une étude plus attentive de cette notion de la filialité di-
vine nous fera comprendre la portée de cette affirmation, et
nous montrera qu’elle est la représentation concrete et maté-
rielle d’une idée éminemment religieuse.

On sait que le génie religieux d'Israél, comme le sentiment
religieux en général, a pour caractére essentiel de supprimer
toutes les causes secondes et de montrer en tout 'action di-
recte de la volonté de Dieu. Les historiens théocratiques;
préoccupés de signaler I'intervention divine dans I'histoire du
peuple élu, s’appliquent fréquemment & découvrir & l'origine
de la vie des héros nationaux et religieux les traces merveil-
leuses de la direction providentielle. Mais les rédacteurs des
livres historiques de ’Ancien Testament n’ont été que les in-
terprétes de la foi populaire. Celle-ci, se créant une forme
poétique dans des mythes souvent pénétrés d'une profonde ou
naive inspiration religieuse, saluait dans Papparition de ses
libérateurs et de ses prophétes la manifestation d’un secours
de Jaheveh ou la réalisation d’une intention divine. La naissance
de ces organes et de ces ¢lus de ’Eternel ne pouvait étre que
le résultat d’une action souveraine et miséricordieuse du Dieu

viog Oeod , Sanctum illud procreatum, cf. Mat. I, 20 : 70 yap év avry yev-
vpbév.

1 M. REviLLE, Histoire du dogme de la divinité de Jésus-Christ, Paris 1869,
p. 29 : «Le sens que nous attachons & cette tournure particuliere de la
premiere légende chrétienne est si conforme & I'esprit et aux procédés du
temps que, dans cette fraction de la chrétienté ol I'on continuait de re-
garder Jésus comme un fils de Joseph, on fit du Saint-Esprit, mot féminin
en hébreu, non pas le générateur, mais lga Mére de Jésus : # ugrnp pod w4
aytov myebua, ma mere le Saint-Esprit, dit Jésus dans 'évangile des Hé-
breux. (Cité par Oriceng, Homil. in Jerem. XV, Ed. LommaTzsch, t. XV, p. 284)



226 P. LOBSTEIN

d’Israél. Les traditions poétiques qui entourent le herceau
d’'Isaac, de Samson et de Samuel sont le fruit de cet instinct
religieux qui parla tour & tour le langage de la poésie pastorale,
de I’épopée guerriére ou du lyrisme prophétique?.

Cette conception religieuse passa de la religion d’Israél dans
la conscience du christianisme primitif et inspira la piété des
hommes de la nouvelle alliance. Dans la célébre allégorie
d’Agar, 'apotre Paul oppose & 'enfant né selon 'ordre de la
nature, 'enfant né selon I'esprit. Ismaél, le fils de I'esclave, est
Ienfant xare supzs. La naissance d’Isaac est représentée comme
miraculeuse, non parce que le mode de cetle naissance a été
exceptionnel (Isaac est bien le fils d’Abraham et de Sara),
mais parce qu’un facteur divin, « une parole de promesse, »
était intervenue dans le cours naturel des événements et avait
rendu Abraham capable de devenir, en dépit de I’dge déja
avanceé de Sara, le pére d’'Isaac et d’'une nombreuse postérité :
Isaac est I'enfant de la promesse, le fils promis par la puissance
souveraine et la fidélité gratuite de I’Eternel & 1a foi et & ’ohéis-
sance d’Abraham. L’apdtre ne nie pas les causes secondes et
les facteurs humains auxquels Isaac a dit sa naissance, mais il
les ignore pour ne voir que la volonté immeédiate de Dieu. Ce
qui importe, ce n’est pas la génération naturelle, c’est la filia-
tion spirituelle, type prophétique de la naissance des croyants?.

L’évangile de Luc renferme un récit qui présente une ana-
logie frappante avec I'histoire de la naissance d’Isaac. Jean-
Baptiste, le fils de Zacharie et d’Elisabeth, est, comme Isaac,
I'objet de persévérantes priéres, exaucées, comme celles de
Sara, & un moment olt I’exaucement paraissait impossible. En-
fant de la promesse, comme le fils d’Abraham et de Sara, Jean
recoit en partage une grice dont ne parle point I'antique tra-
dition, il est rempli du Saint-Esprit dés le sein de sa mére?.
(Luc I, 7. 13. 15. 44.)

t Gen. XV, XVII, XVIII, XX1; Jug. XIIT; 1 Sam. L.

2 (Gal. IV, 29: ‘O kard capra yevvyleic... 7ov kara mvebpa... — Cf. v. 28:
bueic d¢, aderpol, kard loadk émayyeriag tékva éoté. — Cf. Rom. IX, 8: ol ra
Tékva Tij¢ capkdc TavTa Tékva Tob Beod, dAAL T4 Tékva T émayyedlac.

3 « Des le sein de sa mere.» La langue religieuse des Juifs aimait cette



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 227

N’est-ce pas la une notion trés voisine de celle qui est 4 la
base des récits de la naissance miraculeuse de Jésus ? Si la foi
d’Israél attribuait aux ancétres et aux héros de la nation une
prérogative qui les marquait d’avance du sceau divin, est-il
étonnant que.ia conscience chrétienne, absolument pénétrée
de la divinité de 'ceuvre et de Pinspiration du Christ, ait essayé
d’expliquer la naissance et la nature du Messie par un miracle
supérieur & ceux qui avaient présidé a origine des plus fameux
prophetes ? Plus grand que ceux qui ont recu le Saint-Esprit
dés leur plus bas age, il a été concu du Saint-Esprit?; sa vie
procéde directement de la vie méme de Dieu ; sa personnalité
tout entiére est une création immédiate de activité divine ; le
rapport primitif et essentiel qui unit Jésus & Dieu n'est pas
seulement un rapport de filiation spirituelle, il embrasse la vie
du corps non moins que celle de 1’ame : la filialité divine de
Jésus est une filialité physique.

Ainsi compris, le fait de la naissance miraculeuse du Christ
n’est que la traduction matérielle d’une expérience de la cons-
cience chrétienne, mise en présence de la personne et de 1'ceu-
vre de Jésus. Du caractére divin de cette ceuvre et de cette
personne, elle conclut & I'origine divine de l'une et de I’autre ;
comme la thése spéculative de la préexistence du Christ, le
récit évangélique de la naissance surnaturelle de Jésus est une
formule explicative, un essai de solution du probléme christo-
logique ; si la théorie de la préexistence est le corollaire théo-
logique d’un axiome religieux, I'histoire de la naissance mira-
culeuse est moins 'ceuvre d’une réflexion dogmatique que le
fruit de I'imagination populaire 2.

Ce travail de création poétique et religieuse, inspiré par la

expression quand elle voulait dire qu'une qualité bonne ou mauvaise re-
monte aussi loin que possible dans le passé d'une personne, est née pour
ainsi dire avec elle. C'est ainsi que Job (XXXI, 18) se dit protecteur de la
veuve et de l'orphelin des le sein de sa mere, et que le Psalmiste (LI, 5)
se déclare pécheur au moment de sa naissance. » M. A. REviLe, Histoire
du dogme de la divinité de Jésus-Christ, Paris 1869, p. 29.

1 M. REVILLE, ouw. cit., p. 29. Cf. M. Bevscurac, Leben Jesu, 1, 162.

2 Cf. les observations de M. Karran, Das Wesen der christlichen Religion
Basel, 1831, p. 315-316.



228 P. LOBSTEIN

foi, fut secondé par ’herméneutique en usage au milieu des
premiéres générations chrétiennes. La foi nouvelle, en quéte
d’arguments et d’explications fournies par ’Ancien Testament,
rencontra un passage prophétique qui donna au sentiment re-
ligieux sa formule précise et arrétée. On sait qu’il s’agit du
fameux verset d’Esaie VII, 14 rapporté par Matthieu d’apres la
traduction des LXX. « Tout cela est arrivé, dit I’évangéliste,
pour que fit accompli ce que le Seigneur avait annoncé par le
prophete, qui dit : « Voici la vierge sera enceinte, et elle don-
» nera le jour & un fils, qu’on nommera Emmanuel, ce qui si-
» gnifie Dieu avec nous. » (Mat. I, 22-23.) Le contexte de la
parole prophétique en explique clairement la signification et la
portée. Le roi Achaz, menacé par les rois de Syrie et d’Israél, est
invité par le prophéte & demander un signe, auquel il pourra
reconnaitre qu’Esaie, en le rassurant sur I'issue de la guerre,
ne ’a point trompé. Ce signe, qu’Achaz refuse, est donné par le
prophéte qui cependant, pour punir la défiance du roi, fait
succéder a la promesse de salut une perspective sombre et
effrayante. C’est le salut qu’annonce le signe offert. « Le Sei-
gneur lui-méme vous donnera un signe : voici la femme est
enceinte, et quand elle mettra au monde un enfant, elle ap-
pellera Dieu pour nous. » Le terme hébraique désigne une
jeune femme, ni celle d’Esaie, ni telle autre en particulier,
mais une femme quelconque vivant & 'époque du pro-
phéte. Quand une femme est enceinte, on peut calculer le
moment de sa délivrance. Esaie annonce donc qu’un chan-
gement heureux aura lieu dans un bref délai, au bout de peu
de mois : la situation sera devenue si rassurante que, sous
I'impression de la victoire ou du salut, Ja mére appellera son
enfant nouveau-né « Dieu avec nous »! Tel est le sens de ce pas-
sage dont 'interprétation messianique se rattacha non a l'ori-
ginal hébreu, mais a la version alexandrine. Les traducteurs ren-
dirent le mot ﬂ@bl_)g qui ne peut signifier vierge (comparez
Cant. VI, 8 sq., et surtout Prov. XXX, 19 sq.) par +# magbevos 1,

1 Le mot ,-r'zm:;, qui signifie vierge, est employé plus de cinquante fois

dans I’Ancien Testament, et ¢'est ce terme qui aurait servi au prophete
pour rendre 1'idée que lui prétent les LXX.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 229

et donnérent ainsi lieu & l'explication religieuse adoptée par
Pévangéliste 1.

Il n’est donc pas nécessaire, pour expliquer lorigine de la
croyance & la naissance surnaturelle du Christ, de recourir &
I'hypothése d’influences paiennes et de facteurs helléniques
ou orientaux. La tradition consacrée par nos évangiles, le
mythe 2 qui sert d’enveloppe poétique & la foi en la filialité
divine de Jésus, plonge ses racines dans le sol de la religion d’Is-
raél transformée par la foi nouvelle. Le dogme de la naissance
surnaturelle est le fruit de 'union de ’herméneutique tradition-
nelle et du principe chrétien. Des recherches récentes 3, com-

1 Voy. M. Reuss, Les prophétes, t. 1 (1876), p. 233-234. La conclusion de
la savante note de I'autenr est irréfutable : « Quelle consolation y avait-il
pour Achaz, si le prophete lui disait: N'aie pas peur de ces deux rois,dans
sept cent cinquante ans naitra le Messie? »

2 J'ose espérer qu'apres les développements qui précedent, ce terme
de mythe ne donnera plus lien aux malentendus qu’une orthodoxie dé-
pourvue d'intelligence et un rationalisme dénué de sens religieux ont
également contribué 4 répandre et a accréditer. Le mythe, non moins
que 1'histoire, peut servir de moyen et de forme & une révélation d'en
haut, et quelques-unes des conceptions les plus profondes de I'Ancien et
du Nouveau Testament ont trouvé le chemin des ceeurs et des consciences
sous l'enveloppe de symboles qui recelent d'immortelles et divines vé-
rités. Cf. M. H. Scuurrz, Alttestamentliche Theologie, Introduction, chap.
I, § 8.

3 Cf. Stravuss, ouv. cit., 1, 174-175; Hase, Geschichte Jesu, 1876, 197-200.
Dans un ouvrage du plus haut intérét, mais dont la méthode appliquée
aux documents bibliques est souverainement défectueuse (Religions-
geschichiliche Untersuchungen, Erster Theil : Das Weihnachtsfest, Bonn
1889), M. Usener a accumulé une série de données (voy. surtout p. 70-76)
renfermant des ressemblances curieuses avec notre tradition évangé-
liqgue. Cependant les conclusions qu'il en a tirées dépassent singuliere-
ment ses prémisses : les facteurs juifs et chrétiens suffisent pour expli-
quer la gentse du mythe de la nativité. C'est ce qu'a fort bien montré
M. Harvack dans sa réplique b M. Usexer. (Theol. Literaturzeitung, 1839,
Ne 8, voy. surtout col. 204-5.) Tout au plus pourrait-on dire que la notion
physique de la filialité divine de Jésus s'est peut-étre rapidement répan-
due dans les communautés pagano-chrétiennes parce que les esprits
étaient préparés 4 une pareille solution par les analogies que les Peres
de I'Eglise ont d’ailleurs eux-mémus signalées. (Cf. M. Hovtzyany, Hand-
Commentar zum Neuen Testament, 1. Band, Freiburg i. B., 1889, p. 32.)



230 P. LOBSTEIN

plétant et enrichissant des observations faites depuis longtemps,
ont recueilli des analogies nombreuses et souvent frappantes
entre le mythe biblique et des légendes d’origine grecque ou
orientale. Cependant il serait téméraire de conclure de ces
analogies & des emprunts directs ou & des influences positives.
La répulsion qu’inspirait au christianisme primitif le paganisme
polythéiste était si profonde qu’avant d’admettre 'action des
mythologies paiennes sur la religion nouvelle, il faut examiner
avec le soin le plus scrupuleux les ressemblances qui existent
quelquefois entre les croyances et les institutions. Sans doute
I’histoire de I’Eglise prouve surabondamment qu’il y a eu, entre
les cultes ou les doctrines du paganisme et le christianisme
grandissant, influence réciproque, et, pour ainsi dire, lente et
constante infiltration, mais rien n’autorise la critique historique
a ramener la tradition de la naissance miraculeuse du Christ &
des facteurs étrangers a la réligion de la révélation biblique 1.

Ainsi analysé dans ses éléments primitifs et expliqué dans
sa genése intime, le dogme ou le mythe inspiré par la foi reli-
gieuse, créé par I'imagination populaire, sanctionné par ’her-
méneutique de I’école, prend sa place dans le développement
historique du dogme de la personne du Christ 2. Il représente

! Un grand nombre de théologiens sont d'avis que le mythe évangé-
lique doit en partie son origine au préjngé tres répandu de la supério-
rité religieuse et morale de la -virginité; ils rappellent que I'ascétisme
qui exalte le célibat anx dépens du mariage se retrouve dans les livres
apocryphes de ’Ancien Testament, chez les Esséniens, chez Philon, chez
Iapétre Paul (1 Cor. VII), dans 1'Apocalypse (X1V, 4), et que de tres
bonne heure il a pénétré dans I'Eglise chrétienne, sous I'action d'in-
fluences orientales et helléniques. (Cf. Kemm, oun. cit., [, 354; M. BALDENS-
PERGER cite les légendes talmudiques sur la virginité de la mere de MoTse,
Das Selbstbeivusstsein Jesu im Lichte der messianischen Hoffnungern seiner
Zeit, 1888, p. 117.) 1l n’est pas impossible que la tradition de la naissance
surnaturelle se soit formée dans un milien ou des idées pareilles avaient
cours ; cependant la glorification ascétique du célibat, étrangere a I'’An-
cien Testament, semble également absente de nos documents évangéli-
ques, et il n'y en a aucune trace dans les passages qui parlent des pa-
rents et de la famille de Jésus : Mat. I, 25; Luc 11, 7; Mat. X1I, 46; Luc
VI, 19. (Cf. M. Waerss, ouw. eit., 1, 220.)

20f, Kew, Geschichte Jesu von Nazara, Band T (1867), p. 353 sq.;



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 231

un des moments de I’évolution doctrinale qui de la conception
théocratique du messianisme primitif s’élevaala notion spécu-
lative de la préexistence métaphysique. Il n’est pas possible
de marquer la date de I’éclosion de « I’épopée pastorale du
christianisme 1, » dont la notion de la naissance miraculeuse
est un élément intégrant et capital. Siles documents qui ensei-
gnent la préexistence métaphysique du Christ sont plus anciens
que ceux qui expliquent la filialité divine de Jésus par un mi-
racle physique, il n’est nullement prouvé que l'origine de cette
derniére solution est postérieure i 1’élaboration de la théorie
de la préexistence, car Matthieuet Luc n’ont fait que recueillir
et fixer par écrit des traditions bien plus anciennes.

Ai-je réussi a rendre compte de l'origine du dogme de la
naissance surnaturelle renfermé dans le récit mythique de
notre premier et de notre troisiéme évangile? Si le lecteur
devait trouver que ’explication proposée ne léve pas les diffi-
cultés et que la critique positive du dogme ne résout pas le
probleme, les résultats négatifs empruntés & l'exégese n’en
subsisteraient pas moins tout entiers. Dés lors, que reste-t-il
de I'objection que, dées le début de nos recherches, nous avons
rencontrée sur notre route? Est-il vrai que, pour défendre avec
succes la doctrine officielle, il suffit d’en appeler au témoignage
biblique ? L’apologétique traditionnelle est-elle bien inspirée,
agit-elle prudemment en concentrant le débat dans les limites
de I'exégése et de I'histoire ? Il est évident que cette série d’ar-
guments n’a point paru suffisante & la théologie, puisqu’elle ne
se borne pas & invoquer des textes scripturaires pour étayer
le dogme de la conception surnaturelle du Christ. Ou plutdt,
les arguments tirés de 'exégése sont inspirés eux-mémes par
des préoccupations dogmatiques et par des intéréts religieux
faciles & déméler. En définitive, les théologiens qui nous avaient
rappelés A la lettre de nos évangiles et que nous avions suivis
sur le terrain de l'exégése et de la critique, nous donnent &
entendre ou nous déclarent ouvertement qu’au fond de cette

Bieperuanw, Christliche Dogmatik, §§ 241, 242, 249, 263, 582; M. Reuss,
ouv, cit. p. 139-140; StrAUSs, Die christliche Glaubenslehre, 11, 85-87.
U M. SaBaTier, Encyclopédie des sciences religieuses, V11, 379.



232 P. LOBSTEIN

discussion de textes et de cette analyse de documentsil y a une
question plus grave et plus haute: ce qui doit finir par empor-
ter la balance, je veux dire ce qui doit déterminer la croyance
et entrainer la conviction, ce sont des raisons dogmatiques et
religieuses qui regoivent de nos évangiles une sanction pré-
cieuse et qui, de leur coté, leur apportent leur justification
compléte et décisive. La doctrine officielle veut éire étudiée au
point de vue dogmatique et religieux.

Iv

L’opinion la plus généralement répandue dans les rangs de
Porthodoxie vulgaire fait de la naissance miraculeuse une con-
dition nécessaire de la sainteté du Sauveur. Cette opinion a été
développée et défendue & l'aide d’arguments multiples et va-
riés ; mais I'idée commune qui est & la base de tous les essais
apologétiques, c’est la théorie augustinienne d’une chute de
I’espéce humaine, d’une souillure héréditaire se propageant
par la génération : pour que le Ghrist ft affranchi de la tache
originelle imprimée au genre humain par la transgression
d’Adam, il fallait qu’il fat congu du Saint-Esprit et qu’il naquit
d’une vierge. « La pureté absolue de cette naissance résulte,
d’'un coté, de la sainteté parfaite du principe divin qui en est
la cause efficiente; de 'autre, de ’absence de tout mouvement
impur chez celle qui devient mére sous 'empire d’un tel prin-
cipe 1. »

Ce premier essai d’explication et de justification dogmatique
ne résiste pas & un exament sérieux et indépendant.

D’abord, il ne trouve aucun appui dans nos textes; ni Mat-
thieu ni Luc ne nous autorisent & admettre une interprétation
pareille. Qu’on relise attentivement les récits de nos deux
évangélistes; qu'on pése avec soin le sens du contexte de Luc
I, 35, et I'on sera bien forcé d’avouer que l'explication ortho-
doxe ne peut étre soutenue qu’a I'aide de considérations et de

t M. GopEt, ouw. cit., I, 114. Cf. Tuomasius, Christi Person und Werk, 11,
(1857), p. 130 et suiv. — M. Krauss, Die Lehre von der Offenbarung, Ein
Beitrag zur Philosophie des Christenthums, Gotha 1868, p. 822 323.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 233

preuves primitivement étrangéres 4 nos documents évangéli-
ques. L’esprit saint dont il est question chez Matthieu (I, 20) et
Luc (I, 35), est la vertu divine, le souffle vivifiant, la force
créatrice, attribut de la toule-puissance de Dieu. L’Ancien Tes-
tament nous donne la clef de cette locution familiére chez les
Israélites ! ; la notion éthique et religieuse de la pureté et de
I’absence de toute souillure n’est pas impliquée dans ce terme
de nvebpe dypov, qui n’a pas, dans nos textes, la couleur théolo-
gique et dogmatique que lui a donnée I'apotre Paul 2. Le paral-
lélisme manifeste qui régne entre les mots mvédpa dywov et Svapug
“izrou suffirait & lui seul pour lever toute incertitude (Luc I, 35).

En second lieu, il faut rappeler qu’aucun passage du Nou-
veau Testament n’établit le moindre rapport entre la naissance
miraculeuse de Jésus et sa sainteté parfaite. Ni nos évangiles,
ni Paul n’expliquent la pureté morale et religieuse de « celui
qui n’a point connu le péché » (2 Cor. V, 21) par le fait de la
conception immaculée du Christ dans le sein de Marie. L’expli-
cation plus timide, hasardée par une orthodoxie moins ro-
buste que celle de nos péres, n’est pas davantage favorisée par
nos textes : ot donc est-il dit que la naissance miraculeuse a
été la condition négative de la sainteté sans tache de Jésus?
Comment soutenir exégétiquement que « par ce mode d’entrée
dans I’existence humaine, Jésus a été replacé dans I'état nor-
mal de 'homme avant sa chute et mis en position de fournir
la carriére primitivement proposée & '’homme et qui devait le
conduire de l'innocence & la sainteté3? » Sans doute il faut

1 Cf. M. KrrINERT, Zur alttestamentlichen Lehre vom Geiste Gottes. (Jahr-
biicher fiir deutsche Theologie, 1867, pag. 1, suiv.) M. SABATIER, Encyelo-
pédie des sciences religieuses, t. IV, p. 540 sq.; id., Mémoire sur la notion
hébraique de U Esprit, 1879.

2 ("est ce qu'ont reconnu des théologiens partisans de la doctrine offi-
cielle, par exemple M. Weiss, Das Leben Jesu, Berlin 1882, I, 221-222. —
ScaLelERMACHER avait déjh rendu attentif & ce point. (Der christliche
Glaube § 97,2) — On a signalé non sans raison le parallélisme entre le
message de l'ange (Luc I, 35) et le début de I'histoire de la création
(Gen.I, 2). THoMAsIUS, ouw. cit., 11, 129-130.

3M. Gobet, ouv. cit. I, 115. Cf. M. Gobrr, Ftudes bibliques, 11 (4¢ édit.»
1889), p. 92-93.



234 P. LOBSTEIN

rendre hommage & lintention qui dicte & notre orthodoxie
moderne ces adoucissements de la raideur intransigeante des
forinules anciennes; on veut sauvegarder la réalité morale de
la vie de Jésus, on veut faire de sa sainteté un fait de volonté
et non de nature; mais cette conception mitigée et plus ration-
nelle ne saurait invoquer le témoignage d’aucun texte bi-
blique.

Elle part d’ailleurs de prémisses erronées. Elle suppose que
nos évangélistes ont connu et admis la doctrine augustinienne
du péché originel et héréditaire de la race humaine ; or cette
théorie, élaborée par Augustin sous I’empire de préoccupations
bien étrangeres a 'exégése, est complétement absente de nos
évangiles synoptiques. L’apotre Paul lui-méme ne I’a pas pro-
fessée dans le sens que le célebre pere de I’Eglise y a attaché !,
S'il est vrai que l'idée traditionnelle de la naissance de Jésus
sans le concours d’un pére humain a été fortifiée par la doc-
trine officielle de la chute, il est contraire 3 la lettre et & ’es-
prit de nos sources évangéliques de prétendre que Lucet Mat-
thieu ont vu, dans le récit de la conception miraculeuse, la
preuve que Jésus a été exempt de la tache du péché originel.

Inconciliable avec le témoignage positif et unanime de nos
documents bibliques, cet essai de fonder la sainteté du Christ
sur le miracle de sa naissance est en lui-méme de tous points
illusoire et malheureux. On a souvent signalé? la difficulté que
souléve la solution traditionnelle et linsoluble antinomie
qu’elle recele. L’exclusion du pére humain répond-elle au pos-
tulat qu’elle doit sauvegarder ? La transmission du péché n’a-t-
elle pas lieu par la mére aussi bien que par le pére 3? La chair
de Marie n’était-elle pas, elle aussi, entachée du péché origi-

1 M. SABATIER, L'origine du péché dans le systdme théologique de Paul,
Paris, 1887, p. 6, sq.

2 Cf. SuHLEIERMACHER, Der christliche Glaube, § 97. — StrAvss, Das Leben
Jesw kritisch bearbeitet, I (1835), p. 153-154.

3M. H. Scaurrz (Die Lehre von der Gottheit Christi, Gotha 1881, p. 393)
rappelle avec raison que, d’apres la conception biblique, la femme est
représentée comme plus faible et plus accessible que I'nomme & la ten-
tation qui procede des instincts de I'égoisme naturel. (Gen. 111, Ecel. V1I,
1 Tim. II, 14.)



ETUDES GHRISTOLOGIQUES 235

nel ? La conception traditionnelle ne conduit-elle pas nécessai-
rement soit au docétisme d’aprés lequel le Christ n’est pas né
de (é») Marie, mais a travers celle (8it) qui passait pour sa
mere !, soit & la doctrine romaine qui étend de Jésus & Marie
limmaculée conception et fait passer la sainteté de celui-la a
celle-ci2? Que dis-je ? Ne faudrait-il pas, en remontant le cours
des générations, se reporter jusqu’a Eve elle-méme et stipuler
une chaine ininterrompue de miracles destinés 4 préserver de
la contagion du péché cette lignée qui, traversant les siécles,
aboutirait & Marie et & Jésus? Pour parer aux conséquences
absurdes qui découlent logiquement des prémisses de la doc-
trine officielle, 'orthodoxie contemporaine n’a pas craint d’imi-
ter les théologiens scolastiques du moyen 4ge et de faire entrer
la physiologie dans le dogme. On nous affirme que, pour éta-
blir la condition négative de la sainteté parfaite de Jésus, 1'éli-
mination du facteur paternel est pleinement suffisante. Il est
vrai que les représentants les plus autorisés de cette dogma-
tique physiologique ne sont pas entierement d’accord?; mais
ils s’entendent pour affirmer que la suppression de la généra-
tion naturelle implique l'absence de tout mouvement impur
et constitue un préservatif d'une efficacité compléte a I’égard
de toute contamination morale : comme si le principe objectif
du péché originel n’était pas, selon la saine intelligence du
dogme consacré, essentiellement immanent & la chair de Marie,
en dehors du moment particulier de la conception! comme si
les lois naturelles qui, selon la volonté du Créateur, président

1 C’était 1'opinion de certains gnostiques, de VALENTIN par exemple.
Cf. TerTULLIEN, Adv. Valent. XX VII.

2 ’excellent article de M. A. RéviLLe dans U Encyclopédie des sciences
religieuses (111, 288-291) résume les principaux moments de I'évolution du
dogme catholique.

3Cf. M. GopEer, ouw. cit. 1, 114-116, M. WenNaGeL, La logique des disciples
de Ritschl et la logique de la Kénose, 1883, p. 58. Voir la réplique de Bie-
DERMANN (Christliche Dogmatik, § 532, Anm. 1) i ScHENKEL, Die christliche
Dogmatik vom Standpunkte des Gewissens aus dargestellt, Band II (Wies-
baden, 1859), p. 732 sq. — Cf. M. GEss, Das Dogma von Christi Person und
Werk entwickelt aus Christi Selbstzeugniss und dem Zeugniss der Apostel,
Basel, 1887, p. 364-366.



236 P. LOBSTEIN

4 la propagation de la race humaine étaient irrémédiablement
atteintes de péché et entachées de souillure! comme sila nou-
velle création spirituelle apparue en Jésus-Christ n’avait pu se
réaliser qu’au prix d’une atteinte portée aux conditions essen-
tielles de la création physique et naturelle! ! Laissons cepen-
dant, laissons des discussions qui s’égarent dans un domaine
sur lequel nous ne suivrons pas une dogmatique qui ne sait
rien ignorer. Mais il nous sera permis d’exprimer en toute sin-
cérité un sentiment dont nous ne pouvons nous défendre :
nous plaignons une théologie qui se voit réduite & chercher
dans les fonctions mystérieuses de I'organisme physique 'ex-
plication derniére d’un dogme religieux et I'un des appuis de
notre foi chrétienne 2.

Cependant la naissance miraculeuse du Christ n’est pas con-
sidérée seulement comme la condition (positive ou négative) de
la saintelé parfaite du Sauveur; la théologie officielle trouve
aussi dans ce dogme la base nécessaire du fait de I’incarnation.
« La naissance miraculeuse est inséparable du fait de 'incar-
nation. » L’idée de la naissance naturelle est incompatible avec
celle de I'incarnation. La doctrine traditionnelle combine la
notion de la préexistence éternelle et essentielle du Verbe avec
la notion de la naissance miraculeuse : « De la préexistence ré-
sulte la nécessité d’un mode de naissance exceptionnel 3. » il
est vrai que Jésus-Christ est le Verbe fait chair, il faut qu’en-
gendré éternellement de la substance du Pére il ait été, pour

1 Voir plus bas § V.

2 Strauss, Die christliche Glaubenslehre 11, 90 8q. a raconté avec une
rigueur implacable I'histoire des problemes que la théologie a soulevés &
propos du dogme de la conception miraculeuse du Christ; il a montré
comment le levain du catholicisme des Peres a pénétré jusque dans la
doctrine protestante, puisque deux symboles de 1'Eglise luthérienne en-
seignent, comme le catéchisme romain, la virginité perpétuelle et par-
faite de Marie. Art. smale. 1, 4 : Filius ita factus est homo, ut a spiritu
sancto sine virili opera conciperetur, et ex Maria pura, sancta, semper
virgine nasceretur. Form. Conc. (Solid. declar. VIII, 24) : De virgine, in-

violata ipsius virginitate, natus est, unde et vere feorérog, Dei genitrix
est, et tamen virgo mansit,

3 M. Gobert, ouv. cit. 1, 199-200. Cf. PriLipp1, Kirchliche Glaubenslehre,
1V, 1 (1861), 144.



KETUDES CHRISTOLOGIQUES 237

devenir un membre de ’humanité, congu du Saint-Esprit et
enfanté par une vierge. Telle est l'affirmation de la théologie
officielle de toutes les confessions chrétiennes.

Cette affirmation, il est facile de le voir, associe deux concep-
tions essentiellement différentes et primitivement tout & fait
indépendantes 'une de l'autre. D’une part, le premier et le
troisiéme évangile ignorent entiéerement la notion de la préexis-
tence du Verbe et ne renferment pas la moindre trace de cette
explication métaphysique de la divinité du Christ; d’autre part,
les auteurs qui indiquent ou enseignent la préexistence du
Logos ne font nulle part la plus lointaine allusion & la tradition
de la naissance miraculeuse. L’origine historique de l'une et
I’autre théorie est fonciérement différente, et c’est faire vio-
lence & nos textes que de les combiner ou de les expliquer les
uns par les autres. — C’est en outre dénaturer le caractére
propre et particulier de chacune de ces deux doctrines. Il est
bien certain que Matthieu et Luc expriment sur le mode de
I’entrée de Jésus dans le monde une conception toute différente
de celle qu'implique la théologie paulinienne ou johannique. Il
s’agit chez eux de la naissance d’un étre qui n’existe pas encore
et qui doit son origine & 'action surnaturelle de 'esprit divin
« venant sur Marie; » la conception d’un moi préexistant de
toute éternité et prenant dans le sein de la vierge soit une na-
ture humaine ajoutée a la nature divine!, soit une autre forme
d’existence succédant & I’existence divine 2, cette conception-la
n’a rien, absolument rien de commun avec la tradition plus
populaire de notre premier et de notre troisiéme évangile 3. —
Il resterait donc & examiner la valeur et le fondement de la
théorie spéculalive et métaphysique du Logos préexistant.

t Théorie orthodoxe de I'Eglise officielle.

2 Théorie hétérodoxe de la Kénose moderne.

3 M. REVILLE, ouv. cit. p. 30 : Un étre préexistant qui devient homme se
rapetisse, si I'on veut, & 1'état d'embryon humain ; maisil n'est pas congu
en vertu d'un acte extérieur & lui, dans les entrailles d’une femme. La
conception est le moment ol se forme un individu qui n’existait pas au-
paravant au moins comme individu. La, au contraire, ol il est question

d'une préexistence ou d’une-incarnation, chez Paunl et Jean par exemple, il
mn'est rien dit d'une conception miraculeuse.

THEOL. ET pHIL. 1890. 16



238 P. LOBSTEIN

Cette étude est naturellement en dehors du cadre du présent
essail.

Une derniére tentative de prouver la nécessité religieuse et
dogmatique de la naissance surnaturelle du Christ, mérite de
fixer notre attention; elle est surtout intéressante parce que
quelques-uns des théologiens qui I'ont formulée se montrent
assez disposés & sacrifier la notion de la préexistence éternelle
et personnelle du Verbe. A cette thése dogmatique ils veulent
substituer 'explication historique que fournit le fait de la nais-
sance miraculeuse du Christ. Le Sauveur, nous dit-on, a été le
second Adam, le chef d’une humanité nouvelle, le type de
I’homme répondant au dessein éternel de Dieu; il faut donc
qu’on retrouve en lui toutes les perfections dont la nature hu-
maine est susceptible ; il n’a pas pu avoir de caractére distinc-
tif et d’individualité particuliére, parce qu’il a réuni en lui
toutes les individualités et tous les caractéres; le Fils de
Dieu est une « personnalité centrale, » un étre collectif qui
résume et éléve 4 leur plus haute puissance les aptitudes spé-
ciales de tous les individus isolés. Aussi n’a-t-il pu étre le fils
d’un homme particulier : initiateur d’une humanité nouvelle,
il devait étre le fils de ’humanité, le fils de ’homme, créé au
sein de I'humanité naturelle par un acte souverain de la puis-
sance surnaturelle de Dieu. Les récits de la naissance miracu-
leuse répondent seuls & ce postulat religieux et dogmatique 2.

Il me semble qu’il suffit de reproduire et de caractériser
cette théorie pour en prononcer la condamnation absolue et
irrévocable. L’extrait de naissance de cette explication qui a
eu son jour de succés est facile & établir. La fameuse solution

1Voy. plus havt § III.

2Rorue et DorNeR sont les représentants les plus éminents de cette
théorie., Cf. Rotue, Theologische Ethik § 533 (t. 111, 1870), p. 135 sq.
Dogmatik, herausgegeben von ScmewnkEey, I, 180 sq.; Stille Stunden, p.
279 8q. — Dorner, System der christlichen Glaubenslehre, Berlin, 1881, 11,
446-451. — Cf. M. Cn. SEGRETAN, La raison et le christianisme, 1863, p. 259
et 277 (cité par M. GobET, ouv. cit. I, 199). — Si j'al bien compris les déduc-
tions obscures et prétentieuses de M. Frank, System der christlichen Wahr-
heit, Erlangen I1, (1880), p. 106, il faut aussi le ranger parmi les adeptes
de la doctrine caractérisée et discutée ici.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 239

christologique de la « personnalité centrale » date d’une épo-
que ou d’une école qui substituait la spéculation a I’histoire
et les réves aventureux de I'imagination aux réalités positives
de la vie. L’idéal humain que quelques penseurs d’outre-Rhin
ont cru entrevoir du haut des sommets escarpés et nuageux
de leur métaphysique soi-disant chrétienne, cet idéal est une
pure abstraction. « Pour avoir tous les caractéres, Jésus n’en
devait avoir aucun. Il ne faut pas demander s’il a donné le type
de lartiste, du savant, de ’homme d’Etat ou d’une vocation
particuliére quelconque. Il n’a pas eu toutes les grandeurs.
Pour lui, la vie humaine était placée tout entiére sous la dicta-
ture de la religion et de la morale. G’est 14, dans l'ordre de la
sainteté, de la loi remplie, de I'idéal obligatoire réalisé, dans
cet ordre général et uniquement humain, antérieur 4 toute spé-
cialité et se retrouvant dans chacune d’elles, que Jésus a donné
I’exemple et reste le modele parfait. Car en lui, 'homme, d’un
cOté atteint sa pleine stature morale, et de 'autre est pleine-
ment en harmonie avec Dieu. Aprés cela, il est tout a fait 1égi-
time de parler d'un caractere individuel et méme d’un tempé-
rament de Jésus. Loin d’avoir rien de vague ou d’effacé, son
individualité a été des plus vives et des plus accusées. S'il est
difficile de la peindre, cela tient & I’harmonie heureuse des
puissances en apparence contraires qui la constituent?. »
Telle est la personnalité réelle et vivante du Jésus de nos
évangiles. Que devient dés lors la justification spéculative du
dogme de la naissance miraculeuse du Christ ? Elle s’évanouit
avec le fantdome christologique qu’elle devait soutenir et qui se
dissipe a la clarté de la révélation chrétienne.

Ainsi tombent les principaux arguments dogmatiques qu’on
a invoqués tour i tour en faveur de la doctrine officielle for-
mulée dans le credo : conceptus de spiritu sancto, natus ex
Maria Virgine. La base dogmatique que 'orthodoxie courante
a essayé de donner & la tradition de la conception miraculeuse

' M. A. SasaTier, Encyclopédie des sciences religieuses, VII, 368. — Cf. les
excellentes observations de M. Hauver (Theologische Studien und Kritiken
1884, 1, 43-45; 1887, Il, 374-377). — M. Lipsws, Lehrbuch der evangelisch-
protestantischen Dogmatik, 1876, § 650.



240 P. LOBSTEIN

et de la naissance surnaturelle du Christ n’est pas plus solide
que le fondement exégétique et historique sur lequel repose la
doctrine officielle 1.

Est-ce & dire que la tradition ou le mythe de 'origine surna-
turelle de Jésus de Nazareth soit dépourvu de tout intérét
religieux et qu’il ne réponde pas & un postulat de la conscience
chrétienne ? Pour n’étre pas réels au sens littéral du mot, les
récits de la nativité perdent-ils leur valeur religieuse et leur
vérité ? La poésie, en se substituant a I’histoire, cesse-t-elle
d’étre l'interprete inspirée d’une pensée divine? Loin de la,
s’il est vrai que « ’esprit de Dieu peut étre dans la poésie
aussi bien et parfois mieux que dans I’histoire 2. » Essayons de
dégager le principe chrétien qui se cache sous le voile trans-
parent du symbolisme évangélique.

\'

Pour ramener la doctrine officielle & sa signification pure-
ment religieuse, il suffit de résoudre la tradition évangélique
dans ses éléments primitifs et dans les facteurs qui l'ont
créee.

Nos recherches sur la genése du mythe de la « nativité »
nous ont prouvé que la conception de la naissance miracu-
leuse du Christ est le fruit d’un sentiment religieux, I'écho
d’une expérience chrétienne, I’expression poétique et popu-
laire d’une affirmation de la foi. C’est cette affirmation qu’il
importe de maintenir, c’est cette expérience qu’il faut sauve-
garder dans sa force et sa purete.

t Cf. M. Couani, De la personne de Jésus-Christ. Essai d’une christologie
positive, Revue de théologie, t. XI, Strasbourg 1855, p. 108. L'inutilité du
dogme de la naissance miraculeuse du Christ semble si évidente & M. Co-
LAt qu'il se dispense de prouver cette inutilité. Seulement M. Corant a
négligé de rendre compte de 'intérét positif et du motif religieux de la
doctrine traditionnelle. Sa eritique est incomplete, parce qu'elle est pu-
rement négative. Le premier article christologique de M. Corani, Etude
critique des systémes orthodoxes (t. X, p. 349-370) n’aborde mnulle part le
dogme de la naissance miraculeuse du Christ.

2 M. SABATIER, Fincyclopédie des sciences religieuses, VII, 378-379.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 241

Sur quoi porte laffirmation religieuse de la foi? Quelle est le
centre vivant et I'objet essentiel de I’expérience chrétienne ?

Par sa foi en Jésus-Christ, par 'expérience intime qu’il fait
en entrant en communion avec le Sauveur, le chrétien sent
que la vie communiquée par le Seigneur est une vie divine.
En lui, dans sa personne et son ceuvre, il est assuré d’avoir
trouvé Dieu, un Dieu d’amour et de miséricorde. La foi du
chrétien souscrit pleinement & la parole du Christ: « Quicon-
que m’a vu a vu le Pérel. » Oui, nous le savons désormais :
Pamour du Dieu qu’il nous est permis d’appeler notre Pére
n’est pas un veeu stérile, une vague promesse ou une belle
théorie; cet amour est un don présent et immeédiat, cet amour
est une réalité, une puissance, une vie. La miséricorde infinie
qui ne veut pas la mort du pécheur, I'éternelle charité aprés
laquelle notre cceur soupire et dans laquelle seule il trouve le
pardon et la paix, la charité de Dieu a paru dans ’humanité,
elle a vécu sur cette terre, elle a été faite chair, elle 2 un nom
dans I’histoire, nous pouvons la contempler et I'ouir, la voir
de nos yeux et la toucher de nos mains?2. C’est Jésus-Christ
qui nous a montré le Pere, 1l nous ’a révélé dans sa personne,
car il nous a aimés comme Dieu lui-méme a aimé le monde.
Que dis-je? Dans le rayonnement de cet amour qui s’est ré-
pandu sur ma vie et qui en a illuminé les plus obscurs abi-
mes, j'ose croire que la grice rédemptrice n’est pas une
lointaine histoire appartenant & un passé & jamais évanoui;
j'ose croire et affirmer que ’amour infini, qui a créé le monde
et qui préside aux destinées de I'histoire, est descendu jusqu’a
moi, qu’il m’a recueilli du naufrage ou j’allais sombrer pour
toujours, qu’il me saisit et m’embrasse de son étreinte, qu’il
me place sous I'empire doux et puissant de sa sainte loi et
m’inspire le désir et la force de la remplir! Voila le message
que Jésus est venu apporter & I'Ame pécheresse et malheu-
reuse, message qui s’est incarné dans sa personne et qu’il a
fait pénétrer au centre de notre histoire, au cceur méme de
notre vie. Le témoignage que nous rendons & notre Seigneur ne

1 Jean XIV, 9.
2 Jean I, 14-18; 1 Jean 1, 1-8.



242 P. LOBSTEIN

veut pas étre autre chose que la réponse & ce qu’il a fait pour
nous et & ce qu’il est pour nous. Qu'on nous conteste apreés
cela le droit de parler de la divinité du Christ, peu nous importe,
nous n’ergoterons pas sur des mots! Mais ce que nous savons,
c’est que nous maintenons absolument, je dis absolument, le
contenu religieux et par conséquent seul essentiel de ce que
I'orthodoxie courante appelle la divinité du Christ, réduite a
sa plus simple expression, & son expression vraiment évangéli-
que. La divinité de Jésus-Christ! Comme on a souvent mal com-
pris cette bienheureuse affirmation de la conscience chrétien-
ne! Comme on I’a dénaturée, en la transformant en je ne sais
quelle spéculation abstraite, probléme de métaphysique trans-
cendante, formule inintelligible et parfols si étrangére a la
piété, que la foi simpl2 et naive, mise en présence de ces ques-
tions ardues et insolubles, s’écriait éperdue: « On m’a enlevé
mon Seigneur, et je ne sais ol on I’a mis! » La confession de la
divinité du Christ n’a de sens et de valeur que si elle est I’aveu
spontané d’une conscience qui a été saisie par la miséricorde
du Sauveur et qui se sent transformée par son espritl. « Sei-
gneur, & qui irions-nous ? Tu as des paroles de vie éternelle,
el nous avons connu et nous avons cru que tu es le Saint de
Dieu2. » Confesser la divinité du Christ, c’est affirmer, c’est
sentir soi-méme qu’il a apporté & ceux qui se donnent a lui la
paix d’une conscience réconciliée avec Dieu et les forces d’une
vie éternelle; qu’il a communiqué aux siens un principe d’a-
mour infini, d’éternelle vérité, de sainteté parfaite; qu’a tous
les mobiles d’action puisés dans le monde et empreints de
I'esprit d’en bas, il a substitué l'inspiration d’une vie issue de
Dieu et pénétrée de 'esprit d’en haut; qu’entrer en commu-
nion avec lui, c’est s’unir a Dieu lul-méme ; que le but su-
préme et l'inaltérable félicité de son disciple, c’est d’étre un
avec lui comme il est lui-méme un avec le Pére 3.

11 Cor. XI1, 3.

2 Jean VI, 68-69.

3 Telle est la substance religieuse des discours d’adien du Christ johan-
nique. Voyez 'analyse théologique que j'ai essayé d'en donner, La notion
de la préexistence du Flils de Dieu, 1833, p. 68-70.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 243

Si telle est I'expression de notre foi, c’est-A-dire I'affirma-
tion de notre expérience, 1l est bien évident que la vie divine,
incarnée en Jésus-Christ et par lui communiquée 4 ’humanité,
procéde d’une source divine, qu’elle n’a point jailli des bas-
fonds de notre terre souillée par le péché, qu’elle est la pure
émanation d’'une .force dont nous ne trouvons pas en nous-
mémes la cause derniére et le secret. La personnalité de celui
qui a été et qui reste pour nous la révélation et I'organe de
Vamour divin, la personnalité du Fils de Dieu apparait & la foi
comme une création nouvelle, comme le chef d’une humanité
qui « tient au ciel par la racine, » comme le second Adam né
de Dieu et vivant en Dieut. (Cest 14 le postulat impérieux de la
foi chrétienne qui a hesoin de faire remonter & la grice souve-
raine et toute-puissante du Pére céleste le don qu’il nous a fait
dans la personne de son Fils unique. S’il est vrai qu’en Jésus-
Christ s’est réalisée I'intention divine qui a présidé a la création,
s'il est I’élu de Dieu pour donner & I’humanité naturelle et
pécheresse ce qu’elle ne possédait pas en elle-méme, il faut
en conclure que 'apparition de l'initiateur et du dispensateur
de cette vie divine implique et suppose nécessairement une
manifestation spéciale de Dieu et une intervention créatrice et
sanctifiante de son esprit, Telle est l'affirmation de la con-
science chrétienne, nolre foi ne saurait y renoncer sans se
renier elle-méme et sans consommer sa ruine et son suicide ;
telle est aussi la part de vérité que renferme la théorie tradi-
tionnelle 2.

! Cf. M. Auaric, De la personne de Jésus-Clirist (Nouvelle Revue de théo-
logie, t. 1X, Strasbourg 1862, p. 335 et suiv.)

2 J'ose croire que sur le terrain de cette affirmation religieuse une en-
tente est possible uvec les représentants de 'orthodoxie contemporaine.
Voy. l'observation précieuse de M. GobEeT, ouw. cit., I, 201, & propos de la
solution de Kem, Geschichte Jesu von Nazara, 1, 357 sq. : « T'out en main-
tenant dans la naissance de cet homme extraordinaire le concours pa-
ternel, Kemt admet une intervention divine qui a profondément influencé
et parfaitement sanctifié 'apparition de cet &tre. Cette tentative d’ex-
plication est un hommage rendu & la grandeur incomparable de Jésus et
nous pensons qu’elle laisse subsister le grand objet de la foi : la dignité
de Sauveur de Jésus.» — Cf. ScHLEIERMAGHER, Der christliche Glaube, § 97;



244 P, LOBSTEIN

Mais voici le point précis ol il faut nous séparer d’elle. De
quelle maniere cette communication divine faite & 'humanité
a-t-elle eu lieu? Quelles ont été les conditions physiologiques
et psychologiques de ’entrée du Fils de Dieu dans le monde ?
Cette question n’est pas identique avec le postulat religieux
formulé par la foi; la conscience chrétienne n’est point qua-
lifiée pour trancher un probléme qui n’est pas de son ressort
et qui appartient au domaine des sciences naturelles et de la
critique historique. L’intérét religieux de la foi chrétienne se
concentre non sur le mode d’origine de Jésus, mais sur le
caractére divin de son apparition terrestre. Ce qui importe, ce
n’est pas la crovance & la naissance miraculeuse sans le
concours du pére humain, c’est la fol en 'action de la grice
divine qui, dans les entrailles de I’humanité, a créé une per-
sonnalité nouvelle, rompant la chaine du péché et inaugurant
sur la terre le royaume des cieux?.

Est-il téméraire de penser qu’une foi pareille est plutdt com-

promise et obscurcie que sauvegardée et justifiée par la doc-
trine officielle ? Je ne le pense pas, j'estime méme qu’il y a
quelque danger & ériger en dogme et en article de foi la tradi-
tion de la naissance miraculeuse du Christ. Le procédé ou la
prétention des théologiens qui font de cette tradition la base
ou le point de départ de la christologie, offre de graves incon-
vénients, et ¢’est au nom méme de la foi qu’il faut s’élever con-
tre cette identification sommaire de la formule orthodoxe avec
le postulat religieux de la conscience chrétienne?.
M. H. Scuurrz, ouw. cit., 392-393; M. Bevscuuag, ouw. cit., I, 169 ; M. Hauver,
Theolog. Stud. und Krit., 1834, p. 58-59. — Nous acceptons pleinement le
reproche adressé par Strauvss (Die christliche Glaubenslehre, 11, 97-98) &
SCHLEIERMACHER, reproche qui revient en définitive & 'accusation d'avoir
attribué au Christ une dignité souveraine et incomparable et de I'avoir
exalté an-dessus du niveau commun de 'humanité. 11 nous semble que
les considérations générales par lesquelles M. LutaARDT essaye d’établir
le fait de la naissance surnaturelle du Christ (Apologetische Vortrige,
Bd 113, 1871, p. 73-75, 256) ne sont pas inconciliables avec Popinion que
j'essaie de défendre.

1 Cf. les observations de M. Hauver, Theologische Studien und Kritiken,

1884, p. 58-59.
2 Voy. M. Scaurrz, ouv. cit., p. 393-394.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 245

Il a été établi plus haut que « I'évangile de l'enfance de
Jésus » ne faisail point partie de I’évangélisation primitive. Le
témoignage personnel des apotres ne portait pas sur des faits
qui reslaient en deca de leur vocation apostolique. Les récits
recueillis par Matthieu et par Luc ne sauraieni étre considérés
comme des éléments constitutifs de la révélation évangélique.
Les partisans méme de la doctrine officielle sont bien forcés
de convenir que ni le Maitre ni les disciples n’en appelérent
jamais & la conception miraculeuse de Jésus pour produire la
foi au Sauveur!. La foi chrétienne des premiers témoins de
Jésus a pris naissance au contact de la personne et de I'ceuvre
du Christ ; les apotres ont cru de tout leur coeur au Sauveur
sous I'inspiration de son esprit, sur le fondement de son témoi-
gnage, de ses ceuvres, de sa vie; en saluant, sous I'humble ap-
parence du fils de I'nomme, la gloire messianique du Fils de
Dieu, Pierre ne formulait apparemment aucun jugement sur le
mode de cette filiation, et il n’en recueillit pas moins des lé-
vres du Seigneur cette déclaration décisive, parole de joyeuse
surprise et de souveraine approbation : « Heureux es-tu, fils de
Jonas, parce que ce n’est ni la chair ni le sang qui t’ont révélé
cela, mais c’est mon Pére qui est dans les cieux. » (Mat. XVI,
17.) Tel est bien, en effet, le centre vivant de la révélation
évangélique, tel est I'objet essentiel de la foi chrétienne. Clest
dénaturer le caractére de la révélation que de la faire sor-
tir de I’enceinte religieuse et de la rapporter & I’explication des
phénomeénes de 'ordre physique et matériel ; c’est méconnai-
tre la nature de la foi que de la confondre avec une croyance
théorique et de I’étendre & la solution de problémes qui ne re-
gardent que la science.

Cette considération, qui s’appuie sur le témoignage direct de
Jésus, est siimportante qu’elle me semble primer toutes les
autres. Si la dogmatique protestante n’est que l’expression
scientifique de la foi religieuse, si cette foi elle-méme n’a d’au-
tre norme que la révélation évangélique, il n’est pas légitime,
il n’est pas permis de transformer en dogme la tradition de la

1 Of. par exemple M. Gober, ouw. eit., 1, 196.



246 P. LOBSTEIN

naissance miraculeuse du Christ et d’attribuer aux récits qui
la consacrent Pautorité religieuse d’un article de foi.

D’autres raisons encore nous interdisent de nous engager
dans cette voie dangereuse et de confondre le postulat énoncé
par la conscience chrétienne avec l’explication tentée par la
croyance populaire. Qu’il me suffise de présenter trois obser-
valions que l'orthodoxie traditionnelle a pu combattre, mais
dont elle n’a pas réussi & infirmer la valeur.

Expliquer la filialité divine de Jésus par sa génération mira-
culeuse, faire reposer la sainteté (positive ou négative) du
Christ sur un miracle matériel, ramener la divinité du Sauveur
4 un mystére qui s’accomplit dans I'organisme corporel, n’est-
ce pas porter atteinte au caractére essentiel de Jésus ? N'est-ce
pas ravaler le fait moral et religieux de sa communion avec Dieu
auniveau d’un processus physique qui, sans doute, par le con-
cours de la volonté de Jésus, doit s’élever dans lasphére éthique,
mais qui n’arrive pas cependant & constituer un développement
vraiment moral? Transformée en dogme, la tradition de la
naissance miraculeuse forme la premiére étape de 'évolution
doctrinale qui aboutit & une conception purement matérielle
de la divinité du Christ et de l'incarnation. La théologie en
vint 4 faire de la divinité et de I’humanité du Christ deux
substances métaphysiques, douées de propriétés arrétées et
unies dans la personne de Jésus par un acte surnaturel, dé-
pourvu de tout caractére religieux et moral. Entre la trop fa-
meuse théorie des deux natures et la notion physique de 'ori-
gine du Christ, il serait facile de signaler une harmonie
préétablie et des affinités singuliérement compromettantes
pour la solution théologique qui changea en dogme scolastique
la naive et poétique épopée du christianisme primitif.

La doctrine officielle ne rabaisse pas seulement la notion de
la divinité dans la sphére matérielle et physique; elle réduit &
néant la pleine et réelle humanité du Sauveur. Si Jésus-Christ
est vraiment homme, ne doit-il pas étre né de la méme ma-
niére que tout autre homme! ? Prise au sérieux, la théorie tra-

' Kem, ouw. cit., I, 349. — BiepeErMANN, Christliche Dogmatik, § 582, 2. —
M. H. Scuurtz, ouw. cit., p. 394.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 47

ditionnelle ne fait-elle pas de lui un étranger & notre race?
L’analogie fréquemment invoquée ! entre la création du genre
humain et la naissance miraculeuse de Jésus est plus spécieuse
que solide. Elle échoue contre les formidables objections que
souleve le caractére historique du récit de la Genése; elle
transporte le probléeme sur un terrain enveloppé de mystéres
si impénétrables que toute discussion se trouve nécessairement
supprimée ; elle abandonne la décision du probléme religieux
a Parbitrage des sciences naturelles, et fait de la dogmatique
chrétienne I’humble servante de la physiologie ou de I’ethno-
graphie.

Enfin la conception orthodoxe souffre d’un dualisme qui pro-
ceéde d’'un point de vue religieux élémentaire et superficiel.
Pour sauvegarder le caractére divin et la personnalité sainte
du Sauveur, elle établit des limites infranchissables entre ce
que l'on est convenu d’appeler la nature et le surnaturel 2.
Elle soustrait le fait de la naissance du Christ & Paction divine
qui se réalise dans les lois de la création ; elle tend & exclure
Iintervention de la Providence du jeu normal et régulier des
forces physiques et matérielles ; elle établit une hiérarchie fac-
tice entre des régions qui se confondent dans le plan divin de
la création; elle oublie que, pour le chrétien plein du Saint-
Esprit et qui a ainsi appris & voir Dieu partout, cette antinomie
est surmontée et résolue?; elle ne croit pas que la création

1 Voy. par exemple M. Gober, ouw. c¢it,, I, 200. — Dans ses Etudes bibli-
ques (t. 11, 1889, p. 90), M. Goper parait avoir senti la faiblesse de cette
objection, puisqu’il ajoute cette note significative : « Ce que nous disons
ici reste vrai, méme dans 'hypothtse de Darwin, qui, & toute rigueur,
peut bien s’appliquer au corps de I'homme, mais non & son esprit, &
moins qu'on ne veuille sacrifier chez 'homme le trait distinctif de son
étre, la liberté morale. » Quoi de plus superficiel que ce dualisme exté-
rieur et abstrait établi par I'ancienne psychologie entre I'esprit et 1'or-
ganisme physique!

2 Lire les judicieuses observations de ScurEERMACHER dans sa Seconde
lettre & Liicke, Werke zur Theologie, Bd 11I. p. 618-619,

% M. SaBaTier, La religion laique (Revue chrétienne, t. XXIX [1882], p.
660-661). « Dieu est pour le chrétien dans ce que le vulgaire appelle la
nature, il est aussi dans la région qu’il dit étre au-dessus de la nature.
L'unité religieuse rétablie dans sa conscience, se révele a lui également



248 P. LOBSTEIN

nouvelle de la grice du Pere céleste a pu s’accomplir dans les
conditions simples et divinement inspirées d’une naissance
ordinaire ; elle ne sait apprécier le don inexprimable accordé
par le ciel & la terre qu’au prix d’un miracle matériel et physi-
que. Telles sont les prétentions de la théologie traditionnelle;
je sais qu’elles sont, en définitive, inspirées par la foi, mais il
faut avouer que cette foi-1a ressemble singulierement & de I'in-
crédulité.

VI

Il faut conclure. La doctrine officielle repose sur les deux
récits de Matthieu et de Luc interprétés littéralement et érigés
en articles de foi. La base exégétique du dogme ne résiste pas
au controle de la crilique historique. Les résultats négatifs de
I’'analyse des documents sont complétés et confirmés par les
conclusions positives qui se dégagent de la théologie biblique.
A la lumiére de ce double examen la tradition de la naissance
miraculeuse de Jésus s’évanouit, ou plutot elle se résout en un
mythe créé par la piété populaire et destiné & expliquer la filia-
lité divine du Christ par sa génération surnaturelle. Ainsi com-
prise, la conception de nos deux évangiles marque un moment
significatif dans le développement de la christologie scriptu-
raire; si elle cesse d’étre un fait réel de ’histoire de Jésus, elle
se révele comme la création caractéristique de la foi de 'Eglise.
Mais cette foi n’est pas liée a la forme dont 'ont revétue les
premiéres générations chrétiennes. Identifier le fond intime de
I'affirmation religieuse avec I’expression symbolique de lapoésie
populaire, c’est soulever gratuitement d’irréfutables objections
etd’insolubles difficultés. Tous les essais tentés pourreconstituer
dogmatiquement une notion ruinée i jamais par ’exégese et la
critique n’ont fait que dévoiler les inextricables contradictions

dans la marche universelle de la création. Il ne nie pas les faits extraor-
dinaires que lui atteste 1'histoire, mais il apprend & les considérer autre-
ment et & les voir sortir du dedans méme de la création éternelle de
Dieu, au lieu de les voir surajoutés du dehors. Pour lui le naturel et le
surnaturel se réconcilient et s'unissent dans le plan méme de la création
divine.»



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 249

de I'orthodoxie vulgaire. C’est donc rendre un service précieux
a la fol que de ramener la doctrine traditionnelle & sa signifi-
cation religieuse. En dépouillant I’évangile de Noél de l'appa-
reil dogmatique dans lequel I'a enfermé la scolastique ancienne
ou moderne, en dégageant du symbolisme chrétien I'impéris-
sable vérité qu’il renferme, nous restons fidéles a la pensée de
Jésus qui fonde sa communion unique avec Dieu non sur le
miracle physique de sa naissance surnaturelle, mais sur I'élec-
tion souveraine et la révélation parfaite du Pére céleste
(Mat. XI, 27). Si nous écartons le dogme que I'école a tiré des
récits de Matthieu et de Luc, c’est pour souscrire avec une sin-
cérité absolue et une joyeuse certitude & la parole johannique,
écho de notre expérience et confirmation de notre foi: « Jésus
leur dit : Je suis d’en haut, je ne suis pas de ce monde. »




	Études Christologiques

