
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: Études Christologiques

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379471

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES
PAR

P. LOBSTEIN

A MONSIEUR A. SABATIER
Professeur à la Facilito de théologie de Paris,

Directeur adjoint à l'Ecole pratique des Hautes-Etudes.

Hommage d'affectueux el reconnaissant souvenir.

Le dogme de la naissance miraculeuse du Christ.

Jésus leur dit : Je suis d'en haut, je ne suis

pas de ce monde.
Jean VIII, 23.

I. Introduction. — Objet de cette étude. — Position de la question.
IL La doctrine trac''Honnelle examinée au point de vue exégétique.

— Elimination de l'explication théopneustique. — Nécessité
de la critique des sources. — Caractère général des deux documents

sur la naissance miraculeuse du Christ : les contradictions de
Matthieu et de Luc. — Les listes généalogiques; les autres indications
renfermées dans les évangiles synoptiques. — Le témoignage de la
littérature paulinienne et des écrits johanniques.— Les résultats de

l'étude exégétique ne sont pas favorables à la doctrine traditionnelle.

III. La doctrine traditionnelle analysée dans sa genèse historique.
— Genèse religieuse et évolution dogmatique de la foi de l'Eglise
primitive. — Trois explications principales de la filialité divine de

Jésus-Christ : la conception théocratique, la théorie métaphysique,
la notion physique. — Examen de ce troisième essai d'interprétation

: analyse de Luc I, 35, les analogies tirées de l'Ancien et du
Nouveau Testament, l'interprétation messianique d'Esaïe VII, 14.

— Inutilité de l'hypothèse d'influences orientales ou helléniques.
THÉOL. ET PHIL. 1890. 14



206 P. LOBSTEIN

— Les résultats positifs de la critiq ie historique confirment et

complètent les conclusions négatives de l'étude exégétique.
IV. La doctrine traditionnelle étudiée au point de vue dogmatique.

— Examen de l'opinion qui fait de la naissance miraculeuse de

Jésus la condition indispensable delà sainteté du Christ. —Examen
de l'opinion qui fait de la naissance miraculeuse de Jésus la base
nécessaire du fait de l'incarnation. — Examen de l'opinion qui
fonde sur la naissance miraculeuse de Jésus le caractère typique et
l'universalité absolue de la personne du Christ. — Impossibilité
radicale de chacune de ces solutions dogmatiques et légitimité
indiscutable de l'intérêt religieux qu'elles expriment.

V. La doctrine traditionnelle ramenée à sa signification
religieuse. — Nécessité de distinguer entre l'affirmation religieuse de la
foi chrétienne et le symbolisme populaire du mythe évangélique.
— Analyse des éléments primitifs et irréductibles de l'expérience
chrétienne. — Inconvénients et dangers du dogme officiel : il
méconnaît le caractère essentiel de la révélation évangélique et la
nature intime de la foi chrétienne, il compromet la notion religieuse
de la divinité du Christ et la notion morale de son humanité, il
repose sur un dualisme élémentaire et superficiel entre le monde de

la nature et la sphère du surnaturel.
VI. Coup d'œil rétrospectif et conclusions générales.

«Vous, vous êtes d'en bas; moi, je suis d'en haut; vous,
vous êtes de ce monde; moi, je ne suis pas de ce monde. »

(Jean VIII, 23.) Le croyant qui juge son cœur naturel à la
lumière de la révélation chrétienne, trouve dans cette déclaration
si tranchante et si absolue du Christ johannique l'expression
de son expérience intime au contact de la personne et de l'œuvre

du Christ. L'abîme qui le sépare de Celui en qui il a trouvé

son Maître et son Sauveur est si profond que de cette

différence de nature il conclut d'instinct à une différence d'origine.
Aussi semble-t-il que la tradition de la naissance miraculeuse

de Jésus vienne au-devant de la conscience du fidèle et ne fasse

que traduire, dans le domaine de l'histoire, une vérité dont il
trouve en lui-même la plus décisive confirmation. Il ne

s'étonne donc pas que l'école, suivant l'impulsion de l'Eglise, ait



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 207

élevé la tradition évangélique à la hauteur d'un dogme placé
sous la sanction de l'autorité divine.

En effet, aux yeux d'un grand nombre de chrétiens
sincères et éclairés, le récit de la naissance surnaturelle du Christ
est un élément intégrant et essentiel du dogme de la personne
et de l'œuvre du Sauveur1. Sacrifier la croyance à ce miracle,
ce serait, selon eux, ruiner par la base la foi à la divinité et à

la sainteté de Jésus-Christ. Il y a même des théologiens2 qui
font assez bon marché de la thèse spéculative de la préexistence
éternelle du Verbe, mais qui maintiennent avec d'autant plus
d'énergie le dogme exprimé par le symbole dit apostolique :

« Je crois en Jésus-Christ, conçu du Saint-Esprit, né de la
vierge Marie3. » Cette aftirmation leur semble le fondement
nécessaire de la vie divine du Christ et la condition absolue de

son œuvre rédemptrice. Ils sont prêts à concéder que l'idée de

l'éternité essentielle du Logos est une notion métaphysique
1 « La situation est telle aujourd'hui, dit M. Sabatier, qu'un homme qui

déclarerait croire de tout son cœur en Jésus-Christ Fils de Dieu et
Sauveur, mais qui avouerait ne pouvoir décider si le mode de cette filiation
a été naturel ou surnaturel, serait tenu pour un membre infidèle de

l'Eglise. » (La religion laïque, Revue chrétienne, t. XXIX [1882], p. 6C0) Si je
ne me trompe, cette situation ne date pas d'aujourd'hui ; elle est aussi
ancienne que l'orthodoxie ecclésiastique.

2 Voy. plus bas § IV.
3 Symb. apostol. Credo... in Jesum Christum... qui conceptus est de Spi-

ritu Sancto, natus ex Maria virgine... Symb- nicaen. § 4 :... Qui propter
nos homines et propter nostrani saluterà descendit de cœlis, et incar-
natus est de Spiritu sancto, ex Maria Virgine, et homo factus est... Conf.

aug., Art. 111, § 1-2 : Docent, quod Verbum, hoc est Filins Dei, assump-
serit humanam naturam in utero beatse Marke Virginia... Unus Christus,
vere Deus et vere homo, natus ex virgine Maria... Conf. helvetica posterior,

Art. XI:... Ex virgine Maria carnem assumpsit... Eundem quoque
Eeterni Dei »termini filium credimus et docemus hominis factum esse

filium, ex semine Abrab.Ee atque Davidis, non ex viri coitu, quod Hebion
dixit, sed conceptum purissime ex spiritu sancto, et natum ex Maria
semper Virgine, sicut diligenter nobis historia explicat evangelica. — Ce

dogme est le patrimoine commun des Eglises chrétiennes ; il se trouve
formulé dans les symboles œcuméniques comme dans les confessions

protestantes, dans le Catéchisme romain comme dans le Catéchisme so-
cinien de Rakow. Sur la part que les symboles luthériens ont faite aux
prémisses catholiques du dogme officiel, voy. plus bas § IV.



208 p. lobstein

inaccessible à la pensée humaine ; mais la naissance miraculeuse

de Jésus, consacrée par la plus touchante et la plus
intime de nos fêtes chrétiennes, est un fait concret, une réalité
positive et vivante, une histoire qui parle à la conscience et

au cœur des croyants un langage saisissable et saisissant, plein
d'une suave poésie et d'une haute éloquence. Le critique qui
ose porter une main téméraire sur ce dogme, centre mystérieux

et sacré de l'évangile de Noël, l'historien qui analyse ou
discute là où le fidèle bénit et adore, se rend coupable d'un
sacrilège et d'un blasphème

Un jugement pareil n'a rien de surprenant. On ferait preuve
d'une naive légèreté et d'une bien grossière inintelligence en

attribuant cette condamnation sommaire à la seule routine, à

la puissance invétérée des habitudes ou du préjugé dogmatique.

Non, la répugnance invincible qu'inspire en pareille
matière l'analyse qui doute à la piété qui affirme, cette répugnance
qui se traduit en protestation indignée ou douloureuse,
procède d'un sentiment parfaitement légitime, disons mieux, d'une
pensée juste et vraie.

Il faut le répéter pour couper court à tout malentendu. Le

dogme ou l'histoire de la « nativité » plonge ses racines dans

le sol de la conscience chrétienne et il est la traduction d'un
intérêt religieux de premier ordre. Tout essai christologique
qui ne chercherait pas à sauvegarder cet intérêt et à y répondre

pleinement, toute solution qui ne tiendrait pas compte des

exigences impérieuses de la piété et de l'expérience chrétienne,
serait finalement condamnée par toute théologie vivante,
interprète fidèle de la foi. Démêler et définir le postulat religieux
qui est au fond du double récit de Matthieu et de Luc, en
défendre la sainte et indiscutable autorité, telle est la tâche
principale du dogmaticien en présence des traditions incomparables

qui entourent le berceau du Sauveur de leur divine
auréole. Toute la question touchant l'histoire de la naissance

miraculeuse du Christ se réduit finalement à celle-ci : L'affirmation

de la foi chrétienne qui fait le nerf et la valeur de la

tradition évangélique est-elle solidaire de la forme historique
qu'a consacrée cette tradition? En d'autres termes, le témoi-



ÉTUDES christologiques 209

gnage que la conscience chrétienne rend à la sainteté du

Sauveur, à la divinité de son caractère, à l'efficacité rédemptrice
de son œuvre, porte-t-il aussi sur le mode précis de son
origine et de sa filiation La foi religieuse du chrétien en Christ
implique-t-elle une opinion arrêtée sur la naissance de Jésus?
Tel est le problème auquel je voudrais essayer de répondre.

J'ose penser que la sincérité de ces recherches sera la meilleure

preuve de l'intention essentiellement positive qui les

inspire et les soutient. Le lecteur le plus réfractaire sentira, je
l'espère, que la critique n'est pour moi qu'un moyen et non
un but, et que mon unique effort et ma seule ambition tendent
à dégager le fond intime et vivant du dogme christologique, afin
de recueillir avec soin et de sauvegarder avec énergie l'essence

religieuse et impérissable de la foi chrétienne1.

II

Dès le début de notre étude nous nous heurtons à une objection

dont il serait injuste de se dissimuler la gravité. On nous

accusera peut-être d'avoir mal posé la question. « Car enfin,
pourrait-on nous répondre, il s'agit ici non d'une expérience
de la conscience chrétienne, mais d'un fait de l'histoire
évangélique. Ce qui est en cause, ce n'est pas un postulat de la foi

religieuse, c'est une donnée de nos documents senpturaires.
Le débat se concentre sur l'autorité d'un témoignage biblique,

1 Je noterai a l'occasion les renseignements bibliographiques les pins
importants, sans avoir la prétention d'épuiser la matière. Qu'il me suffise
de renvoyer une fois pour toutes aux -commentaires sur les Evangiles, aux
travaux sur la vie de Jésus et aux ouvrages dogmatiques. Les discussions
serrées de Strauss, de Keim, de Biedermann, les beaux et religieux
développements de M. H. Schultz et de M. Beyschlag ont à mon sens le plus
sérieusement avancé le problème. 11 sera question plus loin des recherches

de M. Usener. Les travaux apologétiques auxquels je me reporterai
le plus souvent sont la Vie de Jésus de M. Weiss et le Commentaire sur
l'évangile de saint Luc de M. Godet ; ils ont incontestablement plus de

valeur que la monographie de M. Steinmeyer, Die Geschichte der Geburt des

Herrn und seiner ersten Schritte im Leben, mit Bezug auf die neueste Kritik,
1873. Je consacrerai plus spécialement les notes aux indications
bibliographiques et aux détails de pure érudition.



210 p. lobstein

non sur la valeur d'une affirmation expérimentale. C'est déplacer

le problème que de le transporter sur le terrain du dogme,
il faut le circonscrire dans les limites de l'exégèse et de la

critique historique. »

Acceptons la question formulée dans ces termes et suivons

l'objection sur le champ où elle nous convie. La position ainsi
définie est très favorable au défenseur de la tradition s'il prend
le point de vue de la théopneustie absolue. Il est clair que si

les récits de Matthieu et de Luc ont été écrits sous la dictée
immédiate du Saint-Esprit, ils participent à l'infaillibilité de

l'inspiration divine ; si toute activité humaine est exclue de la

composition de nos livres saints, toute chance d'erreur ou
d'inexactitude est également écartée ; il n'y a point de place,
dans nos documents surnaturels, pour le moindre élément
mythique ou légendaire; les données que renferment nos évangiles

canoniques doivent être prises dans un sens littéral et
matériel ; elles sont historiques au même titre que le ministère ga-
liléen ou la dernière semaine à Jérusalem. Dans ce cas, toute
discussion ultérieure est à la fois oiseuse et blasphématoire ; la

critique se réduit à l'œuvre tout extérieure de l'harmonistique,
et la virtuosité de l'historien consiste dans le savoir-faire qu'il
met à agencer et à emboîter l'un dans l'autre les différents
matériaux évangéliques.

Il ne me semble pas nécessaire de m'arrêter à ce point de

vue qui, théoriquement du moins, est repoussé par tous les

théologiens qui pensent. Il n'est personne aujourd'hui qui
s'obstine à maintenir la théopneustie verbale de Gaussen et de

la théologie du réveil. Tous les exégètes et les dogmaticiens
contemporains entendent « réintégrer l'activité humaine dans

son rôle1. » Dès lors, il n'est pas seulement permis, il est
nécessaire de comparer les relations, de peser les témoignages,
de faire la critique des sources.

Quelle est la valeur historique des documents qui nous
racontent la conception de Jésus dans le sein d'une vierge et sa

naissance miraculeuse à Bethlehem? Réduite à ces proportions,

la question est simple et facile à résoudre. On sait que
1 M. Godet. Revue chrétienne, 1882, p. 714.



etudes christologiques 211

« le protévangile » ne se trouve que dans deux de nos
documents évangéliques. Quoi que l'on puisse penser de l'historicité

des deux premiers chapitres de Matthieu et de Luc, il n'est

pas douteux que pour les apôtres et pour les deux premières
générations.chrétiennes la vie de Jésus commençait au baptême
de Jean et finissait à la résurrection (Act. I, 22; X, 37; XIII, 24).

Marc, qui reproduit le plus fidèlement la tradition primitive, ne
renferme aucune trace de l'évangile de la naissance et de
l'enfance de Jésus. Cet evangelium infantile ne faisait point partie
de la première prédication missionnaire et apostolique1. En

outre, on a souvent noté que, même dans les évangiles de

Matthieu et de Luc, ces deux chapitres ne tiennent pas au

corps principal du récit, et qu'ils en demeurent séparés par une
solution de continuité si profonde qu'on peut se demander s'ils

n'y ont pas été ajoutés après coup2. Dans ces conditions, il
n'est pas surprenant que la critique, transportée sur un terrain
peu sûr, se montre défiante et qu'elle formule des exigences
rigoureuses et précises.

Un examen plus attentif n'a rien qui puisse rassurer. Les

récits de la naissance surnaturelle appartiennent à un ensemble

de traditions sujettes à caution. Le lecteur le plus superficiel

découvre aisément que les récits de Matthieu et de Luc
ont un caractère très différent et ne sont pas dominés par les

mêmes préoccupations et le même intérêt religieux. Les deux
traditions sont évidemment nées dans des milieux différents
et indépendants l'un de l'autre. Sur ce point tout le monde
est d'accord. Mais nos deux évangiles ne sont pas seulement

différents, ils sont contradictoires. Il ne suffit pas de nous

assurer que les deux cycles de récits existèrent pendant
un certain temps, celui de Matthieu comme tradition publique

1 Voy. l'aveu de M. Godet, Commentaire sur l'évangile de saint Luc, 1

(1872), p. 195. — J'aurai l'occasion de me rapporter souvent aux considérations

générales de l'auteur sur les chapitres 1 et II de cet évangile. La
troisième édition (1888), t. 1, p. 212-224, ne diffère pas de la seconde

quant au fond des idées; mais comme celle-ci (I, 188-203) est plus
circonstanciée que la dernière édition, je m'en tiendrai a l'ouvrage de 1872.

2 M. Sabatier, Encyclopédie des sciences religieuses (art. Jésus-Christ),
VII, 363.



212 P. LOBSTEIN

émanant de Joseph, celui de Luc comme souvenir de famille
conservé par Marie1 ; car ce qui diffère de part et d'autre, ce

n'est pas seulement l'orientation générale, ce sont les faits eux-
mêmes et le lien qui les unit. Il est impossible de concilier nos
deux traditions sans violenter les textes, sans recourir à des

hypothèses arbitraires, sans se contenter de possibilités qui
n'atteindront jamais à la certitude historique. Ai-je besoin de

rappeler que les deux généalogies comptent un nombre différent

de générations, et qu'elles ne se rencontrent que sur deux
noms2 que la scène de l'annonciation est tout autre dans Luc

que dans Matthieu? que le double renseignement sur le domicile

des parents renferme une insoluble contradiction? que la
visite des mages et la fuite en Egypte, rapportées par Matthieu,
ne peuvent s'intercaler, dans le récit de Luc, ni avant ni après
la présentation de Jésus dans le temple? — H y a plus. Non
seulement nos deux traditions s'excluent, mais chacune d'elles

prise isolément soulève des difficultés inextricables. La théologie

traditionnelle les a parfaitement senties, et les expédients
auxquels elle a eu recours attestent suffisamment son embarras

; le rationalisme de notre orthodoxie moderne transforme
l'étoile miraculeuse qui guida les mages en une conjonction
astronomique ou en un phénomène de l'atmosphère ; il ne
recule pas devant « des énormités philologiques et des violences
arbitraires3» pour faire dire à Luc autre chose que ce qu'il

1 M. Godet, ouv. cit., I, 202-203.

- Il faut voir, dans les Vies de Jésus et dans les Commentaires, «

l'échafaudage de combinaisons » (M. Godet, I, 252) imaginées par l'harmo-
nistique pour éluder ces difficultés. Pourquoi faut-il que nous trouvions
M. Godet et M. Weiss parmi les défenseurs de l'opinion qui, en dépit des

lois les plus élémentaires delà grammaire et delà philologie, soutient que
la généalogie conservée par Luc est celle de Marie, non celle de.Joseph?
Voyez contre l'interprétation de M. Weiss les judicieuses observations de

M. Haupt (Theologische Studien und Kritiken, 1884, p. 56-57.) — 11 convient
de relever que l'évidence des faits historiques s'est imposée a des

théologiens de l'école confessionnelle qui, comme les représentants de l'école

historique, reconnaissent que nos deux évangiles donnent la généalogie
de Joseph (Hofmann, Delitzsch, M. Frank); Thomasius avoue son
incertitude et son embarras. (Christi Person und Werk, II, 1857, pag. 129.)

3 M. Reuss, Hist, évangélique (Synopse des 3 premiers évang.), 1876, p. 141.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 213

raconte au sujet du recensement de Cyrénius; il atténue ou
écarte l'intervention miraculeuse des anges en réduisant le
merveilleux sublime et naïf des récits de Luc et de Matthieu à

des procédés artificiels de composition littéraire1; en un mot,
en dépit du culte dont il entoure le texte sacré, il n'en respecte
pas le sens original et il en méconnaît le véritable caractère.

Dira-t-on que la naissance surnaturelle, rapportée par deux
traditions manifestement indépendantes l'une de l'autre,
emprunte à ce double témoignage sinon une confirmation
décisive, du moins une présomption très voisine de la certitude
Ce serait là une preuve plus spécieuse que solide. Deux

documents, dont chacun se trouve sérieusement ébranlé, pourront-
ils jamais, en s'ajoutant l'un à l'autre, acquérir la force
probante qui leur manque et produire la conviction que chacun
à part est impuissant à donner? Et que sera-ce si nous
trouvons, dans ces sources mêmes auxquelles on veut que nous

nous reportions, des indices qui parlent contre la tradition et

qui nous révèlent un point de vue différent de celui que prennent

nos évangélistes?
L'indication la plus frappante est celle que fournissent les

deux généalogies conservées par Matthieu et par Luc2. Celles-ci

ont pour but de démontrer que lésus est vraiment le Messie

en exposant la série de ses ancêtres en droite ligne du roi David
à Joseph, époux de Marie. U est incontestable que, dans l'esprit

des deux généalogistes, Jésus est fils de Joseph. S'ils
avaient eu la moindre idée d'une conception miraculeuse, ils
eussent établi la généalogie de Marie, non celle de Joseph.
Toutes les subtilités, dit fort bien M. Pœville, toutes les subtilités

invoquées par les anciens commentateurs pour concilier
cette contradiction des récits évangéliques se sont brisées

1 Tel est surtout le cas de M. Weiss dans sa Vie de Jésus. (Liv. I,

chap. 1-5.)
2 M. A. Réville, Histoire du dogme de la divinité de Jésus-Christ, Paris

1869, p. 25-27. Les difficultés et les contradictions indiquées ici ont été

maintes fois relevées par des auteurs qui ne sont pas suspects de radicalisme

théologique. (Voy. par exemple M. Beyschlag, Das Leben Jesu, 1,

164-165.)



214 P. LOBSTEIN

contre la résistance des textes.Nos évangélistes ont évidemment
trouvé ces généalogies dans des documents plus anciens; vu
la rareté des traditions qui circulaient sur l'enfance de Jésus, ils
n'osèrent éliminer aucune de celles qui parvinrent à leur
connaissance, et ils amalgamèrent le peu qu'ils recueillirent sur
ce sujet obscur dont Jésus lui-même n'avait jamais parlé. Ainsi
s'explique le fait surprenant que les mêmes évangiles qui ont
enregistré ces généalogies sont précisément ceux qui nous
racontent la naissance miraculeuse de Jésus. Matthieu, qui
juxtapose les deux traditions contraires, paraît avoir attribué
à la généalogie historique et naturelle une valeur théocratique
qui lui a donné la solution de la difficulté; la suite du récit de

Matthieu, d'après lequel Joseph reconnut l'enfant de Marie

comme étant le sien, nous montre clairement que Joseph
transmit légalement sa noblesse héréditaire, son titre réel de

Fils de David, à celui qui n'en héritait point naturellement1.—
Luc qui entend bien aussi transcrire la généalogie de Joseph,
le charpentier de Nazareth, issu de la race de David cf. I, 27 ;

III, 23), a senti la contradiction, mais il cherche à l'atténuer,
sinon à la résoudre, en introduisant la liste généalogique par
ces mots : « Jésus passait pour être le fils de Joseph, fils
d'Eli... » Les livres historiques de l'Ancien et du Nouveau
Testament sont remplis de soudures analogues opérées entre
différents documents plus anciens, et les apologistes sont bien
mal venus à se récrier sur les procédés niais et absurdes,
prêtés par la critique moderne aux écrivains sacrés2; à moins

d'appliquer à l'historiographie biblique une mesure absolument

différente de celle que comporte ou que réclame toute

l'antiquité, on ne saurait fermer les yeux sur des faits que le
lecteur non prévenu rencontre des milliers de fois dans notre
recueil canonique.

Cette hypothèse est d'ailleurs encore confirmée par d'autres
détails à relever dans les évangiles et jusque dans le cycle des

traditions concernant l'enfance du Christ. Le seul trait que
Luc nous raconte de la jeunesse de Jésus nous force de con-

1 M. Reuss, ouv. cit., p. 118-119.
2 M. Godet, ouv. cit., 1,253.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 215

clure que le récit de la première visite de Jésus au temple a

une autre origine que l'évangile de la naissance miraculeuse.
Après avoir rapporté la réponse de Jésus à Marie : « Ne sa-

viez-vous pas qu'il faut que je sois dans la maison de mon
père?» l'évangéliste ajoute: «Ils ne comprirent pas ce qu'il
leur disait. » (Luc 11,50.) N'est-il pas évident que Luc enregistre

là une tradition formée dans un milieu où on ne savait rien
des scènes miraculeuses qui, selon le même évangéliste,
avaient présidé à la naissance de Jésus et sur la signification
desquelles Marie, tout au moins, ne pouvait absolument pas se

méprendre1
L'attitude de la mère et de la famille de Jésus est plus

inexplicable encore dans le cours de la vie publique de Jésus et

durant son ministère messianique. Une scène, dont Marc seul

nous raconte l'occasion précise et dont les autres synoptiques
ontignoré oa passé sous silence les circonstances particulières,
est plus inconciliable encore avec « le protévangile » que les
détails empruntés à Luc. Les proches parents de Jésus, inquiets
de l'agitation croissante qui se fait autour de sa personne et
du caractère insolite d'un ministère qui leur semble de plus en

plus exalté et excentrique, veulent « s'emparer de Jésus, car...
ils disaient qu'il était dérangé2. » Au moment où ils arrivent, il
avait éconduit ses adversaires, et sa mère et ses frères le trouvent

au milieu d'un auditoire parfaitement bien disposé à son

égard. « Et on lui dit : Voici ta mère et tes frères, qui sont
dehors et qui te demandent. Etil leur répondit en disant : Qui

est ma mère? Qui sont mes frères? Et ayant promené ses

regards sur ceux qui étaient assis autour de lui : Voici, dit-il,

1 M. Réville, ouv. cit., p. 27 ; M. Reuss, oui-, cit., p. 157. — La critique, si

maltraitée par M. Godet, a-t-elle tort de trouver dans Luc II, 33 (« son

père et sa mère »), II, 27 et 43 (« ses parents >>), les vestiges d'une conception

identique à celle qui s'exprime dans les généalogies? Ce qui autorise
cette hypothèse, c'est que les copistes se sont permis ici des changements

caractéristiques; tandis que les meilleures autorités consacrent la
leçon oi-K èyvuoav ol yovEÏç abrob, quelques manuscrits portent ovu iyva
'locytp Ka't ?/ u/jTifc avTou.

2 Marc III, 20-21. (Voy. M. Holtzmann, Hand-Commentar zum Neuen

Testament, 1889, p. 136.)



216 P. LOBSTEIN

ma mère et mes frères. Car celui qui fait la volonté de Dieu,
celui-là est mon frère, et ma sœur, et ma mère1. » Qu'on
atténue ou qu'on restreigne autant qu'on voudra la parole de

Jésus2, qu'on se refuse à croire qu'il a rompu avec sa famille
ou qu'il a voulu jeter un blâme sur l'incrédulité de ses parents,
toujours restera-t-il que la solennelle déclaration de Jésus,
subordonnant les liens de la famille à des liens d'une nature
supérieure et plus durable3, a été provoquée par les craintes
de Marie et des frères de Jésus, craintes absolument inconcevables

s'il est vrai que Marie conservait pieusement, comme
une tradition de famille4, l'impérissable souvenir des scènes

de l'annonciation et de la nativité5.
Si des synoptiques nous passons aux autres écrits du Nouveau

Testament, nous n'y trouverons pas davantage de

témoignages précis ou même de simples indications concernant la
naissance miraculeuse du Christ.

L'apôtre Paul semble positivement ignorer ce dogme. Il
n'en a pas besoin pour établir la sainteté ou la divinité du
Christ. Que Paul parle de l'entrée du Sauveur dans le monde
et de son envoi par Dieu, ou qu'il relève le fait de sa sainteté

parfaite, nulle part il ne fait mention de la tradition consacrée

par Matthieu et LucG. Il y a même deux passages qui paraissent
exclure plutôt qu'impliquer l'idée de la naissance miraculeuse.

L'expression dont se sert l'apôtre dans le préambule de l'épître
aux Romains pour désigner l'origine humaine du Christ serait
singulièrement impropre si Jésus n'était pas venu dans le monde

parles voies ordinaires : le Fils de Dieu est né de la semence
avoir préalablement confondu la conception paulinienne du

1 Marc 111, 31-35; Mat. XII, 46-50; Luc VIII, 19-21.
2 Comme le fait aussi M. Reuss, ouv. cit., p. 290.
3 M. Godet, ouv. cit., 1, 471.
4 M. Godet, ouv. cit., I, 202-208.
5 Cf. Hase, Geschichte Jesu, Leipzig 1876, p. 184. — Jean VII, 5 : « Ses

frères non plus ne croyaient pas en lui. » Rien ne nous autorise à n'attribuer

qu'aux frères de Jésus les intentions dont parle Marc et k soutenir

que la mère de Jésus obéissait à un sentiment d'anxiété et au désir de

prévenir le conflit qu'elle prévoyait. (M. Godet, I, 194.)

cRom. VIII, 3; 2 Cor. V, 21.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 217

de David1 selon la chair (Rom. I, 3); cependant, outre la o-âpl,

le Christ avait en lui la force divine du nvêjpa, de « l'Esprit de

sainteté, » facteur essentiel de la personnalité du Seigneur, dont
la filialité divine a été établie et démontrée par la résurrection,
non par l'incarnation2. Un autre passage est plus explicite
encore. « Quand le temps fut accompli, Dieu envoya son fils, né de

femme, venu sous la loi. » (Gai. IV, 4.) L'être né de la femme

est ici appelé de ce nom pour être assimilé à tous les autres
hommes, non pour en être distingué. C'est un homme réel,
entré dans la vie par la voie commune à tous les autres
enfants des hommes, parce que, devant porter sur la croix toute
la première humanité psychique et charnelle, il lui devait
appartenir réellement. C'est pour la même raison que l'apôtre
ajoute : « venu sous la loi, » parce que le régime de la loi
était celui de l'humanité mineure, et comme c'est en lui que
l'humanité tout d'abord devait subir la crise d'évolution vers
une vie supérieure, il fallait que le Christ eût en lui tous les

caractères essentiels de la première période, la chair et la

tutelle de loi3. Pour soutenir que la logique du système de

Paul exige la conception de la naissance surnaturelle, il faut

1 'En Girèo/iaroç z/avtâ udrà oàùKa. Cf. Gal. IH, 16 : Tó o-irèoftari gov, bç

èoTtv Xoictùç. — Rom. IV, 13 : il iitayyeida rci> 'Aßcaa,u. y rô CTréç^art avrob. —
Cf. Rom. IX, 5 : èç òv (iraTCQUv) 6 Xçicrroç rò Kara vacua.

2 Quelle que soit l'explication qu'on donne du participe 6pto-0évToç,

l'ensemble du passage, non moins que le terme o-iréçpa, est défavorable a

l'idée d'une génération surnaturelle. M. Reuss, Histoire de la théologie
chrétienne au siècle apostolique. Il (3" édit. 1864), p. 70-71. — Lire sur tout ce

passage l'étude de M. Holtzmann, Die paulinische Christologie im Verhàlt-
niss zu dem Gegensatz von rapf und irveb/ia (Zeitschrift für wissenschaftliche

Theologie, 1888, surtout p. 280-283). M. Sabatier, L'apôtre Paul,

p. 273 : « Le rôle que le fait de la naissance surnaturelle prend dans la
théologie ecclésiastique, est rempli dans le système de l'apôtre par celui
de la résurrection. La nouvelle époque historique commence avec la
résurrection du Sauveur, laquelle a été la première apparition de la vie

spirituelle sur la terre. »

3 M. A. Sabatier, L'origine du péché dans le système théologique de Paid,
Paris 1887, p. 36. — Cf. M. Reuss, Les Epîtres pauliniennes, t. 1 (1878),

p. 114 : La formule employée ne dit pas un mot de plus que Job XIV, 1;
Mat. XI, IL- Cf. aussi Rom. V, 15; IX, 5; 1 Cor. XV, 21 ; 1 Tim. II, 5.



218 P. LOBSTEIN

péché et de la chair avec la doctrine officielle de la chute et du

péché originel *.

Quelques autres indications renfermées dans plusieurs livres
du Nouveau Testament concordent de la manière la plus
frappante avec le point de vue paulinien. Dans le discours que les
Actes attribuent à Pierre au jour de la Pentecôte, l'apôtre, citant
un psaume de David, commente sa citation par ces mots :

« David était prophète; il savait que Dieu lui avait juré, sous la
foi du serment, qu'un de ses descendants occuperait son
trône. » (Actes II, 30.) Les expressions grecques dont se sert
l'auteur sont fidèlement calquées sur une locution hébraïque
qui exprime avec beaucoup de netteté et d'énergie l'idée d'une
génération naturelle2. Une formule analogue se rencontre dans

le discours de Paul à Antioche de Pisidie, discours que rapporte
le treizième chapitre du livre des Actes3 : « C'est de sa race (de
sa semence) que Dieu, comme il l'avait promis, a fait sortir
Jésus, un Sauveur pour Israël. » Qu'on rapproche ces expressions

de la terminologie usitée chez les Hébreux et consacrée

par l'Ancien Testament4, on se convaincra aisément qu'il ne

peut être question ici que d'une naissance selon les voies
ordinaires de la nature.

La littérature johannique5 est probablement postérieure àia

1 Voy. par exemple M. Godet, Commentaire sur l'épître aux Romains,
I (1879), p. 162-163.

2 'En KaoTTOV rr]ç batphoç avrob. Cf. Ps. CXXXII, 11 : Kaçîrbç Tt/ç bcripvoç abrov.
3 Act. XIII, 23 : 'Anu tov airép/iaToç... Cf. 2 Tim. II, 8 : « Souviens-toi de

Jésus-Christ ressuscité des morts, descendant de David, en cirépuaroç
zfavîô.

" Gen. XXI, 13 ; XII, 7 ; XIII, 15-16 ; XV, 18 ; XVII, 8 ; XXIV, 7 ; XXVI,
3-4; XXXV, 12; XV, 5; XIX, 32; Deut. XXV,5-9; 2 Sam. VII, 12; 2 Reg.
XI, 1.

5 C'est-à-dire le quatrième évangile et les épîtres dites de Jean. Quant
à l'Apocalypse, elle emploie à deux reprises un terme qui implique la
descendance naturelle et la filiation ordinaire. V, 5: -fi piÇa zfavià ;XXll,
16 : h/ù e't/u rj piÇa Kaì tò yêvoç JaviS. — Biedermann suppose que le passage
Apoc. XII, 13 a peut-être contribué à la naissance du mythe évangélique

(Christliche Dogmatik, §582, 9); mais c'est la une conjecture dont
la vraisemblance est en partie solidaire de l'idée qu'on se fait de l'origine
et de la composition littéraire de l'Apocalypse.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 219

formation du dogme de la naissance surnaturelle, accréditée

par les récits de Matthieu et de Luc. Elle pouvait donc accueillir

cette tradition; malgré cela, elle l'a laissée de côté. Sans

doute, le silence de l'évangéliste dans le cours de son récit ne
serait pas un argument décisif contre la naissance surnaturelle.
Il n'y aurait rien d'étonnant à ce que celle-ci fût ignorée à

Capernaum ou dans le voisinage * ; dévoiler le secret de cette
origine, « c'eût été exposer le plus saint mystère de famille à une
discussion profane et inutile2. s Ce qui est plus difficile à

concevoir, c'est l'attitude des frères de Jésus ; l'évangéliste se

borne à relever leur incrédulité3, sans y ajouter le moindre
commentaire. Enfin il est permis de se demander pourquoi
l'auteur, en parlant pour son propre compte, en développant le

contenu de sa foi en Jésus-Christ, ne fait aucune mention de la

conception miraculeuse. La seule réponse acceptable, c'est que
l'écrivain sacré « avait dans la théorie du Logos une explication
plus profonde et meilleure à ses yeux de la divinité du Christ4.»
L'auteur du quatrième évangile est sur ce point pleinement
d'accord avec l'apôtre Paul qui, lui, avait trouvé dans la
résurrection du Fils de Dieu la solution que fournit à la théorie
johannique la doctrine du Verbe incarné.

J'ai essayé d'examiner sommairement la doctrine officielle en

me plaçant sur le terrain exégétique. Les conclusions qui se

dégagent de l'étude des textes bibliques sont-elles favorables
au dogme traditionnel5? Ou bien la critique historique a-t-elle

'Jean VI, 42; 1,46. Cf. VU, 41.
2 M. Godet, Commentaire sur l'évangile de saint Jean, II2 (1877), p. 494.

'Jean VI 1,5.
4 M. Sabatier, Encyclopédie des sciences religieuses, VII, 363. — M. H.

Schultz trouve dans Jean I, 13 une réfutation indirecte de toute opinion
qui fait reposer la filialité divine sur un miracle physique. Aux yeux de

la foi religieuse qui postule l'origine divine de la personnalité du Christ,
le Fils de Dieu est âui/run comme à-n-ârup, Héb. VU, 3. (Die Lehre von der
Gottheit Christi, Gotha 1881, p. 459, Cf. p. 391.)— Comme M. Schultz,
Strauss estime que la théorie johannique du Logos exclut la notion de

la naissance surnaturelle. (Das Leben Jesu kritisch bearbeitet, 1835, 1, 155.)
r' Sur l'explication singulièrement hardie de M. Weiss (ouv. cit., J, 218-

223) qui du silence des écrits du Nouveau Testament veut tirer la preuve
la plus décisive en faveur de l'historicité de la naissance surnaturelle,



220 P. LOBSTEIN

ébranlé le fondement scripturaire sur lequel repose l'affirmation

du symbole dit apostolique. J'avoue que la réponse à cette

question ne me paraît pas douteuse. Les tours de force d'une

exégèse aux abois et d'une harmonistique désespérée ne sont

pas de nature à gagner la confiance et à dissiper les scrupules
ou les inquiétudes. J'ai besoin pour assurer ma foi en Jésus-

Christ d'une base plus solide, et il me semblerait qu'en
appuyant mes convictions sur un sol si fragile et si menacé je
n'arriverais jamais à une ferme et joyeuse certitude. En
faisant cet aveu, je ne risque pas de porter atteinte à la dignité
ou à l'autorité du Maître qui jamais, non pas même dans le cercle

de ses disciples les plus intimes, n'a fait la moindre allusion
à ce mystère, tant il est vrai qu'il a pu planter et faire mûrir au

cœur de ses apôtres et de son Eglise la foi religieuse en sa

personne sans en appeler jamais au miracle de son origine
exceptionnelle

III

Cependant la critique n'est pas seulement en mesure d'enlever

à la doctrine traditionnelle les appuis exégétiques que
l'orthodoxie voudrait emprunter à nos textes scripturaires. Ce

n'est là que la partie préliminaire et purement négative de notre

tâche. Il nous reste à expliquer d'une manière positive la

genèse historique de l'idée de la naissance surnaturelle, à

analyser les facteurs intimes qui ont créé cette conception, à rendre

compte des éléments dont se compose la tradition qui a

rencontré dans les évangiles de Matthieu et de Luc une forme
d'une si naïve et si touchante beauté. Cette explication positive
achèvera de ruiner le fondement, sur lequel s'appuie le dogme
officiel ; elle fera plus : elle en indiquera dès à présent la légitimité

relative, c'est-à-dire la valeur religieuse.
Il est inutile de prouver longuement que ce qui a fait naître

la foi en Jésus-Christ dans l'âme des premiers disciples, c'est

l'expérience intime qu'ils firent sous l'impression de sa parole
et au contact de sa personne. Ils sentirent que la vie que vivait

lire les excellentes observations de M. Beyschlag, ouv. cit., 1, 168; cf.

M. Haupt, Theologische Studien und Kritiken, 1884, p. 57-58.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 221

le Maître et qu'il leur communiquait était une vie divine ; un
lien personnel de joyeuse confiance et de dépendance librement
acceptée se forma entre le Seigneur et sa communauté ; sous
l'influence de l'esprit nouveau qui émanait de lui, ses croyants
modifièrent progressivement l'idéal charnel et terrestre de leur
messianisme traditionnel, pour le mettre en harmonie avec

l'image de Celui qui était venu accomplir, non abolir la loi et les

prophètes. Cette expérience se traduisit tout d'abord dans les

formes consacrées par le passé religieux d'Israël et par les
ardentes préoccupations du judaïsme contemporain. En initiant
ses disciples aux profondeurs spirituelles de sa conscience

religieuse, Jésus fit monter de leur cœur à leurs lèvres l'aveu

spontané qui s'exprima avec une si énergique assurance dans

la confession messianique de l'apôtre Pierre. La foi primitive
en Jésus-Christ se revêtit nécessairement de la forme suggérée

par la tradition religieuse d'Israël : « Jésus est le Messie. »

On sait que l'expression Fils de Dieu était l'un des titres
honorifiques du Messie ; il n'est pas étonnant que, dans bien des

circonstances, Jésus fut appelé Fils de Dieu dans le sens
messianique *. Aussitôt que la foi primitive eut saisi et salué en
Jésus l'organe et l'élu de Dieu, cette foi religieuse dut se

confondre avec la foi messianique. C'est à peine s'il est permis de

parler déjà d'une explication dogmatique, tant est immédiat et

spontané le sentiment qui s'affirme dans la parole de Pierre :

« Tu es le Christ de Dieu. » Cependant, comme dès le début,
la réflexion s'empara des données de la foi et traduisit en

croyance l'affirmation originale du sentiment, il n'est pas
inexact de dire que la conception la plus ancienne de la filialité
divine de Jésus-Christ a été la conception théocratique.

Est-il besoin de prouver que cette conception primitive pouvait
parfaitement s'accommoder de l'idée de la naissance naturelle
du Messie? L'aberration de l'ancienne théologie qui prêtait aux

premiers disciples la connaissance exacte de tout le développe-

1 Marc XIV, 61; 111,11; V, 7 ; Mat. IV, 3-6; VIII, 29; III, 17; XVII, 5;
L'expression « le Fils, » qui se rencontre dans la bouche de Jésus, est

synonyme du terme « Fils de Dieu. » Mat. XI, 27 ; Marc XIII, 32, comp.
Mat. X VII, 25-26 ; XXI, 37 ; Marc XII, 6.

théol. et phil. 1890. 15



222 P. LOBSTEIN

ment de la dogmatique chrétienne est condamnée presque à

l'unanimité par l'orthodoxie moderne '. La foi primitive en

Jésus, la foi théocratique et messianique n'impliquait en aucune
façon une opinion arrêtée sur le mode de l'entrée du Christ dans
le monde. L'entourage immédiat de Jésus, non seulement la
foule qui se pressait autour de lui, mais aussi le cercle plus
intime de ses disciples, regardaient bien certainement Jésus de

Nazareth comme le fils de Joseph et de Marie2.
Mais la foi religieuse en la messianité de Jésus développa

bientôt les conséquences qu'elle recelait dans son sein et qui,
sous la pression de différentes circonstances, se dégagèrent
progressivement du germe primitif et se traduisirent en formules

théologiques. La pensée dogmatique, essayant de se rendre
compte du fait que lui proposaient la révélation historique et
l'expérience intime, ne se contenta point de déterminer
l'impression produite par le Christ, elle s'efforça d'expliquer la
nature et l'origine de la personnalité du Seigneur. Cette explication,

la théologie chrétienne, toujours sollicitée par l'intérêt
religieux de la foi, la demanda à l'interprétation messianique
de l'Ancien Testament et à la spéculation rabbinique ou alexandrine.

La spéculation qui dominait et inspirait l'exégèse paraît
s'être arrêtée d'abord à la notion de la préexistence du Christ.
Les documents christologiques les plus anciens que renferme
le Nouveau Testament enseignent, en effet, la préexistence
personnelle du Fils de Dieu. On peut discuter sur l'idée que l'apôtre

Paul s'est faite de cette existence divine du Christ antérieu-

1 II est vrai que Hengstenberg, par exemple, est demeuré fidèle au point
de vue de l'ancienne orthodoxie. La théologie orthodoxe de nos jours a

une plus saine notion des conditions et du développement historiques.
(Voy. M. Godet, ouv. cit., I, 196.)

2 Mat. XIII, 55; Marc VI, 3; Luc IV, 22; Jean I, 46; VI, 42. — « Si la
naissance de Jésus avait été illégitime, comme plus tard les adversaires,
du christianisme en émirent le soupçon, ses ennemis personnels en
Galilée, à Nazareth surtout où il était moins admiré, moins aimé qu'ailleurs,
n'auraient pas manqué de le lui reprocher, et nous en verrions bien
quelque trace chez ses historiens eux-mêmes. » M. Réville, ouv. cit.,
p. 27. Cf. Strauss, Das Leben Jesu kritisch bearbeitet, 1835, Bd I, § 28; id.
Die christliche Glaubenslehre, II, 94-95.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 223

rement à son apparition sur la terre ; ce qui n'est pas douteux,
c'est qu'à ses yeux la personnalité du Seigneur a une origine
céleste et pneumatique.

En formulant cette thèse spéculative, l'apôtre ne faisait
qu'appliquer au Christ l'une des catégories philosophiques et
religieuses les plus importantes de son temps : il exprimait dans le
langage théologique que lui suggérait l'école, la valeur divine

que sa foi avait trouvée dans l'œuvre et dans la personne du

Seigneur. Le paulinisme plus récent, combiné avec l'alexandri-
nisme, continua la tradition inaugurée par l'apôtre et suivie

par le rédacteur chrétien de l'Apocalypse. Enfin la gnose
johannique s'empara de la notion du Logos, la fit entrer dans

l'histoire évangélique, l'identifia avec la personne du Christ,
et trouva dans la théorie du Verbe incarné la clef des destinées
de l'humanité et le secret même de la création1. —La conception

primitive qu'on découvre dans quelques indications
christologiques du livre des Actes et qui est à la base de la narration

des synoptiques, fut ainsi dépassée par le développement
dogmatique de la conscience chrétienne. La notion de la filialité

divine de Jésus fut entraînée dans le courant de cette évolution

théologique et subit une transformation correspondant au

point de vue particulier de la spéculation. A la conception
purement théocratique de la filialité divine du Messie vint s'ajouter,

sinon se substituer, l'explication métaphysique.
Les écrits canoniques qui renferment cette interprétation

théologique de la personne et de l'œuvre du Christ ne
mentionnent nulle part, on l'a vu plus haut, le fait de la naissance

miraculeuse de Jésus. C'est que la solution spéculative et

métaphysique était précisément un essai de rendre compte de la

1 Une étude plus approfondie des thèses scripturaires sur la préexistence

du Christ ne rentre pas dans mon sujet; j'ose renvoyer le lecteur à

mon essai sur la Notion de la préexistence du Fils de Dieu, Paris 1883, et à

la seconde de mes Etudes sur la méthode de la dogmatique protestante.
(Revue de théologie et de philosophie, 1885, p. 473-498; 571-601.) Des

recherches récentes sont venues apporter une confirmation précieuse k la
solution que j'avais essayé de développer et de défendre- Cf. surtout
l'admirable étude de M. Hanrack, Zur Vorstellung von der Praeexistenz, Lehrbuch

der Dogmengeschichte, Band 12,1888, p. 711-719.



224 P. LOBSTEIN

nature et de l'origine du Fils de Dieu. Les auteurs qui avaient
trouvé dans cette explication la réponse au problème christologique

n'éprouvaient pas le besoin de chercher une solution
subsidiaire. L'un ou l'autre d'entre eux a-t-il eu connaissance
des récits de Matthieu et de Luc? Cela est probable, mais ils
n'en ont pas tenu compte et ils ne les mentionnent nulle part.
Ils envisagent la personne et l'œuvre de Jésus non du point de

vue du Christ selon la chair, mais à la lumière du Seigneur
glorifié ou du Logos qui est un avec le Père.

Entre le point de vue primitif du messianisme populaire et
le terme atteint par la pensée spéculative dans le prologue du

quatrième évangile, se place la tradition qui s'est fixée dans le
double récit du protévangile1. Matthieu et Luc nous révèlent

une troisième forme sous laquelle la filialité divine du Christ
se traduisit au sein de la deuxième génération chrétienne,
forme plus réfléchie et plus théologique que l'affirmation
messianique, forme plus concrète et plus réaliste que la solution

métaphysique : l'explication indiquée dans les évangiles de la
nativité est l'explication physique de la filialité divine de

Jésus.

Tel est bien le sens original, telle est la portée primitive de

l'idée religieuse et théologique qui s'est incarnée dans l'histoire

de la conception surnaturelle et de la naissance miraculeuse

de Jésus. Essayons de le montrer.
La scène de l'annonciation, rapportée par Luc, renferme une

indication décisive à cet égard ; nous avons, de la bouche de

l'ange lui-même, l'explication authentique du terme Fils de

Dieu^ : «L'esprit saint viendra sur toi et la puissance du Très-
Haut te couvrira de son ombre ; c'est pour cela aussi que le
saint enfant sera appelé Fils de Dieu3. » Le lien logique de la

1 En assignant cette place k l'essai de solution tenté par « les évangiles

de l'enfance, » je n'entends pas me prononcer sur la question
chronologique de l'origine du mythe lui-même; je veux dire seulement qu'au
point de vue de la pensée dogmatique, la théorie consacrée par Matthieu
et par Luc est inférieure à la thèse spéculative de la préexistence. Cf.
M. H. Schultz, Die Lehre von der Gottheit Christi, Gotha 1881, p. 391-392.

2 M. Godet, ouv. cit., I, 114.
3 Luc 1,35. Leçon la plus autorisée: éiò naì tò yevvùpevov äyiov KkriBiiaerat



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 225

phrase serait rompu si la filialité divine de Jésus ne reposait
pas, d'après la déclaration de l'ange, sur la conception miraculeuse

du saint enfant dans le sein de la vierge. Le terme Fils
de Dieu doit être pris ici dans son sens le plus littéral ; l'esprit
saint est l'auteur de la vie corporelle et matérielle de Jésus, le
facteur de sa personnalité tout entière : la filialité divine du
Christ implique une communication substantielle de Dieu,
c'est une filialité physique*.

Une étude plus attentive de cette notion de la filialité
divine nous fera comprendre la portée de cette affirmation, et
nous montrera qu'elle est la représentation concrète et matérielle

d'une idée éminemment religieuse.
On sait que le génie religieux d'Israël, comme le sentiment

religieux en général, a pour caractère essentiel de supprimer
toutes les causes secondes et de montrer en tout l'action
directe de la volonté de Dieu. Les historiens théocratiques,
préoccupés de signaler l'intervention divine dans l'histoire du
peuple élu, s'appliquent fréquemment à découvrir à l'origine
de la vie des héros nationaux et religieux les traces merveilleuses

de la direction providentielle. Mais les rédacteurs des

livres historiques de l'Ancien Testament n'ont été que les

interprètes de la foi populaire. Celle-ci, se créant une forme

poétique dans des mythes souvent pénétrés d'une profonde ou
naïve inspiration religieuse, saluait dans l'apparition de ses

libérateurs et de ses prophètes la manifestation d'un secours
de Jaheveh ou la réalisation d'une intention divine. La naissance
de ces organes et de ces élus de l'Eternel ne pouvait être que
le résultat d'une action souveraine et miséricordieuse du Dieu

viàç deov, Sanctum illud procreatum, cf. Mat. I, 20 : rè yào h avT-rj ytv-
vjjdèv.

1 M. Réville, Histoire du dogme de la divinité de Jésus-Christ, Paris 1869,

p. 29 : « Le sens que nous attachons à cette tournure particulière de la
première légende chrétienne est si conforme à l'esprit et aux procédés du

temps que, dans cette fraction de la chrétienté où l'on continuait de

regarder Jésus comme un fils de Joseph, on fit du Saint-Esprit, mot féminin
en hébreu, non pas le générateur, mais la Mère de Jésus : i/ pvt-ijç pov tò

äyiov Tcvevpa, ma mère le Saint-Esprit, dit Jésus dans l'évangile des
Hébreux. (Cité par Origene, Homil. in Jerem. XV, Ed. Lommatzsch, t. XV, p. 284)



226 P. LOBSTEIN

d'Israël. Les traditions poétiques qui entourent le berceau

d'Isaac, de Samson et de Samuel sont le fruit de cet instinct
religieux qui parla tour à tour le langage de la poésie pastorale,
de l'épopée guerrière ou du lyrisme prophétique1.

Cette conception religieuse passa de la religion d'Israël dans

la conscience du christianisme primitif et inspira la piété des

hommes de la nouvelle alliance. Dans la célèbre allégorie
d'Agar, l'apôtre Paul oppose à l'enfant né selon l'ordre de la

nature, l'enfant né selon l'esprit. Ismael, le fils de l'esclave, est
l'enfant v.axà aapxà. La naissance d'Isaac est représentée comme
miraculeuse, non parce que le mode de cetle naissance a été

exceptionnel (Isaac est bien le fils d'Abraham et de Sara),
mais parce qu'un facteur divin, « une parole de promesse, »

était intervenue dans le cours naturel des événements et avait
rendu Abraham capable de devenir, en dépit de l'âge déjà
avancé de Sara, le père d'Isaac et d'une nombreuse postérité :

Isaac est l'enfant de la promesse, le fils promis par la puissance
souveraine et la fidélité gratuite de l'Eternel à la foi et à l'obéissance

d'Abraham. L'apôtre ne nie pas les causes secondes et
les facteurs humains auxquels Isaac a dû sa naissance, mais il
les ignore pour ne voir que la volonté immédiate de Dieu. Ce

qui importe, ce n'est pas la génération naturelle, c'est la filiation

spirituelle, type prophétique de la naissance des croyants2.
L'évangile de Luc renferme un récit qui présente une

analogie frappante avec l'histoire de la naissance d'Isaac. Jean-

Baptiste, le fils de Zacharie et d'Elisabeth, est, comme Isaac,

l'objet de persévérantes prières, exaucées, comme celles de

Sara, à un moment où l'exaucement paraissait impossible.
Enfant de la promesse, comme le fils d'Abraham et de Sara, Jean

reçoit en partage une grâce dont ne parle point l'antique
tradition, il est rempli du Saint-Esprit dès le sein de sa mère3.

(Luc I, 7. 13. 15. 44.)

1 Gen. XV, XVII, XVIII, XXI; Jug. XIII; 1 Sam. I.
2 Gal. IV, 29 : 'O naTcì oâçna yevv7/6eîç... tòv Kara irvcvua... — Cf. v. 28 :

bpelç (Ve, aoeXfyoi, Kara 'Icaàn è-irayye/.iaç Ttnva ècTé. — Cf. Rom. IX, 8 : ov Ta

Tinva Ti/ç ciaoKOç ravTa Tkuva toîi deob, â'À'/à tò TÉKva t>~/ç iirayye'/.iar.
3 « Dès le sein de sa mère. » La langue religieuse des Juifs aimait cette



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 227

N'est-ce pas là une notion très voisine de celle qui est à la
base des récits de la naissance miraculeuse de Jésus? Si la foi
d'Israël attribuait aux ancêtres et aux héros de la nation une
prérogative qui les marquait d'avance du sceau divin, est-il
étonnant que.îa conscience chrétienne, absolument pénétrée
de la divinité de l'œuvre et de l'inspiration du Christ, ait essayé

d'expliquer la naissance et la nature du Messie par un miracle
supérieur à ceux qui avaient présidé à l'origine des plus fameux

prophètes? Plus grand que ceux qui ont reçu le Saint-Esprit
dès leur plus bas âge, il a été conçu du Saint-Esprit * ; sa vie

procède directement de la vie même de Dieu ; sa personnalité
tout entière est une création immédiate de l'activité divine ; le

rapport primitif et essentiel qui unit Jésus à Dieu n'est pas
seulement un rapport de filiation spirituelle, il embrasse la vie
du corps non moins que celle de l'âme : la filialité divine de

Jésus est une filialité physique.
Ainsi compris, le fait de la naissance miraculeuse du Christ

n'est que la traduction matérielle d'une expérience de la
conscience chrétienne, mise en présence de la personne et de l'œuvre

de Jésus. Du caractère divin de cette œuvre et de cette

personne, elle conclut à l'origine divine de l'une et de l'autre ;

comme la thèse spéculative de la préexistence du Christ, le

récit évangélique delà naissance surnaturelle de Jésus est une
formule explicative, un essai do solution du problème christologique

; si la théorie de la préexistence est le corollaire
théologique d'un axiome religieux, l'histoire de la naissance
miraculeuse est moins l'œuvre d'une réflexion dogmatique que le
fruit de l'imagination populaire -.

Ce travail de création poétique et religieuse, inspiré par la

expression quand elle voulait dire qu'une qualité bonne ou mauvaise
remonte aussi loin que possible dans le passé d'une personne, est née pour
ainsi dire avec elle. C'est ainsi que Job (XXXI, 18) se dit protecteur de la
veuve et de l'orphelin dès le sein de sa mère, et que le Psalmiste (LI, 5)

se déclare pécheur au moment de sa naissance. » M. A. Seville, Histoire
du dogme de la divinité de Jésus-Christ, Paris 1869, p. 29.

1 M. Kéville, ouv. cit., p. 29. Cf. M. Beyschlag, Leben Jesu, I, 162.
2 Cf. les observations de M. Kaftan, Das Wesen der christlichen Religion

Basel, 1881, p. 315-316.



228 P. LOBSTEIN

foi, fut secondé par l'herméneutique en usage au milieu des

premières générations chrétiennes. La foi nouvelle, en quête
d'arguments et d'explications fournies par l'Ancien Testament,
rencontra un passage prophétique qui donna au sentiment
religieux sa formule précise et arrêtée. On sait qu'il s'agit du

fameux verset d'Esaïe VII, 14 rapporté par Matthieu d'après la
traduction des LXX. « Tout cela est arrivé, dit l'évangéliste,
pour que fût accompli ce que le Seigneur avait annoncé par le

prophète, qui dit : « Voici la vierge sera enceinte, et elle don-
» nera le jour à un fils, qu'on nommera Emmanuel, ce qui si-
si gnifie Dieu avec nous. » (Mat. I, 22-23.) Le contexte de la
parole prophétique en explique clairement la signification et la

portée. Le roi Achaz, menacé par les rois de Syrie et d'Israël, est
invité par le prophète à demander un signe, auquel il pourra
reconnaître qu'Esaïe, en le rassurant sur l'issue de la guerre,
ne l'a point trompé. Ce signe, qu'Achaz refuse, est donné par le

prophète qui cependant, pour punir la défiance du roi, fait
succéder à la promesse de salut une perspective sombre et
effrayante. C'est le salut qu'annonce le signe offert. « Le

Seigneur lui-même vous donnera un signe : voici la femme est

enceinte, et quand elle mettra au monde un enfant, elle
l'appellera Dieu pour nous. » Le terme hébraïque désigne une
jeune femme, ni celle d'Esaïe, ni telle autre en particulier,
mais une femme quelconque vivant à l'époque du
prophète. Quand une femme est enceinte, on peut calculer le
moment de sa délivrance. Esaïe annonce donc qu'un
changement heureux aura lieu dans un bref délai, au bout de peu
de mois : la situation sera devenue si rassurante que, sous

l'impression de la victoire ou du salut, la mère appellera son
enfant nouveau-né « Dieu avec nous » Tel est le sens de ce

passage dont l'interprétation messianique se rattacha non à l'original

hébreu, mais à la version alexandrine. Les traducteurs
rendirent le mot ri/aPyn qui ne peut signifier vierge (comparez
Gant. VI, 8 sq., et surtout Prov. XXX, 19 sq.) par -h nâpSivoç*,

• Le mot nbviD* lui signifie vierge, est employé plus de cinquante fois

dans l'Ancien Testament, et c'est ce terme qui aurait servi au prophète

pour rendre l'idée que lui prêtent les LXX.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 229

et donnèrent ainsi lieu à l'explication religieuse adoptée par
l'évangéliste *.

Il n'est donc pas nécessaire, pour expliquer l'origine de la

croyance à la naissance surnaturelle du Christ, de recourir à

l'hypothèse d'influences païennes et de facteurs helléniques
ou orientaux. La tradition consacrée par nos évangiles, le
mythe2 qui sert d'enveloppe poétique àia foi en la filialité
divine de Jésus, plonge ses racines dans le sol de la religion d'Israël

transformée par la foi nouvelle. Le dogme de la naissance
surnaturelle est le fruit de l'union de l'herméneutique traditionnelle

et du principe chrétien. Des recherches récentes3, com-

1 Voy. M. Reuss, Les prophètes, t. I (1876), p. 233-234. La conclusion de

la savante note de l'auteur est irréfutable : « Quelle consolation y avait-il
pour Achaz, si le prophète lui disait : N'aie pas peur de ces deux rois, dans

sept cent cinquante ans naîtra le Messie?»
2 J'ose espérer qu'après les développements qui précèdent, ce terme

de mythe ne donnera plus lieu aux malentendus qu'une orthodoxie
dépourvue d'intelligence et un rationalisme dénué de sens religieux ont
également contribué a répandre et a accréditer. Le mythe, non moins

que l'histoire, peut servir de moyen et de forme a une révélation d'en
haut, et quelques-unes des conceptions les plus profondes de l'Ancien et
du Nouveau Testament ont trouvé le chemin des cœurs et des consciences

sous l'enveloppe de symboles qui recèlent d'immortelles et divines
vérités. Cf. M. H. Schultz, Alttestamentliche Theologie, Introduction, chap.
HI, §3.

3 Cf. Strauss, ouv- cit., I, 174-175; Hase, Geschichte Jesu, 1876, 197-200.

Dans un ouvrage du plus haut intérêt, mais dont la méthode appliquée
aux documents bibliques est souverainement défectueuse
(Religionsgeschichtliche Untersuchungen, Erster Theil : Das Weihnachtsfest, Bonn
1889), M. UsENER a accumulé une série de données (voy- surtout p. 70-76)

renfermant des ressemblances curieuses avec notre tradition évangélique.

Cependant les conclusions qu'il en a tirées dépassent singulièrement

ses prémisses : les facteurs juifs et chrétiens suffisent pour expliquer

la genèse du mythe de la nativité. C'est ce qu'a fort bien montré
M. Harnack dans sa réplique a M. Usener. (Theol. Literaturzeitung, 1889,

N° 8, voy. surtout col. 204-5.) Tout au plus pourrait-on dire que la notion
physique de la filialité divine de Jésus s'est peut-être rapidement répandue

dans les communautés pagano-chrétiennes parce que les esprits
étaient préparés à une pareille solution par les analogies que les Pères
de l'Eglise ont d'ailleurs eux-mêmes signalées. (Cf. M. Holtzmann, Hand-
Commentar zum Neuen Testament, 1. Band, Freiburg i. B., 1889, p. 32.)



230 P. LOBSTEIN

plétant et enrichissant des observations faites depuis longtemps,
ont recueilli des analogies nombreuses et souvent frappantes
entre le mythe biblique et des légendes d'origine grecque ou
orientale. Cependant il serait téméraire de conclure de ces

analogies à des emprunts directs ou à des influences positives.
La répulsion qu'inspirait au christianisme primitif le paganisme
polythéiste était si profonde qu'avant d'admettre l'action des

mythologies païennes sur la religion nouvelle, il faut examiner
avec le soin le plus scrupuleux les ressemblances qui existent
quelquefois entre les croyances et les institutions. Sans doute
l'histoire de l'Eglise prouve surabondamment qu'il y a eu, entre
les cultes ou les doctrines du paganisme et le christianisme
grandissant, influence réciproque, et, pour ainsi dire, lente et

constante infiltration, mais rien n'autorise la critique historique
à ramener la tradition de la naissance miraculeuse du Christ à

des facteurs étrangers à la religion de la révélation biblique1.
Ainsi analysé dans ses éléments primitifs et expliqué dans

sa genèse intime, le dogme ou le mylhe inspiré par la foi
religieuse, créé par l'imagination populaire, sanctionné par
l'herméneutique de l'école, prend sa place dans le développement
historique du dogme de la personne du Christ2. Il représente

1 Un grand nombre de théologiens sont d'avis que le mythe évangélique

doit en partie son origine au préjugé très répandu de la supériorité

religieuse et morale de la virginité; ils rappellent que l'ascétisme

qui exalte le célibat aux dépens du mariage se retrouve dans les livres
apocryphes de l'Ancien Testament, chez les Esséniens, chez Philon, chez

l'apôtre Paul (1 Cor. Vil), dans l'Apocalypse (XIV, 4), et que de très
bonne heure il a pénétré dans l'Eglise chrétienne, sous l'action
d'influences orientales et helléniques. (Cf. Keim, ou«, cit., I, 354; M. Baldensperger

cite les légendes talmudiques sur la virginité de la mère de Moïse,
Das Selbstbewusstsein Jesu im Lichte der messianischen Hoffnungen seiner

Zeit, 1888, p. 117.) H n'est pas impossible que la tradition de la naissance

surnaturelle se soit formée dans un milieu où des idées pareilles avaient
cours ; cependant la glorification ascétique du célibat, étrangère à l'Ancien

Testament, semble également absente de nos documents évangéliques,

et il n'y en a aucune trace dans les passages qui parlent des

parents et de la famille de Jésus : Mat. I, 25; Luc II, 7; Mat. XII, 46; Luc

VIII, 19. (Cf. M. Weiss, ouv. cit., I, 220.)
2 Cf. Keim, (beschichte Jesu von Nazara, Band I (1867), p. 353 sq.;



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 231

un des moments de l'évolution doctrinale qui de la conception
théocratique du messianisme primitif s'éleva à la notion spéculative

de la préexistence métaphysique. Il n'est pas possible
de marquer la date de l'éclosion de « l'épopée pastorale du
christianisme1, » dont la notion de la naissance miraculeuse
est un élément intégrant et capital. Si les documents qui enseignent

la préexistence métaphysique du Christ sont plus anciens

que ceux qui expliquent la filialité divine de Jésus par un
miracle physique, il n'est nullement prouvé que l'origine de cette
dernière solution est postérieure à l'élaboration de la théorie
de la préexistence, car Matthieu et Luc n'ont fait que recueillir
et fixer par écrit des traditions bien plus anciennes.

Ai-je réussi à rendre compte de l'origine du dogme de la
naissance surnaturelle renfermé dans le récit mythique de

notre premier et de notre troisième évangile? Si le lecteur
devait trouver que l'explication proposée ne lève pas les
difficultés et que la critique positive du dogme ne résout pas le

problème, les résultats négatifs empruntés à l'exégèse n'en
subsisteraient pas moins tout entiers. Dès lors, que reste-t-il
de l'objection que, dès le début de nos recherches, nous avons
rencontrée sur notre route? Est-il vrai que, pour défendre avec
succès la doctrine officielle, il suffit d'en appeler au témoignage
biblique? L'apologétique traditionnelle est-elle bien inspirée,
agit-elle prudemment en concentrant le débat dans les limites
de l'exégèse et de l'histoire Il est évident que cette série
d'arguments n'a point paru suffisante à la théologie, puisqu'elle ne
se borne pas à invoquer des textes scripturaires pour étayer
le dogme de la conception surnaturelle du Christ. Ou plutôt,
les arguments tirés de l'exégèse sont inspirés eux-mêmes par
des préoccupations dogmatiques et par des intérêts religieux
faciles à démêler. En définitive, les théologiens qui nous avaient

rappelés à la lettre de nos évangiles et que nous avions suivis

sur le terrain de l'exégèse et de la critique, nous donnent à

entendre ou nous déclarent ouvertement qu'au fond de cette

Biedermann, Christliche Dogmatik, §§ 241, 242, 249, 263, 582; M. Reuss,

ouv. cit. p. 139-140; Strauss, Die christliche Glaubenslehre, II, 85-87.
1 M. Sabatier, Encyclopédie des sciences religieuses, Vil, 379.



232 P. LOBSTEIN

discussion de textes et de cette analyse de documents il y a une
question plus grave et plus haute : ce qui doit finir par emporter

la balance, je veux dire ce qui doit déterminer la croyance
et entraîner la conviction, ce sont des raisons dogmatiques et
religieuses qui reçoivent de nos évangiles une sanction
précieuse et qui, de leur côté, leur apportent leur justification
complète et décisive. La doctrine officielle veut être étudiée au

point de vue dogmatique et religieux.

IV

L'opinion la plus généralement répandue dans les rangs de

l'orthodoxie vulgaire fait de la naissance miraculeuse une
condition nécessaire de la sainteté du Sauveur. Cette opinion a été

développée et défendue à l'aide d'arguments multiples et
variés ; mais l'idée commune qui est à la base de tous les essais

apologétiques, c'est la théorie augustinienne d'une chute de

l'espèce humaine, d'une souillure héréditaire se propageant

par la génération : pour que le Christ fût affranchi de la tache

originelle imprimée au genre humain par la transgression
d'Adam, il fallait qu'il fût conçu du Saint-Esprit et qu'il naquît
d'une vierge. « La pureté absolue de cette naissance résulte,
d'un côté, de la sainteté parfaite du principe divin qui en est

la cause efficiente; de l'autre, de l'absence de tout mouvement

impur chez celle qui devient mère sous l'empire d'un tel principe

*. »

Ce premier essai d'explication et de justification dogmatique
ne résiste pas à un exament sérieux et indépendant.

D'abord, il ne trouve aucun appui dans nos textes; ni
Matthieu ni Luc ne nous autorisent à admettre une interprétation
pareille. Qu'on relise attentivement les récits de nos deux

évangélistes ; qu'on pèse avec soin le sens du contexte de Luc

I, 35, et l'on sera bien forcé d'avouer que FexplicatioU orthodoxe

ne peut être soutenue qu'à l'aide de considérations et de

1 M. Godet, ouv. cit., I, 114. Cf. Thomasius, Christi Person und Werk, II,
(1857), p. 130 et suiv. — M. Krauss, Die Lehre von der Offenbarung, Ein
Beitrag zur Philosophie des Christenthums, Gotha 1868, p. 322 323.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 233

preuves primitivement étrangères à nos documents évangéliques.

L'esprit saint dont il est question chez Matthieu (I, 20) et
Luc (I, 35), est la vertu divine, le souffle vivifiant, la force

créatrice, attribut de la toute-puissance de Dieu. L'Ancien
Testament nous donne la clef de cette locution familière chez les

Israélites1 ; la notion éthique et religieuse de la pureté et de

l'absence de toute souillure n'est pas impliquée dans ce terme
de nvsüfwt crytov, qui n'a pas, dans nos textes, la couleur théologique

et dogmatique que lui a donnée l'apôtre Paul2. Le
parallélisme manifeste qui règne entre les mots nvéifia âytov et Sv-ja-uç

û^tç-Tou suffirait à lui seul pour lever toute incertitude (Luc 1,35).
En second lieu, il faut rappeler qu'aucun passage du Nouveau

Testament n'établit le moindre rapport entre la naissance

miraculeuse de Jésus et sa sainteté parfaite. Ni nos évangiles,
ni Paul n'expliquent la pureté morale et religieuse de « celui
qui n'a point connu le péché » (2 Cor. V, 21) par le fait de la

conception immaculée du Christ dans le sein de Marie. L'explication

plus timide, hasardée par une orthodoxie moins
robuste que celle de nos pères, n'est pas davantage favorisée par
nos textes : où donc est-il dit que la naissance miraculeuse a

été la condition négative de la sainteté sans tache de Jésus?
Comment soutenir exégétiquement que « par ce mode d'entrée
dans l'existence humaine, Jésus a été replacé dans l'état normal

de l'homme avant sa chute et mis en position de fournir
la carrière primitivement proposée à l'homme et qui devait le
conduire de l'innocence à la sainteté3 » Sans doute il faut

1 Cf. M. Kleinert, Zur alttestamentlichen Lehre vom Geiste Gottes.
(Jahrbücher für deutsche Theologie, 1867, pag. 1, suiv.) M. Sabatier, Encyclopédie

des sciences religieuses, t. IV, p. 540 sq.; id., Mémoire sur la notion

hébraïque de l'Esprit, 1879.
2 C'est ce qu'ont reconnu des théologiens partisans de la doctrine

officielle, par exemple M. Weiss, Das Leben Jesu, Berlin 1882, I, 221-222. —

Schleiermacher avait déjà rendu attentif à ce point. (Der christliche
Glaube § 97, 2.) — On a signalé non sans raison le parallélisme entre le

message de l'ange (Luc I, 35) et le début de l'histoire de la création

(Gen.I, 2). Thomasius, ouv. cit., II, 129-130.

3M. Godet, ouv. cit. I, 115. Cf. M. Godet, Etudes bibliques, II (4e édit.»

1889), p. 92-93.



234 P. LOBSTEIN

rendre hommage à l'intention qui dicte à notre orthodoxie
moderne ces adoucissements de la raideur intransigeante des

formules anciennes ; on veut sauvegarder la réalité morale de

la vie de Jésus, on veut faire de sa sainteté un fait de volonté
et non de nature; mais cette conception mitigée et plus rationnelle

ne saurait invoquer le témoignage d'aucun texte
biblique.

Elle part d'ailleurs de prémisses erronées. Elle suppose que
nos évangélistes ont connu et admis la doctrine augustinienne
du péché originel et héréditaire de la race humaine ; or cette

théorie, élaborée par Augustin sous l'empire de préoccupations
bien étrangères à l'exégèse, est complètement absente de nos
évangiles synoptiques. L'apôtre Paul lui-même ne l'a pas
professée dans le sens que le célèbre père de l'Eglise y a attaché *.

S'il est vrai que l'idée traditionnelle de la naissance de Jésus

sans le concours d'un père humain a été fortifiée par la
doctrine officielle de la chute, il est contraire à la lettre et à l'esprit

de nos sources évangéliques de prétendre que Luc et
Matthieu ont vu, dans le récit de la conception miraculeuse, la

preuve que Jésus a été exempt de la tache du péché originel.
Inconciliable avec le témoignage positif et unanime de nos

documents bibliques, cet essai de fonder la sainteté du Christ

sur le miracle de sa naissance est en lui-même de tous points
illusoire et malheureux. On a souvent signalé2 la difficulté que
soulève la solution traditionnelle et l'insoluble antinomie

qu'elle recèle. L'exclusion du père humain répond-elle au
postulat qu'elle doit sauvegarder? La transmission du péché n'a-t-
elle pas lieu par la mère aussi bien que par le père 3? La chair
de Marie n'était-elle pas, elle aussi, entachée du péché origi-

>M. Sabatier, L'origine du péché dans le système théologique de Paul,
Paris, 1887, p. 6, sq.

2 Cf. ôchleiermacher, Der christliche Glaube, § 97. — Strauss, Das Leben

Jesu kritisch bearbeitet, I (1835), p. 153-154.

3M. H. Schultz (Die Lehre von der Gottheit Christi, Gotha 1881, p. 393)

rappelle avec raison que, d'après la conception biblique, la femme est

représentée comme plus faible et plus accessible que l'homme à la
tentation qui procède des instincts de l'égoïsme naturel. (Gen. Ill, Eccl. VII,
1 Tim. II, 14.)



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 235

nel? La conception traditionnelle ne conduit-elle pas nécessairement

soit au docétisme d'après lequel le Christ n'est pas né
de (êx) Marie, mais à travers celle (Si«) qui passait pour sa

mère1, soit à la doctrine romaine qui étend de Jésus à Marie
l'immaculée conception et fait passer la sainteté de celui-là à

celle-ci2? Que dis-je? Ne faudrait-il pas, en remontant le cours
des générations, se reporter jusqu'à Eve elle-même et stipuler
une chaîne ininterrompue de miracles destinés à préserver de

la contagion du péché cette lignée qui, traversant les siècles,
aboutirait à Marie et à Jésus? Pour parer aux conséquences
absurdes qui découlent logiquement des prémisses de la
doctrine officielle, l'orthodoxie contemporaine n'a pas craint d'imiter

les théologiens scolastiques du moyen âge et de faire entrer
la physiologie dans le dogme. On nous affirme que, pour établir

la condition négative de la sainteté parfaite de Jésus,
l'élimination du facteur paternel est pleinement suffisante. Il est

vrai que les représentants les plus autorisés de cette dogmatique

physiologique ne sont pas entièrement d'accord 3
; mais

ils s'entendent pour affirmer que la suppression de la génération

naturelle implique l'absence de tout mouvement impur
et constitue un préservatif d'une efficacité complète à l'égard
de toute contamination morale : comme si le principe objectif
du péché originel n'était pas, selon la saine intelligence du

dogme consacré, essentiellement immanent à la chair de Marie,
en dehors du moment particulier de la conception comme si
les lois naturelles qui, selon la volonté du Créateur, président

1 C'était l'opinion de certains gnostiques, de Valentin par exemple.
Cf. Tertullien, Adv. Valent. XXVII.

2L'excellent article de M. A. Réville dans VEncyclopédie des sciences

religieuses (111, 288-291) résume les principaux moments de l'évolution du
dogme catholique.

3Cf. M. Godet, ouv- cit. 1, 114-116, M. Wennagel, La logique des disciples
de Ritschl et la logique de la Kénose, 1883, p. 58. Voir la réplique de

Biedermann (Christliche Dogmatik, § 582, Anni. 1) à Schenkel, Die christliche

Dogmatik vom Standpunkte des Gewissens aus dargestellt, Band II
Wiesbaden, 1859), p. 732 sq. — Cf. M. Gess, Das Dogma von Christi Person und
Werk entwickelt aus Christi Selbstzeugniss und dem Zeugniss der Apostel,
Basel, 1887, p. 364-366.



236 P. LOBSTEIN

à la propagation de la race humaine étaient irrémédiablement
atteintes de péché et entachées de souillure! commesi la
nouvelle création spirituelle apparue en Jésus-Christ n'avait pu se

réaliser qu'au prix d'une atteinte portée aux conditions essentielles

de la création physique et naturelle1 Laissons cependant,

laissons des discussions qui s'égarent dans un domaine

sur lequel nous ne suivrons pas une dogmatique qui ne sait
rien ignorer. Mais il nous sera permis d'exprimer en toute
sincérité un sentiment dont nous ne pouvons nous défendre :

nous plaignons une théologie qui se voit réduite à chercher
dans les fonctions mystérieuses de l'organisme physique
l'explication dernière d'un dogme religieux et l'un des appuis de

notre foi chrétienne2.
Cependant la naissance miraculeuse du Christ n'est pas

considérée seulement comme la condition (positive ou négative) de

la sainteté parfaite du Sauveur ; la théologie officielle trouve
aussi dans ce dogme la base nécessaire du fait de l'incarnation.
« La naissance miraculeuse est inséparable du fait de l'incarnation.

» L'idée de la naissance naturelle est incompatible avec
celle de l'incarnation. La doctrine traditionnelle combine la
notion de la préexistence éternelle et essentielle du Verbe avec
la notion de la naissance miraculeuse : « De la préexistence
résulte la nécessité d'un mode de naissance exceptionnel3. » S'il
est vrai que Jésus-Christ est le Verbe fait chair, il faut
qu'engendré éternellement de la substance du Père il ait été, pour

1 Voir plus bas § V.
2 Strauss, Die christliche Glaubenslehre II, 90 sq. a raconté avec une

rigueur implacable l'histoire des problèmes que la théologie a soulevés à

propos du dogme de la conception miraculeuse du Christ ; il a montré
comment le levain du catholicisme des Pères a pénétré jusque dans la
doctrine protestante, puisque deux symboles de l'Eglise luthérienne
enseignent, comme le catéchisme romain, la virginité perpétuelle et
parfaite de Marie. Art. smalc. I, 4 : Filins ita factus est homo, ut a spiritu
sancto sine virili opera conciperetur, et ex Maria pura, sancta, semper
virgine nasceretur. Form. Cone- (Solid, declar. Vili, 24) : De virgine,
inviolata ipsius virginitate, natus est, unde et vere deorôicoç, Dei genitrix
est, et tarnen virgo mansit.

3M. Godet, ouv- cit. I, 199-200. Cf. Philippi, Kirchliche Glaubenslehre,

IV, 1 (1861), 144.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 237

devenir un membre de l'humanité, conçu du Saint-Esprit et
enfanté par une vierge. Telle est l'affirmation de la théologie
officielle de toutes les confessions chrétiennes.

Cette affirmation, il est facile de le voir, associe deux conceptions

essentiellement différentes et primitivement tout à fait

indépendantes l'une de l'autre. D'une part, le premier et le

troisième évangile ignorent entièrement la notion de la préexistence

du Verbe et ne renferment pas la moindre trace de cette

explication métaphysique de la divinité du Christ; d'autre part,
les auteurs qui indiquent ou enseignent la préexistence du

Logos ne font nulle part la plus lointaine allusion à la tradition
de la naissance miraculeuse. L'origine historique de l'une et
l'autre théorie est foncièrement différente, et c'est faire
violence à nos textes que de les combiner ou de les expliquer les

uns par les autres. — C'est en outre dénaturer le caractère

propre et particulier de chacune de ces deux doctrines. Il est
bien certain que Matthieu et Luc expriment sur le mode de

l'entrée de Jésus dans le monde une conception toute différente
de celle qu'implique la théologie paulinienne ou johannique. Il
s'agit chez eux de la naissance d'un être qui n'existe pas encore
et qui doit son origine à l'action surnaturelle de l'esprit divin
« venant sur Marie. ; » la conception d'un moi préexistant de

toute éternité et prenant dans le sein de la vierge soit une
nature humaine ajoutée à la nature divine1, soit une autre forme
d'existence succédant à l'existence divine2, cette conception-là
n'a rien, absolument rien de commun avec la tradition plus
populaire de notre premier et de notre troisième évangile3. —
Il resterait donc à examiner la valeur et le fondement de la
théorie spéculative et métaphysique du Logos préexistant.

•Théorie orthodoxe de l'Eglise officielle.
2 Théorie hétérodoxe de la Kénose moderne.
3 M. Réville, ouv. cit. p. 30 : Un être préexistant qui devient homme se

rapetisse, si l'on veut, k l'état d'embryon humain ; mais il n'est pas conçu
en vertu d'un acte extérieure lui, dans les entrailles d'une femme. La
conception est le moment où se forme un individu qui n'existait pas
auparavant au moins comme individu. Là, au contraire, où il est question
d'une préexistence on d'une incarnation, chez Paul et Jean par exemple, il
n'est rien dit d'une conception miraculeuse.

théol. et phil. 1890. 16



238 P. LOBSTEIN

Cette étude est naturellement en dehors du cadre du présent
essai1.

Une dernière tentative de prouver la nécessité religieuse et

dogmatique de la naissance surnaturelle du Christ, mérite de

fixer notre attention ; elle est surtout intéressante parce que
quelques-uns des théologiens qui l'ont formulée se montrent
assez disposés à sacrifier la notion de la préexistence éternelle
et personnelle du Verbe. A cette thèse dogmatique ils veulent
substituer l'explication historique que fournit le fait de la

naissance miraculeuse du Christ. Le Sauveur, nous dit-on, a été le
second Adam, le chef d'une humanité nouvelle, le type de

l'homme répondant au dessein éternel de Dieu ; il faut donc

qu'on retrouve en lui toutes les perfections dont la nature
humaine est susceptible ; il n'a pas pu avoir de caractère distinctif

et d'individualité particulière, parce qu'il a réuni en lui
toutes les individualités et tous les caractères; le Fils de
Dieu est une « personnalité centrale, » un être collectif qui
résume et élève à leur plus haute puissance les aptitudes
spéciales de tous les individus isolés. Aussi n'a-t-il pu être le fils
d'un homme particulier : initiateur d'une humanité nouvelle,
il devait être le fils de l'humanité, le fils de l'homme, créé au
sein de l'humanité naturelle par un acte souverain de la
puissance surnaturelle de Dieu. Les récits de la naissance miraculeuse

répondent seuls à ce postulat religieux et dogmatique2.
Il me semble qu'il suffit de reproduire et de caractériser

cette théorie pour en prononcer la condamnation absolue et
irrévocable. L'extrait de naissance de cette explication qui a

eu son jour de succès est facile à établir. La fameuse solution

'Voy. plus haut §111.

2Rothe et Dorner sont les représentants les plus éminents de cette
théorie. Cf. Rothe, Theologische Ethik § 533 (t. Ill, 1870), p. 135 sq.

Dogmatik, herausgegeben von Schenkel, II, 180 sq. ; Stille Stunden, p.
279 sq. — Dorner, System der christlichen Glaubenslehre, Berlin, 1881, II,
446-451. — Cf. M. Ch. Secrétan, La raison et le christianisme, 1863, p. 259

et 277 (cité par M. Godet, ouv. cit. 1,199). — Si j'ai bien compris les déductions

obscures et prétentieuses de M. Frank, System der christlichen Wahrheit,

Erlangen II, (1880), p. 106, il faut aussi le ranger parmi les adeptes
de la doctrine caractérisée et discutée ici.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 239

christologique de la « personnalité centrale » date d'une époque

ou d'une école qui substituait la spéculation à l'histoire
et les rêves aventureux de l'imagination aux réalités positives
de la vie. L'idéal humain que quelques penseurs d'outre-Rhin
ont cru entrevoir du haut des sommets escarpés et nuageux
de leur métaphysique soi-disant chrétienne, cet idéal est une

pure abstraction. « Pour avoir tous les caractères, Jésus n'en
devait avoir aucun. Il ne faut pas demander s'il a donné le type
de l'artiste, du savant, de l'homme d'Etat ou d'une vocation

particulière quelconque. Il n'a pas eu toutes les grandeurs.
Pour lui, la vie humaine était placée tout entière sous la dictature

de la religion et de la morale. C'est là, dans l'ordre de la

sainteté, de la loi remplie, de l'idéal obligatoire réalisé, dans
cet ordre général et uniquement humain, antérieur à toute
spécialité et se retrouvant dans chacune d'elles, que Jésus a donné

l'exemple et reste le modèle parfait. Car en lui, l'homme, d'un
côté atteint sa pleine stature morale, et de l'autre est pleinement

en harmonie avec Dieu. Après cela, il est tout à fait légitime

de parler d'un caractère individuel et même d'un
tempérament de Jésus. Loin d'avoir rien de vague ou d'effacé, son
individualité a été des plus vives et des plus accusées. S'il est

difficile de la peindre, cela tient à l'harmonie heureuse des

puissances en apparence contraires qui la constituent1. »

Telle est la personnalité réelle et vivante du Jésus de nos

évangiles. Que devient dès lors la justification spéculative du

dogme de la naissance miraculeuse du Christ Elle s'évanouit

avec le fantôme christologique qu'elle devait soutenir et qui se

dissipe à la clarté de la révélation chrétienne.
Ainsi tombent les principaux arguments dogmatiques qu'on

a invoqués tour à tour en faveur de la doctrine officielle
formulée dans le credo : conceptus de spiritu sancto, natus ex

Maria Virgine. ha base dogmatique que l'orthodoxie courante
a essayé de donner à la tradition de la conception miraculeuse

1 M. A. Sabatier, Encyclopédie des sciences religieuses, VII, 368. — Cf. les

excellentes observations de M. Haupt (Theologische Studien und Kritiken
1884, 1, 43-45; 1887, II, 374-377). - M. Lipsius, Lehrbuch der
evangelischprotestantischen Dogmatik, 1876, § 650.



240 P. LOBSTEIN

et de la naissance surnaturelle du Christ n'est pas plus solide

que le fondement exégétique et historique sur lequel repose la
doctrine officielle *.

Est-ce à dire que la tradition ou le mythe de l'origine
surnaturelle de Jésus de Nazareth soit dépourvu de tout intérêt
religieux et qu'il ne réponde pas à un postulat de la conscience
chrétienne Pour n'être pas réels au sens littéral du mot, les
récits de la nativité perdent-ils leur valeur religieuse et leur
vérité? La poésie, en se substituant à l'histoire, cesse-t-elle
d'être l'interprète inspirée d'une pensée divine? Loin de là,
s'il est vrai que « l'esprit de Dieu peut être dans la poésie
aussi bien et parfois mieux que dans l'histoire2. » Essayons de

dégager le principe chrétien qui se cache sous le voile
transparent du symbolisme évangélique.

Pour ramener la doctrine officielle à sa signification purement

religieuse, il suffit de résoudre la tradition évangélique
dans ses éléments primitifs et dans les facteurs qui l'ont
créée.

Nos recherches sur la genèse du mythe de la « nativité »

nous ont prouvé que la conception de la naissance miraculeuse

du Christ est le fruit d'un sentiment religieux, l'écho
d'une expérience chrétienne, l'expression poétique et populaire

d'une affirmation de la foi. C'est cette affirmation qu'il
importe de maintenir, c'est cette expérience qu'il faut
sauvegarder dans sa force et sa pureté.

1 Cf. M. Colani, De la personne de Jésus-Christ Essai d'une christologie
positive. Revue de théologie, t. XI, Strasbourg 1855, p. 108. L'inutilité du

dogme de la naissance miraculeuse du Christ semble si évidente a M.
Colani qu'il se dispense de prouver cette inutilité. Seulement M. Colani a
négligé de rendre compte de l'intérêt positif et du motif religieux de la
doctrine traditionnelle. Sa critique est incomplète, parce qu'elle est
purement négative. Le premier article christologique de M. Colani, Etude

critique des systèmes orthodoxes (t. X, p. 349-370) n'aborde nulle part le

dogme de la naissance miraculeuse du Christ.
2 M. Sabatier, Encyclopédie des sciences religieuses, VII, 378-379.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 241

Sur quoi porte l'affirmation religieuse de la foi? Quelle est le
centre vivant et l'objet essentiel de l'expérience chrétienne?

Par sa foi en Jésus-Christ, par l'expérience intime qu'il fait
en entrant en communion avec le Sauveur, le chrétien sent

que la vie communiquée par le Seigneur est une vie divine.
En lui, dans sa personne et son oeuvre, il est assuré d'avoir
trouvé Dieu, un Dieu d'amour et de miséricorde. La foi du
chrétien souscrit pleinement à la parole du Christ: « Quiconque

m'a vu a vu le Père *. » Oui, nous le savons désormais :

l'amour du Dieu qu'il nous est permis d'appeler notre Père
n'est pas un vœu stérile, une vague promesse ou une belle
théorie; cet amour est un don présent et immédiat, cet amour
est une réalité, une puissance, une vie. La miséricorde infinie
qui ne veut pas la mort du pécheur, l'éternelle charité après
laquelle notre cœur soupire et dans laquelle seule il trouve le

pardon et la paix, la charité de Dieu a paru dans l'humanité,
elle a vécu sur cette terre, elle a été faite chair, elle a un nom
dans l'histoire, nous pouvons la contempler et l'ouïr, la voir
de nos yeux et la toucher de nos mains2. C'est Jésus-Christ

qui nous a montré le Père, il nous l'a révélé dans sa personne,
car il nous a aimés comme Dieu lui-même a aimé le monde.

Que dis-je? Dans le rayonnement de cet amour qui s'est

répandu sur ma vie et qui en a illuminé les plus obscurs

abîmes, j'ose croire que la grâce rédemptrice n'est pas une
lointaine histoire appartenant à un passé à jamais évanoui ;

j'ose croire et affirmer que l'amour infini, qui a créé le monde

et qui préside aux destinées de l'histoire, est descendu jusqu'à
moi, qu'il m'a recueilli du naufrage où j'allais sombrer pour
toujours, qu'il me saisit et m'embrasse de son étreinte, qu'il
me place sous l'empire doux et puissant de sa sainte loi et

m'inspire le désir et la force de la remplir Voilà le message

que Jésus est venu apporter à l'âme pécheresse et malheureuse,

message qui s'est incarné dans sa personne et qu'il a

fait pénétrer au centre de notre histoire, au cœur même de

notre vie. Le témoignage que nous rendons à notre Seigneur ne
1 Jean XIV, 9.
2 Jean 1,14-18 ;1 Jean 1,1-3.



242 P. LOBSTEIN

veut pas être autre chose que la réponse à ce qu'il a fait pour
nous et à ce qu'il est pour nous. Qu'on nous conteste après
cela le droit de parler de la divinité du Christ, peu nous importe,
nous n'ergoterons pas sur des mots! Mais ce que nous savons,
c'est que nous maintenons absolument, je dis absolument, le

contenu religieux et par conséquent seul essentiel de ce que
l'orthodoxie courante appelle la divinité du Christ, réduite à

sa plus simple expression, à son expression vraiment évangélique.

La divinité de Jésus-Christ! Comme on a souvent mal compris

cette bienheureuse affirmation de la conscience chrétienne

Comme on l'a dénaturée, en la transformant en je ne sais

quelle spéculation abstraite, problème de métaphysique
transcendante, formule inintelligible et parfois si étrangère à la

piété, que la foi simple et naïve, mise en présence de ces questions

ardues et insolubles, s'écriait éperdue : « On m'a enlevé

mon Seigneur, et je ne sais où on l'a mis i » La confession de la
divinité du Christ n'a de sens et de valeur que si elle est l'aveu
spontané d'une conscience qui a été saisie par la miséricorde
du Sauveur et qui se sent transformée par son esprit1. «

Seigneur, à qui irions-nous Tu as des paroles de vie éternelle,
et nous avons connu et nous avons cru que tu es le Saint de

Dieu2. » Confesser la divinité du Christ, c'est affirmer, c'est
sentir soi-même qu'il a apporté à ceux qui se donnent à lui la

paix d'une conscience réconciliée avec Dieu et les forces d'une
vie éternelle ; qu'il a communiqué aux siens un principe
d'amour infini, d'éternelle vérité, de sainteté parfaite; qu'à tous
les mobiles d'action puisés dans le monde et empreints de

l'esprit d'en bas, il a substitué l'inspiration d'une vie issue de

Dieu et pénétrée de l'esprit d'en haut ; qu'entrer en communion

avec lui, c'est s'unir à Dieu lui-même ; que le but
suprême et l'inaltérable félicité de son disciple, c'est d'être un
avec lui comme il est lui-même un avec le Père 3.

1 1 Cor. XII, 3.
2 Jean VI, 68-69.
3 Telle est la substance religieuse des discours d'adieu du Christ johannique.

Voyez l'analyse théologique que j'ai essayé d'en donner, La notion
de la préexistence du Fils de Dieu, 1883, p. 68-70.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 243

Si telle est l'expression de notre foi, c'est-à-dire l'affirmation

de notre expérience, il est bien évident que la vie divine,
incarnée en Jésus-Christ et par lui communiquée à l'humanité,
procède d'une source divine, qu'elle n'a point jailli des bas-
fonds de notre terre souillée par le péché, qu'elle est la pure
émanation d'une Torce dont nous ne trouvons pas en nous-
mêmes la cause dernière et le secret. La personnalité de celui
qui a été et qui reste pour nous la révélation et l'organe de

l'amour divin, la personnalité du Fils de Dieu apparaît à la foi

comme une création nouvelle, comme le chef d'une humanité
qui « tient au ciel par la racine, » comme le second Adam né
de Dieu et vivant en Dieu1. C'est là le postulat impérieux de la
foi chrétienne qui a besoin de faire remonter à la grâce souveraine

et toute-puissante du Père céleste le don qu'il nous a fait
dans la personne de son Fils unique. S'il est vrai qu'en Jésus-

Christ s'est réalisée l'intention divine qui a présidé à la création,
s'il est l'élu de Dieu pour donner à l'humanité naturelle et

pécheresse ce qu'elle ne possédait pas en elle-même, il faut
en conclure que l'apparition de l'initiateur et du dispensateur
de cette vie divine implique et suppose nécessairement une
manifestation spéciale de Dieu et une intervention créatrice et
sanctifiante de son esprit. Telle est l'affirmation de la
conscience chrétienne, notre foi ne saurait y renoncer sans se

renier elle-même et sans consommer sa ruine et son suicide ;

telle est aussi la part de vérité que renferme la théorie
traditionnelle2.

1 Cf. M. Albaric, De la personne de Jésus-Christ (Nouvelle Revue de

théologie, t. IX, Strasbourg 1862, p. 335 et suiv.)
2 J'ose croire que sur le terrain de cette affirmation religieuse une

entente est possible avec les représentants de l'orthodoxie contemporaine.
Voy. l'observation précieuse de M. Godet, ouv. cit., I, 201, à propos de la
solution de Keim, Geschichte Jesu von Nazara, 1, 357 sq. : « Tout en
maintenant dans la naissance de cet homme extraordinaire le concours
paternel, Keim admet une intervention divine qui a profondément influencé
et parfaitement sanctifié l'apparition de cet être. Cette tentative
d'explication est un hommage rendu à la grandeur incomparable de Jésus et

nous pensons qu'elle laisse subsister le grand objet de la foi : la dignité
de Sauveur de Jésus. » — Cf. Schleiermacher, Der christliche Glaube, § 97 ;



244 P. LOBSTEIN

Mais voici le point précis où il faut nous séparer d'elle. De

quelle manière cette communication divine faite à l'humanité
a-t-elle eu lieu? Quelles ont été les conditions physiologiques
et psychologiques de l'entrée du Fils de Dieu dans le monde?
Cette question n'est pas identique avec le postulat religieux
formulé par la foi ; la conscience chrétienne n'est point
qualifiée pour trancher un problème qui n'est pas de son ressort
et qui appartient au domaine des sciences naturelles et de la

critique historique. L'intérêt religieux de la foi chrétienne se

concentre non sur le mode d'origine de Jésus, mais sur le
caractère divin de son apparition terrestre. Ce qui importe, ce
n'est pas la croyance à la naissance miraculeuse sans le

concours du père humain, c'est la foi en l'action de la grâce
divine qui, dans les entrailles de l'humanité, a créé une
personnalité nouvelle, rompant la chaîne du péché et inaugurant
sur la terre le royaume des cieux1.

Est-il téméraire de penser qu'une foi pareille est plutôt
compromise et obscurcie que sauvegardée et justifiée par la
doctrine officielle Je ne le pense pas, j'estime même qu'il y a

quelque danger à ériger en dogme et en article de foi la tradition

de la naissance miraculeuse du Christ. Le procédé ou la

prétention des théologiens qui font de cette tradition la base

ou le point de départ de la christologie, offre de graves
inconvénients, et c'est au nom même de la foi qu'il faut s'élever contre

cette identification sommaire de la formule orthodoxe avec
le postulat religieux de la conscience chrétienne2.

M. H. Schultz, ouv. cit., 392-393; M. Beyschlao, ouv. cit., I, 169; M. Haupt,
Theolog. Stud, und Kill, 1884, p. 58-59.— Nous acceptons pleinement le

reproche adressé par Strauss (Die christliche Glaubenslehre, II, 97-98) à

Schleiermacher, reproche qui revient en définitive a l'accusation d'avoir
attribué au Christ une dignité souveraine et incomparable et de l'avoir
exalté au-dessus du niveau commun de l'humanité. 11 nous semble que
les considérations générales par lesquelles M. Luthardt essaye d'établir
le fait de la naissance surnaturelle du Christ (Apologetische Vorträge,
Bd II3, 1871. p. 73-75, 256) ne sont pas inconciliables avec l'opinion que
j'essaie de défendre.

1 Cf. les observations de M. Haupt, Theologische Studien und Kritiken,
1884, p. 58-59.

2 Voy. M. Schultz, ouv. cit., p. 393-394.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 245

Il a été établi plus haut que « l'évangile de l'enfance de

Jésus » ne faisait point partie de l'évangélisation primitive. Le
témoignage personnel des apôtres ne portait pas sur des faits

qui restaient en deçà de leur vocation apostolique. Les récits
recueillis par Matthieu et par Luc ne sauraient être considérés

comme des éléments constitutifs de la révélation évangélique.
Les partisans même de la doctrine officielle sont bien forcés
de convenir que ni le Maître ni les disciples n'en appelèrent
jamais à la conception miraculeuse de Jésus pour produire la

foi au Sauveur1. La foi chrétienne des premiers témoins de

Jésus a pris naissance au contact de la personne et de l'œuvre
du Christ ; les apôtres ont cru de tout leur cœur au Sauveur
sous l'inspiration de son esprit, sur le fondement de son témoignage,

de ses œuvres, de sa vie ; en saluant, sous l'humble
apparence du fils de l'homme, la gloire messianique du Fils de

Dieu, Pierre ne formulait apparemment aucun jugement sur le
mode de cette filiation, et il n'en recueillit pas moins des

lèvres du Seigneur cette déclaration décisive, parole de joyeuse
surprise et de souveraine approbation : « Heureux es-tu, fils de

Jonas, parce que ce n'est ni la chair ni le sang qui t'ont révélé
cela, mais c'est mon Père qui est dans les cieux. » (Mat. XVI,
17.) Tel est bien, en effet, le centre vivant de la révélation
évangélique, tel est l'objet essentiel de la foi chrétienne. C'est

dénaturer le caractère de la révélation que de la faire sortir

de l'enceinte religieuse et de la rapporter à l'explication des

phénomènes de l'ordre physique et matériel ; c'est méconnaître

la nature de la foi que de la confondre avec une croyance
théorique et de l'étendre à la solution de problèmes qui ne

regardent que la science.
Cette considération, qui s'appuie sur le témoignage direct de

Jésus, est si importante qu'elle me semble primer toutes les

autres. Si la dogmatique protestante n'est que l'expression
scientifique de la foi religieuse, si cette foi elle-même n'a d'autre

norme que la révélation évangélique, il n'est pas légitime,
il n'est pas permis de transformer en dogme la tradition de la

1 Cf. par exemple M. Godet, ouv. cit., 1, 196.



246 P. LOBSTEIN

naissance miraculeuse du Christ et d'attribuer aux récits qui
la consacrent l'autorité religieuse d'un article de foi.

D'autres raisons encore nous interdisent de nous engager
dans cette voie dangereuse et de confondre le postulat énoncé

par la conscience chrétienne avec l'explication tentée par la

croyance populaire. Qu'il me suffise de présenter trois
observations que l'orthodoxie traditionnelle a pu combattre, mais

dont elle n'a pas réussi à infirmer la valeur.

Expliquer la filialité divine de Jésus par sa génération
miraculeuse, faiie reposer la sainteté (positive ou négative) du
Christ sur un miracle matériel, ramener la divinité du Sauveur
à un mystère qui s'accomplit dans l'organisme corporel, n'est-
ce pas porter atteinte au caractère essentiel de Jésus? N'est-ce

pas ravaler le fait moral et religieux de sa communion avec Dieu

au niveau d'un processus physique qui, sans doute, par le

concours de la volonté de Jésus, doit s'élever dans la sphère éthique,
mais qui n'arrive pas cependant à constituer un développement
vraiment moral Transformée en dogme, la tradition de la
naissance miraculeuse forme la première étape de l'évolution
doctrinale qui aboutit à une conception purement matérielle
de la divinité du Christ et de l'incarnation. La théologie en

vint à faire de la divinité et de l'humanité du Christ deux
substances métaphysiques, douées de propriétés arrêtées et

unies dans la personne de Jésus par un acte surnaturel,
dépourvu de tout caractère religieux et moral. Entre la trop
fameuse théorie des deux natures et la notion physique de l'origine

du Christ, il serait facile de signaler une harmonie

préétablie et des affinités singulièrement compromettantes
pour la solution théologique qui changea en dogme scolastique
la naïve et poétique épopée du christianisme primitif.

La doctrine officielle ne rabaisse pas seulement la notion de

la divinité dans la sphère matérielle et physique ; elle réduit à

néant la pleine et réelle humanité du Sauveur. Si Jésus-Christ

est vraiment homme, ne doit-il pas être né de la même
manière que tout autre homme1? Prise au sérieux, la théorie tra-

1 Keim, ouv. cit., I, 349. — Biedermann, Christliche Dogmatik, § 582, 2. —

M. H. Schultz, ouv. cil, p. 394.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 247

ditionnelle ne fait-elle pas de lui un étranger à notre race?
L'analogie fréquemment invoquée * entre la création du genre
humain et la naissance miraculeuse de Jésus est plus spécieuse
que solide. Elle échoue contre les formidables objections que
soulève le caractère historique du récit de la Genèse ; elle
transporte le problème sur un terrain enveloppé de mystères
si impénétrables que toute discussion se trouve nécessairement
supprimée ; elle abandonne la décision du problème religieux
à l'arbitrage des sciences naturelles, et fait de la dogmatique
chrétienne l'humble servante de la physiologie ou de

l'ethnographie.

Enfin la conception orthodoxe souffre d'un dualisme qui
procède d'un point de vue religieux élémentaire et superficiel.
Pour sauvegarder le caractère divin et la personnalité sainte
du Sauveur, elle établit des limites infranchissables entre ce

que l'on est convenu d'appeler la nature et le surnaturel2.
Elle soustrait le fait de la naissance du Christ à l'action divine
qui se réalise dans les lois de la création ; elle tend à exclure
l'intervention de la Providence du jeu normal et régulier des

forces physiques et matérielles ; elle établit une hiérarchie factice

entre des régions qui se confondent dans le plan divin de

la création ; elle oublie que, pour le chrétien plein du Saint-

Esprit et qui a ainsi appris à voir Dieu partout, cette antinomie
est surmontée et résolue3 ; elle ne croit pas que la création

1 Voy. par exemple M. Godet, ouv- cit., I, 200.— Dans ses Etudes bibliques

(t. II, 1889, p. 90), M. Godet paraît avoir senti la faiblesse de cette
objection, puisqu'il ajoute cette note significative : « Ce que nous disons
ici reste vrai, même dans l'hypothèse de Darwin, qui, à toute rigueur,
peut bien s'appliquer au corps de l'homme, mais non à son esprit, a
moins qu'on ne veuille sacrifier chez l'homme le trait distinctif de son

être, la liberté morale. » Quoi de plus superficiel que ce dualisme extérieur

et abstrait établi par l'ancienne psychologie entre l'esprit et
l'organisme physique!

2 Lire les judicieuses observations de Schleiermacher dans sa Seconde

lettre à Lücke, Werke zur Theologie, Bd II. p. 618-619.
3 M. Sabatier, La religion laïque (Revue chrétienne, t. XXIX [1882], p.

660-661). « Dieu est pour le chrétien dans ce que le vulgaire appelle la
nature, il est aussi dans la région qu'il dit être au-dessus de la nature.
L'unité religieuse rétablie dans sa conscience, se révèle à lui également



248 P. LOBSTEIN

nouvelle de la grâce du Père céleste a pu s'accomplir dans les

conditions simples et divinement inspirées d'une naissance

ordinaire ; elle ne sait apprécier le don inexprimable accordé

par le ciel à la terre qu'au prix d'un miracle matériel et physique.

Telles sont les prétentions de la théologie traditionnelle;
je sais qu'elles sont, en définitive, inspirées par la foi, mais il
faut avouer que cette foi-là ressemble singulièrement à de

l'incrédulité.

VI

Il faut conclure. La doctrine officielle repose sur les deux
récits de Matthieu et de Luc interprétés littéralement et érigés
en articles de foi. La base exégétique du dogme ne résiste pas
au contrôle de la critique historique. Les résultats négatifs de

l'analyse des documents sont complétés et confirmés par les

conclusions positives qui se dégagent de la théologie biblique.
A la lumière de ce double examen la tradition de la naissance
miraculeuse de Jésus s'évanouit, ou plutôt elle se résout en un
mythe créé par la piété populaire et destiné à expliquer la filialité

divine du Christ par sa génération surnaturelle. Ainsi
comprise, la conception de nos deux évangiles marque un moment
significatif dans le développement de la christologie scripturaire;

si elle cesse d'être un fait réel de l'histoire de Jésus, elle
se révèle comme la création caractéristique de la foi de l'Eglise.
Mais cette foi n'est pas liée à la forme dont l'ont revêtue les

premières générations chrétiennes. Identifier le fond intime de

l'affirmation religieuse avec l'expression symbolique de la poésie

populaire, c'est soulever gratuitement d'irréfutables objections
etd'insolubles difficultés. Tousles essais tentés pour reconstituer
dogmatiquement une notion ruinée à jamais par l'exégèse et la

critique n'ont fait que dévoiler les inextricables contradictions

dans la marche universelle de la création. Il ne nie pas les faits extraordinaires

que lui atteste l'histoire, mais il apprend a les considérer autrement

et à les voir sortir du dedans même de la création éternelle de

Dieu, au lieu de les voir surajoutés du dehors. Pour lui le naturel et le

surnaturel se réconcilient et s'unissent dans le plan même de la création
divine.»



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 249

de l'orthodoxie vulgaire. C'est donc rendre un service précieux
à la foi que de ramener la doctrine traditionnelle à sa signification

religieuse. En dépouillant l'évangile de Noël de l'appareil

dogmatique dans lequel l'a enfermé la scolastique ancienne

ou moderne, en dégageant du symbolisme chrétien l'impérissable

vérité qu'il renferme, nous restons fidèles à la pensée de

Jésus qui fonde sa communion unique avec Dieu non sur le
miracle physique de sa naissance surnaturelle, mais sur l'élection

souveraine et la révélation parfaite du Père céleste

(Mat. XI, 27). Si nous écartons le dogme que l'école a tiré des

récits de Matthieu et de Luc, c'est pour souscrire avec une
sincérité absolue et une joyeuse certitude à la parole johannique,
écho de notre expérience et confirmation de notre foi : « Jésus

leur dit : Je suis d'en haut, je ne suis pas de ce monde. »


	Études Christologiques

