
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: Un dernier mot

Autor: K.V.O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN DERNIER MOT

K. V. 0.

Que nos lecteurs se rassurent ; ce qui va suivre mettra
décidément un terme à la controverse entre M. van Gœns et
K. V. 0. Aussi bien, à quoi bon continuer la discussion? Comment

s'atteindre, quand on est placé sur un terrain si différent,

lorsque les méthodes et surtout l'esprit sont en opposition

complète? Il a été souvent remarqué qu'un catholique
pieux, même avec les meilleures intentions du monde, est

incapable de comprendre un protestant; un intellectualiste,
de droite ou de gauche, saurait encore moins rendre justice à un
spiritualiste chrétien. Sidone nous nous résignons à reproduire
des idées cent fois exposées, c'est exclusivement à l'adresse
des générations nouvelles, arrivant à l'âge de majorité. Quanta
M. van Gœns, notre prétention ne saurait être de le persuader ;

il est irrémédiablement condamné à mourir dans l'impénitence
finale : nous entendons par là à se tenir avec une confiance

suave, j'ai presque dit béate, pour un homme très avancé, un
théologien de l'avenir, tandis qu'il n'est que l'épigone, ardent
et fidèle, d'une école depuis longtemps dépassée.

En outre, les préoccupations éminemment polémiques de

notre honorable adversaire l'exposent aux plus étranges
méprises. Comment a-t-il pu en venir à nous reprocher de ranger
la question des rapports de l'Evangile avec la théologie parmi
les querelles d'allemand, et de la présenter comme une «

chicane pour une chose qui ne vaut pas la peine qu'on s'en



172 k. v. o.

occupe? » N'avions-nous pas (dans l'article qui a provoqué
cette discussion) déclaré cette tâche éminemment délicate?
(Voir p. 426.) A défaut d'autres déclarations, l'enseigne, la

signature que nous avons prise, K. V. O. (et que nous traduisons

librement) : « je m'avance à travers les charbons ardents, »

ne devait-elle pas faire comprendre à M. van Gœns que la

portée du problème abordé ne nous échappait pas? Ce n'est

pas ainsi qu'on signe quand on va enfoncer une porte ouverte.
Nous reviendrons, en temps et lieu, sur la querelle d'allemand

que nous a cherchée notre collaborateur, puisque, pour
employer une expression vulgaire, il ne lui déplaît pas de parler
de corde dans la maison d'un pendu ; mais nous tenons à établir

que nous n'avons pas présenté le problème du départ à

faire entre l'Evangile et le christianisme comme une pure
chicane, comme « une chose qui ne vaut pas la peine qu'on s'en

occupe. » Mais voilà plus de trente ans que nous nous morfondons

autour de ce problème qui nous dépasse Les hommes du

xvie siècle, avons-nous dit, ont légué cette partie de l'œuvre
réformatrice « au xixe siècle, à des héritiers qui jusqu'à
présent ne se sont pas montrés à la hauteur de leur tâche
éminemment délicate. » Et pourquoi ce problème n'a-t-il pas été
résolu C'est qu'au fond il n'existait pas pour les écrivains qui
ont occupé l'avant-scène de notre petit monde théologique français.

D'abord il n'existait pas pour les représentants de
l'extrême droite, pour les théopneustes qui confondaient à plaisir
la Parole de Dieu et la sainte Ecriture, la dogmatique et l'Evangile,

et aux yeux desquels la théologie biblique n'était pas
même née. La gauche, il est vrai, admettait cette distinction

; elle nous promettait une théologie renouvelée, à égale
distance du judaïsme et de la métaphysique grecque. On sait
ce qui est arrivé. Les études des novateurs ne leur ont servi
qu'à sortir du christianisme, de l'Evangile, et à rompre avec
toute préoccupation religieuse et même avec le spiritualisme.
Notre développement théologique a été arrêté net le jour où

nos chefs ont passé à l'ennemi sur le champ de bataille, pour
déclarer le sentiment du péché « une illusion de la conscience, »

en attendant mieux. Depuis lors nous n'avons fait que piétiner



UN DERNIER MOT 173

sur place. La droite, voyant que le départ entre l'Evangile et

le christianisme risquait d'aboutir à la négation de la
conscience morale et de toute religion, n'a plus voulu entendre

parler de renouvellement de la théologie : elle s'est renfermée
dans ses prétendues forteresses où elle s'est crue à l'abri parce
qu'elle imitait la sagesse de l'autruche. Et comme pour la
justifier de s'être cantonnée dans son gîte, où elle boudé plus
qu'elle ne songe, les hommes de la gauche se sont évertués à

l'envi à rejeter le fond avec la forme. Voilà où nous en sommes ;

le mouvement a complètement avorté. Personne ne s'occupe
plus de théologie, ni les meneurs de gauche, s'il en reste, ni
surtout ceux de droite. Ils ne veulent entendre à rien. Dès

que vous les pressez sur les réformes les plus urgentes, ils se

dérobent en disant qu'ils ne sont pas théologiens ; ils ne
s'aperçoivent pas que cette excuse est une défaite qui les condamne,

eux, les conducteurs du peuple, les chefs de l'opinion. Car, à

leur insu, ils sont empêtrés dans les lourds bagages théologiques

que ni eux, ni leurs pères n'ont pas été de force à porter.

Pour peu que cela dure, le commun des pasteurs aura à

peu près autant de connaissances théologiques que dans les

premiers jours du Béveil.
M. van Gœns nous interroge à merveille sur le ton, à s'y

méprendre, du bonhomme des Provinciales, en vue de savoir
notre méthode de faire le départ entre l'Evangile et le christianisme;

il se fait humble, il a recours à une rhétorique débonnaire,

souriant en dedans, tout fier de nous embarrasser, en

nous proposant de résoudre un problème insoluble. Il ne nous
accusera donc pas d'indiscrétion si nous lui demandons à notre
tour de s'expliquer sur la question préalable. Voyons, M. van
Gœns croit-il, oui ou non, à la possibilité de faire ce départ
entre l'Evangile et le christianisme dont il nous presse, avec
tant de bonhomie, de fournir la recette à sa savante ignorance?
Il est manifeste que dès l'instant où notre adversaire admettrait
l'opinion de la droite extrême, qui ne distingue pas entre le
fond et la forme, ou celle de la gauche qui prétend les rendre
solidaires, qui, avec la forme, lâche aussi le fond, toute discussion

deviendrait inutile; nous ne saurions aboutir; il serait



174 k. v. o.

ou en dehors de la science ou en dehors de la religion. M. van
Gœns viendrait-il, une fois encore, nous donner la centième

représentation de cette comédie, dirions-nous, s'il ne s'agissait

pas d'une tragédie sanglante, du spectacle touchant de ces

pires ennemis, de droite et de gauche, qui, dans leurs efforts

pour s'entre-dévorer, ont toujours eu des moments de trêve

pour s'unir, en touchante alliance évangélique, contre les
hommes cherchant à se frayer un chemin entre les deux partis

extrêmes? Avec tout le respect dû à un docteur et adoptant

la rhétorique un peu pateline dont il nous a fourni l'exemple,

nous lui dirons à notre tour : « Mais tournez-vous de

grâce, et l'on vous répondra. »

M. van Gœns a peut-être répondu à cette question indiscrète
sans s'en douter; en tout cas il a laissé percer le bout de

l'oreille. «En ramenant, dit-il, l'Evangile primitif à la personne
de Jésus-Christ, nous nous trouvons devant un phénomène
israélite par la langue, par les mœurs générales, par les

conceptions héréditaires dans lesquelles il est enfermé. » Bien que
cela? Jésus-Christ réduit aux proportions, aux bornes d'un
simple phénomène juif! Il ne serait pas même le fils de

l'homme, mais un simple rabbi israélite ; il ne dépasserait

pas l'horizon religieux de son peuple ; il n'aurait donc rien de

permanent, d'éternel Alors à quoi bon nous sommer de faire
le départ entre cet Evangile, que Jésus-Christ doit avoir prêché,
et les adjonctions postérieures qui nous ont donné le christianisme

et la théologie ecclésiastique? Le Sauveur réduit à cette

mesure, le problème dont M. van Gœns paraît si désireux
d'avoir la solution a cessé d'exister. Chose curieuse cette
prétention de réduire Jésus à n'être qu'un phénomène israélite,
coïncide avec celle d'un homme de la droite qui, dans son

intellectualisme juvenil, n'hésite pas à exclure carrément du

christianisme quiconque n'admet pas la préexistence
consciente Les extrêmes s'appellent et se touchent.

Mais M. van Gœns n'en insiste pas moins pour obtenir la

recette destinée à accomplir ce départ devenu sans objet. Il lui
faut des lumières, que lui, pauvre ignorant désappointé, n'a

pas reçues de notre plume « sur la méthode qu'il faudrait suivre



UN DERNIER MOT 175

pour l'opérer. » Où donc le méthodisme va-t-il se nicher? Et

il faudrait apparemment que cette méthode fût absolue, générale,

bonne pour tous les temps et pour tous les degrés de

culture religieuse, en un mot, d'une valeur objective pour tous les

temps et pour tous les lieux. C'est à se croire revenu à ces tout
premiers jours où l'on discutait chez nous la distinction à faire
entre la Parole de Dieu et la sainte Ecriture. Marquez-nous donc à

l'encre rouge ce qui est Parole de Dieu et ce qui est simplement

Ecriture sainte, disait-on à droite, afin que nous ne

soyons pas exposés à prendre du poison, en croyant manger le

pain descendu du ciel? — Il y a pourtant une distinction
caractéristique : ce départ auquel notre adversaire parait attacher

tant d'importance, n'a plus de raison d'être à ses yeux,
dès que Jésus se trouve réduit à la simple mesure d'un
phénomène israélite1.

M. van Gœns n'en prend pas moins bravement l'offensive,
comme jadis les hommes de la droite, quand ils parlaient
encore. Bemarquez bien que, à ses yeux, c'est la science, oui,

1 Mais est-ce bien la le dernier mot de M. van Gœns, sa pensée de

derrière la tête : Jésus simple phénomène israélite? Dans ce cas nous lui
rappellerions l'opinion d'un savant, qu'il connaît fort bien, et qui n'a
jamais été suspecté de partialité à l'endroit de la personne du Sauveur.
Pour ce docteur allemand, Jésus ne dépasse pas seulement de beaucoup
tous les héros religieux du passé; il ne pourra jamais être dépassé lui-
même à l'avenir. Le biographe, il est vrai, ne trouve pas satisfaisantes
les preuves qu'on avance en faveur de cette exigence de la conscience
chrétienne se refusant à admettre que Jésus puisse jamais être dépassé

a l'avenir. « Evidemment, dit-il, il y a une difficulté particulière à donner
la preuve demandée; mais, dans le fait, on se tourmente ici avec des

songes vains, et l'on se bat avec des ombres, car il s'agit, non d'aucune
expérience prise dans la réalité, mais de possibilités abstraites. La religion

n'a pas plus à s'inquiéter de ces subtilités de l'entendement, qu'un
homme raisonnable ne se laisse effrayer par les calculs de la possibilité
d'une rencontre de la terre avec une comète qui parcourt son orbite dans
l'espace. A la réflexion qui s'inquiète, on doit imposer silence tant qu'elle
n'est pas en état de démontrer dans la réalité une personne qui, à
l'endroit de la religion, ait le courage et le droit de se placer à côté de Jésus.»
Ainsi s'exprime Strauss, à la dernière page de la première Vie de Jésus,
dans un moment, il est vrai, où il se donne quelque peine pour se montrer

bon enfant.



176 k. v. o.

la science, qui doit fournir la méthode pour accomplir ce

départ devenu sans objet.
« Aujourd'hui que par le développement scientifique, dit-il,

nous sommes mis en demeure de faire ce départ, il n'y a plus

moyen d'y échapper et si la simple foi peut encore s'y
soustraire en fermant les yeux, le chrétien instruit doit accepter le

défi. » On le voit, M. van Gœns sait varier les genres; il n'y a

qu'un instant, il nous sollicitait humblement, de l'air le plus

engageant, sur un ton presque mielleux ; dans ce moment il
nous lance un défi ; il nous prend par tous les bouts. Nous ne
céderons pas plus à la manière forte qu'à la manière douce :

nous ne nous engagerons pas dans une voie que notre adversaire

sait fort bien être une impasse.
Mais alors, dira-t-il, sans doute, vous renoncez donc tout le

premier à faire ce fameux départ entre l'Evangile et la théologie

que vous nous recommandiez avec tant d'insistance? Pas le

moins du monde Nous nous refusons seulement à le tenter

par la méthode scientifique, absolue, théorique et rationnelle,
renouvelée du vieil intellectualisme orthodoxe ou hétérodoxe,
qu'on nous recommande avec une insistance touchante. C'est

chaque conscience individuelle qui est mise en demeure de le

faire ce départ, à ses risques et périls; jamais il n'est absolu, ni
définitif, soit pour une époque, soit pour un individu. Telle
expérience nouvelle dans la vie peut amener un homme à considérer

comme Evangile ce que jadis il reléguait dans le domaine
de la théologie et vice versa. Substituer une méthode scientifique

à ces procédés pratiques, c'est oublier étrangement que
la religion est, en tout premier lieu, une affaire pratique, ayant
la conscience pour organe. M. van Gœns préconise l'expédient
d'un chimiste qui, partant du fait incontestablement vrai, que
nos aliments contiennent une partie nutritive et une autre qui
ne l'est pas, rêverait d'une méthode artificielle pour séparer
ces deux éléments, de peur de charger inutilement l'estomac.
Cet habile homme, parfaitement rationnel du reste, nous tuerait
en substituant les procédés artificiels du laboratoire aux fonctions

de notre organisme nutritif, qui nous a été donné justement

pour accomplir ce départ entre ce qui est assimilable et



UN DERNIER MOT 177

ce qui ne l'est pas dans nos aliments. Nous répudions également

toute méthode qui prétendrait nous enseigner à résoudre
les problèmes religieux sans l'usage constant, incessant de la
conscience morale. On nous recommande là un vieux genre
qui a été depuis longtemps répudié parmi nous comme
funeste et fallacieux. Que M. van Gœns nous permette de lui
remettre sous les yeux la page d'un penseur trop oublié, bien

qu'il ne soit pas fort vieux. « Nul doute que celui qui a fait la
Bible n'eût pu donner en sa place un symbole, et le plus parfait

de tous les symboles..., mais pourquoi l'aurait-il donné?
Pour que l'homme ne fût point obligé d'entrer immédiatement
et par tout son être en rapport avec lui? Pour que la précision
rigoureuse et la concentration des idées de la religion le

dispensât défaire, dans cette étude, aucun usage de la conscience?
Pour que rien ne mit à l'épreuve sa droiture et sa candeur?
Pour qu'il reçût tout fait le vrai sens de la Bible et qu'il ne

s'employât point à le déterminer? En un mot, pour qu'il restât

passif là où il importe le plus que son activité, sa liberté se

déploient, et que sa responsabilité soit engagée? Dieu soit loué
de ce qu'il n'en est pas ainsi, et de ce que tout homme est à la
fois capable et obligé de trouver, à travers toutes ces phases,
à travers tous ces faits (et puisqu'il s'agit de théologie, nous
ajoutons, de notre chef, à travers tous ces dogmes ecclésiastiques),

à travers toutes ces personnalités dont se compose la

Bible, cette vérité générale et éternelle qui ne se présente à

lui dans la Bible qu'avec un caractère en quelque sorte
occasionnel, sous la forme d'une application et toujours mêlée à

quelque événement ou à quelque vie! Dieu soit béni de ce que
son livre n'a pas la clarté d'un symbole, de ce qu'on n'est pas
forcé de le bien comprendre et de ce qu'on peut donner
plusieurs sens à sa Parole Dieu soit loué d'avoir laissé une part
à notre activité dans l'acquisition de la foi, et de ce que, voulant

que notre croyance fût une action, il n'a pas ajouté à la

Bible, suffisante pour les cœurs simples, le dangereux appendice

d'un symbole. »

Voilà ce que disait déjà Vinet, il y a quarante ans bien comptés.

M. van Gœns ne nous contestera pas le droit de faire une
THÉOL. ET PHI!.. 1890. 12



178 k. v. o.

transposition et d'appliquer à la distinction entre l'Evangile et

la théologie, qui nous occupe actuellement, ce que Vinet disait
d'abord au sujet de la vérité générale et éternelle dans la Bible
et du facteur humain, transitoire, accidentel, temporaire. Ce

que Vinet combattait et ce que nous repoussons avec lui, c'est
la prétention de trouver une méthode scientifique, de séparer
rigoureusement l'Evangile de la théologie. Infaillibilité de

l'Eglise, infaillibilité de l'Ecriture, infaillibilité des méthodes

scientifiques, tout cela est de l'intellectualisme pur et simple
qui prétend faire de la religion, en tenant la conscience en

chartre privée. Ces méthodes se valent. Quand donc oserons-
nous être protestants pour tout de bon, ou mieux simplement
disciples de Jésus-Christ qui le premier a dit : Si quelqu'un
veut faire sa volonté, il connaîtra de la doctrine, savoir, si elle

est de Dieu, ou si je parle de moi-même? N'aurions-nons pas

quelque droit de dire à M. van Gœns : Eh quoi, tu es docteur
en Israël et tu ne connais pas ces choses? mais nous nous en

garderons bien ; notre adversaire les connaît admirablement ces

choses, que, par malice apparemment, il nous force à répéter,
à telles enseignes qu'il nous rappelle lui-même que « pendant
des siècles, les chrétiens ont pu être très pieux, sans se douter
de cette question; placés sous le joug d'une autorité absolue

de l'Ecriture, autorité sur laquelle personne ne songeait à

entreprendre, ils faisaient involontairement, je dirais volontiers

ingénument, le départ que leur conscience leur ordonnait. »

Voilà qui est admirablement bien couché Et pourquoi répudier

cette méthode séculaire pour aller en demander une autre
nouvelle, définitive, à la science et à ses méthodes absolues?

Pourquoi, au nom de la faculté, irions-nous changer tout cela

et placer le cœur à droite? Le départ opéré ingénument par
la conscience, ne nous a pas si mal réussi pour que nous en

cherchions un meilleur.
Pour le dire en passant, l'aveu de notre adversaire est

précieux à recueillir. Ne nous cherche-t-il pas, en tout ceci, une
querelle d'allemand, en prétendant nous demander, par des

procédés empruntés à l'alchimie, de faire le départ, minutieux,
exact, absolu et définitif entre l'Evangile et la théologie, alors



UN DERNIER MOT 179

qu'il nous avoue que la conscience chrétienne abandonnée à

elle-même, ne s'en est pas trop mal acquittée, même dans les

jours d'ignorance et de superstition
Pourquoi aller demander à la science d'accomplir un

départ qui n'est aucunement à sa portée, dans ses moyens Ici
nous soupçonnons notre auteur de quelque malice : s'il nous a

sollicités, et par la manière forte et par la manière douce, à

accomplir ce départ, c'est qu'il savait par devers lui, que ce

qu'il nous demandait d'accomplir était impraticable par les
procédés qu'il nous proposait. De là son calme et son assurance.
Faut-il lui rappeler que pour la plupart des croyants, le fond
et la forme, l'Evangile et la forme qu'il revêt, sont tellement
confondus que la séparation leur paraît impraticable? Et
néanmoins, ce départ est inévitable ; l'histoire entière des dogmes
en témoigne et M. van Gœns en convient : on s'en est
admirablement acquitté depuis des siècles, grâce à l'intervention
de la conscience.

Que M. van Gœns nous permette de citer une page d'une
vieille brochure fort rare : « Chaque forme, ô mon frère, dès

qu'elle est basée sur l'idée générale du salut en Christ et saisie

par un cœur avide de grâce, devient pour eux l'arbre de vie,
ou du moins une branche de cet arbre, qui suffit pour le mettre
en relation directe avec le tronc. Celui qui aura su observer
tour à tour (mais toujours chez les bons), les diverses bénédictions

de chaque secte ; la béatitude d'un frère morave dans le

sang de la croix ; la solennelle rigueur du catholique, assuré
de son salut aussi, mais plein des idées de sanctification et de

renoncement; la triomphante assurance du calviniste, qui voit
toutes choses accomplies ; la tendresse de tel autre, qui ne vit
que par l'idée générale de l'amour de son Dieu en Jésus-Christ
et puis la bonne foi avec laquelle chacun est convaincu qu'il
n'y a rien de pareil à son point de vue, et qu'il est, lui, au
centre des vérités ; cet homme se dira : Dieu opère par un seul
et même Evangile, en mille manières diverses, comme une
même terre fournit à des plantes différentes, des sucs, des

goûts, des formes et des couleurs variées à l'infini. » En voilà,
je l'espère, de l'éclectisme dogmatique à base franchement



180 k. v. o.

évangélique, bien qu'il soit de nature à faire dresser les
cheveux sur la tête de ceux qui en sont encore à croire que la Bible
nous a apporté du ciel une dogmatique toute faite, réglant à

tout jamais jusqu'aux moindres détails du culte et de l'organisation

ecclésiastique. Mais rien ne réussira à déraciner le
dogmatisme qui nous enlace tous comme la tunique de Déjanire.
Chacun tiendra pour l'essentiel la forme humaine, subjective
que l'Evangile aura revêtue chez lui, et jettera des cris d'aigle
dès qu'on voudra la lui enlever, ou simplement la modifier
De là sont nés les catholiques, les calvinistes, les moraves et

bien d'autres. Qu'est-ce que tout cela prouve? Que le départ
entre l'Evangile et la théologie est impossible à faire? Nullement

I puisqu'il n'a cessé de s'accomplir et qu'il s'accomplit
tous les jours. Cela ne prouve qu'une chose : ce départ se fait
pratiquement, subjectivement, pour chacun à ses risques et
périls ; et il faut renoncer à trouver une méthode scientifique,
absolue, définitive, ayant pour tous et pour chaque la valeur

objective d'un procédé infaillible. Le lecteur appréciera entre
la méthode de M. van Gœns et la nôtre : il décidera laquelle
des deux a pour elle l'histoire, l'expérience, la raison et la
nature même des choses.

Nous soutenons que, dans une époque comme la nôtre il
s'agit de faire, plus que jamais, un départ large, profond,
radical entre l'Evangile et la théologie. Si ce travail est négligé,
nous verrons nos prétendus fidèles plier sous le lourd fardeau
d'une théologie qui est pour eux une écriture inconnue dont
ils ont perdu le chiffre et qui doit les sauver comme une
amulette; tandis que le public intelligent s'éloignera toujours plus
de ces archéologues ignorants, donnant les fantaisies, les

raisonnements, les superstitions des hommes du passé comme
l'Evangile éternel. Nous ne voyons qu'un remède au mal qui
nous paralyse : il faut que des jeunes gens éloquents se mettent

en avant pour prêcher simplement l'Evangile, en dehors
de toute préoccupation théologique. Ce n'est que lorsque
l'intérêt pour la religion, bien affaibli, hélas dans notre public



UN DERNIER MOT 181

qui se tient pour plus religieux que ce qu'il appelle le monde,
sera réveillé, qu'on verra reparaître les besoins théologiques.

Ici encore, sommes-nous en accord ou en désaccord avec
M. van Gœns Que le lecteur y soit bien attentif : nous allons
nous engager dans un sentier où nous trouverons à chaque
tournant une vraie querelle d'allemand en vedette. Nous avions

indiqué quelles conditions nous mettions au succès de ces

jeunes prédicateurs éloquents. M. van Gœns avoue qu'elles
n'ont pas plus été remplies en Hollande qu'en France. « Vous

me rappelez les torts que les libéraux ont fait à l'Evangile
en se livrant trop souvent avec une aveugle impétuosité à

l'attaque des idées traditionnelles, en sacrifiant au désir de se

montrer savants, supérieurs, militants. Et j'ai hâte d'ajouter
que ce qui est vrai pour les libéraux de France l'est aussi pour
ceux de la Hollande. » L'insuccès constaté de ces prédicateurs
ne saurait donc rien prouver contre ce que M. van Gœns

appelle ma « panacée, » puisqu'il confesse que ses amis n'étaient

pas dans les conditions réclamées par moi. Voilà pour la
génération actuelle. Mais ce n' est pas tout. Mon adversaire en vient
à espérer le salut pour l'avenir, imaginez de quoi? Tout
simplement de l'emploi de ma méthode qu'il appelle « ma
panacée! » — « Pour dire toute ma pensée, écrit-il, c'est du sein

du protestantisme traditionnel, travaillé par les idées modernes

que sortira finalement le triomphe de la foi indépendante et de

l'Evangile spirituel. » Voilà qui est parler d'or! Avons-nous
prétendu dire autre chose, en réclamant des prédicateurs
éloquents, jeunes et indépendants de tout système théologique
pour nous tirer de l'impasse où nous nous consumons en vains
efforts? Ne voilà-t-il pas au moins deux querelles d'allemand
bien constatées? M. van Gœns n'oublie qu'une chose : à l'appui

de ses espérances pour l'avenir, il aurait pu citer les leçons
du passé. D'où est parti le mouvement théologique dans nos

pays de langue française? Des rangs des chrétiens positifs qui
ont été poussés, malgré eux, par les exigences de leur foi, à

s'en rendre compte, en établissant un départ entre l'Evangile
éternel et la théologie humaine. Quelle attitude ont prise, au

contraire, les chrétiens non positifs, les adeptes du ci-devant



182 k. v. o.

libre examen? Une attitude vraiment curieuse et instructive
Ils ont été, au début, parmi les adversaires les plus décidés du
mouvement auquel ils ne comprenaient rien, tant ils étaient
désorientés, dépaysés Voilà comment les choses se sont passées

chez nous; j'ignore s'il en a été de même en Hollande.
Quant à nous, nous avons vu les adeptes de l'ancien parti libéral,

lisez du rationalisme vulgaire, commencer par conspuer
la nouvelle théologie, alors qu'elle était positive et évangélique,
en attendant de se mettre à sa tête, à mesure qu'elle se

transformait pour devenir plus négative.
Il est un autre point capital sur lequel nous sommes d'accord

avec M. van Gœns. C'est quand il s'étend avec complaisance

sur l'opposition qui attend les prédicateurs dont je
réclame l'avènement; sur la défiance, les soupçons dont ils seront
l'objet, etc. Mais qu'est-ce que tout cela prouve Il ne s'est

jamais accompli d'œuvre qui valût la peine sans des obstacles,
des difficultés de tout genre. Comment arriver à relever
l'Evangile primitif des décombres sous lesquels il a été enseveli

par un édifice métaphysique qui s'est écroulé sur lui-
même, ne servant plus aujourd'hui qu'à obstruer les abords
du sanctuaire? « La bonne foi surprise ne mettra-t-elle pas le

prédicateur en demeure, demande M. van Gœns, de préciser
sa pensée, de la déclarer? Ne le dénoncera-t-elle pas aux
Eglises et ne le frappei a-t-elle pas, non pas au nom de la
vérité, mais au nom de sa loyauté? Défions-nous d'une diplomatie

cauteleuse. » Ah que l'anonyme a donc du bon et joue
de curieux tours !K. V. O. accusé de cultiver, de recommander
une diplomatie cauteleuse Ah cher M. van Gœns, vous avez

manqué le coche. Ce trait de Parthe, — la dignité du docteur
interdit de songer à autre chose, — ne saurait atteindre K. V. O.

Aussi est-ce de la meilleure humeur du monde qu'il laisse passer

votre malice. En pratiquant avec persistance ce que tout
le monde professe en théorie autour de lui, K. V. O. s'est fait
la position d'un Ismael et la réputation d'un ours mal léché,
qu'on tient autant que possible à l'écart. Tenez, si vous eussiez

lancé cette accusation de diplomatie dans une assemblée
de ses connaissances, vous auriez été accueilli par des sou-



UN DERNIER MOT 183

rires, sinon par un immense éclat de rire. Puisque vous l'ignorez

encore, apprenez que K. V. O. n'a jamais pratiqué qu'un
seul genre de diplomatie : celui de ne point en avoir du tout.
Croyez-en son expérience, c'est là un moyen infaillible de

déconcerter une bonne partie de notre public religieux qui vit de

diplomatie, qui en meurt, sans s'en douter.
K. V. O. ne saurait avoir recommandé ce qu'il ne pratique

pas lui-même. Que notre adversaire se rassure : les jeunes
prédicateurs que je réclame ne risqueront pas de se« trahir, » car
ils n'auront rien à cacher, à dissimuler. Ils déploieront leur
drapeau, ils avoueront franchement qu'ils ont unethéologie
différente, fort différente de celle du troupeau auquel ils viennent

prêcher l'Evangile et non la théologie. Que si des

personnes intelligentes s'aperçoivent de la différence, si elles

demandent des explications à tel pasteur, il les donnera
ingénument, candidement, en tenant compte du degré de développement

intellectuel et religieux de ses auditeurs. Il s'étudiera
à leur faire comprendre que sa théologie, à lui, garantit
infiniment mieux la simplicité de la foi que celle dans laquelle ses

ouailles ont été élevées. Et puis, le prédicateur suspecté
terminera par cet argument décisif : il mettra à ses adversaires le

marché à la main. « Vous savez, leur dira-t-il, il est entendu
entre nous que je ne prétends pas m'imposer ; dès que vous
ne voudrez plus de moi, vous n'aurez qu'à me le dire, et je
m'en irai. » Dans la plupart des cas, si le prédicateur est pieux,
zélé, actif, édifiant, on le suppliera de rester, en dépit des criail-
leries de certaines vieilles femmes des deux sexes qui s'imaginent

que le ciel va leur tomber sur la tête, parce qu'on essaie

de les amener à distinguer entre la main droite et la main

gauche, en matière de religion et de théologie. Le moyen sûr
de vaincre, c'est de marcher droit à l'ennemi ; il n'est fort que
de votre faiblesse; dès que vous avez l'air de le craindre, vous
êtes perdu.

Mettons qu'un tel prédicateur échoue et soit méconnu. Pourquoi

s'étonnerait-il outre mesure d'avoir le sort de Jésus et de

saint Paul, de tous ceux qui ont assez estimé l'humanité pour
se compromettre en s'efforçant de l'arracher à ses supersti-



184 k. v. o.

tions, au mécanisme religieux, pour obtenir d'elle un pas en
avant? En tout cela nous ne saurions découvrir la moindre
diplomatie, cauteleuse ou non. Nul n'aura le droit de frapper le

prédicateur en question, « non pas au nom de la vérité, mais

au nom de la loyauté. » M. van Gœns accuserait-il peut-être
de diplomatie cauteleuse le professeur qui se refuserait à aborder

les plus hauts problèmes des mathématiques devant des

élèves empressés qui auraient négligé d'apprendre les simples
règles de l'arithmétique ou mêmement la table dite de Pythagore?

Il y a manifestement en tout ceci manque de clarté, confusion

évidente. Si M. van Gœns résidait dans son pays natal,

on pourrait alléguer, comme circonstance atténuante, les

brouillards du pays des Bataves. Mais c'est des bords de la Seine

qu'il écrit Les splendeurs de la ville-lumière l'auraient-elles à

tel point ébloui qu'il nous confondît, nous provinciaux, avec le
monde synodal parisien Sa réclamation s'est trompée d'adresse ;

on dirait qu'il écrit à une de ces nombreuses feuilles
hebdomadaires, à la fois lourdes et légères, qui n'ont qu'une unique
préoccupation : maintenir leurs lecteurs timorés dans l'ignorance

finale, au point de désavouer avec éclat tout collaborateur
téméraire laissant soupçonner que dans le grand public, on

respire un autre air que celui des sacristies. En tout cas, le
canton de Vaud a incontestablement le droit de se plaindre.
Pour qui M. van Gœns nous prend-il donc? Il devrait, pourtant,

lui qui a vécu sur les bords du Léman, savoir de quel
bois on se chauffe, dans le tout petit cercle de la Revue de

théologie. A quoi bon revenir sur la question de savoir si Jésus

croyait au diable, aux démons, aux espérances messianiques

charnelles, etc., avec l'insistance qu'on n'apporte que dans des

questions capitales Tout cela semble ne trahir qu'une pensée :

la théorie du tout ou rien, professée par les théopneustes et par
les libéraux extrêmes. Dès qu'un point devient incertain, tous
le deviennent : il faut tout garder ou tout répudier. K. V. O.

n'a pas qualité pour répondre au nom de son milieu. Mais il
fera, en son propre et privé nom, une confession. Il a été

passé par les verges, lui, K. V. O., à un âge où depuis long-



UN DERNIER MOT 185

temps déjà il n'était plus un écolier, pour avoir répudié au

nom du spiritualisme chrétien les idées juives, charnelles sur
l'eschatologie courante. C'est le moment de confesser la chose

humblement, alors qu'il en est temps encore, car l'heure d'en

tirer gloire pourrait ne pas être éloignée. Ce fait rappellera à

M. van Gœns, puisqu'il l'ignore, d'abord que nous n'avons
jamais pratiqué de diplomatie cauteleuse, et secondement que,
sur les bords du Léman, tout comme parmi les « modernes »

de la Hollande, il y a des hommes qui ne se laissent pas aller
à renier leurs convictions, dussent-ils être mis à l'index, en

attendant mieux.
Cette répudiation publique des idées charnelles des premiers

temps de l'Eglise ne nous empêche pas de reconnaître, qu'à
leur jour et à leur date, elles étaient l'enveloppe temporaire,
inévitable, sous laquelle devait être présentée l'espérance
d'une victoire définitive de l'Eglise et de l'Evangile. N'y a-t-il
pas, à l'heure présente, entre hommes qui se comprennent,
quelque enfantillage à vouloir commettre l'autorité de Jésus-

Christ dans de pareilles controverses, à l'instar de ceux qui
prétendent le faire intervenir, avec voix prépondérante, dans

les problèmes de critique biblique, sous prétexte que, comme
tout le monde de son temps, il a parlé du Pentateuque comme
étant de Moïse

Nous ne sommes pas de ces hommes, si nombreux encore,
qui estiment que pour être sauvé, il faut croire à la personnalité

du diable comme on croit à Jésus-Christ. Mais nous le
confessons sans vergogne, si nous étions appelés à choisir
entre les deux extrêmes, nous nous résignerions plutôt à

admettre le diable classique et traditionnel, qu'à nous ranger,
avec les déterministes, à l'opinion qui noie le bien et le mal,
dont elle nie la distinction, dans les flots nuageux d'une évolution
éternelle et irrésistible. Diable pour diable, nous préférerions
le premier, qui du moins a commencé d'exister et qui doit
finir un jour, à celui qui n'étant que l'ombre inévitable du bien,
le convexe du concave, doit persister indéfiniment, puisqu'il
est dans la nature même des choses, non un accident, mais un
ingrédient essentiel, éternel.



186 k. v. o.

M. van Gœns sera-t-il satisfait Nous le désirons. Quant à

nous, il ne nous reste plus qu'à le remercier. Par son
insistance, il nous a obligé de répéter, une fois encore, des idées

que nous avions bien des fois exposées. Mais en voilà assez.

S'il y avait récidive, ceux qui nous suivent avec quelque attention

ne manqueraient pas de perdre patience, nous accusant
de tomber dans des redites qui, nous voulons l'espérer, n'auront

pas été vaines pour tous.
K. V. O.


	Un dernier mot

