
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: L'enseignement de Jésus sur son retour

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS SUR SON RETOUR

C. BRUSTON

D'après les Evangiles, Jésus a souvent parlé de son retour
glorieux et il l'a représenté comme prochain. Que faut-il
entendre par là? Un retour spirituel, qui eut lieu effectivement
à l'époque indiquée, ou un retour matériel, qui ne s'est pas
encore réalisé et qui ne se réalisera qu'à la fin du monde? Et
dans ce dernier cas, faut-il admettre que Jésus s'est trompé ou

que les évangélistes nous ont mal rapporté ses paroles? Telle
est la question importante que nous voulons étudier. Il faut

pour cela passer en revue les divers passages dans lesquels
Jésus-Christ a exprimé sa pensée à cet égard, d'abord dans les

évangiles synoptiques, puis dans l'évangile de Jean.

I

Textes qui ne se rapportent pas réellement au sujet.

Avant tout, écartons quelques textes des évangiles synoptiques,

souvent cités dans cette question, mais qui ne s'y
rapportent pas en réalité.

Dans le premier évangile, Jésus dit à ses douze apôtres en
les envoyant prêcher la bonne nouvelle : « Vous n'aurez pas
achevé (de parcourir) les villes d'Israël que le Fils de l'homme
sera venu. » (Mat. X, 23.) Cette parole assurément n'est pas
très claire, mais il nous paraît évident qu'elle ne peut pas se

THÉOL. ET PH1L. 1890. 10



146 C BRUSTON

rapporter au retour de Jésus-Christ postérieur à sa mort et à

sa résurrection. En effet, cette mission des apôtres se place au

milieu de son ministère : ils partaient pour parcourir les villes
d'Israël, d'Israël seulement (v. 6), et ils devaient bientôt
revenir auprès de leur Maître après avoir accompli cette mission

temporaire. La venue du Fils de l'homme dont parle Jésus

devait donc avoir lieu avant le retour de ses apôtres,
longtemps avant sa mort. Cette venue si prochaine ne peut être

que la venue, la fondation du royaume de Dieu, de ce royaume
dont Jean-Baptiste et Jésus avaient déclaré l'un et l'autre qu'il
était proche. Jésus veut dire qu'avant que ses apôtres aient eu

le temps de parcourir toutes les villes d'Israël, la prédiction
de Daniel relative à la venue du Fils de l'homme et à la fondation

du royaume messianique se sera accomplie : celui qui
devait venir (XI, 3; cf. Mal. III, 1), le Messie, sera venu, se

sera manifesté; le royaume des cieux, qui est proche(-^«sv),
qui, depuis les jours de Jean-Baptiste, « s'avance avec force »

(Mat. XI, 12), aura fait enfin son apparition, se sera manifesté

avec éclat, avec puissance ; en un mot, l'Eglise chrétienne
sera fondée. (Cf. Mat. XII, 28 ; LucX,9; XI, 20: -«jyt.™ (%9«<tev)

if Ufxaç -f\ ßavtXtia toO Qîo-j *.

M. Beuss a parfaitement compris que, dans un tel contexte,
à un tel moment, cette parole ne pouvait pas se rapporter à la

parousie. « D'abord, dit-il, Jésus n'était pas sur le point de

mourir, donc il ne pouvait pas parler de revenir prochainement

(dans quelques semaines ou quelques mois) ; ensuite, il
dit ailleurs (ch. XXIV) que le monde entier doit entendre son

Evangile avant la consommation du siècle. » Et cependant ce

sens « absolument inadmissible » lui paraît « inévitable » :

« Matthieu, dit-il, fait prédire ici à Jésus que sa parousie aurait
1 C'est aussi l'interprétation de Bengel, qui renvoie au v. 7, a XI, 3 ss.

et a Luc X, 1 et 9. Voyez Lutteroth, Commentaire sur l'évangile de

Matthieu ; II. Meyer, Le christianisme du Christ, p. 67, note 5.

Baur entend par cette venue celle pour la ruine de Jérusalem (Neutes-
tamentliche Theologie, p. 88), mais il considère cette parole comme inau-
thentique, sous prétexte que «Jésus n'a pas pu prédire sa parousie
comme suivant immédiatement la ruine de Jérusalem, ainsi qu'il l'aurait
fait d'après Mat. 24. »



l'enseignement de Jésus sur son retour 147

lieu avant même que ses disciples aient eu le temps de parcourir
la Palestine, c'est-à-dire de là à quelques semaines ou mois.»

Comment sortir de là? En admettant « que la forme donnée
ici à une certaine prédiction de Jésus date d'une époque où

les missions en pays étrangers n'avaient pas commencé et où
l'on attendait le prochain retour du Messie glorifié. » C'est-à-
dire en supposant : 1° que cette parole a été prononcée par
Jésus peu avant sa mort ; 2° qu'il ne l'a pas prononcée sous celte
forme, mais qu'au lieu des « villes d'Israël » il a parlé du
monde entier ; 3° que Matthieu ou un compilateur quelconque
des discours du Seigneur a transporté cette parole ainsi altérée,

pour ne pas dire falsifiée, à une époque antérieure, sans

s'apercevoir qu'il mettait dans la bouche du Maître une
prédiction absurde et qui non seulement ne s'était pas réalisée,
mais ne pouvait pas se réaliser, puisque Jésus, n'étant pas

près, alors, de son départ, ne pouvait pas parler de son
prochain retour. Que de suppositions, toutes plus invraisemblables

les unes que les autres Non, Jésus a bien prononcé
cette parole à cette époque et dans cette circonstance; il ne

peut pas l'avoir prononcée plus tard : plus tard il enverra ses

disciples dans le monde entier, et non plus seulement dans les

villes d'Israël. Or à cette époque de sa vie, nous le répétons,
la venue du Fils de l'homme ne peut signifier que la venue du

personnage prédit par Daniel et la fondation du royaume de

Dieu. Cette venue a eu lieu du vivant même de Jésus-Christ,

quelque temps au moins avant sa crucifixion. Elle avait eu

lieu quand Jésus-Christ disait aux pharisiens : « Le royaume
de Dieu est venu jusqu'à vous1. » (Luc XI, 20.)

1 M. Colani (Croyances messianiques, p. 129) trouve cette parole «en
contradiction flagrante avec toutes les prédictions de Jésus touchant la
ruine de la nation juive et la vocation des gentils. Jésus n'a (donc) pu la

prononcer. » Mais « il n'est pas difficile d'en reconnaître l'originp.
Quand les Judéo-chrétiens, persécutés par leurs compatriotes, au début
de la grande révolte de ceux-ci, quittèrent Jérusalem pour Pella, ils
durent se consoler par l'espoir que la parousie aurait lien avant qu'ils
fussent entièrement chassés de la Palestine » et c'est « l'expression
de cet espoir » qui « a pénétré dans le texte sacré » Un nous dispensera
de réfuter une seconde fois de telles suppositions.



148 C. BRUSTON

Le second texte que nous devons écarter nous a été
conservé par Luc seulement (XVIII, 8) : « Quand le Fils de

l'homme viendra, trouvera-t-il donc la foi sur la terre »

On pense généralement qu'il s'agit là de la venue future, du

retour de Jésus-Christ; et plusieurs exégètes y voient même

une preuve de la proximité de ce retour, parce qu'il est dit,
immédiatement avant, que Dieu vengera bientôt ses élus.

Mais comprise ainsi, cette parole ne se rattache qu'artificiellement

à ce qui précède. « Dieu fera bientôt la vengeance de

ses élus. Au reste, quand le Fils de l'homme viendra, trouvera-
t-il la foi sur la terre? » Quel rapport voit-on entre ces deux

pensées? La vengeance prochaine des élus de Dieu n'a rien de

commun avec l'incrédulité prétendue de l'Eglise des derniers

temps.
La pensée de Jésus me semble tout autre. Il vient de dire à

ses disciples qu'ils doivent («ùtou;) toujours prier et ne pas
perdre courage (v. 1); il ne s'agit pas de se lasser de prier,
comme on l'entend habituellement ; Jésus recommande à ses

disciples de ne pas s'abandonner au découragement. (Cf.
2 Cor. IV, 1, 16; Eph. III, 13.) Il ne s'agit pas non plus d'un
devoir général, mais d'abord et surtout d'un devoir
particulier aux disciples dans les circonstances où ils se trouvaient
alors : ils ne doivent pas se laisser abattre par les difficultés
que la cause de Jésus rencontre, par l'opposition dont elle est

l'objet de la part de ses ennemis. Jésus promet que malgré les

apparences Dieu vengera bientôt ses élus s'ils crient à lui avec
persévérance. Puis il ajoute : « Au reste, le Fils de l'homme
étant venu trouvera-t-il donc la foi sur la terre?» C'est-à-dire,

pensez-vous donc que quand le Fils de l'homme annoncé par
Daniel viendra il trouvera la foi sur la terre, que tout le monde
croira en lui, qu'il ne rencontrera m obstacles ni difficultés?
Non, vous ne pouvez vous faire une telle illusion ; vous savez
bien que d'après la prophétie (Esaïe LUI, III) il doit être
méprisé et rejeté des hommes.

Ainsi comprise, cette parole se rattache intimement à la

péricope dont elle forme la conclusion1.
1 ILV/jv, « au reste, » montre que cette phrase ne peut guère se rap-



l'enseignement de Jésus sur son retour 149

On voit que la parole qui la précède, souvent alléguée en
faveur de la proximité du retour de Jésus-Christ : « Dieu fera
bientôt (lu Tdt^et) la vengeance de ses élus, » ne dit absolument
rien de pareil1. Cette vengeance ne coïncide nullement avec
la venue du Fils de l'homme dont il est question immédiatement

après. Cette vengeance prochaine fait sans doute allusion

à la ruine du judaïsme et du paganisme, qui eut lieu en

effet bientôt après et que Jésus prédit aussi comme prochaine
dans son discours eschatologique (Mat. XXIV, 15-34), tandis

que la venue du Fils de l'homme dont il parle ensuite et lors
de laquelle le Fils de l'homme ne devait trouver qu'incrédulité
et opposition, ne peut désigner, comme nous venons de le

dire, que sa venue il y a dix-huit siècles, sa manifestation

comme Messie au milieu de son peuple.
Comment pourrait-elle désigner sa venue future, soit que

porter a ce qui précède immédiatement. (Dans ce eas,il y aurait Ss.)
Cf. Luc XIX, 27.

1 D'après M. Godet et d'autres, cette expression ne signifierait pas ici
et Rom. XVI, 20, bientôt, ce qui serait en contradiction avec XVII, 22 (et
avec tous les textes qui annoncent, pour l'Eglise une longue période de

développement), mais rapidement : Dieu vengera rapidement ses élus

(quand le moment sera venu Eh! qu'importe qu'il les venge alors
rapidement ou lentement? L'important, c'est qu'il ne tarde pas. Ev ràyj.i
est évidemment le contraire de fiay.poBuu.zL (Weiss). Or il est très vrai que
cela serait en contradiction avec XVII, 22, et avec tout l'enseignement
de Jésus-Christ sur le royaume de Dieu, si cette vengeance devait
coïncider avec la parousie. Mais où voit-on qu'il doive en être ainsi Quand
même la venue du Fils de l'homme mentionnée tout de suite après serait
la parousie, — ce qui n'est pas, — qu'est-ce qui forcerait a l'identifier
avec le temps prochain de la vengeance des élus Rien absolument.

•Jésus a vu Satan tombant du ciel ; saint Puni espère que Dieu l'écrasera

bientôt (Ttom. XVI, 20) ; l'auteur de l'Apocalypse le voit précipité
dans l'abîme pour mille ans au moment de la chute de l'empire romain
qui est aussi celui de la venue (spirituelle) de Jésus-Christ. Notre texte
dit essentiellement la même chose : Dieu va bientôt délivrer ses élus des

puissances qui les oppriment ; c'est dire qu'il renversera bientôt le
monde antique et fondera a sa place le royaume de Dieu, l'Eglise
chrétienne. Cela a eu lieu : Jésus-Christ ne s'est pas trompé. Quant à sa

parousie, ou venue pour le jugement, l'époque en est incertaine. (Mat.
XXIV, 36 ss.)



150 c. bruston

celle-ci coïncide avec l'extension de l'Eglise dans le monde

(Mat. XXIV, 30 ss.), comme nous le pensons, soit qu'on la

place à la fin du monde, au moment du jugement dernier,
comme on le fait habituellement A la première de ces

époques il devait trouver et il a effectivement trouvé la foi : des

milliers d'âmes se sont converties dans l'empire romain et
dans le monde entier. A la seconde, suivant l'opinion
commune, il paraîtra comme juge, et il ne s'agira plus alors de

croire ou de ne pas croire.
Mais, dira-t-on, l'Eglise sera peut-être tombée alors dans un

état d'indifférence et d'incrédulité. Jésus prévoit en effet que
dans la suite des temps « de faux prophètes s'élèveront et que
la charité de beaucoup se refroidira. » (Mat. XXIV, 10-12.)

Mais d'abord il parle de ces erreurs et de ce refroidissement
de la chari'é des fidèles comme contemporains des persécutions

dont ils seront l'objet « de la part de toutes les nations »

(tòte, v. 10), et rien n'indique que cet état d'indifférence doive
durer jusqu'à la fin du monde L

Ensuite il y a une grande différence entre cet état d'indifférence

et d'erreur de la plupart (twv mùlùv) et le manque absolu
de foi dont il est question dans saint Luc. Enfin dans les

passages où l'on croit généralement que Jésus parle de la fin du
monde et du jugement dernier, il dit que l'un sera pris et

l'autre laissé (Mat. XXIV, 40 ss.) ; les dix vierges, à supposer
qu'elles représentent l'Eglise des derniers temps, s'assoupissent

toutes, il est vrai ; mais enfin la moitié d'entre elles sont

sages, ont de l'huile dans leurs lampes et entrent avec l'Epoux
dans la salle des noces. Quant aux cinq folles, elles sont
coupables de négligence, non d'incrédulité : elles se hâtent au
contraire d'aller chercher de l'huile ; seulement il est trop
tard. « Le Fils de l'homme trouvera-t-il la foi sur la terre? »

1 Weiss et M. Godet citent aussi le texte où il est dit qu'il en sera
a la fin du monde comme aux jours de Noé, où l'on mangeait, buvait,
se mariait, achetait, vendait, etc. (Luc XVII, 26 ss.) Mais ces expressions
ne peuvent désigner un état d'incrédulité ou d'immoralité; elles
marquent seulement un état de sécurité, où chacun vaque sans crainte à ses

affaires.



l'enseignement de Jésus sor son retour 151

ne peut donc se rapporter ni à la venue prochaine du Fils
de l'homme prédite par Jésus-Christ, ni à celle qu'on place
arbitrairement à la fin du monde. Cette parole se rapporte
donc nécessairement à sa première venue.

On cite aussi quelquefois Mat. XXIII, 39 (=Luc XIII, 35),
où Jésus dit aux Juifs : « Vous ne me verrez plus, dès maintenant,

jusqu'à ce que vous disiez : Béni soit celui qui vient au

nom du Seigneur. » Mais, comme dit fort bien M. Colani, « il
n'y a pas dans ce passage la plus légère allusion à un retour
visible de Jésus1. » Ce texte se rapporte manifestement à la
conversion future des Juifs (cf. Bom. IX-XI; Apoc. XI), qui
un jour reconnaîtront en Jésus le Messie, Celui qui devait venir
(ô èpxôftevoç Mat. XI, 3), et, au lieu de le maudire, comme leurs
ancêtres, le béniront au nom du Seigneur. Jusque-là les Juifs

ne reverront plus Jésus ; mais alors ceux d'entre eux qui se

convertiront le verront spirituellement (cf. Jean XIV, 18 ss.).
Ce texte ne se rapporte donc nullement au retour de Jésus-

Christ, mais à la conversion future des Juifs, à une époque
indéterminée.

II
Proximité de la venue glorieuse de Jésus-Christ.

Après avoir écarté ces textes, qui n'ont rien de commun avec
notre sujet, examinons maintenant ceux dans lesquels Jésus

annonce réellement son retour prochain et glorieux.
1. A une époque indéterminée de son ministère, mais

antérieure à son dernier voyage à Jérusalem, Jésus déclare à ses

disciples que « le Fils de l'homme va venir dans la gloire de

son Père avec ses anges et qu'alors il rendra à chacun selon

sa conduite. » Et il ajoute que cette « venue du Fils de l'homme
dans sa royauté, » dans son pouvoir royal, est prochaine, que
quelques-uns de ses auditeurs en seront encore témoins : « Je

vous le dis en vérité, quelques-uns de ceux qui sont ici
présents ne goûteront point la mort qu'ils n'aient vu le Fils de

l'homme venant dans sa royauté. » (Mat. XVI, 27 s. et parali2.)
1 Croyances messianiques, p. 132.
8 Ces deux versets parlent bien de la même venue. Le premier doit se

traduire, avec Keil : « Le Fils de l'homme « va venir, » plutôt que « doit



152 C. BRUSTON

2. Dans la parabole des mines (Luc XIX, 11-27), prononcée
peu avant l'entrée de Jésus à Jérusalem lors de son dernier
voyage, il se représente sous l'image d'un homme de grande
naissance qui s'en va « dans un pays éloigné (le ciel) pour
recevoir un pouvoir royal et revenir, » évidemment peu après.

Il ordonne en partant à ses serviteurs de faire valoir les

mines qu'il leur confie «jusqu'à ce qu'il revienne» (éwç tpxoy-at) :

son retour est donc prochain. Il revient en effet après avoir
reçu la royauté (à> t« inavelGeïv aml-i \a§óvra tt,v ßaaaäav), fait rendre

compte à ses serviteurs, récompense les uns, punit les
autres et fait égorger ses ennemis en sa présence. Jésus annonce
donc clairement qu'il reviendra bientôt ; mais il faut auparavant

qu'il aille dans un pays lointain (le ciel) pour recevoir la
royauté, tandis que les disciples s'imaginaient que le royaume
de Dieu allait paraître tout de suite (napuxpJiiut, v. 11) et ne

prévoyaient pas la mort sanglante de leur Maître.

Bemarquons que son retour coïncide avec la récompense des

serviteurs fidèles, le châtiment des infidèles et la ruine de

Jérusalem, que Jésus a si souvent prédite pour une époque
prochaine, — « Je vous le dis en vérité, tout cela viendra sur
celte génération » (Mat. XXIII, 36), etc.,— en parfaite conformité

avec l'histoire. Toutes les prédictions de la ruine de

Jérusalem confirment donc la proximité de la venue glorieuse du
Fils de l'homme.

3. Dans le grand discours prophétique, cette venue glorieuse

venir > (pflûît), comme on le traduit généralement; car il motive la
promesse du v. 25 : « Celui qui aura perdu sa vie a cause de moi la retrouvera.

» 11 la retrouvera bientôt, car le Fils de l'homme ne tardera pas
(ftéWst) à revenir pour rendre a chacun selon sa conduite.

L'interprétation que Rothe donne de ces textes (Dogm. III, p. 309) est

vraiment incroyable. 11 ne s'agirait pas l'a de la mort du corps, mais de

celle de l'âme et Jésus voudrait dire que ses disciples ne mourraient
point (spirituellement) jusqu'à l'établissement du règne de mille ans sur
la terre Et c'est seulement à quelques-uns (tivîç) de ceux qui l'entendaient

que Jésus promettait cela! Ce n'est pas malheureusement le seul

texte des évangiles que ce grand théologien ait violenté pour y faire
entrer de force ce règne de mille ans terrestre, dont il n'est pas même question

dans l'Apocalypse.



l'enseignement dé jésus sur son retour 153

sur les nuées du ciel est représentée comme suivant immédiatement

(sùosmç) la ruine du judaïsme (Mat. XXIV, 29 ss.), tandis

que la parabole des mines, nous venons de le voir, la représente

comme antérieure à cette ruine. Que faut-il en conclure,
si ce n'est qu'elle commencera avant et se prolongera après la

destruction de Jérusalem?
On a essayé, pour échapper à cette conclusion, de soutenir

que la grande affliction décrite par Jésus-Christ (v. 15-28) ne
se rapporte pas à la ruine de Jérusalem, mais à un avenir lointain.

C'est ce que fait par exemple Kliefoth, qui veut qu'à partir
du v. 7 il ne soit plus question de la ruine prochaine de Jérusalem,

mais des signes de la parousie future (Christi. Eschatologie,

p. 131). Et ce qu'il y a de plus étonnant, c'est qu'il allègue
en faveur de son opinion le yap qui relie intimement le v. 7 au

précédent1. Mais quand on lit ces deux versets l'un à la suite
de l'autre : « Vous entendrez parler de guerres ; car une
nation s'élèvera contre une autre, » etc., qui peut raisonnablement

supposer que le premier se rapporte à un avenir prochain
et le second à un avenir lointain Qui ne voit qu'il s'agit dans

l'un et dans l'autre des mêmes événements Et d'ailleurs, tout
ce qui suit ne fait-il pas manifestement allusion à la ruine de

Jérusalem : « Quand donc vous verrez l'abomination de la
désolation dont Daniel a parlé établie dans le lieu saint, — alors

que ceux qui seront en Judée fuient aux montagnes. Priez que
votre fuite n'ait pas lieu en hiver ni un jour de sabbat, » etc.

Qui croira que tout cela ne se rapporte pas à la ruine de

Jérusalem, mais à la fin du monde? On oublie enfin, quand on
soutient une telle interprétation, que Jésus a partout annoncé

son retour comme prochain et qu'un peu plus loin il ajoute :

«Je vous le dis en vérité, cette génération ne passera point que
toutes ces choses ne soient arrivées » (v. 34). Et malgré cette
affirmation solennelle, on veut transporter toutes ces choses à

la fin du monde Que dire d'une telle exégèse
4. Enfin, dans la réponse de Jésus au grand-prêtre, nous

voyons que cette venue sur les nuées du ciel commencera plus
1 Kliefoth rattache ce yap a la fin du verset précédent ; ce ne sera pas

encore la fin, car (peu avant la fin) une nation, etc.



154 c. bruston

tôt encore, qu'elle commence au moment même où Jésus parle :

« Je vous le dis, dès maintenant (an apn ou àKoxoûmv) vous verrez

le Fils de l'homme assis à la droite de la Puissance (divine)
et venant sur les nuées du ciel. » (Mat. XXVI, 64 et paralid.)

Voilà quatre textes qui se confirment l'un l'autre et dans

lesquels Jésus a prédit son retour comme prochain, comme
très prochain, tandis qu'il n'y en a aucun où il le représente
comme lointain.

On a souvent prétendu que ses paroles ne nous avaient pas
été fidèlement rapportées, parce qu'il ne pourrait pas s'être
aussi grossièrement trompé ni s'être mis en aussi flagrante
contradiction avec lui-même. Nous verrons tout à l'heure qu'il
ne s'est ni trompé ni mis en contradiction avec lui-même. Mais

il faut d'abord signaler l'arbitraire d'une telle supposition. S'il
n'y avait qu'un ou deux textes où cette idée fût exprimée, un
pareil procédé, sans être légitime, ne paraîtrait peut-être pas
très audacieux; mais il y en a au moins quatre, confirmés par
tous les textes relatifs à la ruine de Jérusalem, et parmi eux
la parabole des mines et la réponse au grand-prêtre, dont la
critique la plus hardie n'oserait, je m'assure, contester l'authenticité.

Il faut donc renoncer à toute certitude, historique ou
reconnaître que Jésus-Christ a prédit son retour comme
prochain. D'autant plus que toute l'Eglise primitive l'a compris
ainsi.

III

Impossibilité du sens matériel.

Mais qu'a-t-il entendu par ce retour glorieux sur les nuées
du ciel Faut-il prendre cette locution à la lettre? S'agit-il
d'un retour visible, personnel, corporel On l'a souvent
prétendu, et ceux-là même qui ne croient pas que Jésus ait pu se

faire une telle illusion pensent, en général, que la plupart des

textes que nous venons de citer ne peuvent s'interpréter
autrement ; seulement, ils supposent que Jésus ne les a pas pro-

1 Prétendre, comme Kliefoth et d'autres, que dès maintenant se rapporte
seulement a la séance à la droite de Dieu et non à la venue glorieuse, est
une échappatoire vraiment indigne d'un exégète un peu sérieux.



l'enseignement de Jésus sur son retour 15o

nonces sous cette forme, ce qui, nous venons de le dire, n'est

pas admissible.
1. Montrons d'abord que Jésus ne peut pas avoir fait une

telle prédiction, non seulement parce qu'il se serait grossièrement

trompé (cet argument ne convaincrait pas tout le

monde), mais aussi et surtout parce qu'elle serait en contradiction

avec tout le reste de son enseignement.
M. Benan le reconnaît lui-même : « Dans beaucoup de cas,

dit-il, Jésus se sert de manières de parler qui ne rentrent pas
du tout dans la théorie apocalyptique1. »

Mais personne n'a fait ressortir avec plus de force cette

impossibilité morale que M. Colani, dont nous ne saurions mieux
faire que de reproduire ici les paroles :

« Cette répugnance, dit-il, — la répugnance à croire que
Jésus ait annoncé son retour glorieux et prochain sur les nuées

du ciel, — est bien naturelle, indépendamment même de

tout respect religieux pour la personne de Jésus et de toute
opinion théologique. Au point de vue historique (simplement),
cette répugnance paraît très justifiée. La notion si exclusivement

spirituelle que Jésus se fait du royaume de Dieu ; sa

certitude que ce royaume de Dieu est déjà fondé; l'autorité toute
morale qu'il réclame; la signification purement religieuse des

noms qu'il se donne; le soin avec lequel il évite de prendre
les titres messianiques de Fils de David et de Fils de Dieu; la
transformation complète qu'il opère dans le type du Messie

lorsqu'il consent à s'approprier ce type; tout cela, il faut bien

l'avouer, est en contradiction manifeste avec les opinions
apocalyptiques qui lui sont attribuées. Si rien n'était plus grand
à ses yeux que de servir et de souffrir et de mourir, — et c'est
bien là l'une des idées fondamentales de l'Evangile, — n'est-il

pas évident que la mort devait être le but suprême de sa

mission? Au Calvaire tout allait être véritablement accompli. Il ne
restait plus rien à ajouter à son œuvre ; elle était parfaite.
Pourquoi reviendrait-il sur la terre? Pour triompher, pour
vaincre par la force, lui qui veut vaincre par la faiblesse et la

résignation? Quoi! il se serait considéré comme son propre
1 Renan, Vie de Jésus, p. 283.



156 C. B BUSTON

précurseur, précurseur humble et doux d'un Messie violent et

terrible Sa vie aurait été la préface chrétienne d'un poème

juif I Conçoit-on une pareille contradiction dans un cœur
humain? Vous trouvez impossible de vous représenter le Christ
de la théologie orthodoxe avec sa nature divine et sa nature
humaine. Mais en vérité, le Jésus de la critique moderne n'est
guère plus un, ce me semble, ni plus réel. Ses croyances, ses

désirs, ses sentiments, tout est double en lui.
« Trouvera-t-on dans l'enseignement religieux de Jésus une

seule ligne qui ne contredise pas implicitement ou explicitement

un pareil espoir (l'espoir que Dieu exterminerait bientôt
les ennemis de Jésus et puis l'établirait roi d'un vaste empire
dont Jérusalem serait la capitale)? Il serait vraiment absurde
de le lui prêter. Bien n'a été plus éloigné de sa pensée que la
fondation d'une théocratie politique. — A-t-il pu, lui, l'homme
de douleur, l'homme de l'Evangile, a-t-il pu désirer revenir du

ciel avec les armées du Très-Haut pour exterminer les Bo-
mains et fonder un empire hiérosolymite ' »

M. Colani en conclut que le discours eschatologique n'est

pas de Jésus-Christ, mais a été composé plus tard par quelque
chrétien, vers l'an 70. Cette supposition arbitraire ne suffit

pas ; il faut rejeter aussi comme inauthentiques toutes les
autres paroles de Jésus où il est question de son prochain retour.
Seulement, quand on aura fait cela, comment expliquera-t-on
la formation d'une telle croyance au sein de l'Eglise primitive

2

1 Croyances messianiques, p. 99 ss. M. Colani suppose que c'était là
l'espoir de l'auteur de l'Apocalypse. Nous croyons que c'est une erreur. Jean

attendait, comme son Maître, un retour spirituel de Jésus-Christ. Voir
notre article sur le Millénium (Revue théologique de Montauban 1884),

ou nos Etudes sur l'Apocalypse-
2 La désinvolture avec laquelle bon nombre de critiques allemands,

Hilgenfeld, Keim, Weitfenbach, etc., traitent les évangiles et déclarent
inauthentiques les paroles attribuées pur eux k Jésus-Clirist est
vraiment effrayante. On s'étonne parfois de la hardiesse des critiques de

l'Ancien Testament qui distinguent plusieurs sources différentes dans le

Pentateuque ou contestent l'authenticité de tel ou tel discours prophétique

: les plus grandes hardiesses relatives a l'Ancien Testament sont des



l'enseignement de Jésus sur son retour 157

M. Beuss a bien compris aussi que Celui qui avait prononcé
les admirables paraboles du grain de sénevé, du levain, etc.
ne pouvait pas avoir prédit la fin du monde pour un avenir
si rapproché; ila senti combien « userait téméraire de le traiter

de visionnaire et d'enthousiaste, alors que tant de paroles
incontestablement authentiques constatent son admirable
sagacité et sa merveilleuse pénétration à l'égard des destinées
réservées à sa cause. » Et il suppose que « nous ne sommes

pas bien renseignés sur ce qu'il a dit, » soit que Jésus n'ait
« pas du tout prononcé des paroles telles que » celles du
discours eschatologique, soit plutôt que « ce qu'il a pu dire ait
été imparfaitement compris » de ses auditeurs1.

Cette dernière supposition est beaucoup plus vraisemblable.
11 faudra seulement examiner si, à côté et peut-être à la place
des auditeurs de Jésus, il ne serait pas bon de mettre les
commentateurs eschatologiques.

On sait que Jésus a plus d'une fois prédit la destruction du

judaïsme et la vocation des Gentils : «Le royaume de Dieu

vous sera ôté, disait-il aux Juifs, et il sera donné à une nation
qui en portera les fruits2. » Eh bien « est-il admissible, dit
fort bien M. H. Meyer, que Jésus ait cru et annoncé qu'à
l'inverse de l'économie judaïque, — de cette économie
préparatoire qui a duré des siècles, — l'économie définitive, l'ère
de la nouvelle alliance qui a été scellée du sang du Fils unique
du Père, aurait la durée d'une génération humaine, c'est-à-dire
quelque chose comme trente ans environ3? »

Mais il y a plus. Il prédit que Jérusalem sera foulée aux
pieds par les païens jusqu'à ce que les temps des nations
soient accomplis (Luc XXI, 24), par conséquent pendant un
temps assez long: remarquez le pluriel

Ces temps des nations sont évidemment l'époque pendant

jeux d'enfant en comparaison de celles qu'on se permet sur le terrain des

évangiles. C'est la surtout que s'exerce à son aise et prend ses coudées
franches ce que M. Delitzsch a si bien nommé la critique vandale.

1 Synopse, p. 610. Voir aussi p. 401.
s Mat. XXI, 43, XXII, 8; Marc XII, 9.
3 Le Christianisme du Christ, p. 206.



158 C. BRUSTON

laquelle le royaume de Dieu, ôté aux Juifs, devait être donné
à d'autres peuples (Mat. XXI, 43). Jésus a donc prédit (et qui
n'admirerait la profondeur de son regard prophétique?) qu'à
la suite de la destruction de la nationalité juive, l'Evangile se

répandrait chez tous les peuples du monde. Alors seulement
devait venir la fin (Mat. XXIV, 14). Son retour prochain
coïncidant avec la ruine du judaïsme ne coïncide donc nullement
avec la fin du monde L

Comment croire aussi que Jésus ait prédit en même temps
qu'il allait s'asseoir à la droite de Dieu jusqu'à ce qu'il eût
triomphé de tous ses ennemis (Mat. XXII, 44, XXVI, 64), et,
d'un autre côté, qu'il allait bientôt revenir pour la fin du
monde Le triomphe sur tous ses ennemis, la prédication de

l'évangile à toutes les nations, les persécutions des chrétiens

par toutes les nations (Mat. XXIV, 9, 14), l'apparition d'un
grand nombre de faux prophètes (v. 11), le refroidissement de

la charité de la plupart des chrétiens eux-mêmes (v. 12),
assurément, tout cela exigeait plus que l'intervalle d'une
génération.

Si la promesse de la venue du Fils de l'homme dans la gloire
avait le sens extérieur et matériel qu'on lui donne si souvent,
elle devrait se retrouver dans les dernières paroles de Jésus à

ses disciples, après la résurrection. Or, à ce moment suprême,
où il les envoie prêcher l'Evangile à toutes les nations, que
leur dit-il pour les encourager et leur donner l'assurance du

triomphe? Qu'il va revenir bientôt sur les nuées du ciel pour
fonder sur la terre le royaume messianique avec les quelques

juifs et les quelques païens qu'ils auront pu convertir
d'ici là, ou pour introduire dans le ciel (Weiss) ces quelques
juifs et ces quelques païens et livrer tout le reste à la deslruc-

1 Weiffenbach (Der Wiederkunftsgedanke Jesu, 1873, p. 62 ss.) s'efforce
d'affaiblir la portée de cette parole en l'attribuant h l'évangéliste Luc, qui
paraît avoir en effet modifié en divers endroits le discours eschatologique.
Mais les passages analogues de Matthieu (XXI, 43, XXII, 8, XXIV, 14) et
de Marc (XII, 9, XIII, 10) confirment le sens général de la parole conservée

par Luc. Jésus ne l'a peut-être pas prononcée dans cette circonstance,
mais il avait dit essentiellement la même chose plusieurs fois
précédemment.



l'enseignement de Jésus sur son retour 159

tion?... Un rabbin aurait peut-être tenu ce langage. Mais qui
ne sent combien il serait étrange dans la bouche de Jésus-

Christ, et en contradiction avec tout son enseignement? Non,
Jésus ne leur dit rien de pareil. Voici ce qu'il leur dit : « Toute
puissance m'a été donnée au ciel et sur la terre. Allez et
instruisez toutes les nations, les baptisant, etc., leur enseignant à

observer tout ce que je vous ai commandé. Et voici, je suis
avec vous tous les jours jusqu'à la consommation du siècle. »

(Mat.,fin.) Et il entre immédiatement en possession de cette

toute-puissance, grâce à laquelle les apôtres, ses envoyés, vont
convertir le monde. Ces paroles, qui concordent si bien avec

l'interprétation figurée de la venue glorieuse du Fils de l'homme
sont en contradiction flagrante avec l'interprétation eschatologique.

En effet, cette toute-puissance que Jésus possède, il ne
dit pas qu'il va la manifester au monde d'une manière

matérielle, mais qu'il va la communiquer à ses disciples en

étant avec eux constamment, en sorte qu'ils pourront accomplir
l'œuvre immense et surhumaine dont il les charge. Sa présence
est donc une présence spirituelle.

« On ne trouve point de discordances, de contradictions
internes dans l'enseignement de Jésus, dit encore fort bien
M. H. Meyer; il y règne une admirable logique intérieure et

une magnifique unité*... »

Qui ne sent, au contraire, que, s'il avait prédit son retour
prochain dans ce sens matériel, il se serait mis en contradiction

avec lui-même, avec sa notion si spiritualiste du royaume
de Dieu, avec les paraboles du levain, du grain de sénevé, de

la semence qui pousse peu à peu sans qu'on sache comment,
de l'ivraie, du filet, avec sa prédiction de la vocation des Gentils

succédant à la ruine du judaïsme, avec sa déclaration que
la fin du monde ne viendra que lorsque l'Evangile aura été

prêché à toutes les nations, enfin avec tout ce qu'il y a de

plus certain et de plus beau dans son enseignement?
2. On l'a contesté parfois, mais pour cela il a fallu tordre

les textes les plus clairs afin de les faire cadrer de force avec

l'idée d'un retour matériel et prochain ; il a fallu altérer gra-
1 Le Christianisme du Christ, p. 214.



160 c. bruston

vement la notion si spiritualiste de Jésus sur le royaume de

Dieu et l'idée même qu'il se faisait de son œuvre.

Ainsi, l'un des plus récents historiens de la vie de Jésus,
M. B. Weiss, assure que « Jésus n'a jamais pensé que son

œuvre fût destinée au monde en général, comme nous
l'entendons aujourd'hui, parce qu'il ne pouvait la comprendre que
sous la forme qui lui était donnée par l'Ancien Testament1. »

« Si Israël avait réalisé sa vocation, ajoute-t-il, il serait devenu
le médiateur, pour tousles peuples, du salut apporté par le
Messie ; sinon, ce salut devait passer, sans l'intermédiaire
d'Israël, aux peuples qui en rempliraient les conditions. Mais

cela ne pouvait pas retarder la réalisation des décrets divins...
Dès qu'Israël s'était définitivement décidé contre le vrai Messie

et était ainsi devenu mûr pour le jugement, rienne s'opposait
plus à la réalisation du but suprême de la mission de Jésus, à

la glorification céleste (de l'humanité), à laquelle le reste
d'Israël aurait seul part, avec les disciples gagnés dans l'intervalle

dans le inonde païen. »

Il résulte de cette page alambiquée que le salut du monde

dépendait de la fidélité du peuple d'Israël. S'il avait cru en

Jésus-Christ, il aurait lui-même communiqué le salut aux
autres peuples ; s'il n'y croyait pas, il devait immédiatement
être anéanti et avec lui l'univers entier, les astres aussi bien

que les hommes, tout, excepté les quelques élus qui auraient
cru en Jésus-Christ dans l'espace d'une génération.

Et c'est là le personnage qu'on nous représente comme le
Sauveur du monde Voilà les rêves chimériques, insensés,
qui, d'après le théologien de Berlin, hantaient le cerveau de

celui qu'il adore avec nous comme son Bédempteur! Et il
assure que « ce n'était pas là une erreur insensée (ein bleeder

Irrthum), que cette combinaison était seule possible pour
Jésus, s'il croyait réellement aux promesses des prophètes2. »

On demeure stupéfait en face de pareilles affirmations. Quoi
ce n'était pas là une erreur une erreur monstrueuse Que
faudra-t-il donc appeler de ce nom? Mais, nous dit M. Weiss,

1 Leben Jesu, II, p. 483.

' De même Keim, Geschieht!. Christus, p. 46.



l'enseignement de Jésus sur son retour 161

cette erreur, si vous voulez absolument lui donner ce nom,
était inévitable ; c'était la conséquence nécessaire de la foi de

Jésus aux promesses des prophètes. — C'est ce qu'il faudrait
démontrer. Les prophètes avaient prédit qu'un jour tous les

peuples du monde se convertiraient au culte du vrai Dieu.
Jésus croyait évidemment à cette promesse, aussi bien qu'aux
autres; il avait conscience d'être venu pour l'accomplir. Et il
se serait imaginé que l'accomplissement de cette promesse
dépendait absolument de la fidélité d'Israël, en sorte que si

la majorité de ce peuple ne l'acceptait pas à bref délai comme
le Messie, il n'y avait plus rien à faire qu'à détruire Israël, le
monde et l'univers tout entier! Et vous appelez cela croire
aux promesses des prophètesI... Nous nommons cela, nous,
désespérer de leur réalisation ; et c'est au nom même de la
foi de Jésus au contenu essentiel de la prophétie que nous

repoussons avec indignation, et non sans une certaine
impatience, des théories aussi contraires au bon sens que dangereuses

pour la foi1.
« On peut tout au plus s'étonner, ajoute notre auteur,

que Jésus, qui prévoyait cependant un passage du royaume
de Dieu des Juifs aux Gentils, n'ait pas pensé qu'un délai plus
long serait au moins accordé à ceux-ci pour leur conversion
et pour la réalisation du salut parmi eux. » Oui, cela nous
étonne beaucoup, en effet, surtout quand nous pensons aux

paraboles du levain, du grain de sénevé, etc. et en général à

tout son enseignement sur la nature du royaume de Dieu.
« Mais il ne faut pas oublier, ajoute pour se rassurer notre
théologien, que les idées de Jésus et de ses contemporains sur
l'étendue du monde étaient tout autres que les nôtres, que
Paul, plus de dix ans avant la ruine de Jérusalem, voyait déjà
l'Evangile annoncé dans le monde entier2 (Bom. I, 8 Mais

on doit surtout réfléchir que, bien que Jésus comptât sur la

1 Voir aussi Gess (Christi Person u. Werk, I, p. 243 ss.,) qui relève la
liberté de Jésus a l'égard de l'Ancien Testament, et Weiffenbach, Wie-

derkunfstgedanke Jesu, p. 422 ss
2 11 s'agit Fa de la foi des Romains, et c'est une locution populaire,

comme quand noua disons : Tout le monde le sait.
THÉOL. ET PHIL. 1890. 11



16« C. BRUSTON

conversion de nombreux individus hors de la théocratie israélite

(Jean X, 16, XII, 32), cependant les expériences qu'il avait
faites dans son peuple, préparé à sa venue depuis des siècles,
laissaient peu d'espoir pour les autres peuples en général, qui
n'avaient pas eu une telle préparation ; et le triomphe historique

du christianisme, comparé aux espérances de Jésus, ne
nous autorise pas à l'accuser de pessimisme ; car il a toujours
été vrai que s'il y a beaucoup d'appelés, il y a peu d'élus
(Mat. XXII, 14). »

Voilà donc comment Jésus croyait aux promesses des

prophètes Les prophètes avaient prédit la conversion de tous les

peuples du monde ; mais l'incrédulité d'Israël ne lui permettait
guère d'espérer qu'une telle promesse pût se réaliser!... La

promesse des prophètes s'est réalisée dans une très grande
mesure et tout indique que le christianisme est la religion
définitive et universelle de l'humanité ; mais Jésus n'a pas eu

tort de désespérer de sa réalisation Il a annoncé lui-même

que le royaume de Dieu passerait des Juifs aux Gentils; mais
cela voulait dire seulement que quelques individus isolés se

convertiraient parmi les païens pendant l'espace d'une
génération!... Est-ce assez de contradictions

M. B. Weiss a le courage ou l'audace d'affirmer aussi qu'aucune

parole de Jésus n'est en contradiction avec l'idée de son

retour personnel et prochain, et que c'est nous qui « ex eventu
mettons dans les paraboles du grain de sénevé et du levain
l'idée d'un développement de plusieurs siècles1. »

Il assure enfin qu'en annonçant son retour prochain Jésus

ne s'est pas trompé, parce qu'il a déclaré ailleurs que personne,
pas même lui, mais Dieu seul en savait le jour et l'heure
(p. 308).

Ainsi donc Jésus aurait solennellement déclaré qu'un événement

dont il ne savait ni le jour ni l'heure aurait lieu avant la

fin de la génération contemporaine Et l'on s'imagine défendre

le caractère moral du Seigneur par de tels procédés. Mieux
vaudrait mille fois avouer qu'il s'est trompé : une erreur après
tout n'a rien de déshonorant quand elle est involontaire.

1 Leben Jesu, II, p. 305.



l'enseignement DE JÉSUS SUR SON RETOUR 163

Tandis qu'affirmer solennellement1 ce qu'on ne sait pas, c'est

tromper sciemment; et affirmer en avouant qu'après tout on
n'en sait rien, c'est le comble de la légèreté, pour ne pas dire
de l'absurdité.

M. Weiss ne paraît pas s'en apercevoir, car il a l'intention
« d'écarter a priori tout ce qui mettrait en suspicion le caractère

moral de Jésus2, » et il va jusqu'à dire un peu plus loin à

propos d'un discours de Jésus contenu dans l'Evangile de Luc3:
« Précisément parce que le discours avait débuté par la
possibilité du retard de la parousie (Luc XVII, 22), il se termine

par la promesse renouvelée de l'exaucement prochain » (des

élus, XVIII, 8). Quelle est donc cette nouvelle manière de

raisonner C'est parce que son retour pourrait être retardé
et qu'il le prévoit, c'est précisément pour cela que Jésus

affirme qu'il aura lieu bientôt C'est parce qu'il n'en sait ni le

jour ni l'heure qu'il affirme à plusieurs reprises qu'il aura lieu
avant la fin de la génération contemporaine Cela se lit en

toutes lettres dans l'une des plus récentes Vies de Jésus publiées
en Allemagne Je ne crois pas qu'il fût possible à un Français
d'écrire une phrase semblable.

Voilà où l'on aboutit quand on ne veut pas reconnaître le

caractère figuré de la venue du Fils de l'homme sur les nuées
du ciel. On est obligé de sacrifier au prétendu enseignement
eschatologique de Jésus-Christ les principes les plus essentiels
de la religion qu'il a fondée (Weiss), ou de nier arbitrairement
l'authenticité d'un nombre considérable de ses paroles (Colani,
Beuss, etc.), à moins qu'on ne préfère avouer qu'il s'est mis
en contradiction avec lui-même.

3. Et c'est, en effet, à quoi se sont résolus deux autres
historiens célèbres de la vie de Jésus. M. Benan croit que « Jésus

accepta les idées apocalyptiques généralement répandues chez
ses contemporains. » (p. 281.) Mais en même temps, il a

compris, il a voulu, il a fondé le vrai royaume de Dieu, le

royaume de l'esprit,... ce royaume qui, comme le grain de

1

Apjv liym ùf«v. Mat. XVI, 28 ; XXIV, 34 ; XXVI, 64.
- Leben Jesu, I, p. 184.
3 Ibid. Il, p. 486.



164 C. BRUSTON

sénevé, est devenu un arbre qui ombrage le monde.... A côté
de l'idée fausse, froide, impossible d'un avènement de parade,
il a conçu la réelle cité de Dieu, la « palingénésie » véritable,
le sermon sur la montagne,.... la réhabilitation de tout ce qui
est humble, vrai et naïf. » (p. 282.)

Keim va plus loin encore. A ses yeux, « l'eschatologie de

Jésus est un chaos, » et il pense que Jésus, « non seulement
n'a pas eu le temps d'élucider cet obscur domaine, mais qu'il
ne l'a pas même embrassé du regard et qu'il n'avait aucun
goût pour ces questions-là '. »

Il avoue aussi qu'on ne comprend pas « comment les anges
et les justes de l'Ancien Testament ou le Messie glorifié lui-
même pourraient régner sur la terre, envoyer les méchants
du peuple d'Israël en enfer ou même habiter avec les hommes

pieux non glorifiés. » Mais il se rassure en pensant que
« des questions semblables se posent aussi à propos de

l'eschatologie de Saint-Paul et de l'Apocalypse. »?!...
Oui assurément, de telles questions se posent à propos de

toute doctrine chiliaste. Et comme elles sont insolubles, elles
suffisent à réduire à l'absurde toute opinion de ce genre. Elles
devraient donc aussi suffire à prouver que les apôtres ni surtout

Jésus-Christ n'ont rien enseigné de pareil. Quoi l'on est

obligé d'avouer que de telles espérances soulèvent d'insurmontables

difficultés, que les conséquences qui en découlent
nécessairement sont monstrueuses, inimaginables, fantastiques,
qu'elles sont en contradiction avec tout le reste de l'enseignement

si hautement spiritualiste de Jésus-Christ (et des apôtres),
qu'elles en font un véritable chaos ; et quand on se trouve
ainsi acculé au fond d'une impasse sans issue, on n'a pas l'idée
de se dire qu'on pourrait bien s'être trompé et avoir attribué
à Jésus-Christ (ou aux apôtres) des pensées qu'ils n'ont jamais
eues On préfère croire que ce sont eux qui se sont trompés,
et non seulement qu'ils se sont trompés, ce serait peu de

chose! mais qu'ils se sont mis en contradiction, en contradiction

flagrante et grossière avec leurs propres principes Tout
cela pour la plus grande gloire des rabbins du temps!... pour

1 Gesch. Jesu, If, p. 575.



L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS SUR SON RETOUR 165

que Jésus n'ait pas mieux compris qu'eux le langage manifestement

poétique et imagé des prophètes ou pour qu'il n'aitpas
donné à telle ou telle locution usitée à son époque une
signification un peu différente de celle qu'il avait plu à certains
rabbins de lui attribuer

4. Bien plus, il y a des théologiens qui ne craignent pas de

traiter de rêverie l'interprétation figurée; ils assurent que
« c'est là pratiquer une exégèse absolument fantaisiste, à la
fois contraire à la science et au bon sens, » que « c'est se

moquer des croyances les plus avérées du temps de Jésus-Christ,
et attribuer à Jésus lui-même un symbolisme monstrueux
donton ne peut produire aucun autre exemple, àcetteépoque,
aussi peu que chez les prophètes1. » Nous verrons bientôt

ce que valent ces affirmations. L'interprétation figurée est
si peu « contraire à la science et au bon sens » que c'est le seul

moyen d'accorder le discours eschatologique non seulement

avec l'hisloire, mais encore avec tout le reste de l'enseignement

de Jésus-Christ. Et ces théologiens le reconnaissent eux-
mêmes implicitement. Car pour mettre le Sauveur d'accord
avec lui-même, ils sont obligés d'admettre « que le grand
discours eschatologique, tel qu'il est relaté par les synoptiques,
ne reproduit pas l'ordre dans lequel les prédictions de Jésus

furent prononcées, » — « que les paroles décisives, attribuées
à Jésus, qui, dans ce discours et ailleurs, placent la parousie
dans la génération même du Christ, n'ont pu être prononcées
sous cette forme2. »

Or il s'agit de savoir lequel est le plus vraisemblable, le plus
conforme « à la science et au bon sens, » de croire que Jésus

a employé les images des anciens prophètes à peu près dans
le même sens qu'eux, ou qu'il leur a donné un sens grossièrement

matérialiste. Poser une telle question, n'est-ce pas la

résoudre
Il serait cependant permis d'hésiter, si le sens spiritualiste

était en contradiction avec le reste de l'enseignement de Jésus

et si le sens matérialiste concordait avec cet enseignement.
1 Revue théologique, 1883, p. 539 et 545.
2 Ibid, p. 544 s.



166 C. BRUSTON

Mais c'est précisément le contraire qui a lieu; de sorte que

pour maintenir cette dernière interprétation, il faut recourir à

la supposition gratuite et fort peu vraisemblable que les paroles

de Jésus sur ce sujet ne nous ont pas été conservées

exactement, que lorsqu'il dit que toutes ces choses arriveront
avant la fin de la génération contemporaine, toutes ces choses

ne sont pas celles dont il vient d'être question, mais des

événements d'une tout autre nature.
Si encore Jésus ne s'était exprimé ainsi que dans un seul

endroit! Mais c'est en plusieurs circonstances différentes qu'il
a prédit la proximité de son avènement ou de sa venue dans la

gloire. Et en dépit de ces différents textes, on s'imagine pouvoir

renvoyer cette venue glorieuse dans un avenir indéfini,
coïncidant avec la fin du monde N'est-ce pas cette exégèse-là

qui mérite le nom de « fantaisiste? »

Qu'on y réfléchisse bien, en effet: supposer que les paroles
de Jésus nous ont été mal conservées, pour pouvoir maintenir
son infaillibilité, c'est s'exposer à être accusé d'arbitraire.
Que répondre alors aux critiques qui n'ont pas les mêmes

scrupules que nous à croire que Jésus s'est trompé Leur
dirons-nous qu'il ne peut pas avoir enseigné cela en tel endroit,
parce qu'ailleurs il a enseigné le contraire? Mais Strauss et
M. Benan nous répondrons qu'il a pu changer d'opinion ou se

mettre en contradiction avec lui-même. On pourrait nous
demander aussi de quel droit nous supposons que ce sont ces

textes-là plutôt que les autres qui ont été altérés et corrompus
au point de dire précisément le contraire de ce que Jésus a

dit réellement.
Si vraiment le discours eschatologique et plusieurs autre>

textes parlent d'une prochaine fin du monde, d'une prochaine
parousie dans le sens vulgaire de ce mot, qui nous autorise à

sacrifier « l'unique sens que ces paroles comportent » au sens

plus ou moins clair de telle ou telle autre parole de Jésus?

Pourquoi pas l'inverse? Qu'aurions-nous à répondre au critique
qui, faisant le même raisonnement, mais en sens contraire,
viendrait nous dire : « Puisque Jésus a parlé ainsi plusieurs
fois et en particulier à la fin de sa carrière, c'est qu'il n'a pas



L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS SUR SON RETOUR 167

prononcé les paraboles du levain et du grain de sénevé, c'est

qu'il n'a pas prédit l'extension graduelle de sa doctrine dans le
monde entier; ou bien c'est qu'il a changé d'opinion pendant
le cours de son ministère; ou bien encore c'est qu'il s'est
contredit sans s'en apercevoir » La conscience chrétienne
proteste énergiquement contre de telles conclusions, et certes elle
a mille fois raison ; mais au point de vue scientifique il n'y
aurait rien à répondre : un tel procédé ne serait pas plus
arbitraire que celui dont nous parlons. A moins que la fin ne justifie

les moyens et qu'un procédé blâmable quand il est employé
pour rabaisser le caractère du Christ ne paraisse juste et louable

s'il a pour but de le relever
Certes, loin de moi la pensée que toutes les paroles du Sauveur

nous soient parvenues sans la moindre altération, sous
leur forme originale. Les divergences des évangélistes montrent

suffisamment le contraire. Mais entre telle ou telle
modification légère et les altérations qu'on se croit obligé d'admettre

dans les paroles de Jésus relatives à son retour, il n'y a

vraiment aucune analogie.
Mais ce qui met le comble à notre étonnement, c'est que les

mêmes critiques qui croient que les évangélistes ont si gravement

altéré les paroles de leur Maître, ne veulent pas qu'on
dise que quelques-uns des apôtres ne les ont peut-être pas
très bien comprises. Il faudrait pourtant être logique. Ou les

écrivains du Nouveau Testament ont parfaitement bien compris,

sur tous les points, l'enseignement de Jésus-Christ; dans

ce cas, qu'on cesse de nous parler des nombreuses et graves
altérations que les synoptiques ont fait subir à son enseignement

eschatologique. Ou, sur certains points, en particulier
dans l'eschatologie, ils ne l'ont pas tous très bien compris, et,
dans ce cas, je demande s'il est plus déraisonnable d'attribuer
cette erreur à saint Paul ou à tel autre apôtre que de l'attribuer
à Matthieu ou à Marc. S'il y a quelque différence entre ces deux

suppositions, elle est toute à l'avantage delà nôtre : il est
évidemment plus facile d'admettre qu'un apôtre, exprimant ses

propres pensées ou celles des chrétiens de son temps, se soit
écarté en partie de l'enseignement du Maître, qu'il n'avait pas



168 C. BRUSTON

entendu ou qu'il n'avait pas sous les yeux et qui était conçu en

style figuré, que de croire qu'un évangéliste ait, volontairement
ou non, altéré les paroles du Sauveur, au point de leur donner

un sens tout opposé à celui qu'elles avaient primitivement. Il
est très fréquent que les paroles d'un grand homme soient
imparfaitement comprises ; il est très rare qu'on lui en attribue
de toutes différentes de celles qu'il a réellement prononcées.
Quoi qu'il en soit, nous ne devons pas juger de l'enseignement
de Jésus-Christ d'après celui de ses disciples, qui pourraient
ne l'avoir pas parfaitement saisi, mais d'après les paroles
authentiques contenues dans les évangiles. En nous tenant
uniquement sur ce terrain, nous croyons que toutes ces paroles
sont parfaitement d'accord entre elles, qu'elles annoncent un
retour prochain de Jésus-Christ, mais dans un sens spiritualiste
et figuré, tel enfin qu'il s'est réalisé dans l'histoire.

M. Weiss reconnaît lui-même que « par l'intermédiaire de

la tradition orale il peut arriver que des traits primitivement
figurés soient entendus au sens propre1. » Pourquoi ne serait-
ce pas le cas pour les paroles de Jésus relatives à sa parousie

On dit que si Jésus s'était exprimé de la sorte, il se serait
exposé lui-même à être mal compris et aurait été cause de l'erreur

de ses disciples. Et cependant l'un de ceux qui font
cette objection, Weiss, avoue encore, à propos du récit de la

tentation, dont il reconnaît le caractère figuré, que « si Jésus

n'a pas exposé à ses disciples ces événements intérieurs d'une
manière abstraite et didactique, mais sous une forme plastique
et figurée, cela correspond tout à fait à sa manière ordinaire
d'enseigner et de parler, » que « souvent il a parlé d'une venue
de Satan, là où il entend une tentation intérieure de l'esprit du
mal2. » (Luc XXII, 31 ; Jean XIV, 30.) Est-ce donc sa faute s'il
a été mal compris et si « le premier évangéliste a entendu ce

récit d'une apparition corporelle de Satan et a cru que Jésus

avait été transporté magiquement par lui d'un lieu à un autre, »

comme le pense le même auteur3 Ou faudra-t-il faire remon-
1 Leben Jesu, I, p. 138.
2 Ibid. p. 329.
3 Ibid. p. 330, note.



L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS SUR SON RETOUR 169

ter jusqu'à lui le chiliasme, parce qu'il dit un jour à ses disciples

: Vous serez assis sur douze trônes jugeant les douze
tribus d'Israël

Peut-on nier qu'il ait prononcé un grand nombre de paroles
figurées, par exemple : « Je voyais Satan tombant du ciel
comme un éclair » (Luc X, 18) ; — « Vous verrez le ciel ouvert
et les anges de Dieu montant et descendant sur le Fils de

l'homme » (Jean I, 52) ; — « Et toi, Capernaum, qui as été
élevée jusqu'au ciel, tu seras abaissée jusqu'en enfer » (Mat. XI, 23,

parali.), etc.
Peut-on nier que les apôtres aient mal compris ou n'aient

compris que peu à peu ses enseignements les plus clairs,
comme celui de la vocation des gentils (cf. Actes X, etc.)? Qu'on

se rappelle dans quel sens fut interprétée parla première
génération chrétienne la parole relative à saint Jean : « Si je veux
qu'il demeure jusqu'à ce que je vienne, que t'importe? »

(Jean XXI, 23), ou par Jean lui-même cette autre parole :

« Abattez ce temple et je le relèverai en trois jours » (Jean

II, 21), et celle de Caïphe : « Il nous importe qu'un seul

homme meure pour le peuple. » (XI, 49 ss.) Qu'on se rappelle
enfin la manière dont l'Ancien Testament était généralement
interprété à cette époque, et par les apôtres eux-mêmes. Et l'on
ne sera plus tenté de s'étonner que l'enseignement de Jésus

sur sa venue glorieuse et sa parousie ait été en partie mal

compris de la première génération chrétienne.

Trop longtemps méconnues et comprimées par l'exégèse

eschatologique, ces considérations recommencent à faire leur
chemin dans les esprits, s'il faut en juger parles lignes suivantes

d'un théologien allemand :

« L'eschatologie du Nouveau Testament appelle la critique,
parce que le Nouveau Testament ne renferme pas une doctrine
unique sur ce point, mais une diversité d'idées, d'opinions et de

notions eschatologiques, qui ne sont pas toutes au même degré
des produits de la foi chrétienne, mais au contraire sont plus
ou moins étrangères à l'expérience religieuse. Le même écrivain

laisse tomber des opinions antérieures : la doctrine (es-
chalologique) des épîtres aux Thessaloniciens n'est pas la même



170 C. BRUSTON

que celle des épîtres aux Corinthiens et aux Philippiens ;

l'Apocalypse, — d'après moi, œuvre de l'apôtre Jean aussi bien que la

première épître de Jean et le quatrième évangile, —a des idées

eschatologiques qui ne se trouvent plus dans la première épître
de Jean ni dans le quatrième évangile.

» Quant à la question de la parousie, par exemple, il est hors
de doute qu'elle ne peut être résolue par un procédé purement
historique, mais qu'elle a besoin, pour sa solution, du secours
de la critique. Mais il n'est pas moins indubitable pour moi que
les déclarations relatives à la parousie ne sont que trop
souvent, par prévention, interprétées dans un sens beaucoup trop
matériel. Dans l'Apocalypse, par exemple, à laquelle on donne
souvent de force, et sans aucun fondement, un caractère judéo-
chrétien, la description de la parousie n'est nullement
matérielle. Le chapitre XIX célèbre la parousie comme ayant lieu
après que Borne a été renversée au chapitre XVIII : elle consiste

donc ici évidemment dans la victoire sur l'empire romain
hostile à Jésus-Christ. La « venue sur les nuées » (Apoc. I, 7)

ne renferme pas une attente matérielle, mais la pensée de la
puissance universelle du Messie, par allusion à Dan. VII, 13 L »

Ce que M. Lemme dit, et avec raison, de l'Apocalypse, nous
l'affirmons aussi des évangiles : Jésus n'a jamais parlé de son
retour que dans un sens figuré.

1 Theol Literaturzeitung, 1883, N° 19, art. de L. Lemme, sur l'ouvrage
de Sam. Davidson, The doctrine of last things- — Voyez aussi les réflexions
de M. de Pressensé sur la première phase du développement doctrinal de

saint Paul (Revue théologique 1889, p. 42-63).


	L'enseignement de Jésus sur son retour

