Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 23 (1890)

Artikel: L'enseignement de Jésus sur son retour
Autor: Bruston, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379469

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR

PAR

C. BRUSTON

D’aprés les Evangiles, Jésus a souvent parlé de son retour
glorieux , et il I'a représenté comme prochain. Que faut-il
entendre par 14 ? Un retour spirituel, qui eut lieu effectivement
a I'époque indiquée, ou un retour matériel, qui ne s’est pas
encore réalisé et qui ne se réalisera qu’a la fin du monde ? Et
dans ce dernier cas, faut-il admettre que Jésus s’est trompé ou
que les évangélistes nous ont mal rapporté ses paroles? Telle
est la question importante que nous voulons étudier. Il faut
pour cela passer en revue les divers passages dans lesquels
Jésus-Christ a exprimé sa pensée & cet égard, d’abord dans les
évangiles synoptiques, puis dans ’évangile de Jean.

I

Textes qui ne se rapportent pas réellement au sujet.

Avant tout, écartons quelques textes des évangiles synop-
tiques, souvent cités dans cette question, mais qui ne s’y rap-
portent pas en réalité.

Dans le premier évangile, Jésus dit & ses douze apotres en
les envoyant précher la bonne nouvelle : « Vous n’aurez pas
achevé (de parcourir) les villes d’Israél que le Fils de I’homme
sera venu. » (Mat. X, 23.) Cette parole assurément n'est pas
trés claire, mais il nous parait évident qu’elle ne peut pas se

THEOL. ET PHIL. 1890. 10



146 C BRUSTON

rapporter au retour de Jésus-Christ postérieur & sa mort et &
sa résurrection. En effet, cette mission des apétres se place an
milieu de son ministeére : ils partaient pour parcourir lesvilles
d’Israél, d’Israél seulement (v. 6), et ils devaient bientot re-
venir auprés de leur Maitre aprés avoir accompli cette mission
temporaire. La venue du Fils de I'homme dont parle Jésus
devait donc avoir lieu avant le retour de ses apodtres, long-
temps avant sa mort. Cette venue si prochaine ne peui étre
que la venue, la fondation du royaume de Dieu, de ce royaume
dont Jean-Baptiste et Jésus avaient déclaré I'un et 'autre qu’il
était proche. Jésus veut dire qu’avant que ses apotres aient eu
le temps de parcourir toutes les villes d’Israél, la prédiction
de Daniel relative & la venue du Fils de I’homme et & la fonda-
tion du royaume messianique se sera accomplie: celul qui
devait venir (XI, 3; cf. Mal. IIl, 1), le Messie, sera venu, se
sera manifesté; le royaume des cieux, qui est proche (#yyuxev),
qui, depuis les jours de Jean-Baptiste, « s’avance avec force »
(Mat. XI, 12), aura fait enfin son apparition, se sera manifesté
avec éclat, avec puissance; en un mot, I'Eglise chrétienne
sera fondée. (Cf. Mat. XII, 28; Luc X,9; XI, 20 : Jyyuey (Ep0uoev)
s‘q:’ duds % PBusdslue Tob G20 1)

M. Reuss a parfaitement compris que, dans un tel contexte,
a un tel moment, cette parole ne pouvait pas se rapporter a la
parouste. « D’abord, dit-il, Jésus n’était pas sur le point de
mourir, donc il ne pouvait pas parler de revenir prochaine-
ment (dans quelques semaines ou quelques mois); ensuite, il
dit ailleurs (ch. XXIV) que le monde entier doit entendre son
Evangile avant la consommation du siécle. » Et cependant ce
sens « absolument inadmissible » lui parait « inévitable » :
« Matthieu, dit-il, fait prédire ici & Jésus que sa parousie aurait

1 C'est aussi 'interprétation de Bengel, qui renvoie au v. 7, & X1, 3 ss.
et i Luc X, 1et 9. Voyez Lutteroth, Commentaire sur U'évangile de Mat-
thieuw ; H. Meyer, Le christianisme du Christ, p. 67, note 5.

Baur entend par cette venue celle pour la ruine de Jérusalem (Neutes-
tamentliche Theologie, p. 83), mais il considere cette parole comme inau-
thentique, sous prétexte que « Jésus n’a pas pu prédire sa parousie

comme suivant immédiatement la ruine de Jérusalem, ainsi qu'il I'aurait
fait d'apres Mat. 24. »



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 147

lieu avant méme que ses disciples aient eu le temps de parcou-
rir la Palestine, c’est-a-dire de 12 & quelques semaines ou mois.»

Comment sortir de 12? En admettant « que la forme donnée
ici a une certaine prédiction de Jésus date d’une époque ou
les missions en pays étrangers n’avaient pas commencé et ol
I’on attendait le prochain retour du Messie glorifié. » C’est-a-
dire en supposant : 1° que cette parole a été prononcée par
Jésus peu avant sa mort; 2° qu'il nel’a pas prononcée sous cette
forme, mais qu’au lieu des « villes d’Israél » il a parlé du
monde entier ; 3° que Matthieu ou un compilateur quelconque
des discours du Seigneur a transporté cette parole ainsi alté-
rée, pour ne pas dire falsifiée, & une époque antérieure, sans
s’apercevoir (u’il mettait dans la bouche du Maitre une pré-
diction absurde et qui non seulement ne s’était pas réalisée,
mais ne pouvait pas se réaliser, puisque Jésus, n’étant pas
pres, alors, de son départ, ne pouvait pas parler de son pro-
chain retour. Que de suppositions, toutes plus invraisem-
blables les unes que les autres!... Non, Jésus a bien prononcé
cette parole & cette époque et dans cette circonstance; il ne
peut pas 'avoir prononcée plus tard : plus tard il enverra ses
disciples dans le monde entier, et non plus seulement dans les
villes d’Israél. Or & cette époque de sa vie, nous le répétons,
la venue du Fils de 'homme ne peut signifier que la venue du
personnage prédit par Daniel et la fondation du royaume de
Dieu. Cette venue a eu lieu du vivant méme de Jésus-Christ,
quelque temps au moins avant sa crucifixion. Elle avait eu
lieu quand Jésus-Christ disait aux pharisiens : « Le royaume
de Dieu est venu jusqu’a vous!. » (Luc XI, 20.)

t M. Colani (Croyances messianiques, p. 129) trouve cette parole «en
contradiction flagrante avec toutes les prédictions de Jésus touchant la
ruine de la nation juive et la vocation des gentils. Jésus n'a (done) pu la
prononcer. » Mais « il n’est pas difficile (!) d’en reconnaitre 'origine.
Quand les Judéo-chrétiens, persécutés par leurs compatriotes, an début
de la grande révolte deceux-ci, quitterent Jérusalem pour Pella, ils du-
rent se consoler par l'espoir que la parousie aurait lieu avant qu’ils
fussent entitrement chassés de la Palestine » (1...), et ¢’est « 'expression
de cet espoir» qui « a pénétré dans le texte sacré!» Un nous dispensera
de réfuter une seconde fois de telles suppositions.



148 C. BRUSTON

Le second texte que nous devons écarter nous a été con-
servé par Luc seulement (XVIIIL, 8) : « Quand le Fils de
I’homme viendra, trouvera-t-il donc la foi sur la terre 7 »

On pense généralement qu’il s’agit 14 de la venue future, du
retour de Jésus-Christ; et plusieurs exégétes y voient méme
une preuve de la proximité de ce retour, parce qu’il est dit,
immédiatement avant, que Dieu vengera bientét ses élus.
Mais comprise ainsi, cette parole ne se rattache qu’artificielle-
ment & ce qui précéde. « Diew fera bientét la vengeance de
ses élus. Au reste, quand le Fils de Uhomme viendra, trouvera-
t-il la foi sur la terre? » Quel rapport voit-on entre ces deux
pensées? La vengeance prochaine des élus de Dieu n’a rien de
commun avec l'incrédulité prétendue de I'Eglise des derniers
temps.

La pensée de Jésus me semble tout autre. Il vient de dire &
ses disciples qu’ils doivent («dirous) toujours prier et ne pas
perdre courage (v.1); il ne s’agit pas de se lasser de prier,
comme on l’entend habituellement ; Jésus recommande & ses
disciples de ne pas s’abandonner au découragement. (Cf.
2 Cor. IV, 1, 16; Eph. III, 13.) Il ne s’agit pas non plus d’un
devoir général, mais d’abord et surtout d’un devoir parti-
culier aux disciples dans les circonstances ol ils se trouvaient
alors : 1ls ne doivent pas se laisser abattre par les difficultés
que la cause de Jésus rencontre, par 'opposition dont elle est
I’objet de la part de ses ennemis. Jésus promet que malgré les
apparences Dieu vengera bientot ses élus s’ils crient & lui avec
persévérance. Puis il ajoute : « Au reste, le Fils de ’homme
étant venu trouvera-t-il donc la foi sur la terre ? » C’est-a-dire,
peunsez-vous donc que quand le Fils de ’homime annoncé par
Daniel viendra il trouvera la foi sur la terre, que tout le monde
croira en lui, qu’il ne rencontrera ni obstacles ni difficultés ?
Non, vous ne pouvez vous faire une telle illusion ; vous savez
bien que d’aprés la prophétie (Esaie LIII, III) il doit étre mé-
prisé et rejeté des hommes.

Ainsi comprise, cette parole se rattache intimement & la
péricope dont elle forme la conclusion !.

! Iy, « an reste, » montre que cette phrase ne peut guere se rap-



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 149

On voit que la parole qui la précéde, souvent alléguée en
faveur de la proximité du retour de Jésus-Christ: « Dieu fera
bientdt (& réye) la vengeance de ses élus, » ne dit absolument
rien de pareill. Cette vengeance ne coincide nullement avec
la venue du Fils de I'homme dont il est question immédiate-
ment aprés. Cette vengeance prochaine fait sans doute allu-
sion &4 la ruine du judaisme et du paganisme, qui eut lieu en
effet bientot aprés et que Jésus prédit aussi comme prochaine
dans son discours eschatologique (Mat. XXIV, 15-34), tandis
que la venue du Fils de ’'homme dont il parle ensuite et lors
de laquelle le Fils de 'homme ne devait trouver qu’incrédulité
et opposition, ne peut désigner, comme nous venons de le
dire, que sa venue il y a dix-huit siecles, sa manifestation
comme Messie au milieu de son peuple.

Comment pourrait-elle désigner sa venue future, soit que

porter & ce qui précéde immédiatement. (Dans ce cas,il y aurait dz.)
Ct. Lue XIX, 27.

1 Dapres M. Godet et d’autres, cette expression ne signifierait pas ici
et Rom. X VI, 20, bientit, ce qui serait en contradiction avee X V11, 22 (et
avec tous les textes qui annoncent pour I'Eglise une longue période de
développement), mais rapidement : Dieu vengera rapidement ses €élus
(quand le moment sera venu!...). Eh! qu'importe qu’il les venge alors
rapidement ou lentement ? L'important, ¢'est qu'il ne tarde pas. Ev TaYEL
est évidemment le contraire de paxpofuusi (Weiss). Or il est tres vrai que
cela serait en contradiction avec XVII, 22, et avec tout 1'enseignement
de Jésus-Christ sur le royaume de Dieu, si cette vengeance devait coin-
cider avec la parousie. Mais oft voit-on qu'il doive en &tre ainsi ? Quand
méme la venue du Fils de 'homme mentionnée tout de suite apres serait
la parousie, — ce qui n'est pas, — qu'est-ce qui forcerait & l'identifier
avec le temps prochain de la vengeance des élus? Rien absolument.

Jésus a vu Satan tombant du ciel; saint Paul espere que Dieu I'dcra-
sera bientot (Rom. X VI, 20); 1'auteur de I'Apocalypse le voit précipité
dans I'abime pour mille ans au moment de la chute de 'empire romain
qul est aussi celul de la venue (spirituelle) de Jésus-Christ. Notre texte
dit essentiellement la méme chose : Dieu va bientot délivrer ses élus des
puissances qui les oppriment; c'est dire qu'il renversera bientdt le
monde antique et fondera & sa place le royaume de Dieu, |'Eglise chré-
tienne. Cela a eu lieu: Jésus-Christ ne s’est pas trompé. Quant & sa

parousie, ou venue pour le jugement, 'époque en est incertaine. (Mat.
XXIV, 36 ss.)



150 C. BRUSTON

celle-ci coincide avec l’extension de 1'Eglise dans le monde
(Mat. XXIV, 30 ss.), comme nous le pensons, soit qu’on la
place 4 la fin du monde, au moment du jugement dernier,
comme on le fait habituellement ? A la premiére de ces épo-
ques il devait trouver et il a effectivement trouvé la foi : des
milliers d’Ames se sont converties dans I’empire romain et
dans le monde entier. A la seconde, suivant 'opinion com-
mune, il paraitra comme juge, et il ne s’agira plus alors de
croire ou de ne pas croire.

Mais, dira-t-on, ’Eglise sera peut-étre tombée alors dans un
état d’indifférence et d’incrédulité. Jésus prévoit en effet que
dans la suite des temps « de faux propheles s’éléveront et que
la charité de beaucoup se refroidira. » (Mat. XX1V, 10-12.)

Mais d’abord il parle de ces erreurs et de ce refroidissement
de la charité des fideles comme contemporains des persécu-
tions dont ils seront 'objet « de la part de toutes les nations »
(wére, v. 10), et rien n’indique que cet état d’indifférence doive
durer jusqu’a la fin du monde 1.

‘Ensuite il y a une grande différence entre cet état d’indiffé-
rence et d’erreur de la plupart (zév moidav) et le manque absolu
de for dont il est question dans saint Luc. Enfin dans les pas-
sages oll I'on croit généralement que Jésus parle de la fin du
monde et du jugement dernier, il dit que 'un sera pris et
Iautre laissé (Mat. XXIV, 40 ss.); les dix vierges, & supposer
qu’elles représentent I'lEglise des derniers temps, s’assoupis-
sent toutes, il est vrai; mais enfin la moitié d’entre elles sont
sages, ont de ’huile dans leurs lampes et entrent avec I’Epoux
dans la salle des noces. Quant aux cinq folles, elles sont cou-
pables de négligence, non d’incrédulité : elles se hitent au
contraire d’aller chercher de I'huile; seulement il est trop
tard. « Le Fils de 'homme trouvera-t-il la foi sur la terre? »

! Weiss et M. Godet citent aussi le texte olt il est dit qu'il en sera
a la fin du monde (?) comme aux jours de Noé, ol I'on mangeait, buvait,
se mariait, achetait, vendait, ete. (Luc X VII, 26 ss.) Mais ces expressions
ne peuvent désigner un état d’incrédulité ou d'immoralité; elles mar-
quent seulement un état de séeurité, oi chacun vaque sans crainte & ses
affaires.



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 151

ne peut donc se rapporter ni & la venue prochaine du Fils
de 'homme prédite par Jésus-Christ, ni & celle qu'on place
arbitrairement & la fin du monde. Cette parole se rapporte
donc nécessairement & sa premiére venue.

On cite aussi quelquefois Mat. XXIII, 39 (= Luc XIII, 35),
ol Jésus dit aux Juifs: « Vous ne me verrez plus, dés mainte-
nant, jusqu’a ce que vous disiez : Béni soit celui qui vient au
nom du Seigneur. » Mais, comme dit fort bien M. Colani, « il
n’y a pas dans ce passage la plus légére allusion & un retour
visible de Jésus 1. » Ce texte se rapporte manifestement & la
conversion future des Juifs (cf. Rom. IX-XI; Apoc. XI), qui
un jour reconnaitront en Jésus le Messie, Celui qui devait venir
(0 épyopevos Mat. XI, 3), et, au lieu de le maudire, comme leurs
ancétres, le béniront au nom du Seigneur. Jusque-la les Juifs
ne reverront plus Jésus; mais alors ceux d’entre eux qui se
convertiront le verront spirituellement (cf. Jean XIV, 48 ss.).
Ce texte ne se rapporte donc nullement au retour de Jésus-
Christ, mais & la conversion future des Juifs, & une époque in-
déterminée.

II
Proximité de la venue glorieuse de Jésus-Christ.

Apres avoir écarté ces textes, qui n’ont rien de commun avec
notre sujet, examinons maintenant ceux dans lesquels Jésus
annonce réellement son retour prochain et glorieux.

1. A une époque indéterminée de son ministére, mais anté-
rieure & son dernier voyage a Jérusalem, Jésus déclare & ses
disciples que « le Fils de I'homme va venir dans la gloire de
son Pére avec ses anges et qu’alors il rendra & chacun selon
sa conduite. » Et il ajoute que cette « venue du Fils de ’homme
dans sa royauté, » dans son pouvoir royal, est prochaine, que
quelques-uns de ses auditeurs en seront encore témoins: « Je
vous le dis en vérité, quelques-uns de ceux qui sont ici pré-
sents ne golteront point la mort qu’ils n’aient vu le Fils de
I’homme venant dans sa royauté. » (Mat. XVI, 27 s. et parall 2,)

1 Croyances messianiques, p. 132.

? Ces deux versets parlent bien de la mé&me venue. Le premier doit se
traduire, avec Keil : « Le Fils de I'homme « va¢ venir, » plutét que « doit



152 C. BRUSTON

2. Dans la parabole des mines (Luc XIX, 11-27), prononcée
peu avant 'entrée de Jésus & Jérusalem lors de son dernier
voyage, il se représente sous I'image d’'un homme de grande
naissance qui s’en va « dans un pays éloigné (le ciel) pour re-
cevoir un pouvoir royal et revenir, » évidemment peu apreés.

Il ordonne en partant & ses serviteurs de faire valoir les
mines qu’il leur confie « jusqu’a ce qu’il revienne » (éws épyopar) :
son retour est donc prochain. Il revient en effet aprés avoir
recu la royauté (& to émaveleiv adriv dabovra tiv Busdeiay), fait ren-
dre compte a ses serviteurs, récompense les uns, punit les au-
tres et fait égorger ses ennemis en sa présence. Jésus annonce
donc clairement qu’il reviendra bientot; mais il faut aupara-
vant qu’il aille dans un pays lointain (le ciel) pour recevoir la
royauté, tandis que les disciples s’imaginaient que le royaume
de Dieu allait paraitre tout de suite (rapuypipa, v.11) et ne pré-
voyaient pas la mort sanglante de leur Maitre.

Remarquons que son retour coincide avec la récompense des
serviteurs fideles, le chatiment des infidéles et la ruine de Jé-
rusalem, que Jésus a si souvent prédite pour une époque pro-
chaine, — « Je vous le dis en vérité, tout cela viendra sur
cette génération » (Mat. XXIII, 36), etc.,— en parfaite confor-
mité avec 'histoire. Toutes les prédictions de la ruine de Jéru-
salem confirment donc la proximité de la venue glorieuse du
Fils de I’homme.

3. Dans le grand discours prophétique, cette venue glorieuse

venir » (uéddet), comme on le traduit généralement ; caril motive la pro-
messe du v. 25 : « Celul qui aura perdu sa vie & cause de moi la retrou-
verw. » 1l la retrouvera bientdt, car le Fils de 'homme ne tardera pas
(2€Xet) & revenir pour rendre & chacun selon sa conduite.

L’interprétation que Rothe donne de ces textes (Dogm. III, p. 309) est
vraiment incroyable. 1l ne s’agirait pas 1 de la mort du corps, mais de
celle de I'ame (!), et Jésus voudrait dire que ses disciples ne mourraient
point (spirituellement) jusqu'a I'établissement du régne de mille ans sur
la terre! Et c’est seulement h quelgues-uns (twec) de ceux qui I'enten-
daient que Jésus promettait cela! Ce n’est pas malheureusement le seul
texte des évangiles que ce grand théologien ait violenté pour y faire en-
trer de force ce regne de mille ans terrestre, dont il n'est pas méme ques-
tion dans I’Apocalypse.



L'ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 153

sur les nuées du ciel est représentée comme suivant immédia-
tement (s06éw¢) la ruine du judaisme (Mat. XXIV, 29 ss.), tandis
que la parabole des mines, nous venons de le voir, la repré-
sente comme antérieure a cette ruine. Que faut-il en conclure,
si ce n’est qu’elle commencera avant et se prolongera aprés la
destruction de Jérusalem ?

On a essayé, pour échapper & cette conclusion, de soutenir
que la grande affliction décrite par Jésus-Christ (v. 15-28) ne
se rapporte pas & la ruine de Jérusalem, mais & un avenir loin-
tain. C’est ce que fait par exemple Kliefoth, qui veut qu’a partir
du v. 7 il ne soitplus question de la ruine prochaine de Jérusa-
lem, mais des signes de la parousie future (Ghristl. Eschatolo-
gie, p. 131). Et ce qu’il y a de plus étonnant, c’est qu’il allegue
en faveur de son opinion le yxo qui relie intimement le v. 7 au
précédent t. Mais quand on lit ces deux versets 'un & la suite
de I'autre : « Vous entendrez parler de guerres; car une na-
tion s’élévera contre une autre, » etc., qui peut raisonnable-
ment supposer cue le premier se rapporte & un avenir prochain
et le second & un avenir lointain ? Qui ne voit qu’il s’agit dans
I'un et dans l'autre des mémes événements ? Kt d’ailleurs, tout
ce qui suit ne fait-1l pas manifestement allusion & la ruine de
Jérusalem : « Quand donc vous verrez I’'abhomination de la dé-
solation dont Daniel a parlé établie dans le lieu saint, — alors
que ceux qui seront en Judée fuient aux montagnes. Priez que
votre fuite n’ait pas lieu en hiver ni un jour de sabbat, » etc.
Qui croira que tout cela ne se rapporte pas a la ruine de Jé-
rusalem, mais & la fin du monde? On oublie enfin, quand on
soutient une telle interprétation, que Jésus a partout annoncé
son retour comme prochain et qu’un peu plus loin il ajoute :
« Je vous ledis en vérité, cette génération ne passera point que
toutes ces choses ne soient arrivées » (v. 34). Et malgré cette
affirmation solennelle, on veut transporter toutes ces choses &
la fin du monde ! Que dire d’une telle exégeése ?

4. Enfin, dans la réponse de Jésus au grand-prétre, nous
voyons que cette venue sur les nuées du ciel commencera plus

t Kliefoth rattache ce yap & la fin du verset précédent; ce ne sera pas
encore la fin, car (peu avant la fin) une nation, cte.



154 C. BRUSTON

tot encore, qu’elle commence au moment méme ou Jésus parle :
« Je vous le dis, désmaintenant (ar’ &ore 00 gmd 107 ¥iv) VOUS Ver-
rez le Fils de I’homme assis & la droite de la Puissance (divine)
et venant sur les nuées du ciel. » (Mat. XXVI, 64 et parall 1.)

Voila quatre textes qui se confirment 'un l'autre et dans
lesquels Jésus a prédit son retour comme prochain, comme
trés prochain, tandis qu’il n’y en a aucun ol il le représente
comme lointain.

On a souvent prétendu que ses paroles ne nous avaient pas
été fidélement rapportées, parce qu’il ne pourrait pas sétre
aussi grossiérement trompé ni s’étre mis en aussi flagrante
contradiction avec lui-méme. Nous verrons tout & I’heure qu’il
ne s’est ni trompé ni mis en contradiction avec lui-méme. Mais
il faut ’abord signaler I'arbitraire d’une telle supposition. S’il
n’y avait qu’un ou deux textes ou cette idée fat exprimée, un
pareil procédé, sans étre légitime, ne paraitrait peut-étre pas
trés audacieux ; mais il y en a au moins quatre, confirmés par
tous les textes relatifs & la ruine de Jérusalem, et parmi eux
la parabole des mines et la réponse au grand-prétre, dont la cri-
tique la plus hardie n’oserait, je m’assure, contester 'authen-
ticité. Il faut donc renoncer & toute certitude historique ou
reconnaitre que Jésus-Christ a prédit son retour comme pro-
chain. D’autant plus que toute I'Eglise primitive ’a compris
ainsi.

11T

Impossibilité du sens matériel.

Mais qu’a-t-il entendu par ce retour glorieux sur les nuées
du ciel ? Faunt-il prendre cette locution & la letire? Sagit-il
d’un retour visible, personnel, corporel ? On I’a souvent pré-
tendu, et ceux-12a méme qui ne croient pas que Jésus ait pu se
faire une telle illusion pensent, en général, que la plupart des
textes que nous venons de citer ne peuvent s’interpréter au-
trement ; seulement, ils supposent que Jésus ne les a pas pro-

! Prétendre, comme Kliefoth et d’autres, que dés maintenant se rapporte

seulement & la séance b la droite de Dieu et non & la venue glorieuse, est
une échappatoire vraiment indigne d'un exégete un peu sérieux.



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 150

nonceés sous cette forme, ce qui, nous venons de le dire, n’est
pas admissible.

1. Montrons d’abord que Jésus ne peut pas avoir fait une
telle prédiction, non seulement parce qu’il se serait grossiére-
ment trompé (cet argument ne convaincrait pas tout le
monde), mais aussi et surtout parce qu’elle serait en contra-
diction avec tout le reste de son enseignement.

M. Renan le reconnait lui-méme : « Dans beaucoup de cas,
dit-il, Jésus se sert de maniéres de parler qui ne rentrent pas
du tout dans la théorie apocalyptique?!. »

Mais personne n’a fait ressortir avec plus de force cette im-
possibilité morale que M. Colani, dont nous ne saurions mieux
faire que de reproduire ici les paroles :

« Cette répugnance, dit-il, — la répugnance & croire que
Jésus ait annoncé son retour glorieux et prochain sur les nuées
du ciel, — est bien naturelle, indépendamment méme de
tout respect religieux pour la personne de Jésus et de toute
opinion théologique. Au point de vue historique (simplement),
cette répugnance parait trés justifiée. La notion si exclusive-
ment spirituelle que Jésus se fait du royaume de Dieu ; sa cer-
titude que ce royaume de Dieu est déja fondé; 'autorité toute
niorale qu’il réclame; la signification purement religieuse des
noms qu’il se donne; le soin avec lequel il évite de prendre
les titres messianiques de Fils de David et de Fils de Dieu; la
transformation compléete qu’il opére dans le type du Messie
lorsqu’il consent & s’approprier ce Llype; tout cela, il faut bien
Pavouer, est en contradiction manifeste avec les opinions apo-
calyptiques qui lui sont attribuées. Si rien n’était plus grand
a ses yeux que de servir et de souffrir et de mourir, — et c’est
bien la I'une des idées fondamentales de 'Evangile, — n’est-il
pas évident que la mort devait étre le but supréme de sa mis-
sion ? Au Calvaire tout allait étre véritablement accompli. Il ne
restait plus rien a ajouter & son ceuvre; elle était parfaite.
Pourquoi reviendrait-il sur la terre? Pour triompher, pour
vaincre par la force, lui qui veut vaincre par la faiblesse et la
résignation ? Quoi! il se serait considéré comme son propre

! Renan, Viede Jésus, p. 283.



156 C. BRUSTON

précurseur, précurseur humble et donx d’un Messie violent et
terrible! Sa vie aurait été la préface chrétienne d’un poéme
juif! Concoit-on une pareille contradiction dans un cceur hu-
main ? Vous trouvez impossible de vous représenter le Christ
de la théologie orthodoxe avec sa nature divine et sa nature
humaine. Mais en vérité, le Jésus de la critique moderne n’est
guére plus un, ce me semble, ni plus réel. Ses croyances, ses
désirs, ses sentiments, tout est double en lui.

« Trouvera-t-on dans I'enseignement religieux de Jésus une
seule ligne qui ne contredise pas implicitement ou explicite-
ment un pareil espoir (I’espoir que Dieu exterminerait bientdt
les ennemis de Jésus et puis 1'établirait roi d’un vaste empire
dont Jérusalem serait la capitale)? Il serait vraiment absurde
de le lui préter. Rien n’a été plus éloigné de sa pensée que la
fondation d’une théocratie polilique. — A-t-il pu, lui, 'homme
de douleur, 'homme de I'Evangile, a-t-il pu désirer revenir du
ciel avec les armées du Tres-Haut pour exterminer les Ro-
mains et fonder un empire hiérosolymite!? »

M. Colani en conclut que le discours eschatologique n’est
pas de Jésus-Christ, mais a été composé plus tard par quelque
chrétien, vers I’an 70. Cette supposition arbitraire ne suffit
pas ; il faut rejeter aussi comme inauthentiques toutes les au-
tres paroles de Jésus ol 1l est question de son prochain retour.
Seulement, quand on aura fait cela, comment expliquera-t-on
la formation d’une telle croyance au sein de I’Eglise primi-
tive2?

U Croyances messianiques, p. 99 ss. M. Colani suppose que c'était I l'es-
poir de I'auteur de 1’Apocalypse. Nous croyons que c'est une erreur. Jean
attendait, comme son Maitre, un retour spirituel de Jésus-Christ. Voir
notre article sur le Millénium (Revue théologique de Montauban , 1834),
ou nos Etudes sur I’ Apocalypse.

2 La désinvolture avee laquelle bon nombre de critiques allemands,
Hilgenfeld, Keim, Weiffenbach, etc., traitent les évangiles et déclarent
inauthentiques les paroles attribuées par eux i Jésus-Christ est vrai-
ment effrayante. On s’étonne parfois de la hardiesse des critiques de
I’Ancien Testament qui distinguent plusieurs sources différentes dans le
Pentatenque ou contestent 'anthenticité de tel ou tel discours prophéti-
que : les plus grandes hardiesses relatives 4 I’Ancien Testament sont des



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 157

M. Reuss a bien compris aussi que Celui qui avait prononcé
les admirables paraboles du grain de sénevé, du levain, etc.
ne pouvait pas avoir prédit la fin du monde pour un avenir
si rapproché; il a senti combien « il serait téméraire de le trai-
ter de visionnaire et d’enthousiaste, alors que tant de paroles
incontestablement authentiques constatent son admirable
sagacité et sa merveilleuse pénétration & I'’égard des destinées
réservées a sa cause. » Kt 1l suppose que « nous ne sommes
pas bien renseignés sur ce qu’il a dit, » soit que Jésus n’ait
« pas du tout prononcé des paroles telles que » celles du
discours eschatologique, soit plutot que « ce qu’il a pu dire ait
été imparfaitement compris » de ses auditeurs?.

Cette derniére supposition est beaucoup plus vraisemblable.
Il faudra seulement examiner si, & coté et peut-étre a la place
des auditeurs de Jésus, 1l ne serait pas bon de mettre les com-
mentateurs eschatologiques.

On sait que Jésus a plus d’'une fois prédit la destruction du
judaisme et la vocation des Gentils: « Le royaume de Dieu
vous sera 0té, disait-il aux Juifs, et 1l sera donné 4 une nation
qui en portera les fruits2. » Eh bien! « est-il admissible, dit
fort bien M. H. Meyer, que Jésus ait cru et annoncé qu’a
I'inverse de ’économie judaique, — de cette économie prépa-
ratoire qui a duré des siécles, — I'économie définitive, 1'ére
de la nouvelle alliance qui a été scellée dusang du Fils unique
du Pére, aurait la durée d’une génération humaine, c’est-a-dire
quelque chose comme trente ans environ3 ? »

Mais il y a plus. Il prédit que Jérusalem sera foulée aux
pieds par les paiens jusqu’a ce que les temps des nations
soient accomplis (Luc XXI, 24), par conséquent pendant un
temps assez long: remarquez le pluriel !

Ces temps des nations sont évidemment I'époque pendant

jeux d’enfant en comparaison de celles qu’on se permet sur le terrain des
évangiles. C'est I surtout que s’exerce a son aise et prend ses coudées
tranches ce que M. Delitzsch a si bien nommé la critique vandale.

1 Synopse, p. 610. Voir aussi p. 401.

2 Mat, XX1, 43, XXII, 8; Mare XII, 9.

3 Le Christianisme du Christ, p. 206.



158 C. BRUSTON

laquelle le royaume de Dieu, 6té aux Juifs, devait étre donné
a d’autres peuples (Mat. XXI, 43). Jésus a donc prédit (et qui
n’admirerait la profondeur de son regard prophétique?) qu’a
la suite de la destruction de la nationalité juive, 'Evangile se
répandrait chez tous les peuples du monde. Alors seulement
devait venir la fin (Mat. XXIV, 14). Son retour prochain coin-
cidant avec la ruine du judaisme ne coincide donc nullement
avec la fin du monde!.

Comment croire aussi que Jésus ait prédit en méme temps
qu’il allait s’asseoir & la droite de Dieu jusqu’a ce qu’il eit
triomphé de tous ses ennemis (Mat. XXII, 44, XXVI, 64), et,
d’un autre co6té, qu’il allait bientdt revenir pour la fin du
monde ? Le triomphe sur tous ses ennemis, la prédication de
Iévangile & toutes les nations, les perséculions des chrétiens
par toutes les nations (Mat. XXIV, 9, 14), l'apparition d’un
grand nombre de faux prophétes (v. 11), le refroidissement de
la charité de la plupart des chrétiens eux-mémes (v. 12),
assurément, tout cela exigeait plus que I'intervalle d’une géné-
ration.

Si la promesse de la venue du Fils de ’homme dans la gloire
avait le sens extérieur et matériel qu’on lui donne si souvent,
elle devrait se retrouver dans les derniéres paroles de Jésus &
ses disciples, aprés la résurrection. Or, & ce moment supréme,
ou il les envoie précher I'Evangile & toutes les nations, que
leur dit-il pour les encourager et leur donner I'assurance du
triomphe ? Qu’il va revenir bientdt sur les nuées du ciel pour
fonder sur la terre (!) le royaume messianique avec les quel-
ques juifs et les quelques paiens qu’ils auront pu convertir
d’ici 14, ou pour introduire dans le ciel (Weiss) ces quelques
juifs et ces quelques paiens et livrer tout le reste & la destruc-

! Weiffenbach (Der Wiederkunftsgedanke Jesu, 1573, p. 62 ss8.) s’efforce
d'affaiblir la portée de cette paroleen 'attribuant i 'évangéliste Luc, qui
parait avoir en effet modifié en divers endroits le discours eschatologique.
Mais les passages analogues de Matthien (XXI, 43, XXII, 8, XXIV, 14) et
de Marc (XI11, 9, XIII, 10) confirment le sens général de la parole conser-
vée par Luc. Jésus ne 'a’peut-étre pasprononcée dans cette circonstance,
mais il avait dit essentiellement la méme chose plusieurs fois précé-
demment.



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 139

tion?... Un rabbin aurait peut-étre tenu ce langage. Mais qui
ne sent combien il serait étrange dans la bouche de Jésus-
Christ, et en contradiction avec tout son enseignement? Non,
Jésus ne leur dit rien de pareil. Voici ce qu’il leur dit : « Toute
puissance m’a été donnée au ciel et sur la terre. Allez et ins-
truisez toutes les nations, les baptisant, etc., leur enseignant &
observer tout ce que je vous al commandé. Et voici, je suis
avec vous tous les jours jusqu’a la consommation du siecle. »
(Mat., fin.) Et il entre immédiatement en possession de cette
toute-puissance, grice a laquelle les apotres, ses envoyés, vont
convertir le monde. Ces paroles, qui concordent si bien avec
Uinterprétation figurée de la venue glorieuse du Fils de ’homme
sont en contradiction {lagrante avec 'interprétation eschatolo-
gique. En effet, cette toute-puissance que Jésus possede, il ne
dit pas qu’il va la manifester au monde d’'une maniére
matérielle, mais qu’il va la communiquer & ses disciples en
étant avec eux constamment, en sorte qu’ils pourrontaccomplir
I’ceuvre immense et surhumaine dont il les charge. Sa présence
est donc une présence spirituelle.

« On ne trouve point de discordances, de contradictions
internes dans l'enseignement de Jésus, dit encore fort bien
M. H. Meyer; il y régne une admirable logique intérieure et
une magnifique unitél... »

Qui ne sent, au contraire, que, s’il avait prédit son retour
prochain dans ce sens matériel, il se serait mis en contradic-
tion avec lui-méme, avec sa notion si spiritualiste du royaume
de Dieu, avec les paraboles du levain, du grain de sénevé, de
la semence qui pousse peu & peu sans qu’on sache comment,
de l'ivraie, du filet, avec sa prédiction de la vocation des Gen-
tils succédant 4 la ruine du judaisme, avec sa déclaration que
lIa fin du monde ne viendra que lorsque I’Evangile aura été
préché a toutes les nations, enfin avec tout ce qu’il y a de
plus certain et de plus beau dans son enseignement ?

2. On I'a contesté parfois, mais pour cela il a fallu tordre
les textes les plus clairs afin de les faire cadrer de force avec
Iidée d’un retour matériel et prochain; il a fallu altérer gra-

1 Le Christianisme du Christ, p. 214.



160 C. BRUSTON

vement la notion si spiritualiste de Jésus sur le royaume de
Dieu et I'idée méme qu’il se faisait de son ceuvre.

Ainsi, 'un des plus récents historiens de la vie de Jésus,
M. B. Weiss, assure que « Jésus n’a jamais pensé que son
ceuvre fat destinée au monde en général, comme nous l’en-
tendons aujourd’hui, parce qu’il ne pouvait la comprendre que
sous la forme qui lui était donnée par I’Ancien Testament 1. »
« Si Israél avait réalisé sa vocation, ajoute-t-il, il serait devenu
le médiateur, pour tous les peuples, du salut apporté par le
Messie ; sinon, ce salut devait passer, sans lintermédiaire
d’Israél, aux peuples qui en rempliraient les conditions. Mais
cela ne pouvait pas retarder la réalisation des décrets divins...
Dés qu’lsraél s’était définitivement décidé contre le vrai Mes-
sie et était ainsi devenu mur pour le jugement, rien ne s’opposait
plus & la réalisation du but supréme de la mission de Jésus, &
la glorification céleste (de I'humanité), a laquelle le reste
d’Israél aurait seul part, avec les disciples gagnés dans l'inter-
valle dans le monde paien. »

Il résulte de cette page alambiquée que le salut du monde
dépendait de la fidélité du peuple d’Israél. S'il avait cru en
Jésus-Christ, il aurait lui-inéme communiqué le salut aux
autres peuples; s’il n’y croyait pas, il devait immédiatement
étre anéanti et avec lui 'univers entier, les astres aussi bien
que les hommes, tout, excepté les quelques élus qui auraient
cru en Jésus-Christ dans I’espace d’une génération.

Et c’est 14 le personnage qu’on nous représente comme le
Sauveur du monde!... Voila les réves chimériques, insensés,
qui, d’apres le théologien de Berlin, hantaient le cerveau de
celui qu’il adore avec nous comme son Rédempteur! Et il
assure que « ce n’était pas la une erreur insensée (ein bloeder
Irrthum), que cette combinaison était seule possible pour
Jésus, §’il croyait réellement aux promesses des prophétes2. »

On demeure stupéfait en face de pareilles affirmations. Quoi!
ce n’était pas la une erreur! une erreur monstrueuse! Que
faudra-t-il donc appeler de ce nom? Mais, nous dit M. Weiss,

1 Leben Jesu, 11, p. 483.
? De méwme Keim, Geschichtl. Christus, p. 46.



L’'ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 161

cette erreur, si vous voulez ahsolument lui donner ce nom,
était inévitable ; ¢’était la conséquence nécessaire de la foi de
Jésus aux promesses des prophetes. — C’est ce qu’il faudrait
démontrer. Les prophetes avaient prédit qu’un jour tous les
peuples du monde se convertiraient au culte du vrai Dieu.
Jésus croyait évidemment & cette promesse, aussi bien qu’aux
autres; il avait conscience d’étre venu pour l’accomplir. Et il
se serait imaginé que l'accomplissement de cette promesse
dépendait absolument de la fidélité d’Israél, en sorte que si
la majorité de ce peuple ne 'acceptait pas & bref délai comme
le Messie, il n’y avait plus rien & faire qu’a détruire Israél, le
monde et 'univers tout entier! Et vous appelez cela croire
aux promesses des prophétes!... Nous nommons cela, nous,
désespérer de leur réalisation; et c’est au nom méme de la
foi de Jésus au contenu essentiel de la prophétie que nous
repoussons avec indignation, et non sans une certaine impa-
tience, des théories aussi contraires au bon sens que dange-
reuses pour la foil.

« On peut tout au plus s’étonner, ajoute notre auteur,
que Jésus, qui prévoyait cependant un passage du roya{ume
de Dieu des Juifs aux Gentils, n’ait pas pensé qu’un délai plus
long serait au moins accordé & ceux-ci pour leur conversion
et pour la réalisation du salut parmi eux. » Oui, cela nous
étonne beaucoup, en effet, surtout quand nous pensons aux
paraboles du levain, du grain de sénevé, etc. et en général &
tout son enseignement sur la nature du royaume de Dieu.
« Mais il ne faut pas oublier, ajoute pour se rassurer notre
théologien, que les idées de Jésus et de ses contemporains sur
I’étendue du monde étaient tout autres que les nodtres, que
Paul, plus de dix ans avant la ruine de Jérusalem, voyait déja
I’Evangile annoncé dans le monde entier2 (Rom. I, 8! ?). Mais
on doit surtout réfléchir que, bien que Jésus comptit sur la

1 Voir aussi Gess (Christi Person uw. Werk, 1, p. 243 ss.,) qui reldve la
liberté de Jésus h 'égard de ’Ancien Testament, et Weiffenbach, Wie-
derkunfstgedanke Jesu, p. 422 ss.

2 11 g'agit 1a de la foi des Romains, et c'est une locution populaire,
comme quand nous disons: Tout le monde le sait.

THEOL. ET PHIL. 1890, 11



162 C. BRUSTON

conversion de nombreux individus hors de la théocratie israé-
lite (Jean X, 16, XII, 32), cependant les expériences qu’il avait
faites dans son peuple, préparé & sa venue depuis des siecles,
laissaient peu d’espoir pour les autres peuples en général, qui
n’avaient pas eu une telle préparation; et le triomphe histori-
que du christianisme, comparé aux espérances de Jésus, ne
nous autorise pas & I'accuser de pessimisme; car il a toujours
été vrai que s’il y a beaucoup d’appelés, il y a peu d’élus
(Mat. XXII, 14). »

Voila donc comment Jésus croyait aux promesses des pro-
phétes ! Les prophétes avaient prédit la conversion de tous les
peuples du monde ; mais 'incrédulité d’Israél ne lui permettait
guére d’espérer qu'une telle promesse plt se realiser!... La
promesse des prophétes s’est réalisée dans une trés grande
mesure et tout indique que le christianisme est la religion
définitive et universelle de I’humanité ; mais Jésus n’a pas eu
tort de désespérer de sa réalisation!... Il a annoncé lui-méme
que le royaume de Dieu passerait des Juifs aux Gentils; mais
cela voulait dire seulement que quelques individus isolés se
convertiraient parmi les paiens pendant l’espace d’'une géné-
ration!... Est-ce assez de contradictions !

M. B. Weiss a le courage oul’audace d’affirmer aussi qu’au-
cune parole de Jésus n’est en contradiction avec I'idée de son
retour personnel et prochain, et que c’est nous qui « ex eventu
mettons dans les paraboles du grain de sénevé et du levain
I'idée d’un développement de plusieurs siécles?!. »

Il assure enfin qu’en annoncant son retour prochain Jésus
ne s’est pas trompé, parce qu’il adéclaré ailleurs que personne,
pas méme lui, mais Dieu seul en savait le jour et 'heure
(p. 308).

Ainsi done Jésus aurait solennellement déclaré qu'un événe-
ment dont il ne savait ni le jour ni I’heure aurait lieu avant la
fin de la génération contemporaine !... Et I'on s’imagine défen-
dre le caractére moral du Seigneur par de tels procédés. Mieux
vaudrait mille fois avouer qu’il s’est trompé : une erreur aprés
tout n’a rien de déshonorant quand elle est involontaire.

1 Leben Jesu, 11, p. 805.



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 163

Tandis qu’affirmer solennellement? ce qu’on ne sait pas, c’est
tromper sciemment; et affirmer en avouant qu’aprés tout on
n’en sait rien, c’est le comble de la légereté, pour ne pas dire
de Pabsurdité.

M. Weiss ne parait pas s’en apercevoir, car il a l'intention
« d’écarter a prior: tout ce qui mettrait en suspicion le carac-
tére moral de Jésus?2, » et il va jusqu’a dire un peu plus loin
propos d’un discours de Jésus contenu dans I’Evangile de Luc3:
« Précisément parce que le discours avait débuté par la pos-
sibilité du retard de la parousie (Luc XVII, 22), il se termine
par la promesse renouvelée de I'exaucement prochain » (des
élus, XVIIJ, 8). Quelle est donc cetite nouvelle maniére de
raisonner ! C’est parce que son retour pourrait étre retardé
et qu’il le prévoit, c’est précisément pour cela que Jésus
affirme qu’il aura lieu bientot! C'est parce qu’il n’en sait ni le
jour ni I’heure qu’il affirme & plusieurs reprises qu’il aura lieu
avant la fin de la génération contemporaine! Cela se lit en
toutes lettres dans'une des plus récentes Vies de Jésus publiées
en Allemagne ! Je ne crois pas qu'’il fat possible & un Francais
d’écrire une phrase semblable.

Voild ou 'on aboutit quand on ne veut pas reconnaitre le
caractere figuré de la venue du Fils de 'homme sur les nuées
du ciel. On est obligé de sacrifier au prétendu enseignement
eschatologique de Jésus-Christ les principes les plus essentiels
de la religion qu’il a fondée (Weiss), ou de nier arbitrairement
Pauthenticité d'un nombre considérable de ses paroles (Colani,
Reuss, etc.), & moins qu’on ne préfére avouer qu’il s’est mis
en contradiction avec lui-méme.

3. Et c’est, en effet, & quoi se sont résolus deux autres his-
toriens célebres de la vie de Jésus. M. Renan croit que « Jésus
accepta les idées apocalyptiques généralement répandues chez
ses contemporains. » (p. 281.) Mais en méme temps, il a
compris, il a voulu, il a fondé le vrai royaume de Dieu, le
royaume de l’esprit,... ce royaume qui, comme le grain de

Y Apa Ay Guiv. Mat. XVI, 235 XXI1V, 34 ; XXVI, 64.

2 Leben Jesu, 1, p. 1%4.
3 Ibid. 11, p. 486.



164 C. BRUSTON

sénevé, est devenu un arbre qui ombrage le monde.... A coté
de l'idée fausse, froide, impossible d’un avénement de parade,
il a congu la réelle cité de Dieu, la « palingénésie » véritable,
le sermon sur la montagne,.... la réhabilitation de tout ce qui
est humble, vrai et naif. » (p. 282.)

Keim va plus loin encore. A ses yeux, « l'eschatologie de
Jésus est un chaos, » et il pense que Jésus, « non seulement
n’a pas eu le temps d’élucider cet obscur domaine, mais qu’il
ne 'a pas méme embrassé du regard et qu’il n’avait aucun
golt pour ces questions-lal. »

Il avoue aussi qu'on ne comprend pas « comment les anges
et les justes de I’Ancien Testament ou le Messie glorifié lui-
méme pourraient régner sur la terre, envoyer les méchants
du peuple d’lIsraél (!) en enfer ou méme habiter avec les hom-
mes pieux non glorifiés. » Mais il se rassure en pensant que
« des questions semblables se posent aussi & propos de
I'eschatologie de Saint-Paul (7) et de 'Apocalypse. »?!...

Oui assurément, de telles questions se posent a propos de
toute doctrine chiliaste. Et comme elles sont insolubles, elles
suffisent & réduire & 'absurde toute opinion de ce genre. Elles
devraient donc aussi suffire 2 prouver que les apdtres ni sur-
tout Jésus-Christ n’ont rien enseigné de pareil. Quoi! I'on est
obligé d’avouer que de telles espérances soulévent d’insurmon-
tables difficultés, que les conséquences qui en découlent
nécessairement sont monstrueuses, inimaginables, fantastiques,
qu’elles sont en contradiction avec tout le reste de ’enseigne-
ment si hautement spiritualiste de Jésus-Christ (et desapdtres),
qu’elles en font un véritable chaos; et quand on se trouve
ainsi acculé au fond d’une impasse sans issue, on n’a pasl’idée
de se dire qu’'on pourrait bien s’étre trompé et avoir attribué
4 Jésus-Christ (ou aux apotres) des pensées qu’ils n’ont jamais
eues! On préféere croire que ce sont eux qui se sont trompés,
et non seulement qu’ils se sont trompés, ce serait peu de
chose! mais qu’ils se sont mis en contradiction, en contradic-
tion flagrante et grossiére avec leurs propres principes !... Tout
cela pour la plus grande gloire des rabbins du temps!... pour

1 Gesch. Jesu, I, p. 575.



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 165

que Jésus n’ait pas mieux compris qu'eux le langage manifes-
tement poétique et imagé des prophétes ou pour qu’il n’ait pas
donné & telle oa telle locution usitée & son époque une signi-
fication un peu différente de celle qu’il avait plu & certains
rabbins de lui attribuer !...

4. Bien plus, il y a des théologiens qui ne craignent pas de
traiter de réverie linterprétation figurée; ils assurent que
« c’est 1a pratiquer une exégese absolument fantaisiste, & la
fois contraire & la science et au bon sens, » que « c’est se mo-
quer des croyances les plus avérées du temps de Jésus-Christ,
et attribuer a4 Jésus lui-méme un symbolisme monstrueux (!)
donton ne peut produire aucun autre exemple, & cette époque,
aussl peu que chez les prophétes!. » (!...) Nous verrons bien-
tot ce que valent ces affirmations. L’interprétation figurée est
si peu « contraire & la science et au bon sens » que c’est le seul
moyen d’accorder le discours eschatologique non seulement
avec l'histoire, mais encore avec tout le reste de l'enseigne-
ment de Jésus-Christ. Et ces théologiens le reconnaissent eux-
meémes 1mplicitement. Car pour mettre le Sauveur d’accord
avec lui-méme, ils sont obligés d’admettre « que le grand dis-
cours eschatologique, tel qu’il est relaté par les synoptiques,
ne reproduit pas 'ordre dans lequel les prédictions de Jésus
furent prononcées, » — « que les paroles décisives, attribuées
a Jésus, qui, dans ce discours et ailleurs, placent la parousie
dans la génération méme du Christ, n’ont pu étre prononccées
sous cette forme?2. »

Or il s’agit de savoir lequel est le plus vraisemblable, le plus
conforme « & la science et au bon sens, » de croire que Jésus
a employé les images des anciens prophétes & peu prés dans
le méme sens qu’eux, ou qu'il leur a donné un sens grossiére-
ment matérialiste. Poser une telle question, n’est-ce pas la
resoudre ?

Il serait cependant permis d’hésiter, si le sens spiritualiste
tait en contradiction avec le reste de I’enseignement de Jésus
et si le sens matérialiste concordait avec cet enseignement.

! Revue théologique, 1833, p. 539 et 545.
2 Ibid, p. 544 s.



166 C. BRUSTON

Mais c’est précisément le contraire qui a lien; de sorte que
pour maintenir cette derniére interprétation, il faut recourir a
la supposition gratuite et fort peu vraisemblable que les paro-
les de Jésus sur ce sujet ne nous ont pas été conservées
exactement, que lorsqu’il dit que toutes ces choses arriveront
avant la fin de la génération contemporaine, toutes ces choses
ne sont pas celles dont il vient d’étre question, mais des évé-
nements d’une tout autre nature.

Si encore Jésus ne s’était exprimé ainsi que dans un seul
endroit | Mais c’est en plusieurs circonstances différentes qu’il
a prédit la proximité de son avénement ou de sa venue dans la
gloire. Et en dépit de ces différents textes, on s’imagine pou-
voir renvoyer cette venue glorieuse dans un avenir indéfini,
coincidant avec la fin du monde ! N'est-ce pas cette exégese-la
qui meérite le nom de « fantaisiste 7 »

Qu’on y réfiéchisse bien, en effet: supposer que les paroles
de Jésus nous ont été mal conservées, pour pouvoir maintenir
son infaillibilité, c’est s’exposer & étre accusé d’arbitraire.
Que répondre alors aux critiques qui n’ont pas les mémes
scrupules que nous & croire que Jésus s’est trompé? Leur
dirons-nous qu’il ne peut pas avoir enseigné cela en tel endroit,
parce qu’ailleurs il a enseigné le contraire? Mais Strauss et
M. Renan nous répondrons qu’il a pu changer d’opinion ou se
mettre en contradiction avec lui-méme. On pourrait nous
demander aussi de quel droit nous supposons que ce sont ces
textes-1a plutdt que les autres qui ont été altérés et corrompus
au point de dire précisément le contraire de ce que Jésus a
dit réellement.

Si vraiment le discours eschatologique et plusieurs autre;
textes parlent d’'une prochaine fin du monde, d’une prochaine
parousie dans le sens vulgaire de ce mot, qui nous autorise a
sacrifier « 'unique sens que ces paroles comportent » au sens
plus ou moins clair de telle ou telle autre parole de Jésus?
Pourquoi pas l'inverse ? Qu’aurions-nous & répondre au critique
qui, faisant le méme raisonnement, mais en sens contraire,
viendrait nous dire : « Puisque Jésus a parlé ainsi plusieurs
fois et en particulier 4 la fin de sa carriére, c’est qu’il n’a pas



L’ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 167

prononcé les paraboles du levain et du grain de sénevé, c’est
gu’il n’a pas prédit I’extension graduelle de sa doctrine dans le
monde entier; ou bien c’est qu’il a changé d’opinion pendant
le cours de son ministére; ou bien encore c’est qu'il s’est con-
tredit sans s’en apercevolr » ? La conscience chrétienne pro-
teste énergiquement contre de telles conclusions, et certes elle
a mille fois raison ; mais au point de vue scientifique il n’y au-
rait rien & répondre : un tel procédé ne serait pas plus arbi-
traire que celui dont nous parlons. A moins que la fin ne justi-
fie les moyens et qu’un procédé bladmable quand il est employé
pour rabaisser le caractere du Christ ne paraisse juste et loua-
ble s’il a pour but de le relever!

Certes, loin de moi la pensée que toutes les paroles du Sau-
veur nous soient parvenues sans la moindre altération, sous
leur forme originale. Les divergences des évangélistes mon-
trent suffisamment le contraire. Mais entre telle ou telle modi-
fication légere et les altérations qu’on se croit obligé d’admet-
tre dans les paroles de Jésus relatives & son retour, il n’y a
vraiment aucune analogie.

Mais ce qui met le comble & notre étonnement, c’est que les
mémes critiques qui croient que les évangélistes ont si grave-
ment altéré les paroles de leur Maitre, ne veulent pas qu’on
dise que quelques-uns des apotres ne les ont peut-éire pas
tres bien comprises. Il faudrait pourtant étre logique. Ou les
écrivaing du Nouveau Testament ont parfaitement bien com-
pris, sur tous les points, 'enseignement de Jésus-Christ; dans
ce cas, qu'on cesse de nous parler des nombreuses et graves
altérations que les synoptiques ont fait subir & son enseigne-
ment eschatologique. Ou, sur certains points, en particulier
dans I’eschatologie, ils ne 'ont pas tous trés bien compris, et,
dans ce cas, je demande s'il est plus déraisonnable d’attribuer
cette erreur & saint Paul ou & tel autre apdtre que de 'attribuer
a Matthieu ou 4 Marc. S'il y a quelque différence entre ces deux
suppositions, elle est toute & I'avantage de la notre : il est évi-
demment plus facile d’admettre quun apOtre, exprimant ses
propres pensées ou celles des chrétiens de son temps, se soit
€carté en partie de ’enseignement du Maitre, qu’il n’avait pas



168 C. BRUSTON

entendu ou qu’il n’avait pas sous les yeux et qui était congu en
style figuré, que de croire qu’un évangéliste ait, volontairement
ou non, altéré les paroles du Sauveur, au point de leur donner
un sens tout opposé & celui qu’elles avaient primitivement. Il
est trés fréquent que les paroles d’un grand homme soient im-
parfaitement comprises ; il est trés rare qu’on lui en attribue
de toutes différentes de celles qu’il a réellement prononcées.
Quoi qu’il en soit, nous ne devons pas juger de I’enseignement
de Jésus-Christ d’aprés celui de ses disciples, qui pourraient
ne 'avoir pas parfaitement saisi, mais d’aprés les paroles au-
thentiques contenues dans les évangiles. En nous tenant uni-
quement sur ce terrain, nous croyons que toutes ces paroles
sont parfaitement d’accord entre elles, qu’elles annoncent un
retour prochain de Jésus-Christ, mais dans un sens spiritualiste
et figuré, tel enfin qu’il s’est réalisé dans ’histoire.

M. Weiss reconnait lui-méme que « par 'intermédiaire de
la tradition orale il peut arriver que des traits primitivement
figurés soient entendus au sens propre 1. » Pourquoi ne serait-
ce pas le cas pour les paroles de Jésus relatives & sa parousie ?

On dit que si Jésus s’était exprimé de la sorte, il se serait
exposé lui-méme A étre mal compris et aurait été cause de ’er-
reur de ses disciples. Et cependant I'un de ceux qui font
cette objection, Weiss, avoue encore, & propos du récit de la
tentation, dont il reconnait le caractére figuré, que « si Jésus
n’a pas exposé a ses disciples ces 4vénements intérieurs d’une
maniére abstraite et didactique, mais sous une forme plastique
et figurée, cela correspond tout a fait a sa maniére ordinaire
d’enseigner et de parler,» que « souvent il a parlé d’'une venue
de Satan, 12 ol il entend une tentation intérieure de ’esprit du
mal 2, » (Luc XXII, 31; Jean XIV, 30.) Est-ce donc sa faute s’il
a ¢té mal compris et si « le premier évangéliste a entendu ce
récit d’'une apparition corporelle de Satan et a cru que Jésus
avait été transporté magiquement par lui d’un lieu & un autre, »
comme le pense le méme auteur 3 ? Ou faudra-t-il faire remon-

1 Leben Jesu, 1, p. 138.
2 Ibid. p. 829.
3 Ibid. p. 330, note.



L'ENSEIGNEMENT DE JESUS SUR SON RETOUR 169

ter jusqu’a lui le chiliasme, parce qu’il dit un jour & ses disci-
ples : Vous serez assis sur douze trones jugeant les douze tri-
bus d’Israél ?

Peut-on nier qu’il ait prononcé un grand nombre de paroles
figurées, par exemple : « Je voyais Satan tombant du ciel
comme un éclair » (Luc X, 18); — « Vous verrez le ciel ouvert
et les anges de Dieu montant et descendant sur le Fils de
I'homme » (Jean I, 52) ; — « Et toi, Capernatim, qui as été éle-
vée jusqu’au ciel, tu seras abaissée jusqu’en enfer » (Mat. XI, 23,
parall.), etc.

Peut-on nier que les apdtres aient mal compris ou n’aient
compris que peu A& peu ses enseignements les plus clairs,
comme celui de la vocation des gentils (cf. Actes X, etc.)? Qu’on
se rappelle dans quel sens fut interprétée parla premiere géneé-
ration chrétienne la parole relative & saint Jean : « Si je veux
quil demeure jusqu’d ce que je vienne, que timporte? »
(Jean XXI, 23), ou par Jean lui-méme cette autre parole :
« Abattez ce temple et je le reléverai en trois jours » (Jean
II, 21), et celle de Caiphe : « Il nous importe quun seul
homme meure pour le peuple. » (XI, 49 ss.) Qu’on se rappelle
enfin la maniére dont I’Ancien Testament était généralement
interprété & cetle époque, et par les apotres eux-mémes. Et'on
ne sera plus tenté de s’étonner que I’enseignement de Jésus
sur sa venue glorieuse et sa parousie ait été en partie mal
compris de la premiére génération chrétienne.

Trop longtemps méconnues et comprimées par l'exégése
eschatologique, ces considérations recommencent & faire leur
chemin dans les esprits, s’il faut en juger par les lignes suivan-
tes d’un théologien allemand :

« L’eschatologie du Nouveau Testament appelle la critique,
parce que le Nouveau Testament ne renferme pas une doctrine
unique sur ce point, mais une diversité d’idées, d’opinions et de
notions eschatologiques, qui ne sont pas toutes au méme degré
des produits de la foi chrétienne, mais au contraire sont plus
ou moins étrangeres & I'expérience religieuse. Le méme écri-
vain laisse tomber des opinions antérieures : la doctrine (es-
chalologique) des épitres aux Thessaloniciens n’est pas la méme



170 C. BRUSTON

que celle des épitres aux Corinthiens et aux Philippiens ; I’Apo-
calypse, — d’aprés moi, ceuvre de I’apotre Jean aussi bien que la
premiére épitre de Jean et le quatrieme évangile, —a des idées
eschatologiques qui ne se trouvent plus dans la premiére épitre
de Jean ni dans le quatrieme évangile.

» Quant & la question de la parousie, par exemple, il est hors
de doute qu’elle ne peut étre résolue par un procédé purement
historique, mais qu’elle a besoin, pour sa solution, du secours
de la critique. Mais il n’est pas moins indubitable pour moi que
les déclarations relatives ¢ la parousie ne sont que trop sou-
vent, par prévention, interprétées dans un sens beaucoup trop
matériel. Dans I’Apocalypse, par exemple, & laquelle ondonne
souvent de force, et sans aucun fondement, un caractére judéo-
chrétien, la description de la parousie n’est nullement maté-
rielle. Le chapitre XIX célebre la parousie comme ayant lieu
apres que Rome a été renversée au chapitre XVIII : elle con-
siste donc ici évidemment dans la victoire sur ’empire romain
hostile & Jésus-Christ. La « venue sur les nuées » (Apoc. I, 7)
ne renferme pas une attente matérielle, mais la pensée de la
puissance universelle du Messie, par allusion & Dan. VI, 131. »

Ce que M. Lemme dit, et avec raison, de I’Apocalypse, nous
Paffirmons aussi des évangiles : Jésus n’a jamais parlé de son
retour que dans un sens figuré.

! Theol. Literaturzeitung, 1883, N° 19, art. de L. Lemme, sur 'ouvrage
de Sam. Davidson, The doctrine of last things. — Voyez aussi les réflexions
de M. de Pressensé sur la premiére phase du développement doctrinal de
saint Paul (Revue théologique 1889, p. 42-63).



	L'enseignement de Jésus sur son retour

