
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: La foi [suite]

Autor: Malan, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FOI

G. MALAN1

II

L'histoire, ou le développement, de la foi.

Bien que ce soit Dieu lui-même qui déjà inaugure dans l'âme
humaine la foi en la réalité de son existence, cette âme n'a

pourtant pas tout d'abord conscience de cette foi comme du
résultat en elle d'une action divine. A mesure cependant qu'elle
apprécie plus attentivement cette expérience intérieure, elle
sent se former en elle la foi à Dieu.

Non pas, nous l'avons dit, que cette initiative divine touche
en quoi que ce soit à la liberté de l'âme dans laquelle elle a

lieu. Si c'est de Dieu que provient et la faculté de croire et

l'objet de la foi, ce n'en est pas moins toujours l'homme lui-
même qui croit ; soit lorsqu'il s'arrête au seul fait de l'expérience

imposée à son instinct moral, soit lorsque son cœur
obéit librement ensuite à Celui en qui il a appris à saisir l'auteur

de cette expérience.
On voit que, dès qu'il s'agit de foi religieuse, nous sommes

en présence de deux activités personnelles : l'une, une action
initiale et souveraine qui a l'homme pour objet ; l'autre, la

réponse que fait l'homme à cette première action. — Il y a donc

lieu, après avoir décrit la nature essentielle de la foi, d'en con-

1 Pour la première partie, voir la livraison de janvier.



LA FOI 121

sidérer encore le développement, ou l'histoire, en s'arrêtant,
pour cela, d'abord devant l'action première de Dieu, ensuite
devant la réponse que l'homme fait à cette action.

1. L'action divine en vue de la foi.

he premier fait qui nous frappe, dans l'histoire des origines
de la foi, c'est le caractère de priorité et d'initiative absolue de

l'action dont l'expérience la suscite en nous. C'est même à

ce trait spécial que nous reconnaissons une action divine, aussi

bien dans cette autorité absolue du devoir dont le sentiment
fait naître en nous la foi à Dieu, que dans les actes historiques
dont le témoignage vient réveiller, et conquérir à la foi en Dieu,
un cœur tout d'abord soumis et humilié par cette première
expérience.

De là aussi le nom d'histoire sainte qu'on donne à l'ensemble
de ces faits révélateurs. De là encore la différence essentielle

entre les deux directions qui se montrent dans l'histoire
religieuse. Nous y voyons se développer, d'un côté la religion de

l'homme sous ses diverses formes, de l'autre ce qui a le
droit de s'appeler la religion de Dieu. La première se retrouve
dans toutes « les religions, » dans lesquelles apparaît l'initiative

de l'homme cherchant en vain « le dieu inconnu. » La
seconde est celle par laquelle l'homme est mis à même de

répondre à la recherche dont il se voit l'objet de la part de Dieu

lui-même, le tout-puissant Créateur et Sauveur.
La plus haute expression de ce que nous avons appelé « la

religion de l'homme, » est « l'adoration du dieu inconnu » à

laquelle a abouti cette Athènes, qui est comme la fleur de

l'humanité laissée à ses seules lumières *.

1 Peut-être quelqu'un de nos lecteurs objectera-t-il à la place que nous
assignons ici a Athènes dans le développement de la pensée religieuse de

l'humanité. Les recherches des savants nous révèlent, dans ce qui a trait
au sentiment de la loi morale, et même à l'idée de la bonté et de la sainteté

de l'Etre divin, des lumières très supérieures a ce qui avait cours
dans la pensée grecque. C'est la ce qui ressort, nous dit-on, des dernières
découvertes sur l'état religieux des Chinois primitifs, comme aussi des

Aryas de l'Inde et des Persans de Zoroastre. — Ici, cependant, il faut
bien distinguer entre le sentiment de la loi morale, et une lumière vrai-



122 C. MALAN

Quant à « la religion de Dieu, » ce qui la caractérise c'est

qu'elle reconnaît, dans la volonté première et souveraine, la

seule raison d'être de tout ce qui existe, et en particulier de

la liberté des créatures. C'est cette religion qui seule révèle à

l'homme l'action par laquelle le Maître de la volonté, le Créateur

de l'âme humaine, vient réveiller cette âme à sa vie
originaire, en la ramenant à lui par les marques de son amour1.

Ici se produit la protestation dont il a déjà été question. Non

qu'on entende s'opposer à cette affirmation d'une priorité d'action,

ou d'une initiative, qu'entraîne nécessairement l'admission

d'un Dieu personnel vivant. Ce qui fait hésiter, c'est l'idée
d'une action divine atteignant l'homme dans le centre même
de sa vie personnelle. C'est bien là ce qui faisait dire au
philosophe Hegel: « que l'histoire du peuple juif avait toujours, en

même temps et violemment repoussé et fortement attiré sa

pensée; si bien que cette histoire avait, comme une sombre

énigme, constitué le tourment de toute sa vie2. »

Le fait est que tout dépend, pour l'appréciation de cette œuvre

historique de Dieu qui s'appelle l'histoire sainte, de la
position prise tout d'abord, non pas avant tout à l'égard des faits
spéciaux de cette histoire, mais bien déjà à l'égard de tout fait
historique quel qu'il soit. En effet, ce dont il s'agit ici en
premier lieu, c'est de savoir comment doit nous apparaître et l'état
actuel du monde où nous sommes, et notre propre état dans

ce monde. Est-ce là pour nous un ensemble de faits normaux,
de faits propres à servir de « norme » à notre jugement?
Est-ce un état de choses naturel, existant sous nos yeux tel

ment religieuse, dans le sens d'un rapport avec la volonté de Dieu. A ce

dernier égard il nous semble impossible de vouloir nier que la Grèce

occupe la première place dans le monde païen; ne fût-ce que par son
sentiment et sa recherche de l'Etre divin personnel, à laquelle l'a amenée cette
conscience du fait personnel qui caractérise sa riche et puissante pensée. —

Quelques-uns des faits qui me paraissent justifier cette assertion sont
indiqués dans mon écrit : Les grands traits de l'histoire religieuse de

l'humanité. (Fischbacher, 1885.)
1 Jean VI, 44. « Personne ne peut venir a moi si le Père qui m'a envoyé

ne l'attire. »

2 Ro8enkrantz, Vie d'Hegel



LA FOI 123

qu'il doit être en vertu de son origine — Ou bien l'expérience
qui nous a été imposée de « l'obligation morale » nous a-t-elle
forcément amenés à voir, et dans notre propre état actuel et,
en partant de là, dans celui du monde auquel cet état ressortit,
un fait détourné de sa nature originaire? un fait, par conséquent,

essentiellement imparfait et, comme tel, nécessairement

passager et destiné à cesser?— Voilà bien la question à

laquelle il faut ici avoir tout d'abord répondud.
Or nulle part cette question ne se pose plus clairement que

devant le témoignage scripturaire. Ce témoignage, en effet, met
sous nos yeux, comme une action historique de Dieu lui-même,
aussi bien le fait normal primitif, ou naturel, que la raison du
fait anormal actuel. En face d'un document semblable, il est
évidemment quelque chose qui importe plus que l'examen
critique de la forme sous laquelle il nous est parvenu. Ce qu'il
importe avant tout d'avoir bien discerné, c'est la nature du fait
dont il entend témoigner.

Or, comme il se trouve que ce dont il témoigne concernant
notre propre état actuel concorde avec le résultat du témoignage

de notre conscience, la première question, en face de

« l'histoire sainte », demeure celle-ci : Bessentons-nous nous-
mêmes notre état actuel comme un état normal, ou comme un
état de déchéance? Les lois auxquelles à cette heure cet état
est soumis, sont-elles pour nous l'expression d'une pensée
éternelle? Ou bien sommes-nous contraints d'y reconnaître
des faits exceptionnels régis par des lois temporaires? un
état de choses détourné foncièrement de sa direction première,
par l'usage que nous avons fait de notre liberté? Ce que l'on
nomme le naturel est-il, dans le fond, pour nous, un fait sous

naturel; c'est-à-dire dénaturé, ou déchu de son état originaire?
— Par contre, le surnaturel, au lieu d'être un scandale pour
notre raison, nous apparaît-il bien plutôt le signe et le gage de

ce qui a été, et de ce qui demeure, et à notre égard et à l'égard

1 Cette question est l'objet d'un opuscule de l'auteur : Les miracles sont-
ils réellement des faits surnaturels (Meyrueis, 1863); auquel il faut comparer

quelques pages intitulées : Des miracles (Grassart 1856), par M. Die-
terlen.



124 C. MALAN

du monde que nous habitons, la pensée primitive du Créateur?
Voilà la question que nous sommes appelés à résoudre en

face du témoignage de l'Ecriture.
A celte heure on commence à se lasser de vouloir « expliquer

» les faits surnaturels. On a compris que, devant une
allégation positive du miracle, il n'y a, ou qu'à la déclarer erronée,

— le miracle étant chose essentiellement impossible,
(auquel cas resterait sans doute à expliquer l'invention d'un
miracle tel que celui qu'allègue l'Ecriture — ou qu'à y saluer

l'apparition, au sein de notre état actuel de déchéance, du fait
normal lui-même1. En tout cas, le miracle demeure absolument
inadmissible pour qui prend son point de départ dans l'état
de choses actuel ; pour qui n'a pas apprécié, dans la conscience

qu'il a d'une loi antérieure et supérieure à sa volonté, la réalité

vivante d'une volonté, ou d'un Etre, absolu et suprême.
Quant à l'homme que cette expérience intérieure a amené à la

foi à Dieu, le miracle est l'expression normale et naturelle de

l'action de ce Dieu.

Non pas, sans doute, que nous ne devions voir une action
divine que dans le seul fait miraculeux Toute action de Dieu

n'est pas une révélation de sa pensée éternelle. Or c'est tout
spécialement de cette révélation-là qu'il s'agit pour l'homme
qui, en face de sa propre conscience, éprouve le besoin de voir
rétabli son rapport avec Dieu. Aussi ne sera-ce jamais qu'en partant

du sentiment de ce besoin, que l'homme arrivera à sentir
la réalité vivante de l'Etre dont seuls les actes peuvent y satisfaire.

Ce n'est pas uniquement, ce n'est même pas tout
premièrement, le fait historique de la révélation qui nous met en
face du Dieu vivant. C'est avant tout ce qui, dans ce fait, produit

en nous l'expérience de l'acte, ou de la volonté actuelle,
de ce Dieu, tel que nous l'a révélée notre conscience. Aussi
bien voyons-nous que, même en dehors de toute révélation

1 Cette question revient à celle-ci : Qu'y a-t-il pour moi de plus naturel
l'incapacité de réaliser les mouvements les plus normaux et les plus
profonds de mon cœur? ou bien la faculté de pouvoir dire avec une
autorité absolue au malheureux impotent : « Lève-toi et marche » —

Et, a un point de vue plus général, qu'y a-t-il pour moi de plus réellement

humain, mon état tel que j'en ai conscience, ou le Fils de l'homme



LA FOI 125

historique, « Dieu ne s'est pas laissé sans témoignage envers les

nations *. »

Avec cela, il est toute une portion de l'humanité terrestre
à laquelle non seulement est parvenue l'expérience de la
volonté suprême, mais à qui le sujet de cette volonté a lui-
même « révélé son nom. » Cela a eu lieu par une action
extérieure qui, différant suivant les temps, et suivant les circonstances

de ceux qui en étaient l'objet, présente toujours ce

même caractère de suprême initiative qui est déjà celui de

cette action au dedans de nous qui nous a révélé la volonté

suprême. Aussi, comme nous avons déjà dû l'établir, celui-là
seul qui a dûment apprécié cette première action intérieure,
sera-t-il à même de reconnaître, dans le fait extérieur de la

révélation historique, ce même être dont il avait déjà ressenti

au dedans de lui l'autorité.
Ce serait donc une grande erreur que de limiter l'action

révélatrice aux seuls faits dont témoignent les Ecritures. —
Non seulement Dieu se révèle dans tout ce qui met sous nos

yeux son action, mais il le fait tout d'abord d'une façon spéciale,
à l'égard de chacun de nous, en faisant ressentir sa volonté à

notre volonté. Toute action en laquelle le Dieu invisible et

suprême entre en rapport avec l'homme terrestre, est
nécessairement pour cet homme une action révélatrice. Sans doute,
aussi bien la forme de cette action que son appréciation,
dépendront à chaque fois de l'état de réceptivité, ou de capacité

religieuse, de l'homme qui en serait l'objet. C'est là
aussi ce qui donne la raison de la façon dont Dieu se révèle
soit à la conscience de chaque homme, soit dans l'histoire de

chaque nation, ou dans chacune des phases de la vie générale
de l'humanité.

Quant aux faits dont témoigne l'Ecriture, ce qui les distingue
avant tout, c'est qu'à côté de leur caractère général de faits
révélateurs, chacun d'eux présente comme une révélation
spéciale. C'est bien grâce à cela que l'ensemble de ces faits
met sous nos yeux le vaste développement de l'histoire sainte,
c'est-à-dire de l'histoire de l'action divine dans le monde

1 Act. X, 34, 35; XVII, 24-38. Rom. II, 6-14.



126 C. MALAN

que nous habitons ; depuis cette action créatrice auquel ce
monde doit son existence, jusqu'à l'action tout aussi souveraine
de l'élection et de l'alliance à l'égard de notre humanité,
laquelle inaugure le salut qu'apporte à cette humanité tout
entière la personne historique du Fils de l'homme Sauveur.

Deux choses peuvent faire méconnaître cette révélation. —
C'est d'abord, sans doute, le fait qu'on en repousserait d'entrée

le témoignage historique, soit, à cause de sa forme, soit

parce qu'on ne croirait pas à un Dieu révélateur. Mais c'est

encore que, tout, en en admettant passivement la vérité
historique, on n'y discernerait pas l'œuvre du Dieu vivant de la
conscience. Le fait est qu'on peut accepter d'une façon générale
les grands faits de cette histoire, sans se préoccuper d'y
discerner des actes révélateurs. L'Evangile nous donne un
exemple de cette erreur chez un des principaux apôtres de

Jésus-Christ. Il faut, lorsque Pierre va recevoir les messagers
de Corneille, qu'une vision céleste vienne lui enseigner à

mettre l'expérience des intentions actuelles de Dieu au-dessus
de ce qui n'était chez lui, à l'endroit de Dieu, que le souvenir
de l'œuvre divine dans le passé. Au contraire Paul, à Athènes,
a si bien apprécié la révélation du témoignage constant de la

conscience, qu'il voit, dans l'obéissance des païens à ce

témoignage, ce qui les rend capables de recevoir la proclamation du
salut.

C'est donc au moyen de deux actes que Dieu se manifeste à

l'âme humaine. Par le premier, il fait sentir à cette âme sa

réalité vivante dans l'autorité absolue de sa volonté, sollicitant
ainsi une soumission qui est le premier acheminement à la foi.
Par le second, qui révèle sa personne elle-même, il vient
donner à cette foi son objet. — Le premier de ces actes se

passe dans le monde intérieur dont l'homme a conscience.
C'est une révélation au moyen d'une expérience personnelle
intime, cachée et silencieuse ; mais, sans cette révélation
intérieure, toute révélation extérieure ou historique demeure
nécessairement inutile. Aussi est-ce là une grâce intérieure
accordée, à toute âme d'homme, par Celui « qui veut que tous
les hommes soient sauvés, et parviennent à une pleine con-



LA FOI 127

naissance de la vérité. » — « Dans toute nation, » s'écrie
Pierre après qu'il a été éclairé d'En haut, « celui qui craint
Dieu et qui s'adonne à la justice, lui est agréable »

L'autre acte révélateur, qui est une action extérieure ou
historique, non seulement demeurera sans langage pour celui
qui aurait méconnu la révélation de l'obligation morale, mais
il pourra se faire que cette révélation historique lui soit alors
en scandale. — Ces derniers mots nous amènent à la seconde

partie de ce que nous avons nommé « l'histoire » de la foi; à

ce qui concerne plus spécialement ce que doit être la réponse
de l'homme à cette action révélatrice de Dieu.

2. Réponse de l'homme à cette action divine.

Sans entrer ici dans ce qu'on appelle « l'histoire des

religions, » il suffira de caractériser d'une façon générale la

réponse que l'homme fait, et celle qu'il devra faire, à l'action
divine que nous venons de constater.

Nous avons déjà vu comment l'homme se comporte devant
cette première impression que l'obligation morale lui donne de

l'existence de Dieu. Il y répond par une soumission qui, bien

que d'abord aveugle, n'en est pas moins appelée à devenir une
obéissance libre et délibérée. Sans doute, l'homme peut refuser

ne fût-ce que son attention à l'expérience de cette autorité.
Dominé par les convoitises de son amour-propre, il peut ne

pas même ressentir cette autorité, ou bien, s'il la ressent, n'y
voir qu'une entrave imposée à sa liberté. C'est là ce qu'un
apôtre appelle « l'obscurcissement et l'ignorance résultant de

l'endurcissement du cœur *. » Dans ce cas, ou bien il tâchera
de se soustraire à l'impression de l'autorité intérieure ; ou bien,
s'il en admet la réalité, il y verra une loi qui ne concerne que
sa seule activité une « loi de sa nature. » Dès lors sa

soumission à cette loi, au lieu d'être une soumission opérée
devant lui du principe même de sa volonté, n'est chez lui
que le résultat d'une décision facultative de sa volonté réfléchie.
Aussi ne voit-il alors, dans le devoir imposé par cette loi, que
l'accomplissement d'une tâche à laquelle il lui plaît de se

Eph. IV, 8.



128 C. MALAN

résigner. De là vient que cet accomplissement est à ses yeux
chose d'autant plus méritoire, qu'elle implique de sa part un
plus grand effort. (Dans le fait, c'est précisément l'inverse qu'il
faudrait dire Ne discernant pas, dans l'autorité qui l'a atteint,
l'action déjà opérée sur sa volonté par une volonté essentiellement

supérieure, il est si loin d'y voir la condamnation de sa

propre volonté, qu'il s'applaudit bien plutôt de ce qu'il regarde
comme une libre déférence de cette volonté. De là le nom de

« vertu » c'est-à-dire de « force », qu'il donne à cette
soumission.

Nous sommes ici devant l'homme qui consent à faire « le

bien, » uniquement pour se conformer à une règle qui ne

possède à ses yeux, en fait d'autorité, que celle qu'il lui a lui-
même concédée. C'est « la vertu humaine, » avec l'orgueil
qu'elle inspire nécessairement à celui qui s'en contente. — Si,
dans le premier cas, l'homme se bornait à méconnaître l'action
au dedans de lui d'une autorité vivante, maintenant qu'il n'y
voit que le simple fait d'une règle, il s'enorgueillit d'une
soumission qu'il ne rapporte qu'à lui-même.

Voilà ce qui constitue « la religion de l'homme, » soit au
dedans soit en dehors de la portion de l'humanité à laquelle
est parvenue la Bévélation historique. Aussi cette humanité
met-elle sous nos yeux, dans son ensemble, d'un côté une
multitude que l'insensibilité ou, comme dit l'Ecriture, que
« la stupidité » du cœur *, retient encore dans les illusions de

l'orgueil, et dans l'esclavage des convoitises de sa volonté

propre; et de l'autre un petit nombre de « sages, » et de

« vertueux » qui, tout en méprisant « cette multitude qui ne
sait ce que c'est que la loi 2, » se soumettent eux à cette loi,
bien qu'ils n'y discernent pas l'action vivante de Celui qui seul

a le droit de commander à leur volonté. — Où que ce soit que
nous jetions les yeux nous avons devant nous, à côté de la

foule courbée sous une autorité anonyme, des esprits qui, tout
en admettant d'une façon abstraite l'existence d'un Maître de

la volonté, ne savent pas reconnaître sa volonté vivante à leur
1 Marc Vili, 17 ; Comp. Luc XXIV, 25; Jean XII, 40, eto.
2 Jean VII, 49.



LA FOI 129

égard dans une loi, dont ils s'enorgueillissent malgré cela
d'observer passivement les mandats.

Sans appuyer ce que nous disons là sur des exemples tirés
de l'histoire religieuse des païens, bornons-nous à ceux que
nous présente celle du peuple de la Bévélation, soit dans le

passé, soit à l'heure actuelle.
Dans le passé, le fait central de cette histoire c'est Israël,

« le peuple élu, » cessant de discerner l'œuvre de son Dieu

dans les faits historiques qui la lui révèlent, à proportion qu'il
méconnaît dans ces faits l'action souveraine d'un Dieu de

grâce. C'est ainsi que ce peuple en vient à ne plus voir, dans

« les merveilles » qui l'ont eu pour objet, que les marques ou

les gages d'une position privilégiée ; comme aussi, dans les

commandements divins, que le moyen qui lui est fourni de se

rendre plus digne de cette position. A mesure qu'il perd de

vue la responsabilité que lui fait encourir la révélation du Dieu
saint de la conscience sa religion est toujours moins une

réponse de son cœur à cette révélation. Elle se réduit alors à

l'accomplissement d'un prétendu « devoir religieux, » dont il
ne s'acquitte bientôt plus que par un motif d'intérêt propre;
c'est-à-dire non pour servir un Dieu qui l'a appelé à son salut,
mais pour se servir de ce Dieu, en rendant service au Tout-
puissant en obligeant le Seigneur suprême afin de l'engager

par là à lui conserver età lui augmenter ses faveurs.
Dès lors il ne s'agit plus, pour Israël, d'un rapport inauguré

avec lui par un Dieu dont seule la grâce l'a choisi, entre tous
les peuples, pour l'appeler à sa lumière, à sa vie et à sa sainteté.

Ce dont il s'agit c'est d'une relation d'intérêt et de justice
propre, inaugurée par la concession, aux ancêtres du peuple,
de privilèges qu'il importe de ne pas laisser périmer.

C'est ainsi que la loi, donnée jadis à ce peuple comme un

bienfait, n'est plus à ses yeux qu'une exigence, k laquelle il ne

soumet telles ou telles de ses actions, que pour s'acquérir par
là la libre disposition de tout le reste de son activité. « Le

peuple de la loi, » parce qu'il méconnaît, tout en acceptant
cette loi, l'intention de Celui qui la lui a donnée, finit, en s'at-
tachant toujours plus exclusivement au bienfait, par perdre de

THÉOL. ET PHIL. 1890. 9



130 C. MALAN

vue le Bienfaiteur. Peu à peu ce qui n'est déjà dans ce peuple

que de la foi à Dieu, arrive à n'être plus qu'une simple
croyance traditionnelle « à un Dieu national ; » ce qui veut
dire pour lui à un Dieu sans rapport direct et personnel avec

son adorateur. Aussi cet adorateur en vient-il à regarder ce

qu'il continue à appeler le service, ou le culte de Dieu, comme
une œuvre d'autant plus méritoire, que c'est là chez lui un
hommage plus distant, l'accomplissement plus forcé, d'une
tâche étrangère à la vie même de son cœur.

Bientôt la foi en Dieu, ou la foi du cœur, ne se rencontre
plus dans Israël que chez « les hommes de Dieu » et chez

leurs disciples immédiats. Dans la généralité de la nation, « la

religion » est devenue une activité essentiellement extérieure,
une habitude toujours plus superficielle, fragile et intermittente.

C'est l'expression d'une prétendue « foi » qui a pour
objet non pas Dieu lui-même, mais uniquement le fait historique

d'une œuvre divine accomplie une fois pour toutes dans

le passé. De là, chez les sages et les dévots, une importance
toujours plus exclusive donnée à la parole qui témoigne de

cette œuvre, et, dans « la multitude, » un attachement
toujours plus inintelligent aux cérémonies qui en consacrent le
souvenir.

Pendant ce temps, «les nations, » en dépit de leur idolâtrie,
sont arrivées, grâce à la seule loi de conscience, à une adoration

si réelle, qu'elle persiste malgré le fait qu'elle n'est pas

parvenue à discerner son objet. C'est ce qui explique comment,
lorsque le moment est venu, Paul, l'ancien pharisien, n'hésite

pas à se tourner vers les gentils.
A cette histoire de la foi religieuse dans Israël, répond celle

de cette même foi chez ces chrétiens traditionnels qui ont
hérité de la position occupée jadis par « le peuple de Dieu. »

En effet, sans parler des indifférents et des incrédules, l'histoire

du christianisme n'est-elle pas, toujours de nouveau,
après le premier moment où a été réveillée la vraie foi du

cœur, le retour d'une croyance religieuse purement historique

ou traditionnelle, dont l'objet n'est plus autant cette
action vivante de Dieu dont l'âme reçoit l'expérience, qu'un



LA FOI 131

fait divin dont la connaissance, conservée dans le dogme ou
dans la coutume « sacrée, » constitue à elle seule un
privilège?

Pour « des chrétiens, » cependant, une semblable position
religieuse entraîne des conséquences toutes spéciales. Non
seulement ils se voient par là détournés, eux aussi, d'un rapport

vivant et personnel avec Dieu lui-même, mais, leur culte
et leurs usages religieux ne leur ayant pas été dictés, comme
à Israël, par Dieu lui-même, ne sont pas pour eux l'occasion
d'une obéissance directe au Dieu qu'ils professent honorer. De

là, chez de tels hommes, un christianisme qui se réduit, ou
bien à une pure superstition, ou bien à la dévotion intéressée,
et par conséquent anxieuse, étroite, et orgueilleuse, du
sectaire.

Un tel jugement semblera-t-il exagéré? — Nous le demandons,

cependant, sont-ils nombreux les chrétiens traditionnels
qui, dans les faits révélateurs dont ils conservent pieusement
le souvenir, discernent avant tout l'initiative divine qui les

caractérise? En est-il beaucoup qui soient parvenus à

comprendre que la religion ne s'inaugure pas en nous par une
connaissance intellectuelle, mais avant tout par l'obéissance
de notre cœur, ou du principe de notre volonté, à l'Etre qui
seul doit être adoré et obéi? Est-il beaucoup de chrétiens
traditionnels qui aient appris que le chemin pour parvenir ne
fût-ce qu'à la vérité religieuse, est l'expérience que fait notre
cœur de Celui qui seul est pour nous hommes la Vérité

Une semblable ignorance, cependant, est chez ces « chrétiens

» chose d'autant plus grave, qu'ils occupent, au point de

vue des lumières religieuses, une position spéciale. Non
seulement ils possèdent, comme tous les hommes, l'expérience
intérieure de la volonté divine dans la sollicitation de l'obligation

morale, mais ils ont encore devant les yeux l'ensemble
des actes révélateurs. En particulier, ils ont été mis en face de

celui de ces actes qui en clôt le long développement ; en face

de ce qui est plus qu'une révélation du nom de la puissance,
ou des intentions générales du Dieu suprême. Le chrétien
traditionnel est placé devant la Personne divine elle-même;



132 C. MALAN

devant Celui qui se présente semblable à nous, accessible et
même sympathique à la foi de notre cœur ; devant ce « Fils
de l'homme » qui n'a pas hésité à dire à ses disciples : Vous

croyez en Dieu ; croyez aussi en moi I — devant Celui dont la
contemplation, à l'entendre lui-même1, suffit pour réveiller
dans le cœur- de l'homme, par l'expérience directe de l'amour
divin la vie éternelle de Dieu ; — devant ce Jésus sur
lequel l'apôtre, après avoir retracé dans un passage saisissant

d'éloquence, l'histoire des héros de la foi dans tous les

siècles, nous exhorte à reporter nos regards en face de la
nuée de ces témoins, comme sur le Chef et le Consommateur de

la foi®.
Sans doute il faut ici distinguer, chez les adhérents du

christianisme traditionnel, entre une croyance religieuse qui
n'a pour objet que la seule existence historique du Christ, et

cette foi en Christ lui-même, qui est un rapport vivant et actuel
avec le Sauveur. Comme c'est déjà vrai pour la vie même de

l'âme, la présence dans cette âme de la foi est due à une
action divine dont le début n'est pas soumis à la perception de

la conscience. Le croyant ne s'est pas vu naître. Il a été l'objet
de cette action cachée dont le Seigneur Jésus disait aux siens :

« Nul ne peut venir à moi si le Père qui m'a envoyé ne
l'attire3. »

Le fait est, néanmoins, qu'à l'heure qu'il est le Seigneur
n'est plus, pour beaucoup de chrétiens de tradition ou de

disciples historiques de l'Evangile, ce même objet de foi qu'il a

été pour les premiers croyants; Celui dont ses apôtres ont
parlé comme de la manifestation de la vie éternelle qui repose
en Dieu**, et comme de Dieu manifesté en chair. Il se peut
faire que des chrétiens traditionnels s'estiment des croyants
et soient même regardés comme tels, non parce qu'ils font en
eux-mêmes l'expérience de « leur nouvelle naissance, » dans

un rapport vivant de leur cœur avec le Sauveur, mais uniquement

parce qu'ils croient au Christ comme à l'auteur d'un
salut accompli tout entier dans le passé, et qui demeure pour
eux un fait tour à tour ou magique ou problématique.

1 1 Jean VI, 40. - s Héb. XII, 1, 2. - 3 Jean VI, 44. - 41 Jean I, 2.



LA FOI 133

C'est bien là ce qui, dans l'histoire du christianisme, fait
succéder au temps où apparaît la foi vivante, ces époques
dont la seule lumière n'est plus qu'un souvenir effacé de ce

que fut la profession de cette foi. Dans ces époques, la foi du

cœur a été remplacée par ce qui n'est plus qu'une croyance
dogmatique, laquelle ne se maintenant que grâce à l'indifférence
de la volonté, risque nécessairement de disparaître au premier
souffle de la « critique. »

Nous avons déjà rappelé la puissance avec laquelle s'est

affirmée la foi du cœur, ou la foi d'expérience, et dans les

jours apostoliques et plus tard lors de « la bienheureuse Bé-
formation. » Nous savons aussi comment, dans nos Eglises
actuelles, sont apparus, d'une façon plus ou moins marquée
et soutenue, les « Béveils » dont nous profitons encore à cette
heure.

Mais chacun sait aussi ce qu'a été le lendemain de ces jours
de vie et de ferveur. A chaque fois s'est produit ce fait,— déjà
signalé plus haut, — que si la seule expérience de conscience
suffit pour réveiller l'âme, elle ne saurait suffire à changer le

cœur. Pour que la volonté nouvelle naisse dans l'âme, il faut

que se soit produite en elle l'expérience du cœur, comme du
centre non pas d'un sentiment passif mais d'un nouvel amour.
Sitôt que cette expérience cesse d'avoir lieu, reparaissent, au
sein même du christianisme et en face des paroles de l'Evangile,

les errements qui, dans l'absence de cet Evangile, étaient
ceux d'une humanité sans Dieu et sans espérance au monde*.

Le fait est que nous voyons aujourd'hui de prétendus
croyants ne plus même apprécier la réalité d'un Dieu, qu'ils
ne connaissent encore que comme l'Auteur « des lumières
naturelles. » Quant à l'expérience morale dont témoigne en

eux la conscience, ou bien ces hommes n'y voient qu'une
impression fortuite, ou bien, s'ils y rattachent encore l'allégation

d'un « sentiment religieux, » ils ne s'en tiennent pas
moins le plus souvent, pour la vie de chaque jour, à « la

vertu, » au « devoir, » et surtout aux « convenances. » C'est

ainsi que de prétendus « disciples de Jésus-Chrisi » en vien-
1 Eph. II, 12.



134 C. MALAN

nent à s'incliner devant les idéaux qu'ils se sont faits, tout
comme s'inclinaient les païens eux-mêmes devant les idoles

qu'ils s'étaient forgées.
Ce qui les a réduits là c'est que, comme dans le temps pour

Israël, la Bévélation n'est plus pour eux qu'un fait dont la
seule acceptation passive est déjà regardée comme un mérite.
Au lieu de voir, dans la connaissance qui leur est parvenue de

cette Bévélation, la preuve que Dieu les appelle à lui donner
leur cœur, ils n'y voient que le fait accidentel d'une connaissance

purement intellectuelle. Ce n'est pas là, pour eux, une
révélation de l'amour du Dieu suprême. C'est uniquement le

témoignage humain d'un fait divin, dont il s'agit non pas d'être
touché mais de savoir profiter.

Il est de fait que, suivant la façon dont il est compris et

reçu, l'Evangile du salut peut devenir pour l'âme humaine un
poison mortel. Les « croyants » dont il vient d'être question,
incapables ne fût-ce que de concevoir un amour aussi réel

qu'il est souverain, —• c'est-à-dire qu'il est indépendant
de la dignité ou de l'indignité de son objet, — s'imaginant
par conséquent un amour divin analogue au leur propre,
— ne concluent du témoignage de l'amour que Dieu leur
révèle en Jésus-Christ*, que ce seul fait, qu'aux yeux de Dieu
ils valent réellement mieux que le reste des hommes. Pour
ces esprits-là l'élection de Dieu n'a pas lieu en vue de leur
salut, elle constitue déjà à elle seule ce salut. Ils n'y voient
pas un acte qui, provenant « du cœur de Dieu, » s'adresse
avant tout et directement à leur cœur. Ils y voient ce qui,
abstraction faite de l'impression qu'ils en recevraient, est déjà

pour eux, à cette heure, non pas le témoignage d'un amour
qui les convie au salut, mais la révélation, comme d'un fait
déjà accompli, d'un salut irrévocable et positivement inadmissible.

A leurs yeux l'élu n'est pas l'homme à qui Dieu juge bon
d'adresser actuellement l'invitation de « venir à lui pour avoir
la vie; » non! c'est un homme auquel Dieu fait savoir qu'il
possède déjà à cette heure la vie éternelle, non pas dans la

promesse de son amour, mais en vertu d'un décret définitif de
1 Comp, Rom. V, 8.



LA FOI 135

sa toute-puissance. C'est un homme auquel Dieu vient parler
de grâce, non parce qu'il le voit préparé à en être touché,
mais parce que cet homme est véritablement digne d'en être

l'objet!
Tout comme Israël oubliait que Dieu l'avait choisi par pur

amour, et en dépit du fait qu'il était le dernier et le plus
indigne de tous les peuples1, de même ^ces chrétiens
traditionnels, loin de voir, dans le fait que l'Evangile leur est

parvenu, la marque d'une grâce toute divine, d'un amour qui
vient les prévenir, ne pensent qu'à s'applaudir de ce qui
n'est dès lors pour eux qu'un oreiller de paresse, et l'occasion

de mettre de côté toute vigilance et toute crainte
salutaire2.

C'est cette religion, — dont la source est un sentiment
d'intérêt propre, étranger par conséquent à la vie profonde du

cœur, — que nous voyons dicter à tels ou tels guides ou
docteurs de la foule, ces aspirations vagues et infécondes, ces
élans d'une sentimentalité stérile, dont les émotions factices
n'ont rien à dire ni aux consciences angoissées ni aux cœurs
altérés de salut. C'est là ce christianisme, aussi superficiel dans

son expression que dans l'expérience dont il découle, qui lasse

irrévocablement notre jeunesse, tout en endormant des âmes

qui, pour être réveillées à la foi en un Dieu de grâce, devaient
être mises en face d'un Sauveur dont l'amour les prévient,
d'un Sauveur descendu du ciel pour donner la vie au monde.

Sans doute il est encore, parmi les chrétiens de tradition,
des hommes que rebute le vide sonore de la déclamation
religieuse. Néanmoins, si cela ne provient pas chez eux d'un
regard fixé sur l'objet vivant de la foi, ces hommes eux-mêmes

n'échapperont aux vagues aspirations de ce « panthéisme »

moderne que pour tomber dans ce qui, sous une forme
« chrétienne, » renouvelle les superstitions du polythéisme qui
succéda au panthéisme païen.

Non que nous fassions ici spécialement allusion à ce qui,
chez des chrétiens, s'appelle encore « l'adoration des images.»

1 Deut. VII, 7, 8; IX, 24; X, 15, etc.
3 Jude, v. 4 : « tournant la grâce de Dieu en dissolution. »



136 C. MALAN

Nous voulons, en prenant la chose de plus haut, parler d'un
christianisme dans lequel ce qui n'est qu'une pensée, ou même

qu'une idée « religieuse, » remplace l'adoration que Dieu lui-
même vient suggérer au cœur,adoration dont tout ce qui
s'appellera ensuite une pensée religieuse ne sera jamais qu'une
expression plus ou moins imparfaite.

Il est vrai que comme le polythéisme s'accordait tout entier
à admettre, au-dessus de l'existence actuelle des dieux
inférieurs, la réalité inaccessible d'un Dieu suprême et permanent,
« le monde chrétien, » lui aussi, confesse, dans son ensemble,
comme « le Seigneur, » ou comme le Maître suprême des

âmes, Celui qui a dit lui-même aux siens, « que lui seul est

leur Maître, tandis qu'eux ils sont tous frères. » Mais, ici
encore, on a substitué des autorités secondaires et inférieures, à

la suprême et unique autorité de ce Maître des cœurs. On a

même été jusqu'à personnifier ces autorités, pour les rapprocher

de la confiance qu'on leur voue. C'est ainsi qu'on fait
de « l'Eglise » une autorité que représentent des hommes
revêtus pour cela d'un caractère sacré ; ou bien que les

esprits, préoccupés avant tout des droits de leur pensée,
personnifient eux aussi en quelque sorte le dogme, la tradition,
ou même seulement la coutume religieuse. Moins gênantes

pour la faiblesse, ou même pour les erreurs, de ceux qui s'y
soumettent, moins inflexibles en face de leurs imperfections
ou de leurs infidélités, ces autorités secondaires tolèrent, elles

aussi, et par cela en viennent à légitimer, et même à consacrer,

les préjugés et l'ignorance de ceux qui s'en contentent, et

dont elles sanctionnnent pour ainsi dire de la sorte l'orgueil,
l'étroitesse et même les convoitises.

Quelqu'un nous rappelle peut-être ici que, tout en se déclarant

le seul Maître de la foi de notre cœur, notre Seigneur a

cependant confié pour nous son témoignage à des hommes

qu'il appelle « ses serviteurs. »

Ce qu'il ne faut pas oublier, cependant, c'est qu'il a si peu
entendu conférer son autorité soit à ces témoins, soit à ceux
qui nous transmettent leur témoignage, que ce « Pasteur des

âmes » dit lui-même vouloir reconnaître « ses brebis » à ceci,



LA FOI 137

qu'elles « fuiraient » ceux de ces hommes dont la voix différerait

pour elles de la sienne propre.
On demandera peut-être encore si ces faits, qu'on a ainsi

érigés en « autorités secondaires, » ne sont pas absolument

indispensables pour le maintien, dans ce monde,
ne fût-ce que du témoignage historique des faits « révélateurs?

»

Cela est indubitable. Mais, tout comme l'erreur des païens
était d'adorer une nature dont la vue aurait dû bien plutôt
leur faire adorer l'Auteur, — de même ces « chrétiens
traditionnels » donnent leur confiance aux « moyens de grâce » qui
sont mis à leur portée, au lieu de savoir s'en servir, en ne
servant que Celui qui leur en accorde l'usage. 11 ne faut pas
confondre une acceptation passive du fait historique du salut,
tel qu'il nous est présenté dans les dogmes et les traditions
reçues, avec la foi en l'Auteur même de ce salut. Le fait est qu'on
peut fort bien recevoir le « christianisme » catholique, grec,
ou protestant, sans avoir, pour cela seul, le droit de se dire
un chrétien, dans le vrai sens de ce mot.

Qui n'aspire, en face des partis qui divisent, et parfois
déchirent, notre christianisme historique, au temps où les

croyants auront appris à ne croire qu'en Celui duquel ils se

réclament tous le temps, par conséquent, où ils auront
appris à se servir des Eglises et des traditions qu'elles conservent,
sans pour cela risquer, en attachant leur foi à ces faits
essentiellement passagers et imparfaits, de devenir des sectaires ;

des cœurs séparés de leurs frères en Dieu, et privés pour eux-
mêmes de la liberté que le Christ a acquise à ceux qui ne
servent que lui seul?

Ou bien cherchera-t-on le remède à ces divisions dans cette
tiédeur de croyance dont plusieurs essaient de se contenter?
— Ce serait avoir pris pour de la largeur de cœur et pour de
la supériorité de vues, ce qui n'est le plus souvent que le
résultat de cette lassitude qu'engendre le spectacle des partis et
le bruit de leurs contentions. Ce serait s'exposer à devoir
approuver ceux-là mêmes qui en viennent, en se détachant du
christianisme extérieur, à s'éloigner peu à peu du souvenir que



138 C. MALAN

ce christianisme nous conserve, et de la communion avec les

cœurs dont ce souvenir est demeuré le lien.
Ce qu'il faut ici c'est non pas rejeter, mais mettre à sa vraie

place ce qui demeure un moyen sans doute purement temporaire.

C'est surtout, — grâce à l'expérience d'une foi toujours
plus vivante, —conserver en nous la place suprême, première
et décisive, à une relation toujours plus personnelle avec Celui

dont seule la volonté peut dominer notre volonté sans la froisser

et sans l'avilir.
Ainsi donc, tout en demeurant attachés à la tradition

chrétienne qui se trouve être la nôtre, aussi longtemps et pour
autant qu'elle est pour nous une grâce de Dieu qui nous relie au
seul Maître légitime de nos cœurs, — n'oublions jamais qu'on
peut fort bien se sentir ému devant son histoire, sans l'y avoir
saisi lui-même par l'expérience intime du cœur. On peut même

se presser autour de lui, sans être arrivé à l'entendre nous dire
lui-même, parce que nous aurions su ne fût-ce que « toucher
le bord de son vêtement » : Aie bon courage I ta foi t'a sauvé

En un mot on peut avoir te foi à Christ, sans pour cela posséder

cette foi en Christ, qui est la confiance d'un cœur ému en

l'amour divin ressenti dans l'amour humain de Jésus-Christ.
Allons plus loin Sachons nous avouer qu'il se peut que

cette foi à Christ devienne pour notre imagination une idolâtrie

qui distraira notre cœur du service de Dieu. — Lorsque,
au lieu de servir un Sauveur auquel nous a conduits le désir
de faire la volonté de Dieu *, et qui répond à ce désir en
rattachant directement notre cœur à Dieu lui-même, on s'en

tient à l'idée qu'on serait parvenu à se faire de Jésus de Nazareth,

sans que sa vie et son œuvre soient réellement pour notre

« bonne volonté » la révélation vivante du Dieu de notre
conscience, — on n'a bien alors devant soi qu'un Christ
imaginaire, qu'une idole plus ou moins parée de notre imagination.

Il s'agit donc pour nous non pas autant de l'expression,
ou de la forme, que de la nature essentielle, de notre foi. —
Si cette foi a pour caractère d'être le don de notre cœur à

Jésus-Christ, il se pourra qu'elle ait existé au dedans de nous
1 Jean VII, 17.



LA FOI 139

longtemps même avant que nous nous rendions compte de sa

présence. Précisément parce que la nature de cette foi est
d'être avant tout une nouvelle direction imprimée à notre
confiance, elle a ses débuts en nous dans cette sphère de vie
instinctive qui précède au dedans de nous la conscience que nous
en aurons, et qui n'est accessible qu'à Celui qui a créé notre
cœur pour en faire son temple.

Ce ne sera donc pas par sa profession, ce sera toujours et
avant tout par ses fruits, que se prouvera à nous-même la
présence en nous de la foi1. — Lorsque, sur les bords du Jourdain,

quelques jeunes galiléens se mettent, à la voix du
prophète, à suivre Jésus, —- bien qu'ils ne le saluent encore que
du nom de « Maître » — c'est déjà là chez eux le début de la
foi qui bientôt fera d'eux ses disciples. Lorsque, trois ans après,
deux de ceux qui s'étaient attachés à lui, qui avaient entendu
ses paroles et vu ses œuvres, et qui surtout l'avaient vu accomplir

son œuvre suprême quand il avait devant eux quitté
Gethsémané pour Golgotha, — ne voyaient encore en lui qu'un
prophète puissant en paroles et en œuvres, c'était là déjà chez

ces disciples la foi du cœur en Lui, bien que l'étranger auquel
ils disaient leur anxiété s'étonnât de leur lenteur à comprendre
les promesses divines. Christ lui-même n'attend pas, pour
rendre la vue à l'aveugle-né, que la confiance de cet homme
en sa parole fût devenue cette foi au Fils de Dieu qui le porta
plus tard à l'adorer2. Il n'attend pas d'avoir entendu la
confession de Pierre, pour reconnaître et soutenir sa foi lorsqu'il
le voit venir à lui sur les eaux. L'aveuglement de Philippe, qui
a été si longtemps avec lui sans le connaître, — comme le
doute et les hésitations de Thomas, — ne le portent pas à douter,

lui, de leur foi, mais à l'éclairer, à la raffermir et à l'encourager.

Ainsi donc cette foi, qui est la réponse que fait l'homme à

une action de Dieu envers lui, a tout d'abord été produite au-
dedans de lui par une première action de Dieu. Ce sont là les
deux côtés, ou les deux formes, d'un seul et même fait, qui est

1 1 Cor. VIII, 3. « Si quelqu'un aime Dieu, il est connu de Lui. »

2 Jean IX.



140 C. MALAN

d'abord l'inauguration, puis l'activité, de la vie céleste dans

l'homme devenu terrestre et mortel.
Quant à l'activité de la foi dans le croyant, c'est l'usage que

fait ce croyant de l'expérience qu'il a reçue, d'une sollicitation
divine exercée tout d'abord sur le centre inconscient de sa vie
morale. C'est bien là ce qui seul nous explique comment il se

fait que la foi, comme nous le remarquions en commençant,
nous est présentée aussi bien comme le don de Dieu que
comme le devoir de l'homme. C'est ce qui nous fait comprendre

cette parole apostolique, que c'est Dieu qui produit en nous,
et le vouloir et l'exécution selon son bon plaisir ; comme aussi

cette prière que font les disciples à leur Maître, non pas de

leur donner une foi dont ils n'auraient eu encore aucune
expérience, mais de leur augmenter leur foi. Aussi le Seigneur
leur répondit-il en leur montrant les merveilles accessibles à

leur zèle et à leur fidélité dans la mesure de foi qui leur est

échue.
Du moment cependant où nous avons compris que le début

de l'activité de notre foi, sera toujours chez nous la conscience

que nous avons d'une œuvre de Dieu déjà accomplie dans notre

âme, nous en respecterons les premiers signes et en nous-
même et en autrui. En particulier nous ne penserons jamais à

décourager, au nom de l'orthodoxie par laquelle nous estimerions

être arrivés à exprimer notre foi, les premiers mouvements,

peut-être à peine encore conscients, par lesquels
s'annoncerait, dans telle ou telle âme, la foi du cœur en Christ le
Sauveur. C'est bien à propos de la foi religieuse que notre
grand apôtre nous rappelle que te connaissance passera, que
te science enfle, que seule la charité édifie et qu'elle est seule
éternelle.

Ici nous touchons au centre même du sujet qui nous a occupés.

— On sait que, dans le langage scripturaire, l'esprit signifie

le principe caché de la vie1. C'est ainsi qu'il nous est dit
que comme l'esprit de l'homme connaît ce qui est dans l'homme,
seul l'Esprit de Dieu connaît les clioses de Dieu, et que nous
aussi ne connaissons les choses qui nous ont été données de

1 Jean III, 5-8.



LA FOI 141

Dieu, que par l'Esprit de Dieu L De là ce fait que la foi, ou la
confiance de l'âme de l'homme en Dieu, ne peut être produite
en cette âme que par cet Esprit.

Quelqu'un de ceux qui nous ont suivi jusqu'ici nous
abandonnera peut-être à ce mot. Tout comme l'Evangile du Crucifié
est le scandale de la croyance, l'Evangile de l'Esprit est le
scandale de la pensée. — Et cela est naturel Les hommes qui,

parce qu'ils n'ont pas apprécié l'action première, souveraine
et prévenante de Dieu à leur égard, n'ont pas même été mis

en face du devoir de donner à Dieu leur cœur, comme le centre

et le point de départ de leur libre activité, ces hommes

ne connaissent d'autre action à leur égard que celle qu'ils ont
clairement appréciée et délibérément acceptée. Pour de tels
hommes la seule idée d'une œuvre intérieure dont ils auraient
été les objets sans le savoir, dans leur être moral, les
révolte. L'admettre équivaudrait pour eux à abdiquer leur libre
raison, vu que c'est là pour eux une œuvre magique, violente,
indigne et de Dieu et d'eux-mêmes, et qui ne peut être acceptée

que par cet « enthousiasme » qui enlève à l'homme le sens
rassis de son jugement.

Ces hommes-là se trompent et sur eux-mêmes et sur Dieu.
Quant à eux-mêmes, ils n'admettent l'existence de leur moi

que depuis le moment où s'éveille en eux la pleine conscience
de ce moi. Aussi ne conçoivent-ils aucun rapport de Dieu avec
leur moi, dont ils ne soient pas nécessairement conscients.

Quant aux hommes qui sont arrivés à adorer le Dieu vivant
et suprême par la soumission du principe même de leur volonté,
ils sont si loin de juger de la sorte de l'œuvre intérieure
accomplie par l'Esprit de Dieu sur leur esprit, que cette œuvre
est l'objet de leurs désirs les plus profonds. Demandée avec
instances, elle est par eux acceptée comme une grâce qui,
loin de les condamner à la passivité et à l'abstention, devient
au contraire en eux la source d'une activité nouvelle,
puissante et assurée. Ils reconnaissent la présence en eux de cette

œuvre divine, non pas à l'apparition de nouvelles lumières
dans leur intelligence, mais à la réalité au dedans d'eux d'un

11 Cor. II, 10-12.



142 C. MALAN

nouveau principe de volonté. En dehors de cette expérience
morale, la vérité la plus sublime, l'Evangile même du salut,
n'est plus, et ne saurait plus être pour eux qu'une folie*.

Ces hommes-là comprennent parfaitement qu'en quittant
les siens, notre Seigneur laisse, comme une grâce suprême,
à leurs cœurs qu'angoissait son départ, la promesse de cet

Esprit « qui témoignerait de lui en eux, et les conduirait en

toute vérité 2. »

Sans cet enseignement intérieur, qui du reste n'est qu'une
nouvelle forme de l'expérience morale dont toute âme d'homme
a conscience, l'Evangile lui-même devient l'occasion, pour
ceux qui se bornent à en entendre le récit, d'images sans
réalité et de décevantes illusions. Tout au plus en résulte-t-il
pour eux, dans le fait historique du Christ une fois apparu sur
notre terre, la vue plus ou moins confuse d'une énigme qu'ils
se contentent de respecter à distance.

La foi du chrétien est plus et autre chose que cela C'est

une expérience personnelle que le cœur arrive à faire de l'action

par laquelle ce même « Seigneur, » qui a voulu « venir en

chair, » « demeure avec les siens jusqu'à la fin du monde3. »

Il ne s'agit donc pas pour ceux-ci d'une impression purement
intellectuelle, et par conséquent aussi précaire qu'elle demeure
à chaque fois facultative. Il s'agit d'une expérience profonde,
intime, centrale, que Dieu lui-même a accordée à leur âme.

Quant à la forme de cette expérience, c'est là, comme dans

l'impression de l'autorité de la loi morale, le résultat en nous
d'une action divine, à laquelle notre cœur n'apprend à se

soumettre librement qu'à mesure qu'il se donne à Celui dont la
sainteté et la charité l'ont d'abord ému, puis vaincu, conquis
et ramené.

Une foi semblable, — aussi bien dans sa genèse que dans sa

nature essentielle, — demeure la confiance en ce Dieu vivant

qui, après être d'abord venu à nous dans notre expérience de

l'obligation morale, s'est encore mis lui-même à la portée de

11 Cor. I, 21 ; II, 16-13. Comp. Luc XXIV, 27 et 22.
2 Jean XVI, 13.
3 1 Jean IV, 2; Mat. XXVIII, 2.



LA FOI 143

notre perception dans la personne humaine de Jésus-Christ,
puis continue à entretenir avec nous, grâce au témoignage
de l'Esprit de la vie et de la vérité, un rapport actuel et vivant,
par l'expérience intérieure de « Celui qui est vivant. »

Nous nous sommes borné, dans ce qui précède, à considérer

la foi dans sa nature et dans son objet, en montrant en
Dieu lui-même l'objet vivant et actuel de la foi du cœur.

Si nous avions examiné cette même foi au point de vue de sa

confession, ou de l'expression qu'elle revêt dans la pensée du

croyant, nous aurions eu à distinguer entre ce que l'apôtre
appelle le lait, et ce qu'il nomme te viande solide; c'est-à-dire
entre l'acceptation avide sans doute, mais encore passive, du
fait révélateur, par l'enfant en Christ, et le travail par lequel
l'homme fait, ou l'homme spirituel, l'homme qui possède la
pensée de Christ l, pénètre toujours plus avant dans le sens
caché de ce fait.

Nous aurions pu aussi, en nous arrêtant devant « les

conséquences » de la foi pour la vie de l'âme, distinguer encore
entre ce que l'apôtre nomme une foi « vaine, » ou « morte, »

et la foi qui demeure pour le croyant la source et de sa justice
devant Dieu et avant tout de son amour pour Dieu, ou de la

vie divine de son cœur. Cela nous aurait conduit à l'étude
spéciale de cette « justification par la foi » qui, dans le croyant,
est la première manifestation du salut. C'est là, cependant, un
sujet qui non seulement demande à être soigneusement défini,
mais dont l'exposition est trop intimement liée à l'histoire de

la doctrine pour que nous puissons y toucher sans entrer
dans des détails qui seraient ici hors de place. — C'est

ainsi que nous aurions dû établir, non seulement que c'est
à Dieu seul qu'il appartient de « justifier » l'homme, c'est-à-
dire de le « déclarer juste » dans le principe même de sa

volonté, mais encore que Dieu ne le fait qu'après avoir lui-
même placé, puis réveillé, ce principe dans son âme, comme
le germe et le point de départ de « la foi justifiante. » — Après
avoir de la sorte fait voir, et dans le salut et dans la justification

par la foi, un seul et même fait moral et en Dieu et dans

1 1 Cor. Il, 15, 16.



144 C. MALAN

le croyant, nous aurions dû aussi signaler les erreurs qu'entraîne

la séparation de ces deux manifestations du même fait,
lorsque, — comme nous le disions au début de cette étude, —

en ne voyant le salut que dans la seule action historique de

Dieu, on attribue à l'âme humaine l'œuvre tout entière de la

justification par la foi.
Un dernier sujet aurait été celui de l'avenir qu'ouvre au

croyant sa foi en Dieu. — Mais si le premier concerne, non pas
autant le fait actuel de la foi, que l'histoire du dogme touchant
cette foi, celui-ci, qui est le tableau des grandes et précieuses

promesses, s'adresse à d'autres lecteurs, et demande à être
traité pour lui-même.


	La foi [suite]

