Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 23 (1890)

Artikel: La foi [suite]

Autor: Malan, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379468

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FOI

PAR

C. MALAN

I

L'histoire, ou le développement, de la foi.

Bien que ce soit Dieu lui-méme qui déja inaugure dans I’dme
humaine la foi en la réalité de son existence, cette A&me n’a
pourtant pas tout d’abord conscience de cette foi comme du
résultat en elle d’'une action divine. A mesure cependant qu’elle
apprécie plus attentivement cette expérience intérieure, elle
sent se former en elle la foi & Dieu.

Non pas, nous I’avons dit, que cette initiative divine touche
en (uoi que ce soit & la liberté de I’dme dans laquelle elle a
lieu. Si c’est de Dieu que provient et la faculté de croire et
I’objet de la foi, ce n’en est pas moins toujours I’homme lui-
méme qui croit; soit lorsqu’il s’arréte au seul fait de I'expé-
rience imposée & son instinct moral, soit lorsque son cceur
obéit librement ensuite & Celui en qui il a appris A saisir 'au-
teur de cette expérience.

On voit que, dés qu’il s’agit de foi religieuse, nous sommes
en présence de deux activités personnelles: ’'une, une action
initiale et souveraine qui a I'nomme pour objet; l'autre, la
réponse que fait ’homme & cette premiére action. — Il ya donc
lieu, aprés avoir décril la nature essentielle de la foi, d’en con-

! Pour la premiere partie, voir la livraison de janvier.



LA FOI 121

sidérer encore le développement, ou I'histoire, en s’arrétant,
pour cela, d’abord devant P'action premiére de Dieu, ensuite
devant la réponse que '’homme fait & cette action.

1. L’action divine en vue de la foi.

Le premier fait qui nous frappe, dans l'histoire des origines
de la foi, c’est le caractére de priorité et d’initiative absolue de
Paction dont I’expérience la suscite en nous. C’est méme &
ce trait spécial que nous reconnaissons une action divine, aussi
bien dans cette autorité absolue du devoir dont le sentiment
fait naitre en nous la foi & Diew, que dans les actes historiques
dont le témoignage vient réveiller, et conquérir & la foi en Dieu,
un cceur tout d’abord soumis et humilié par cette premiére
expérience.

De 14 aussi le nom d’histoire sainte qu’on donne & 'ensemble
de ces faits révélateurs. De 1a encore la différence essentielle
entre les deux directions qui se montrent dans I’histoire reli-
gieuse. Nous y voyons se développer, d’'un cOté la religion de
homme sous ses diverses formes, de l'autre ce qui a le
droit de s’appeler la religion de Diew. La premiere se retrouve
dans toutes « les religions, » dans lesquelles apparait l'initia-
tive de ’lhomme cherchant en vain « le dieu inconnu. » La
seconde est celle par laquelle 'homme est mis & méme de ré-
pondre & la recherche dont il se voit 'objet de la part de Dieu
lui-méme, le tout-puissant Créateur et Sauveur.

La plus haute expression de ce que nous avons appelé « la
religion de I’homme, » est « 'adoration du dieu inconnu » & la-
quelle a abouli cette Athénes, qui est comme la fleur de I’hu-
manité laissée a ses seules lumiéres 1.

1 Peut-&tre quelqu'un de nos lecteurs objectera-t-il & la place que nous
assignons ici i Athénes dans le développement de la pensée religieuse de
I’humanité. Les recherches des savants nous révelent, dans ce qui a trait
au sentiment de la loi morale, et méme & 1'idée de la bonté et de la sain-
teté de 'Etre divin, des lumibres trés supérieures & ce qui avait cours
dans la pensée grecque. C'est 1a ce qui ressort, nous dit-on, des dernieres
découvertes sur 1'état religieux des Chinois primitifs, comme aussi des
Aryas de I'Inde et des Persans de Zoroastre. — Ici, cependant, il fant
bien distinguer entre le sentiment de la loi1 morale, et une lumibre vrai-



122 C. MALAN

Quant & « la religion de Dieu, » ce qui la caractérise c’est
qu’elle reconnait, dans la volonté premiére et souveraine, la
seule raison d’étre de tout ce qui existe, et en particulier de
la liberté des créatures. C’est cette religion qui seule révéle a
I’homme Vaction par laquelle le Maitre de la volonté, le Créa-
teur de I’ame humaine, vient réveiller cette 4me a sa vie origi-
naire, en la ramenant a lui par les marques de son amour 1.

Ici se produit la protestation dont il a déja été question. Non
qu’on entende s’opposer & cette affirmation d’une priorité d’ac-
tion, ou d’une wnitiative, quentraine nécessairement I'admis-
sion d’un Dieu personnel vivant. Ce qui fait hésiter, c’est I'idée
d’une action divine atteignant '’homme dans le centre méme
de sa vie personnelle. C’est bien 14 ce qui faisait dire au philo-
sophe Hegel: « que I'histoire du peuple juif avait toujours, en
méme temps et violemment repoussé et fortement attiré sa
pensée; si bien que cette histoire avait, comme une sombre
énigme, constitué le tourment de toute sa vie 2. »

Le fait est que tout dépend, pour I'appréciation de cette ceu-
vre historique de Dieu qui s’appelle 'histoire sainte, de la po-
sition prise tout d’abord, non pas avant tout & 1’égard des faits
spéciaux de cette histoire, mais bien déja & I’égard de tout fait
historique quel qu’il soit. En effet, ce dont il s’agit ici en pre-
mier lieu, c’est de savoir comment doit nous apparaitre et I’état
actuel du monde oll nous sommes, et notre propre état dans
ce monde. Est-ce 14 pour nous un ensemble de faits normaux,
de faits propres & servir de « norme » 4 notre jugement?
Est-ce un état de choses naturel, existant sous nos yeux tel

ment religieuse, dans le sens d'un rapport avec la volonté de Dieu. A ce
dernier égard il nous semble impossible de vouloir nier que la Gréce oc-
cupe la premiere place dans fe monde paien; ne fiit-ce que par son sen-
timent et sa recherche del'Etre divin personnel, i laquelle I'a amenée cette
conscience du fait personnel qui caractérise sa riche et puissante p:nsée. —
Quelques-unsg des faits qui me paraissent justifier cette assertion sont
indiqués dans mon écrit : Les grands traits de Uhistoire religieuse de U'hu-
manité, (Fischbacher, 1885.)

1 Jean VI, 4. « Personne ne peut venir & moi si le Pére qui m’a envoyé
ne lattire. »

? Rosenkrantz, Vie d’ Hegel.



LA FOI 4123

qu’il doit étre en vertu de son origine ? —— Ou bien ’expérience
qui nous a été imposée de « 'obligation morale » nous a-t-elle
forcément amenés & voir, et dans notre propre état actuel et,
en partant de 14, dans celul du monde auquel cet état ressortit,
un fait détourné de sa nature originaire? un fait, par consé-
quent, essentiellement imparfait et, comme tel, nécessairement
passager et destiné & cesser? — Voild bien la question & la-
quelle il faut ici avoir tout d’abord répondu 1.

Or nulle part cetie question ne se pose plus clairement que
devant le témoignage scripturaire. Ce témoignage, en eflet, met
sous nos yeux, comme une action historique de Dieu lui-méme,
aussi bien le fait normal primitif, ou naturel, que la raison du
fait anormal actuel. En face d’'un document semblable, il est
évidemment quelque chose qui importe plus que 'examen cri-
tique de la forme sous laquelle il nous est parvenu. Ce qu’il
importe avant tout d’avoir bien discerné, c’est la nature du fait
dont il entend témoigner.

Or, comme il se trouve que ce dont il témoigne concernant
notre propre état actuel concorde avec le résultat du témoi-
gnage de notre conscience, la premiéere question, en face de
« I'histoire sainte », demeure celle-ci: Ressentons-nous nous-
meémes notre état actuel comme un état normal, ou comme un
état de déchéance ? Les lois auxquelles & cette heure cet état
est soumis, sont-elles pour nous l'expression d’'une pensée
éternelle? Ou bien sommes-nous contraints d’y reconnaitre
des faits exceptionnels régis par des lois temporaires? un
état de choses détourné fonciérement de sa direction premiere,
par 'usage que nous avons fait de notre liberté? Ce que 'on
nomme le naturel est-il, dans le fond, pour nous, un fait sous
naturel ; c’est-a-dire dénaturé, ou déchu de son état originaire ?
— Par contre, le surnaturel, au lieu d’étre un scandale pour
notre raison, nous apparait-il bien plutot le signe et le gage de
ce qui a été, et de ce qui demeure, et A notre égard et & I'égard

! Cette question est 1'objet d'un opuscule de I'auteur : Les miracles sont-
ils réellement des faits surnaturels ? (Meyrueis, 1863); auquel il faut compa-
rer quelques pages intitulées : Des miracles (Grassart 1856), par M. Die-
terlen.



124 C. MALAN

du monde que nous habitons, la pensée primitive du Créateur ?

Voila la question que nous sommes appelés & résoudre en
face du témoignage de I’Ecriture.

A ceite heure on commence & se lasser de vouloir « expli-
quer » les faits surnaturels. On a compris que, devant une al-
légation positive du miracle, il n'y a, ou qu’a la déclarer erro-
née, — le miracle étant chose essentiellement impossible,
(auquel cas resterait sans doute & expliquer l'invention d’un
miracle tel que celui qu’allegue I’Ecriture ) — ou qu’a y saluer
I’apparition, au sein de notre état actuel de déchéance, du fait
normal lui-méme 1. En tout cas, le miracle demeure absolument
inadmissible pour qui prend son point de départ dans 1’état
de choses actuel ; pour qui n’a pas apprécié, dans la conscience
qu’il a d’une loi antérieure et supérieure a sa volonté, la réa-
lité vivante d’une volonté, ou d’un Etre, absolu et supréme.
Quant & I'homme que cette expérience intérieure a amené a la
foi a Dieu, le miracle est I'’expression normale et naturelle de
I’action de ce Dieu.

Non pas, sans doute, que nous ne devions voir une action
divine que dans le seul fait miraculeux! Toute action de Dieu
n’est pas une révélation de sa pensée éternelle. Or c’est tout
spécialement de cette révélation-l1a qu’il s’agit pour 'homme
qui, en face de sa propre conscience, éprouve le besoin de voir
rétablisonrapport avecDieu. Aussi ne sera-ce jamais qu’en par-
tant du sentiment de ce besoin, que I’homme arrivera & sentir
la réalité vivante de I’Etre dont seuls les actes peuvent y satis-
faire. Ce n’est pas uniquement, ce n’est méme pas tout pre-
miérement, le fait historique de la révélation qui nous met en
face du Dieu vivant. C’est avant tout ce qui, dans ce fait, pro-
duit en nous I'expérience de I'acte, ou de la volonté actuelle,
de ce Dieu, tel que nous I’a révélée notre conscience. Aussi
bien voyons-nous que, méme en dehors de toute révélation

1 Cette question revient & celle-ci: Qu'y a-t-il pour moi de plus naturel ?
I'incapacité de réaliser les mouvements les plus normaux et les plus
profonds de mon cceur? ou bien la faculté de pouvoir dire avec une
autorité absolue an malheureux impotent : « Ldve-toi et marche!» —

Et, » un point de vue plus général, qu’y a-t-il pour moi de plus réelle-
ment humain, mon état tel que j’en ai conscience, ou le Fils de I’homme 2



LA FOI 125

historique, « Dieu ne s’est pas laissé sans témoignage envers les
nations 1. »

Avec cela, il est toute une portion de I’humanité terrestre
a4 laquelle non seulement est parvenue lexpérience de la
volonté supréme, mais & qui le sujet de cette volonté a lui-
méme « révélé son nom. » Cela a eu lieu par une action exté-
rieure qui, différant suivant les temps, et suivant les circons-
tances de ceux qui en étaient 'objet, présente toujours ce
méme caractére de supréme initiative qui est déja celui de
cette action au dedans de nous qui nous a révélé la volonté
supréme. Aussi, comme nous avons déja di I'établir, celui-la
seul qui a dment apprécié cette premiére action intérieure,
sera-t-il & méme de reconnaitre, dans le fait extérieur de la
révélation historique, ce méme étre dont il avait déja ressenti
au dedans de lui autorite.

Ce serait donc une grande erreur que de limiter l'action
révélatrice aux seuls faits dont témoignent les Ecritures. —
Non sculement Dieu se révele dans tout ce qui met sous nos
yeux son action, mais il le fait tout d’abord d’une fagon spéciale,
a I’égard de chacun de nous, en faisant ressentir sa volonié &
notre volonté. Toute action en laquelle le Dieu invisible et
supréme entre en rapport avec ’homme terrestre, est néces-
sairement pour cet homme une action révélatrice. Sans doute,
aussi hien la forme de cette action que son appréciation,
dépendront & chaque fois de I’état de réceptivité, ou de capa-
cité religieuse, de 'homme qui en serait l'objet. C’est la
aussi ce qui donne la raison de la fagon dont Dieu se révele
soit & la conscience de chagque homme, soit dans 'histoire de
chaque nation, ou dans chacune des phases de la vie générale
de 'humanité.

Quant aux faits dont témoigne I'Ecriture, ce quiles distingue
avant tout, c’est qu'd coté de leur caracteére général de faits
révélateurs, chacun d’eux présente comme une révélation
spéciale. C’est bien grice & cela que 'ensemble de ces faits
met sous nos yeux le vaste développement de !’histoire sainte,
c'est-a-dire de I’histoire de laction divine dans le monde

U Act. X, 34, 35; XVII, 24-38. Rom. II, 6-14.



126 C. MALAN

que nous habitons; depuis cetle action créatrice auquel ce
monde doit son existence, jusqu’a I’action tout aussi souveraine
de Iélection et de l'alliance & I’égard de notre humanité,
laquelle inaugure le salut qu'apporte & cette humanité tout
entiére la personne historique du Fils de 'homme Sauveur.

Deux choses peuvent faire méconnaitre cette révélation. —
C’est d’abord, sans doute, le fait qu’on en repousserait d’en-
trée le témoignage historique, soit a cause de sa forme, soit
parce qu’on ne croirait pas & un Dieu révélateur. Mais c’est
encore que, tout en en admettant passivement la vérité his-
torique, on n’y discernerait pas I'ccuvre du Dieu vivant de la
conscience. Le fait est qu'on peut accepter d’'une fagon générale
les grands faits de cette histoire, sans se préoccuper d’y dis-
cerner des actes révélateurs. L’Evangile nous donne un
exemple de cette erreur chez un des principaux apbétres de
Jésus-Christ. Il faut, lorsque Pierre va recevoir les messagers
de Corneille, qu'une vision céleste vienne lui enseigner 2
meltre 'expérience des intentions actuelles de Dieu au-dessus
de ce qui n’était chez lui, & 'endroit de Dieu, que le souvenir
de 'ccuvre divine dans le passé. Au contraire Paul, & Athénes,
a si bien apprécié la révélation du témoignage constant de la
conscience, qu’il voit, dans I'obéissance des paiens & ce témoi-
gnage, ce qui les rend capables de recevoir la proclamation du
salut.

(Vest donc au moyen de deux actes que Dieu se manifeste a
I’aAme humaine. Par le premier, il fait sentir & cette ame sa
réalité vivante dans l'autorité absolue de sa volonté, sollicitant
ainsi une soumission qui est le premier acheminement A la foi.
Par le second, qui révele sa personne elle-méme, il vient
donner 4 cette foi son objet. — Le premier de ces actes se
passe dans le monde intérieur dont ’homme a conscience.
(’est une révélation au moyen d’'une expérience personnelle
intime, cachée el silencieuse ; mais, sans cette révélation inté-
rieure, toute révélation extérieure ou historique demeure
nécessairement inutile. Aussi est-ce la une grace intérieure
accordée, a4 toute &me d’homme, par Celui « qui veut que tous
les hommes soient sauvés, et parviennent & une pleine con-



LA FOI 127

naissance de la vérité. » — « Dans toute nation, » s’écrie
Pierre aprés qu’il a été éclairé d’En haut, « celui qui craint
Dieu et qui s’adonne & la justice, lui est agréable! »

L’autre acte révélateur, qui est une action extérieure ou
historique, non seulement demeurera sans langage pour celui
quil aurait méconnu la révélation de 'obligation morale, mais
1l pourra se faire que cette révélation historique lui soit alors
en scandale. — Ces derniers mots nous amenent a la seconde
partie de ce que nous avons nommé « ’histoire » de la foi; a
ce qui concerne plus spécialement ce que doit étre la réponse
de 'homme & cette action révélatrice de Dieu.

2. Réponse de 'homme ¢ cette action divine.

Sans entrer ici dans ce gu’on appelle « I'histoire des reli-
gions, » il suffira de caractériser d’'une facon générale la
réponse que ’homme fait, et celle qu’il devra faire, & 'action
divine que nous venons de constater.

Nous avons déja vu comment ’homme se comporte devant
cette premiére impression que 'obligation morale lui donne de
I’existence de Dieu. Il y répond par une soumission qui, bien
que d’abord aveugle, n’en est pas moins appelée & devenir une
obéissance libre et délibérée. Sans doute, 'homme peut refuser
ne flit-ce que son attention & Pexpérience de cette autorité.
Dominé par les convoitises de son amour-propre, il peut ne
pas méme ressentir cette autorité, ou bien, s’il la ressent, n’y
voir qu'une entrave imposée & sa liberté. C’est 1a ce qu’un
apotre appelle « I'obscurcissement et 'ignorance résultant de
I’endurcissement du ceeur 1. » Dans ce cas, ou bien il tachera
de se soustraire & 'impression de I'autorité intérieure ; ou bien,
s’il en admet la réalité, il y verra une loi qui ne concerne que
sa seule activité , une « loi de sa nature. » Dés lors sa sou-
mission & cette loi, au lieu d’étre une soumission opérée
devant lui du principe méme de sa volonté, n’est chez lui
que le résultat d'une décision facultative de sa volonté réfléchie.
Aussi ne voit-il alors, dans le devoir imposé par cette lol, que
Paccomplissement d’une tiche & laquelle il lui plait de se

Eph. 1V, 8



428 G. MALAN

résigner. De 14 vient que cet accomplissement est & ses yeux
chose d’autant plus méritoire, qu’elle implique de sa part un
plus grand effort. (Dans le fait, ¢c’est précisément 'inverse qu'’il
faudrait dire ! ) Ne discernant pas, dans ’autorité qui I’a atteint,
Paction déja opérée sur sa volonté par une volonté essentiel-
lement supérieure, il est si loin d’y voir la condamnation de sa
propre volonté, qu’il s’applaudit bien plutdt de ce qu’il regarde
comme une libre déférence de cette volonté. De 14 le nom de
« vertu » c’est-a-dire de « force », qu’il donne & cette sou-
mission.

Nous sommes ici devant 'homme qui consent & faire « le
bien, » uniquement pour se conformer & une regle qui ne
possede & ses yeux, en fait d’autorité, que celle qu’il lut a lui-
méme concédée. C’est « la vertu humaine, » avec l'orgueil
qu’elle inspire nécessairement a celul qui s’en contente. — Si,
dans le premier cas, ’homme se bornait & méconnaitre ’action
au dedans de lui d’une autorité vivante, maintenant qu'il n'y
voit que le simple fait d’une reégle, il s’enorgueillit d’une sou-
mission qu’il ne rapporte qu’a lui-méme.

Voila ce qui constitue « la religion de I'homme, » soit au
dedans soit en dehors de la portion de I’humanité & laquelle
est parvenue la Révélation historique. Aussi cette humanité
met-elle sous nos yeux, dans son ensemble, d’un coté une
multitude que l'insensibilité ou, comme dit I'Ecriture, que
« la stupidité » du cceur 1, retient encore dans les illusions de
Porgueil, et dans l'esclavage des convoitises de sa volonté
propre; et de l'autre un petit nombre de « sages, » et de
« vertueux » qui, tout en méprisant « cette multitude qui ne
sait ce que c’est que la loi 2, » se soumeltent eux & cette loi,
bien qu’ils n’y discernent pas I’action vivante de Celui quiseul
a le droit de commander & leur volonté. — Ou que ce soit que
nous jetions les yeux nous avons devant nous, & coté de la
foule courbée sous une autorité anonyme, des esprits qui, tout
en admettant d’une facon abstraite I’existence d'un Maitre de
la volonté, ne savent pas reconnaitre sa volonté vivante & leur

1 Marc V111, 17; Comp. Lue XX1V, 25; Jean X1, 40, eto.
2 Jean VII, 49.



LA FOI 129

égard dans une loi, dont ils s’enorgueillissent malgré cela
d’observer passivement les mandats.

Sans appuyer ce que nous disons la sur des exemples tirés
de I’histoire religieuse des paiens, bornons-nous & ceux que
nous présente celle du peuple de la Révélation, soit dans le
passé, soit & I’heure actuelle.

Dans le passé, le fait central de cette histoire c’est Israél,
« le peuple élu, » cessant de discerner 'ceuvre de son Dieu
dans les faits historiques qui la lui révelent, & proportion qu’il
meéconnait dans ces faits 'action souveraine d’un Dieu de
grace. C'est ainsi que ce peuple en vient & ne plus voir, dans
« les merveilles » qui I'ont eu pour objet, que les marques ou
les gages d’une position privilégiée; comme aussi, dans les
commandements divins, que le moyen qui lui est fourni de se
rendre plus digne de cette position. A mesure qu’il perd de
vue la responsabilité que lui fait encourir la révélation du Dieu
saint de la conscience, sa religion est toujours moins une
réponse de son coeur a cette révélation. Elle se réduit alors &
I'accomplissement d’un prétendu « devoir religieux, » dont il
ne s’acquitte bientdt plus que par un motif d’intérét propre;
c’est-a-dire non pour servir un Dieu qui I’a appelé & son salut,
mais pour se servir de ce Dieu, en rendant service au Tout-
puissant! en obligeant le Seigneur supréme! afin de l’enga-
ger par 1 & lui conserver et & lui augmenter ses faveurs.

Des lors il ne s’agit plus, pour Israél, d’un rapport inauguré
avec Jul par un Dieu dont seule la grace I’a choisi, entre tous
les peuples, pour l'appeler a sa lumiere, & sa vie el & sa sain-
teté. Ce dont il s’agit c’est d’une relation d’intérét et de justice
propre, inaugurée par la concession, aux ancétres du peuple,
de privileges qu’il importe de ne pas laisser périmer.

C’est ainsi que la loi, donnée jadis & ce peuple comme un
bienfait, n’est plus & ses yeux qu’'une exigence,d laquelle 1l ne
soumet telles ou telles de ses actions, que pour s’acquérir par
la la libre disposition de tout le reste de son activité. « Le
peuple de la loi, » parce qu’il méconnait, tout en acceptant
cette loi, 'intention de Celui qui la lui a donnée, finit, en s’at-
tachant toujours plus exclusivement au bienfait, par perdre de

THEOL. ET pHIL. 1890. 9



130 C. MALAN

vue le Bienfaiteur. Peu & peu ce qui n’est déja dans ce peuple
que de la fot @ Dieuw, arrive & n’étre plus qu’une simple
croyance traditionnelle « & un Dieu national; » ce qui veut
dire pour lui & un Dieu sans rapport direct et personnel avec
son adorateur. Aussi cet adorateur en vient-il & regarder ce
qu’il continue & appeler le service, ou le culte de Dieu, comme
une ccuvre d’autant plus méritoire, que c’est 14 chez lui un
hommage plus distant, l'accomplissement plus forcé, d’'une
tiche étrangére 4 la vie méme de son cceur.

Bientot la fot en Dieu, ou la foi du cceur, ne se rencontre
plus dans Israél que chez « les hommes de Dieu » et chez
leurs disciples immédiats. Dans la généralité de la nation, «la
religion » est devenue une activité essentiellement extérieure,
une habitude toujours plus superficielle, fragile et intermit-
tente. C’est I'expression d’une prétendue « foi » qui a pour
objet non pas Dieu lui-méme, mais uniquement le fait histo-
rique d’une ceuvre divine accomplie une fois pour toutes dans
le passé. De 13, chez les sages el les dévots, une importance
toujours pius exclusive donnée & la parole qui témoigne de
cette ceuvre, et, dans « la multitude, » un attachement tou-
jours plus inintelligent aux cérémonies qui en consacrent le
souvenir.

Pendant ce temps, «les nalions, » en dépit de leur idol4trie,
sont arrivées, grice a la seule loi de conscience, 4 une adora-
tion si réelle, quelle persiste malgré le fait qu’elle n’est pas
parvenue a discerner son objet. C’est ce qui explique comment,
lorsque le moment est venu, Paul, I'ancien pharisien, n’hésite
pas a se tourner vers les gentils.

A cette histoire de la foi religieuse dans Israél, répond celle
de cette méme foi chez ces chrétiens traditionnels qui ont
hérité de la position occupée jadis par « le peuple de Dieu. »
En effet, sans parler des indifférents et des incrédules, I'his-
toire du christianisme n’est-elle pas, toujours de nouvsau,
apres le premier moment ou a été réveillée la vraie foi du
cceur, le retour d’une croyance religieuse purement histo-
rique ou traditionnelle, dont I'objet n’est plus autant cette
action vivante de Dieu dont I'dme rec¢oit I'expérience, qu’'un



LA FOI 131

fait divin dont la connaissance, conservée dans le dogme ou
dans la coutume « sacrée, » constitue & elle seule un privi-
lege ?

Pour « des chrétiens, » cependant, une semblable position
religieuse entraine des conséquences toutes spéciales. Non
seulement ils se voient par la détournés, eux aussi, d'un rap-
port vivant et personnel avec Dieu lui-méme, mais, leur culte
et leurs usages religieux ne leur ayant pas été dictés, comme
a Israél, par Dieu lui-méme, ne sont pas pour eux l'occasion
d’une obéissance directe au Dieu qu’ils professent honorer. De
la, chez de tels hommes, un christianisme qui se réduit, ou
bien & une pure superstition, ou bien 4 la dévotion intéressée,
et par conséquent anxieuse, étroite, et orgueilleuse, du sec-
taire.

Un tel jugement semblera-t-il exagéré? — Nous le deman-
dons, cependant, sont-ils nombreux les chrétiens traditionnels
qul, dans les faits révélateurs dont ils conservent pieusement
le souvenir, discernent avant tout l'initiative divine qui les
caractérise ? En est-il beaucoup qui soient parvenus & com-
prendre que la religion ne s’inaugure pas en nous par une
connaissance intellectuelle, mais avant tout par l’obéissance
de notre ceeur, ou du principe de notre volonté, & ’'Etre qui
seul doit étre adoré et obéi? Est-il beaucoup de chrétiens tra-
ditionnels qui aient appris que le chemin pour parvenir ne
fut-ce qu’a la vérité religieuse, est I’expérience que fait notre
coeur de Celui qui seul est pour nous hommes la Vérité ?

Une semblable ignorance, cependant, est chez ces « chré-
tiens » chose d’autant plus grave, qu’ils occupent, au point de
vue des lumiéres religieuses, une position spéciale. Non seu-
lement ils possédent, comme tous les hommes, I'expérience
intérieure de la volonté divine dans la sollicitation de 1’obliga-
tion morale, mais ils ont encore devant les yeux I'ensemble
des actes révélateurs. En particulier, ils ont été mis en face de
celui de ces actes qui en clot le long développement ; en face
de ce qui est plus qu’'une révélation du nom , de la puissance,
ou des intentions générales du Dieu supréme. Le chrétien tra-
ditionnel est placé devant la Personne divine elle-méme;



132 C. MALAN

devant Celui gul se présente semblable & nous, accessible et
méme sympathique & la foi de notre cceur; devant ce « Fils
de ’homme » qui n’a pas hésité a dire & ses disciples 1 Vous
croyez en Dieu ; croyez ausst en mot ! — devant Celul dont la
contemplation, & T'entendre lui-mémel, suffit pour réveiller
dans le cceur- de 'homme, par ’expérience directe de 'amour
divin, la vie éternelle de Dieu; — devant ce Jésus sur
lequel Papotre, aprés avoir retracé dans un passage saisis-
sant d’éloquence, I'histoire des héros de la foi dans tous les
siecles, nous exhorte & reporter nos regards en face de la
nuée de ces témoins, comme sur le Ghef et le Consommateur de
la foi2.

Sans doute il faut ici distinguer, chez les adhérents du
christianisme traditionnel, entre une croyance religieuse qui
n’a pour objet que la seule existence historique du Christ, et
cette fol en Christ lui-méme, qui est un rapport vivant et actuel
avec le Sauveur. Comme c’est déja vrai pour la vie méme de
I’ame, la présence dans cette &me de la foi est due & une
action divine dont le début n’est pas soumis & la perception de
la conscience. Le croyant ne s’est pas vu naitre. Il a été I'objet
de cette action cachée dont le Seigneur Jésus disait aux siens :
« Nul ne peut venir & moi si le Pére qui m’a envoyé ne l’at-
tire 3. »

Le fait est, néanmoins, qu'a ’heure qu’il est le Seigneur
n’est plus, pour beaucoup de chrétiens de tradition ou de dis-
ciples historiques de I’livangile, ce méme objet de foi qu’il a
été pour les premiers croyants; Celui dont ses apotres ont
parlé comme de la manifestation de la vie éternelle qui repose
en Dieu?*, et comme de Dieuw manifesté en chazir. Il se peut
faire que des chrétiens traditionnels s’estiment des croyanls
et soilent méme regardés comme tels, non parce qu’ils font en
eux-mémes l’expérience de « leur nouvelle naissance, » dans
un rapport vivant de leur cceur avec le Sauveur, mais unique-
ment parce qu’ils croient au Christ comme & Pauteur d’un
salut accompli tout entier dans le passé, et qui demeure pour
eux un fait tour a tour ou magique ou problématique.

11Jean VI, 40. — 2 Héb. XI1i, 1, 2. — 3 Jean VI[,44. — 41 Jean I, 2.



LA FOI 133

C’est bien la ce qui, dans I'histoire du christianisme, fait
succéder au temps ol apparait la foi vivante, ces époques
dont la seule lumiére n’est plus qu'un souvenir effacé de ce
que fut la profession de cette foi. Dans ces époques, la foi du
ceeur a été remplacée par ce qui n’est plus qu’une croyance
dogmatique, laquelle ne se maintenant que gréce a I'indifférence
de la volonté, risque nécessairement de disparaitre au premier
souffle de la « critique. »

Nous avons déja rappelé la puissance avec laquelle s’est
affirmée la foi du cceur, ou la foi d’expérience, et dans les
jours apostoliques et plus tard lors de « la bienheureus: Ré-
formation. » Nous savons aussi comment, dans nos Eglises
actuelles, sont apparus, d’'une fagon plus ou moins marquée
et soutenue, les « Réveils » dont nous profitons encore & cette
heure,.

Mais chacun sait aussi ce qu’a été le lendemain de ces jours
de vie et de ferveur. A chaque fois s’est produit ce fait,— déja
signalé plus haut, — que si la seule expérience de conscience
suffit pour réveiller I’Ame, elle ne saurait suffire & changer le
cceur. Pour que la volonté nouvelle naisse dans I’dme, il faut
que se soil produite en elle I'expérience du coeur, comme du
centre non pas d’un sentiment passif mais d’un nouvel amour.
Sitot que cette expérience cesse d’avoir lieu, reparaissent, au
sein méme du christianisme et en face des paroles de 'Evan-
gile, les errements qui, dans I’absence de cet Evangile, étaient
ceux d’une humanité sans Dieu et sans espérance au monde!,

Le fait est que nous voyons aujourd’hui de prétendus
croyants ne plus méme apprécier la réalité d’un Dieu, qu’ils
ne connaissent encore que comme I'Auteur « des lumiéres
naturelles. » Quant & I’expérience morale dont témoigne en
eux la conscience, ou bien ces hommes n’y voient qu’une
impression fortuite, ou bien, §’ils y rattachent encore l'alléga-
tion d’un « sentiment religieux, » ils ne s’en tiennent pas
moins le plus souvent, pour la vie de chaque jour, & «la
vertu, » au « devoir, » et surtout aux « convenances. » C’est
ainsi que de prétendus « disciples de Jésus-Christ » en vien-

! Eph. II, 12.



134 C. MALAN

nent & s’incliner devant les idéaux qu’ils se sont faits, tout
comme s’inclinaient les paiens eux-mémes devant les idoles
qu’ils s’étaient forgées.

Ce qui les a réduits 14 c’est que, comme dans le temps pour
Israél, la Révélation n’est plus pour eux qu’un fait dont la
seule acceptation passive est déja regardée comme un mérite.
Au lieu de voir, dans la connaissance qui leur est parvenue de
cette Révélation, la preuve que Dieu les appelle & lui donner
leur cceur, ils n’y voient que le fait accidentel d’une connais-
sance purement intellectuelle. Ce n’est pas la, pour eux, une
révélation de 'amour du Dieu supréme. C’est uniquement le
témoignage humain d’un fait divin, dont il s’agit non pas d’étre
touché mais de savoir profiter.

Il est de fait que, suivant la facon dont il est compris et
recu, ’Evangile du salut peut devenir pour ’Ame humaine un
poison mortel. Les « croyants » dont il vient d’étre question,
incapables ne fat-ce que de concevoir un amour aussi réel
qu’il est souverain, — c’est-d-dire qu’il est indépendant
de la dignité ou de l'indignité de son objet, — s’imaginant
par conséquent un amour divin analogue au leur propre,
— ne concluent du témoignage de Uamour que Diew leur
révele en Jésus-Christ!, que ce seul fait, qu’aux yeux de Dieu
ils valent réellement mieux que le reste des hommes. Pour
ces esprits-14 Uélection de Diew n’a pas lien en vue de leur
salut, elle constitue déjd a elle seule ce salut. Ils n’y voient
pas un acte qui, provenant « du cceur de Dieu, » s’adresse
avant tout et directement 4 leur cceur. Ils y voient ce qui,
abstraction faite de 'impression qu’ils en recevraient, est déja
pour eux, & cette heure, non pas le témoignage d’un amour
qui les convie au salut, mais la révélation, comme d’un fait
déja accompli, d’'un salut irrévocable et positivement inadmis-
sible. A leurs yeux I'élu n’est pas ’homme A qui Dieu juge bon
d’adresser actuellement I’invitation de « venir & lui pour avoir
la vie; » non! c’est un homme auquel Dieu fait savoir qu’il
posséde déja a cette heure la vie éternelle, non pas dans la
promesse de son amour, mais en vertu d’un décret définitif de

1 Comp, Rom. V, 8.



LA FOI 4136

sa toute-puissance. (’est un homme auquel Dieu vient parler
de grdce, non parce qu’il le voit préparé a4 en étre touché,
mais parce que cet homme est véritablement digne d’en étre
I’objet!

Tout comme Israél oubliait que Dieu ’avait choisi par pur
amour, et en dépit du fait qu’il était le dernier et le plus
indigne de tous les peuples!, de méme ‘ces chrétiens tradi-
tionnels, loin de voir, dans le fait que ’Evangile leur est par-
venu, la marque d’une grice toute divine, d’un amour qui
vient les prévenir, ne pensent qua s’applaudir de ce qui

n’est dés lors pour eux qu’un oreiller de paresse, et l’occa-
sion de mettre de coté toute vigilance et toute crainte salu-
taire 2.

C’est cette religion, — dont la source est un sentiment d’in-
térét propre, étranger par conséquent & la vie profonde du
ceeur, — que nous voyons dicter a tels ou tels guides ou doc-
teurs de la foule, ces aspirations vagues et infécondes, ces
élans d’une sentimentalité stérile, dont les émotions factices
n’ont rien & dire ni aux consciences angoissées ni aux coeurs
altérés de salut. C’est 14 ce christianisme, aussi superficiel dans
son expression que dans ’expérience dont il découle, qui lasse
irrévocablement notre jeunesse, tout en endormant des 4mes
qui, pour étre réveillées & la foi en un Dieu de grice, devaient
étre mises en face d’'un Sauveur dont 'amour les prévient,
d’un Sauveur descendu du ciel pour donner la vie au monde.

Sans doute il est encore, parmi les chrétiens de tradition,
des hommes que rebute le vide sonore de la déclamation reli-
gieuse. Néanmoins, si cela ne provient pas chez eux d’un re-
gard fixé sur objet vivant de la foi, ces hommes eux-mémes
n’échapperont aux vagues aspirations de ce « panthéisme »
moderne que pour tomber dans ce qui, sous une forme
« chrétienne, » renouvelle les superstitions du polythéisme qui
succéda au panthéisme paien.

Non que nous fassions ici spécialement allusion & ce qui,
chez des chrétiens, s’appelle encore « I'adoration des images.»

1 Deut. VIL, 7, 8; 1X, 24; X, 15, etc.
2 Jude, v. 4 : « tournant la grice de Dieu en dissolution. »



136 C. MALAN

Nous voulons, en prenant la chose de plus baut, parler d’'un
christianisme dans lequel ce qui n’est qu’une pensée, ou méme
qu'une idée « religieuse, » remplace I'adoration que Dieu lui-
méme vient suggérer au cceur,adoration dont tout ce qui s’ap-
pellera ensuite une pensée religieuse ne sera jamais qu'une
expression plus ou moins imparfaite.

Il est vrai que comme le polythéisine s’accordait tout entier
3 admettre, au-dessus de l’existence actuelle des dieux infé-
rieurs, la réalité inaccessible d’un Dieu supréme et permanent,
« le monde chrétien, » lul aussi, confesse, dans son ensemble,
comme ¢ le Seigneur, » ou comme le Maitre supréme des
admes, Celui qui a dit lui-méme aux siens, « que lui seul est
leur Maitre, tandis qu’eux ils sont tous fréres. » Mais, ici en-
core, on a substitué des autorités secondaires et inférieures, a
la supréme et unique autorité de ce Maitre des cceurs. On a
méme été jusqu’a personnifier ces autorités, pour les rappro-
cher de la confiance qu’on leur voue. C’est ainsi qu’on fait
de « I’Eglise » une autorité que représentent des hommes
revétus pour cela d’un caractére sacré; ou bien que les
esprits, préoccupés avant tout des droits de leur pensée, per-
sonnifient eux aussi en quelque sorte le dogme, la tradition,
ou méme seulement la coutume religieuse. Moins génantes
pour la faiblesse, ou méme pour les erreurs, de ceux qui s’y
soumettent, moins inflexibles en face de leurs imperfections
ou de leurs infidélités, ces autorités secondaires tolérent, elles
aussi, ec par cela en viennent a légitimer, et méme & consa-
crer, les préjugés et I'ignorance de ceux qui s’en contentent, et
aont elles sanctionnnent pour ainsi dire de la sorte 'orgueil,
I’étroitesse et méme les convoitises.

Quelgu’un nous rappelle peut-étre ici que, tout en se décla-
rant le seul Maitre de la foi de notre coeur, notre Seigneur a
cependant confié pour nous son témoignage 4 des hommes
qu’il appelle « ses serviteurs. »

Ce qu’il ne faut pas oublier, cependant, c’est qu’il a si peu
entendu conférer son autorité soit & ces témoins, soit & ceux
qui nous transmettent leur témoignage, que ce « Pasteur des
Ames » dit lui-méme vouloir reconnaitre « ses brebis » & ceci,



LA FOI 137

qu’elles « fuiraient » ceux de ces hommes dont la voix différe-
rait pour elles de la sienne propre.

On demandera peut-étre encore si ces faits, qu’on a ainsi
érigés en « autorités secondaires, » ne sont pas absolu-
ment indispensables pour le maintien, dans ce monde,
ne fut-ce que du témoignage historique des faits « révéla-
teurs ? »

Cela est indubitable. Mais, tout comme D’erreur des paiens
était d’adorer une nature dont la vue aurait dt bien plutot
leur faire adorer ’Auteur, — de méme ces « chrétiens tradi-
tionnels » donnent leur confiance aux « moyens de grace » qui
sont mis & leur portée, au lieu de savoir s’en servir, en ne ser-
vant que Celui qui leur en accorde l'usage. 1l ne faut pas
confondre une acceptation passive du fait historique du salut,
tel qu’il nous est présenté dans les dogmes et les traditions re-
cues, avec la fol en ’Auteur méme de ce salut. Le fait est qu’on
peut fort bien recevoir le « christianisme » catholique, grec,
ou protestant, sans avoir, pour cela seul, le droit de se dire
un chrétien, dans le vrai sens de ce mot.

Qui n’aspire, en face des partis qui divisent, et parfois dé-
chirent, notre christianisme historique, au temps ou les
croyants auront appris & ne crotre qu'en Celui duquel ils se
réclament tous! le temps, par conséquent, ol ils auront ap-
pris & se servir des Eglises et des traditions qu’elles conservent,
sans pour cela risquer, en attachant leur foi a ces faits essen-
tiellement passagers et imparfaits, de devenir des sectaires;
des cceurs séparés de leurs fréres en Dieu, et privés pour eux-
meémes de la liberté que le Christ a acquise & ceux qui ne ser-
vent que lui seul ?

Ou bien cherchera-t-on le reméde & ces divisions dans cette
tiédeur de croyance dont plusieurs essaient de se contenter?
— (e serait avoir pris pour de la largeur de cceur et pour de
la supériorité de vues, ce qui n’est le plus souvent (ue le ré-
sultat de cette lassitude qu’engendre le spectacle des partis et
le bruit de leurs contentions. Ce serait s’exposer & devoir ap-
prouver ceux-12 mémes qui en viennent, en se détachant du
christianisme extérieur, 4 s’éloigner peu & peu du souvenir que



138 C. MALAN

ce christianisme nous conserve, et de la communion avec les
cceurs dont ce souvenir est demeuré le lien.

Ce qu’il faut ici c’est non pas rejeter, mais mettre 4 sa vraie
place ce qui demeure un moyen sans doute purement tempo-
raire. C'est surtout, — grice & I’expérience d’une foi toujours
plus vivante, — conserver en nous la place supréme, premiére
et décisive, & une relation toujours plus personnelle avec Celui
dont seule la volonté peut dominer notre volonté sans la frois-
ser et sans l'avilir,

Ainsi donc, tout en demeurant attachés a la tradilion chré-
tienne qui se trouve étre la nodtre, aussi longtemps et pour au-
tant qu’elle est pour nous une grace de Dieu qui nous relie au
seul Maitre légitime de nos coeurs, — n’oublions jamais qu’on
peut fort bien se sentir ému devant son histoire, sans 'y avoir
saisi lui-méme par 'expérience intime du cceur. On peut méme
se presser autour de lui, sans étre arrivé & ’entendre nous dire
lui-méme, parce que nous aurions su ne fiit-ce que « toucher
le bord de son vétement »: Aie bon courage ! ta foi t'a sauvé !
En un mot on peut avoir la foi a Christ, sans pour cela possé-
der cette foi en Christ, qui est la confiance d’un cceur ému en
I’amour divin ressenti dans I'amour humain de Jésus-Christ.

Allons plus loin! Sachons nous avouer qu’il se peut que
cette foi @ Christ devienne pour notre imagination une idola-
trie qui distraira notre cceur du service de Dieu. — Lorsque,
au lieu de servir un Sauveur auquel nous a conduits le désir
de faire la volonté de Dieul, et qui répond a ce désir en rat-
tachant directement notre cceur & Dieu lui-méme, on s’en
tient & I'idée qu’on serait parvenu a se faire de Jésus de Naza-
reth, sans que sa vie et son ceuvre soient réellement pour no-
tre « bonne volonté » la révélation vivante du Dieu de notre
conscience, — on n’a bhien alors devant soi qu'un Christ ima-
ginaire, qu’une idole plus ou moins parée de notre imagination.

Il s’agit donc pour nous non pas autant de l’expression,
ou de la forme, que de la nature essentielle, de notre foi. —
Si cette foi a pour caractere d’étre le don de notre cceur a
Jésus-Christ, il se pourra qu’elle ait existé au dedans de nous

1 Jean VII, 17.



LA FOI 139

longtemps méme avant que nous nous rendions compte de sa
présence. Précisément parce que la nature de cette foi est
d’étre avant tout une nouvelle direction imprimée & notre con-
fiance, elle a ses débuts en nous dans cette sphére de vie ins-
tinctive qui précede au dedans de nous la conscience que nous
en aurons, et qui n’est accessible qu’d Celui qui a créé notre
cceur pour en faire son temple.

Ce ne sera donc pas par sa profession, ce sera toujours et
avant tout par ses fruifs, que se prouvera a nous-méme la pré-
sence en nous de la foil. — Lorsque, sur les bords du Jour-
dain, quelques jeunes galiléens se mettent, & la voix du pro-
phete, a suivre Jésus, — bien qu’ils ne le saluent encore que
du nom de « Maitre ! » — c’est déja 1a chez eux le début de la
foi qui bientot fera d’eux ses disciples. Lorsque, troisans aprés,
deux de ceux qui s’étaient attachés & lui, qui avaient entendu
ses paroles et vu ses ceuvres, et qui surtout I’avaient vu accom-
plir son ceuvre supréme quand il avait devant eux quitté Geth-
sémané pour Golgotha, — ne voyaient encore en lui gu'un pro-
phéte puissant en paroles et en ceuvres, c’était 14 déja chez
ces disciples la foi du cceur en Lui, bien que I’étranger auquel
ils disaient leur anxiété s’étonnat de leur lenteur & comprendre
les promesses divines. Christ lui-méme n’attend pas, pour
rendre la vue & 'aveugle-né, que la confiance de cet homme
en sa parole fiit devenue cette foi au Fils de Diew qui le porta
plus tard a I'adorer 2. Il n’attend pas d’avoir entendu la con-
fession de Pierre, pour reconnaitre et soutenir sa foi lorsqu’il
le voit venir & lui sur les eaux. L’aveuglement de Philippe, qui
a été si longtemps avec lui sans le connaitre, — comme le
doute et les hésitations de Thomas, — ne le porlent pas & dou-
ter, lui, de leur foi, mais & I’éclairer, & la raffermir et & I’encou-
rager.

Ainsi donc cette foi, qui est la réponse que fait 'nomme &
une action de Dieu envers lui, a tout d’abord été produite au-
dedans de lui par une premiére action de Dieu. Ce sont la les
deux cotés, ou les deux formes, d’'un seul et méme fait, qui est

11 Cor. VIII, 3. « 8i quelqu'un aime Dieu, il est connu de Lui. »
2 Jean 1X.



140 C. MALAN

d’abord l'inauguration, puis l'activité, de la vie céleste dans
I’homme devenu terrestre et mortel.

Quant a Pactivité de la foi dans le croyant, c’est 'usage que
fait ce croyant de ’expérience qu’il a recue, d’une sollicitation
divine exercée tout d’abord sur le centre inconscient de sa vie
morale. C’est bien la ce qui seul nous explique comment il se
fait que la fol, comme nous le remarquions en commencant,
nous est présentée aussi bien comme le don de Dieu que
comme le devoir de ’homme. C’est ce qui nous fait compren-
dre cette parole apostolique, que c’est Dieu qui produit en nous,
et le vouloir et l'exécution selon son bon plaisir ; comme aussi
cette priere que font les disciples & leur Maitre, non pas de
leur donner une foi dont ils n’auraient eu encore aucune expé-
rience, mais de leur augmenter leur foi. Aussi le Seigneur
leur répondit-il en leur montrant les merveilles accessibles &
leur zéle et & leur fidélité dans la mesure de foi qui leur est
échue.

Du moment cependant ou nous avons compris que le début
de I’activité de notre foi, sera toujours chez nous la conscience
que nous avons d’une ceuvre de Dieu déja accomplie dans no-
tre 4me, nous en respecterons les premiers signes et en nous-
méme et en autrui. En particulier nous ne penserons jamais a
décourager, au nom de Vorthodoxie par laquelle nous estime-
rions étre arrivés & exprimer notre foi, les premiers mouve-
ments, peut-étre & peine encore conscients, par lesquels s’an-
noncerait, dans telle ou telle Ame, la fol du coeur en Christ le
Sauveur. C’est bien & propos de la foi religieuse que notre
grand apotre nous rappelle que la connaissance passera, que
la science enfle, que seule la charité édifie et qu’elle est seule
éternelle.

Ici nous touchons au centre méme du sujet qui nous a occu-
pés. — On sait que, dans le langage scripturaire, U'esprit signi-
fie le principe caché de la viel. C’est ainsi qu’il nous est dit
que comme Uesprit de ’homme connait ce qui est dans I’homme,
seul U'Esprit de Diew connait les choses de Dieu, et que nous
aussi ne connaissons les choses qui nous ont été données de

1 Jean III, 5-8.



LA FOT 141

Dieu, que par I'Esprit de Dieu 1. De la ce fait que la foi, ou la
confiance de ’dme de ’homme en Dieu, ne peut étre produite
en cette Ame que par cet Esprit.

Quel(u’un de ceux qui nous ont suivi jusqu’ici nous aban-
donnera peut-étre & ce mot. Tout comme I’Evangile du Crucifié
est le scandale de la croyance, ’Evangile de I'Esprit est le
scandale de la pensée. — Et cela est naturel! Les hommes qui,
parce qu’ils n’ont pas apprécié l'action premieére, souveraine
et prévenante de Dieu & leur égard, n’ont pas méme été mis
en face du devoir de donner & Dieu leur cceur, comme le cen-
tre et le point de départ de leur libre activité, ces hommes
ne connaissent d’autre action & leur égard que celle qu’ils ont
clairement appréciée et délibérément acceptée. Pour de tels
hommes la seule idée d’une ceuvre intérieure dont ils auraient
été les objels sans le savoir, dans leur étre moral, les ré-
volte. L’admettre équivaudrait pour eux & abdiquer leur libre
raison, vu que c’est 1a pour eux une ceuvre magique, violente,
indigne et de Dieu et d’eux-mémes, et qui ne peut étre acceptée
que par cet « enthousiasme » qui enléve & 'homme le sens
rassis de son jugement.

Ces hommes-la se trompent et sur eux-mémes et sur Dieu.
Quant a eux-mémes, ils n’admettent l'existence de leur moi
que depuis le moment ou s’éveille en eux la pleine conscience
de ce moi. Aussi ne cong¢olvent-ils aucun rapport de Dieu avec
leur moi, dont ils ne soient pas nécessairement conscients.

Quant aux hommes qui sont arrivés a adorer le Dieu vivant
et supréme par la soumission du principe méme de leur volonté,
ils sont si loin de juger de la sorte de ’ceuvre intérieure
accomplie par 'Esprit de Dieu sur leur esprit, que cette ceuvre
est I'objet de leurs désirs les plus profonds. Demandée avec
instances, elle est par eux acceptée comme une grice qui,
loin de les condamner & la passivité et a I’abstention, devient
au contraire en eux la source d’une activité nouvelle, puis-
sante et assurée. Ils reconnaissent la présence en eux de cette
ceuvre divine, non pas a lapparition de nouvelles lumiéres
dans leur intelligence, mais & la réalité au dedans d’eux d’un

11 Cor. II, 10-12.



142 G. MALAN

nouveau principe de volonté. En dehors de cette expérience
morale, la vérité la plus sublime, 'Evangile méme du salut,
n’est plus, et ne saurait plus étre pour eux qu’une foliel.

Ces hommes-la comprennent parfaitement qu’en quittant
les siens, notre Seigneur laisse, comme une grice supréme,
a leurs cceurs qu’angoissait son départ, la promesse de cet
Esprit « qui témoignerait de lui en eux, et les conduirait en
toute vérité 2. »

Sans cet enseignement intérieur, qui du reste n’est qu’'une
nouvelle forme de I’expérience morale dont toute &me d’homme:
a conscience, I’Evangile lui-méme devient ’occasion, pour
ceux qui se bornent & en entendre le récit, d’images sans
réalité et de décevantes illusions. Tout au plus en résulte-t-il
pour eux, dans le fait historique du Christ une fois apparu sur
notre terre, la vue plus ou moins confuse d’une énigme qu’ils
se contentent de respecter & distance.

La foi du chrétien est plus et autre chose que cela! (Cest
une expérience personnelle que le coeur arrive & faire de 1’ac-
tion par laquelle ce méme « Seigneur, » qui a voulu « venir en
chair, » « demeure avec les siens jusqu’a la fin du monde3. »
Il ne s’agit donc pas pour ceux-ci d’'une impression purement
intellectuelle, et par conséquent aussi précaire qu’elle demeure
4 chaque fois facultative. Il s’agit d’une expérience profonde,
intime, centrale, que Dieu lui-méme a accordée & leur ame.

Quant 4 la forme de cette expérience, c’est 14, comme dans
I'impression de l'autorité de la loi morale, le résultat en nous
d’une action divine, 4 laquelle notre cceur n’apprend & se sou-
mettre librement qu’a mesure qu’il se donne & Celui dont la
sainteté et la charité 'ont d’abord ému, puis vaincu, conquis
et ramene.

Une foi semblable, — aussi bien dans sa genése que dans sa
nature essentielle, — demeure la confiance en ce Diea vivant
qui, aprés ére d’abord venu 4 nous dans notre expérience de
I'obligation morale, s’est encore mis lui-méme & la portée de

11 Cor. [, 21; 11, 16-13. Comp. Luc XXIV, 27 et 22.

2 Jean XVI, 13.
31 Jean 1V, 2; Mat. XXVIII, 2.



LA FOI 143

notre perception dans la personne humaine de Jésus-Christ,
puis continue & entretenir avec nous, grice au témoignage
de I’Esprit de la vie et de la vérité, un rapport actuel et vivant,
par I'expérience intérieure de « Celui qui est vivant. »

Nous nous sommes borné, dans ce qui précéde, & considé-
rer la fol dans sa nature et dans son objet, en montrant en
Dieu lui-méme 1’objet vivant et actuel de la foi du cceur.

Si nous avions examiné cette méme foi au point de vue desa
confession, ou de I'expression qu’elle revét dans la pensée du
croyant, nous aurions eu & distinguer entre ce que l'apdtre
appelle le lait, et ce qu’il nomme la viande solide; c’est-a-dire
entre l'acceptation avide sans doute, mais encore passive, du
fait révélateur, par Uenfant en Christ, et le travail par lequel
Phomme fait, ou Uhomme spirituel, 'homme qui posséde la
pensée de Christ 1, pénétre toujours plus avant dans le sens
caché de ce fait.

Nous aurions pu aussi, en nous arrétant devant « les con-
séquences » de la foi pour la vie de ’ame, distinguer encore
entre ce que l'apotre nomme une foi « vaine, » ou « morte, »
et la foi qui demeure pour le croyant la source et de sa justice
devant Dieu et avant tout de son amour pour Dieu, ou de la
vie divine de son cceur. Cela nous aurait conduit & I'étude
spéciale de cette « justification par la foi » qui, dans le croyant,
est la premiére manifestation du salut. C’est la, ceperdant, un
sujet qui non seulement demande a étre soigneusement défini,
mais dont exposition est trop intimement liée a I'histoire de
la doctrine , pour que nous puissons y toucher sans entrer
dans des détails qui seraient ici hors de place. — C’est
ainsi que nous aurions da établir, non seulement que c’est
a Dieu seul qu’il appartient de « justifier » 'homme, c’est-a-
dire de le « déclarer juste » dans le principe méme de sa
volonté, mais encore que Dieu ne le fait qu’aprés avoir lui-
méme placé, puis réveillé, ce principe dans son ime, comme
le germe et le point de départ de « la foi justifiante. » — Apres
avoir de la sorte fait voir, et dans le salut et dans la justifica-
tion par la foi, un seul et méme fait moral et en Dieu et dans

11 Cor. 11, 15, 16.



144 C. MALAN

le croyant, nous aurions di aussi signaler les erreurs qu’en-
traine la séparation de ces deux manifestations du méme fait,
lorsque, — comme nous le disions au début de cette étude, —
en ne voyant le salut que dans la seule action historique de
Dieu, on attribue & 1’ame humaine 'ceuvre tout entiere de la
Jjustification par la foi.

Un dernier sujet aurait été celul de lavenir qu’ouvre au
croyant sa foi en Dieu. — Mais si le premier concerne, non pas
autant le fait actuel de la foi, que 1’histoire du dogme touchant
cette foi, celui-ci, qui est le tableau des grandes et précieuses
promesses, s’adresse 4 d’autres lecteurs, et derande & étre
traité pour lui-méme.




	La foi [suite]

