
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: Théologie et philosophie

Autor: Bois, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE

HENRI BOIS

Un certain nombre de penseurs contemporains s'accordent
à contester qu'il y ait ou qu'il doive y avoir des rapports entre
la théologie1 et la philosophie.

La philosophie et les philosophies, d'après eux, n'ont rien à

voir avec la théologie chrétienne. Il y a entre la philosophie et

la théologie un abîme. Ce sont deux mondes totalement
différents. Il est monstrueux qu'une philosophie quelconque exerce

une influence quelconque sur la théologie chrétienne. Celle-ci
ne doit se former que sous sa propre influence. Elle a son
domaine à elle. Elle consent à n'en pas sortir, mais elle réclame

énergiquement qu'on l'y laisse tranquille. Vous êtes théologien '?

vous n'êtes donc pas philosophe. Vous êtes philosophe? vous
n'êtes donc pas théologien. Et si vous voulez être àia fois

théologien et philosophe, tant pis pour vous, car vous porterez
éternellement en vous une irréductible dualité. Et vous serez

perpétuellement obligé de tenir un double compte courant de vos

pensées.
En plusieurs occasions2, j'ai essayé de présenter quelques

1 II va de soi que le mot théologie, dans cette phrase, désigne la théologie

systématique, spéculative. C'est dans cette acception, c'est pour ainsi
dire comme synonyme de dogmatique chrétienne, que j'emploierai
l'expression théologie chrétienne dans les réflexions qui vont suivre.

2 Cf. De la certitude chrétienne, Essai sur la théologie de Frank p. 324-339.

— Revue théologique (de Montauban), Philosophie, théologie et religion,
janvier-mars 1888. Ibid. Science, théologie et religion, juillet-septembre
et octobre-décembre 1888.

THÉOL. ET PHIL. 1890. 7



98 HENRI BOIS

observations contre semblable manière de voir. Il n'y a pas
tant d'abîme que cela entre la philosophie et la théologie, di-
sais-je. Il est sûr qu'il y a souvent, en fait, hostilité entre les

deux; mais il y a en droit identité. La théologie et la philosophie

ne sont pas distinctes en droit, et, en fait, il n'y a d'autres
distinctions entre la théologie et la philosophie que celle qui
existe entre les diverses philosophies. La théologie n'est pas
autre chose qu'une conception philosophique de la religion.
La théologie chrétienne est une philosophie chrétienne.

Ces assertions n'ont pas été du goût de tout le monde : je
m'y attendais. En particulier, un écrivain de talent qui est à la

fois un fin littérateur et un penseur distingué et que je suis
heureux de pouvoir appeler mon ami, M. G. Frommel, a

consacré, ici-même *, tout un article à critiquer une leçon
d'ouverture2 où j'avais exposé quelques-unes de mes idées sur les

rapports de la philosophie et de la théologie.
J'ai été quelque peu surpris des prétentions attribuées par

M. Frommel à mes modestes réflexions d'il y a un an. ce Le

nouveau professeur, dit-il, a inauguré son enseignement par
une leçon d'ouverture où il achève de prendre position. Cette

leçon a la valeur d'un manifeste. La publicité qui lui a été donnée

nous autorise à la considérer comme telle. » M. Frommel
fait erreur. Je n'ai nullement entendu lancer un manifeste. La

publicité que j'ai donnée à ma leçon d'ouverture est bien plus
restreinte qu'il ne le croit. U est vrai qu'elle a été insérée dans
la Critique philosophique et que j'en ai fait tirer à part un très

petit nombre d'exemplaires pour quelques amis; mais la
brochure n'a jamais paru en librairie, contrairement à ce
qu'avance M. Frommel dans une note. « Telles sont les conclusions
dernières de M. H. Bois, écrit encore M. Frommel. Il n'est

personne, en les considérant, qui ne reste frappé de leur
audace, du danger de leurs conséquences et ne sente qu'une
atteinte irrémédiable a été portée au caractère distinctif de la

1 Septembre 1889.

2Leçon d'ouverture d'un cours donné à la faculté de Montauban sur les

rapports de l'hellénisme et du judaïsme. Critiquephilosophique,Sl décembre

1888.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 99

révélation chrétienne. » Non, vraiment, je ne mérite ni cet

excès d'honneur ni cette indignité. En aucune façon, à aucun

point de vue, je ne me crois capable de porter une atteinte
irrémédiable au caractère distinctif de la révélation chrétienne!

Et comment donc, à moi tout seul, en quelques pages, se-

rais-je arrivé, sans le vouloir ni m'en douter, à accomplir cette

œuvre gigantesque que plusieurs siècles de négations passionnées

et habiles n'ont pu seulement commencer?... De quelle
façon j'y serais parvenu? Tout d'abord, semble-t-il,... en me

moquant un peu des discussions d'outre-Rhin.
J'avais bien vaguement conscience, s'il faut l'avouer,

d'avoir.... comme qui dirait plaisanté nos érudits voisins. Mais je
croyais la plaisanterie inoffensive, douce, bénigne.... D'ailleurs,
je n'avais nullement entendu porter un jugement sommaire sur
tout l'ensemble des disputes théologiques allemandes de l'heure
actuelle. Quand j'écrivais ces lignes qui ont choqué le
tempérament grave et sérieux de mon cher ami et qu'il veut bien me
faire l'honneur de trouver « humoristiques, » je n'avais en vue
qu'un point tout spécial de ces discussions, celui-là même dont
je parlais, celui-là seul. Je me suis moqué, — puisqu'il paraît
que je me suis moqué, — je me suis moqué tout simplement
des théologiens qui prétendent ne pas faire de métaphysique
et qui en font et qui reprochent à leurs adversaires d'en faire.
Et n'en déplaise à M. Frommel, je m'en moque encore. C'est

que cela est doublement ridicule. « M. H. Bois, dit-il, ne semble

guère se douter combien cela est considérable. » En
vérité, il n'y a là de considérable que le ridicule. « De toute façon,
continue mon honorable critique, le premier devoir d'un critique

est de respecter la nature objective des faits qu'il expose. »

C'est justement ce que j'ai cherché à faire. Il m'a semblé et il
me semble encore que les théologiens dont on veut bien dire
que je me suis raillé, sont objectivement ridicules (sur le point
particulier dont il s'agit). Mon devoir était donc de les représenter

comme tels. M. Frommel trouve que j'ai réussi. Je ne

puis m'empêcher de dire : tant mieux! Qu'y a-t-il donc là de

déloyal? Et en quoi M. Frommel peut-il être autorisé à écrire
cette phrase étonnante: « La critique, sérieusement pratiquée



100 HENRI BOIS

et loyalement comprise, comporte-t-elle l'ironie? » Comme si

les prophètes, comme si Jésus-Christ lui-même n'avaient pas

employé l'ironie Comme s'il était difficile de découvrir dans

les écrits des réformateurs maintes pages « humoristiques, »

pour employer le terme de M. Frommel, où nos vénérables

ancêtres religieux s'égayaient un peu de leurs adversaires

Comme si Pascal n'avait pas souri, et même ri des jésuites
Comme si Ritschl et ses partisans se gênaient pour se moquer
de Frank et compagnie

Et je serai le seul qui ne pourrai rien dire,
On sera ridicule et je n'oserai rire

Non, non, la critique, sérieusement pratiquée et loyalement
comprise, n'exige pas qu'on soit immuablement morose,
imperturbablement solennel, éternellement calme, impassible
Du moins elle ne l'exige pas en France : restons fidèle à notre
tempérament national, laissons dire ceux qui nous reprochent
d'être superficiels, ne nous effrayons pas trop de cette
accusation banale... Bien souvent, en nous jugeant ainsi, on montre

précisément qu'on est ce qu'on affirme que nous sommes.

I

L'article de M. Frommel débute par toute une série de
considérations historiques auxquelles je ne puis ajouter la même

importance que lui.
Les considérations historiques, en général, me paraissent

aussi insuffisantes à faire accepter qu'à faire nier une doctrine.
Dans l'espèce, si on me dit : Tel a été et tel est historiquement
le mouvement de la théologie, si on en conclut que ce
mouvement est par là même légitimé, que nous n'avons qu'à nous
incliner et qu'à nous laisser docilement emporter par le
courant... non! mille fois non! répondrai-je ; admettons que ce
mouvement soit tel que vous le dites ; admettons-le, quoique
ce soit contestable : cela ne prouve pas qu'il était bon et
souhaitable que ce mouvement fût tel, et que ce mouvement doive
se continuer dans cette voie. Le mouvement, s'il est réel, peut
être bon ou mauvais. L'histoire ne suffit pas à le décider.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 101

Les considérations historiques de M. Frommel manquent au
reste de netteté. Il me semble que mon honorable critique se

perd un peu, qu'il oublie parfois en parlant ce qu'il voulait
nous dire, à telles enseignes que, dans ses propres mains, ses

propres réflexions tournent à soutenir juste le contraire de ce

qu'il avait manifesté l'intention de prouver.
Ainsi, son article s'ouvre par ces mots : « L'Eglise sera en

danger aussi longtemps qu'elle n'aura pas montré que la foi a

sa méthode propre. » C'est une citation de M. Scherer. Mais

notre auteur l'endosse complètement. « Trente-deux ans
se sont écoulés depuis, continue-t-il, mais le conseil n'a

pas été vain. La nécessité des choses a forcé de le suivre. Ce

qui n'était alors que la prophétie de quelques esprits
clairvoyants est devenu l'évidence pour un grand nombre. » Donc
la foi doit avoir sa méthode propre ; elle ne l'avait pas autrefois,
elle employait jadis des méthodes étrangères, empruntées à la
science ou à la philosophie. A présent elle doit l'avoir. Elle l'a
même, puisque, d'après M. Frommel, « la nécessité des choses

a forcé de suivre le conseil » de M. Scherer. Et M. Frommel
entreprend d'exposer ce développement par lequel la foi, qui
n'avait pas sa méthode propre, en est venue à l'avoir. Et quelle
est la conclusion de tout ce développement? C'est bien curieux.
La voici : « La foi concentra toute son attention sur son essence

propre. Elle reconnut bientôt qu'elle reposait avant tout, non
sur un dogme qu'il faut croire, mais sur un fait de vie dont la

certitude est expérimentale au même titre que toute autre
certitude, quoique dans une sphère différente. Cette constatation,
franchement acceptée, marque une période nouvelle dans l'histoire

de la théologie. En lui empruntant sa méthode, elle a
dérobé ses armes à la science et s'en sert désormais pour se
défendre contre ses envahissements. » Voilà donc maintenant la
foi, dont on nous disait qu'elle avait en fait et qu'elle devait
avoir en droit sa méthode propre, voilà la foi qui emprunte à
la science sa méthode Et M. Frommel trouve qu'elle fait fort
bien. « La foi constate sans effroi, dit-il encore, les divergences

qui existent entre ses propositions et celles de la science,
parce qu'elle sait qu'une méthode identique, appliquée à des



102 HENRI BOIS

matières dissemblables, conduit nécessairement à des résultats
dissemblables. » Vous l'avez entendu, la méthode est identique.
On ne saurait apporter moins de dissimulation à se contredire.

Voyez encore. M. Frommel, qui en veut beaucoup au moyen
âge, qui déclare d'un ton prophétique que l'ère de la scolastique

est finie, qui assure découvrir dans la théologie contemporaine

le mouvement inverse de celui du moyen âge, aboutit
en définitive à nous ramener... au moyen âge! A quoi tendent
en effet ses efforts à établir un abîme entre la nature et la

grâce, la grâce venant remplacer, tuer la nature. Est-ce de

nos jours qu'on a coutume de pousser jusque-là la haine
monacale de la nature? Non, non, c'est bien au moyen âge,
dans ce qu'il a de plus condamnable, que M. Frommel veut
nous reconduire. Et ce qu'il préconise ainsi, ce n'est ni plus
ni moins que l'ascétisme

A quoi tendent encore les efforts de M. Frommel? à établir
non pas une distinction (qui rendrait l'harmonie possible), mais

une « opposition entre la connaissance profane et la connaissance

spécifiquement chrétienne.» Ce sont ses termes mêmes.

Eh bien! nous voilà de nouveau en plein moyen âge, dans la

compagnie de ces étranges penseurs qui disaient : « Comme

philosophe, je pense ainsi ; comme théologien, je pense le
contraire. Je pense blanc et noir, selon que je pense en tant
que théologien ou en tant que chrétien. Il y a deux vérités
contradictoires entre elles. » Ce qui rappelle l'histoire de

Pomponace : un plaisant avait proposé de l'absoudre comme
chrétien, de le brûler comme philosophe

Deux doctrines contradictoires ont également droit à être la
vérité. Notez bien que ce n'est pas moi qui tire à plaisir une
conséquence forcée. Le professeur Hermann, un disciple de

Ritschl, par exemple, n'a-t-il pas professé hardiment qu'on
peut être et même, si j'ai bien compris, qu'on a le droit intel-
tellectuel d'être matérialiste en philosophie tout en étant en

théologie un fort bon et très orthodoxe chrétien? Et M. Frommel

lui-même reconnaît expressément qu' « il n'y a rien de

nouveau dans l'idée d'une opposition entre la connaissance

profane et la connaissance spécifiquement chrétienne, et que



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 103

les grands mystiques, au moyen âge, Font proclamée avec

beaucoup de force. » Je ne suis pas bien sûr que les mystiques
soient seuls à l'avoir fait. Mais passons. Ailleurs, dans un
article sur la philosophie et la religion, publié également dans

la Revue de Lausanne1, après avoir cherché à établir que la

pensée philosophique spiritualiste et la pensée religieuse se

contredisaient absolument, M. Frommel s'écrie : « Est-ce à

dire que la cause du spiritualisme en philosophie soit mise

en question Aucunement. Mais il faut que ceux qui la
défendent prennent garde de ne pas usurper sur un domaine
qui ne leur appartient pas, et qu'ils soient attentifs à maintenir

dans l'idée la distinction qui existe dans le fait entre
l'ordre de la création et celui de la Rédemption2. » Ainsi le
spiritualisme a raison en philosophie, ce qui n'infirme nullement,

en théologie, le bon droit du christianisme dont on
nous assure cependant qu'il contredit nettement le spiritualisme.

Deux doctrines contradictoires ont également droit à

être la vérité. Ce qu'il y a d'étonnant, — si quelque chose

peut encore étonner après une telle conception, — c'est de

voir M. Frommel approuver ceux qui désirent « se rendre
compte de leur foi et la justifier devant la raison» (p. 505).
Avons-nous bien lu? Justifier la foi devant la raison? Justifier

la religion devant la philosophie? C'est évidemment un
lapsus. N'en abusons pas.

Deux doctrines contradictoires, et contradictoires sur le
même sujet, sous le même rapport, ont également droit à être
la vérité. L'athée dira : Il n'y a point de Dieu, et au point de

vue philosophique il aura raison. Et le même athée parlant en
théologien dira : Il y a un Dieu, et il aura raison au point de

vue théologique. Et le point de vue théologique et le point de

vue philosophique sont également légitimes et vrais. Et les
deux affirmations contraires seront aussi vraies l'une que
l'autre. Inversement, un philosophe dira : Dieu existe, et un
théologien dira : Dieu existe. Et ces deux affirmations auront
beau être identiques l'une à l'autre, la théorie de nos adver-

1 Janvier 1888.
s P. 9.



104 HENRI BOIS

saires les obligera à proclamer qu'elles sont contradictoires.
Car autrement il y aurait, sur ce point-là, au moins, identité
entre la connaissance chrétienne et la connaissance profane.
Et il faut qu'il y ait opposition.

Il est inutile, je pense, de réfuter semblables opinions. Il
suffit de les mentionner.

II

Je m'étonne de voir comme M. Frommel m'oppose mes

propres opinions. Il me fait remarquer que « autre sera la

philosophie d'un historien des religions qui étudiera le bouddhisme

ou le mahométisme et autre celle du .mahométan ou
du bouddhiste lui-même qui, partant du centre de sa religion,
verra le monde et l'interprétera du point de vue de sa propre
conception religieuse » (p. 508). Certes, je le crois, mais
M. Frommel reconnaît explicitement que ces deux
philosophies, si dissemblables qu'elles soient, seront deux
philosophies : « Autre sera la philosophie de l'historien des

religions et celle du mahométan ou du bouddhiste.»Nous sommes
en présence de deux philosophies, très diverses assurément,
mais de deux philosophies. Et il en est de même, je l'ai dit et
vois avec plaisir que M. Frommel le répète, pour le christianisme.

La philosophie d'un chrétien sera très différente de la

philosophie d'un non-chrétien. Cela n'empêche pas que ce

seront deux philosophies. Moi, chrétien, j'estime que j'ai
raison, que la philosophie du non-chrétien est fausse, que s'il
pensait bien, il penserait comme moi, qu'en droit sa

philosophie devrait être identique à la mienne, quoiqu'il y ait en
fait hostilité. Et je conclus que si, en fait, il ne pense pas
comme moi, ce n'est pas une raison suffisante pour me priver
du titre de philosophe, attendu que Kant et Spencer, par
exemple, deux philosophes incontestables, ne passent pas

pour être du même avis sur tous les points.
M. Frommel m'assure qu'il est impossible de bien faire de

la théologie chrétienne sans être chrétien. Ai-je soutenu le
contraire? J'en suis si peu coupable, qu'en parlant comme il
parle, M. Frommel ne fait que redire ce que j'ai dit. Eh oui



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 105

pour faire de la théologie chrétienne, il importe d'être chrétien,

de même que pour faire de la philosophie kantienne, il
importe d'être kantien, de même que pour faire de la
philosophie spiritualiste, il est bon d'être spiritualiste. Qui en

doute?
M. Frommel veut bien admettre ma définition de la

philosophie. « La philosophie est, dit M. H. Bois, l'explication
universelle. Soit » (p. 508). Et il fait observer que « cette explication,

pour être universelle, n'en a pas moins un point de

départ très particulier, savoir la personne même du
philosophe. Quoi qu'on en ait, la pensée, pour prendre possession
de l'univers, doit s'appuyer sur une certitude originelle, et
cette certitude ne saurait provenir que d'une expérience
subjective. » Je suis parfaitement de cet avis1. Quand j'ai défini la

philosophie « l'explication universelle,» je n'ai nullement voulu
dire que la philosophie était ou devait être une explication (de

l'univers) par l'univers, j'ai toujours entendu que c'était une
explication de l'univers par un individu, un sujet. Si M. Frommel

croit ici enfoncer une porte, je lui garantis que c'est une

porte ouverte. Je lui ferai seulement observer qu'il a mauvaise

grâce à me reprocher de définir sommairement la philosophie,
lorsque lui, il la définit contradictoirement. Que résulte-t-il des

paroles que je viens de citer? Que pour M. Frommel la

philosophie s'appuie sur une expérience subjective. Or, dans son
article déjà cité sur la philosophie et la religion, M. Frommel
déclare très nettement que la philosophie se fonde sur l'expérience

universelle de l'humanité, sur l'expérience générale, et

que par là elle possède une valeur probante générale 2. Oserai-

je l'avouer? Il me semble que M. Frommel est bien plus dans

le vrai quand il est de mon avis, que lorsqu'il est du sien. De

prétendre qu'il y ait jamais eu et qu'il y ait actuellement une

philosophie susceptible de rallier l'assentiment de tous les
hommes naturels, ce serait une erreur. D'espérer que pareille

1 Sauf quelques réserves peut-être sur l'emploi de la notion d'expérience.
Mais ce n'est pas le lieu d'en parler. Faisons abstraction, pour le présent,
de cette divergence d'opinion entre M. Frommel et moi.

2 Revue de théologie, de Lausanne, janvier 1888, p. 8. Cf. 9-10.



106 HENRI BOIS

philosophie se produira jamais, ce serait une utopie et une
naïveté. Oui, les diverses philosophies sont des conceptions
subjectives de l'univers, et une philosophie ne peut pas ne pas
être subjective. Eh bien t si le sujet est chrétien, la

philosophie sera chrétienne. S'il n'est pas chrétien, elle ne sera

pas chrétienne. Mais le terme philosophie conviendra aussi

bien dans un cas que dans l'autre. M. Frommel assure que si
le sujet philosophe devient chrétien et continue à philosopher,
il «transformera du même coup sa philosophie en une dogmatique,

c'est-à-dire en une science qui, cessant de se fonder sur
l'expérience universelle de l'humanité, perd sa valeur probante
générale et ne la conserve que pour le petit nombre de ceux
qui partagent avec lui des prémisses communes1.» Mais point
du tout! Le sujet en question ne cessera pas de se fonder sur
l'expérience universelle de l'humanité, pour la bonne raison

qu'il ne s'y est jamais fondé : avant comme après, il se fondera

sur son expérience subjective. Et son système ne perdra pas
sa valeur probante générale, car avant comme après il n'avait
de valeur probante que pour le petit nombre de ceux qui
pensaient comme le penseur individuel dont il s'agit. « S'il est une
telle distance, écrit M. Frommel, entre des systèmes (systèmes
philosophiques naturels) élaborés pourtant par des sujets
identiquement conditionnés et qui ne diffèrent entre eux que pour
avoir accentué l'une de leurs communes expériences au détriment

de toutes les autres, combien cette distance sera-t-elle
plus considérable encore lorsque le sujet, étant devenu chrétien,

entré par là même dans des conditions d'existence toutes
nouvelles, formulera une théorie de l'univers basée sur l'expérience

chrétienne spécifique2! » Mais je ne nie pas qu'il y ait
beaucoup, infiniment de distance. Ce que je nie, c'est qu'on
ait le droit d'arguer de cette distance pour contester aux
dogmaticiens le titre de philosophes, pour établir non seulement
en fait, mais en droit une distinction entre la philosophie et la
théologie.

Tâchons de s.errer de plus près la question.
1 Revue de Lausanne, janvier 1888, p. 8.
2 Septembre 1889, p. 509.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 107

M. Frommel argumente contre moi, il se récrie sur l'audace
de mes conclusions. En fin de compte, ne m'accorde-t-il pas
ce contre quoi il part en guerre? Il dit expressément (p. 504)

que le christianisme a sa philosophie. Il accorde (p. 510) que
la connaissance chrétienne est une philosophie particulière,
appelée théologie, ou plus spécialement dogmatique. Jusque-là
au moins nous sommes d'accord. Ce qui le choque surtout,
semble-t-il, c'est que j'aie écrit: « Je poserai en fait que,
depuis qu'il y a de la théologie chrétienne au monde, il n'y a

jamais eu de théologie chrétienne qui n'ait été formée sous
l'influence et comme du point de vue de quelque philosophie.

» M. Frommel reconnaît bien le fait; mais il nie la

légitimité, la normalité du fait. Je ne sais s'il a tout à fait saisi ma

pensée.
J'ai affirmé et j'affirme que toute théologie a une base

philosophique et doit en avoir une. Maintenant quelle est,
quelle doit être cette base philosophique, c'est une tout autre
affaire.

Toute théologie doit avoir une base philosophique. — Je n'ai
pas dit que toute théologie devait être formée du point de vue
d'une philosophie existante, d'une philosophie connue, étiquetée.

J'ai justement pris mes précautions pour qu'on ne pût
pas m'attribuer pareille pensée, fort éloignée de mon esprit.
« Il a pu y avoir, ai-je observé *, des théologiens doués
d'assez de force, de profondeur et d'originalité pour être leurs

propres maîtres en philosophie. Mais parce qu'une doctrine
philosophique a été élaborée par un théologien, refuserons-

nous à cette doctrine le titre de philosophique? Qu'importe
d'où elle sort? Ne chicanons pas sur sa provenance, et regardons

à ce qu'elle est. » Si un théologien trouve pour sa

théologie une bonne base philosophique dans une philosophie
déjà existante, qu'il s'en empare ; s'il ne la trouve pas, qu'il
s'en fasse une lui-même. La base sera toujours philosophique,
où que ce soit qu'elle ait été prise, qui que ce soit qui s'en

trouve être l'auteur. Et pourquoi faut-il une base philosophique?

pourquoi ne pas former la théologie chrétienne du point
1 Leçon d'ouverture. Critique philosophique, p. 435, 436.



108 HENRI BOIS

de vue et du point de vue exclusif de la religion chrétienne *

parce que cela est impossible, parce que la théologie est

l'œuvre de la raison — de la raison naturelle, car il n'y en a

pas d'autre, il n'y a pas deux espèces de raisons, — de la

raison qui interprète les faits religieux, qui analyse la religion
suivant les lois de la raison, bien plus, suivant les idées générales

que la raison se fait de la nature humaine, de la nature
du monde, etc.

On m'a accusé de confondre la philosophie comme méthode

avec la philosophie comme discipline 2. Je n'ai pas conscience
d'avoir commis cette confusion. Mais mes critiques n'ont pas
fait attention, eux, que si la confusion qu'ils me reprochent
serait à coup sûr erronée, la séparation qu'ils veulent établir
est insoutenable. Une méthode philosophique s'appuie sur une
théorie de la connaissance. Elle suppose la question de la

certitude tranchée, elle suppose acquise et fixée la base même
de la philosophie. Si la théologie reçoit de la philosophie une
méthode, elle reçoit par là même de la philosophie certaines
doctrines et des doctrines capitales, toute une façon particulière

et déterminée d'envisager et de traiter les questions,
de poser et de résoudre les problèmes. En donnant à la

théologie sa méthode, la philosophie donne sa propre base à

la théologie.
Et qu'on y prenne garde, c'est la même méthode appliquée

au même problème : l'explication de ce qui est, Dieu, l'homme,
le monde. M. Frommel accorde que la méthode est identique,
mais il assure qu'appliquée à des matières dissemblables, elle
doit conduire nécessairement à des résultats dissemblables.
« La foi, écrit-il, voit sans crainte un abîme infranchissable se

creuser entre deux théories contradictoires, parce qu'elle sait

qu'à la base de ces théories se trouvent deux expériences
également contradictoires: celle de la nature et celle de la

grâce. » (p. 504). C'est justement ce que je conteste. Il me
paraît que du côté de la théologie, comme du côté de la philo-

1 J'ai distingué (Leçon d'ouverture citée) et je distingue très nettement
la religion et la théologie.

2 Annales de bibliographie théologique, 15 janvier 1889, p. 15.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 109

sophie naturelle (je dis la philosophie naturelle pour la

distinguer de la philosophie chrétienne, qui est la théologie),
c'est la même méthode appliquée aux mêmes expériences. Je

sais bien qu'il y a des expériences que les chrétiens seuls
connaissent et admettent. C'est la thèse de M. Frommel, et je
veux bien l'admettre, quitte à différer aveo lui sur la nature
de ces expériences. Mais d'abord si les hommes naturels ne
connaissent pas et n'admettent pas ces expériences, ils ont
tort de ne pas le faire, ils sont dans l'erreur, et moi, chrétien,
j'ai beau être convaincu que dans la situation où ils sont ils
ne peuvent faire autrement que d'errer, je ne reconnais pas
le droit de leur erreur, et je n'admets pas, à aucun point de

vue, la vérité de leur erreur. Ensuite les chrétiens connaissent
et admettent en fait les expériences naturelles vraies. Il y a

donc en fait un terrain naturel d'expérience commun. Et en
droit tout le terrain d'expérience devrait être commun. —
Mais de cela seul qu'en fait, la philosophie et la théologie ont
en commun, outre la méthode, tout un terrain d'expérience,
je conclus que la théologie a forcément en commun avec la

philosophie naturelle : 1° sa méthode, 2° une partie même de

son contenu. Comme toute connaissance nouvelle doit
s'appuyer sur les connaissances anciennes et se relier à elles,
comme toute expérience récente doit se coordonner aux
expériences passées et s'harmoniser avec elles, je conclus que ce

qui, dans la théologie, n'est pas purement et simplement de la

philosophie naturelle doit s'appuyer sur de la philosophie
naturelle.

Mais alors, me dira-t-on, vous compromettez la théologie
chrétienne en toutes sortes d'aventures. Voyons, vous ne pouvez

nier qu'il n'existe des philosophies hostiles au christianisme.
Le beau gâchis que produira l'amalgame de ces philosophies
avec la religion chrétienne Tel prendra son point de départ
dans une philosophie matérialiste, tel dans une philosophie
panthéiste, etc.. Pourrez-vous les en empêcher? — Non,
assurément, je ne pourrai pas les en empêcher ; mais vous,
vous ne le pouvez pas davantage. Je dis : vous ne le pouvez
pas ; car c'est là ce qui se passe en fait sous nos yeux. Vous



110 HENRI BOIS

ne le pouvez pas ; et quand vous le pourriez, le voudriez-vous?
La liberté est-elle donc un mal? La responsabilité individuelle,
chose essentiellement morale et essentiellement protestante,
doit-elle donc être supprimée? A chacun de voir, d'examiner,
de se décider sous sa propre responsabilité. Si mon voisin se

trompe, j'en suis peiné, je puis et je dois essayer par mes

discours de le redresser, mais enfin je dois le laisser libre de se

tromper, et trouver bon qu'il soit en effet libre d'errer. S'il est

vraiment chrétien, son christianisme l'empêchera, j'espère, de

prendre pour fondement de sa théologie, entre les diverses
bases philosophiques existantes ou à trouver, une base trop
décidément hostile au christianisme. Ou, s'il fait un mauvais

choix, son christianisme l'induira en d'heureuses inconséquences.

Ou, s'il reste conséquent dans le domaine intellectuel, eh

bien il sera inconséquent dans la juxtaposition de sa doctrine
et de sa vie, et continuera de vivre bien tout en pensant mal.
Et enfin, si sa doctrine erronée réagit sur sa vie, mine sa vie,
la détruit, je le déplore infiniment, mais c'est là un danger
qui ne peut être écarté par aucune théologie, un danger que
Dieu lui-même a permis que chacun de nous courût.

Naturellement, lorsque je dis que la théologie chrétienne
doit être formée du point de vue d'une philosophie, j'entends
du point de vue d'une bonne philosophie, d'une philosophie
qui non seulement ne soit pas hostile au christianisme, mais

qui lui soit apparentée, qui le postule. Et, s'il faut dire ici mon
sentiment, cette philosophie, à mes yeux, c'est la philosophie
de la conscience morale. Je nie formellement que la philosophie
de la conscience morale soit étrangère à l'idée chrétienne.
Je suis persuadé que le point de départ de cette philosophie
est le bon et en philosophie et en théologie, et que c'est en

vérité sur cette base même de la conscience morale que
repose tout le christianisme. Seulement je reconnais — avec

regret, mais enfin il faut bien le reconnaître — que tout le
monde n'est pas en philosophie du même avis que moi, et que
d'autres peuvent avoir un point de départ philosophique
différent du mien et estimer que c'est le vrai. Et j'affirme pour
eux aussi la nécessité à la fois et l'obligation de partir de ce



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 111

point de vue philosophique qui est le leur pour construire leur
théologie. Bon gré mal gré qu'on en ait, si le christianisme
est tombé du ciel, il est tombé sur la terre, et, pour qu'il y
restât, il a bien fallu qu'il rencontrât un sol qui l'arrêtât. Les
aérolithes reposent sur la terre, et non la terre sur les aérolithes.

Une certitude nouvelle doit forcément s'appuyer sur les

certitudes déjà existantes et s'harmoniser avec elles. Certes le
christianisme produit une pensée, mais cette pensée, étant
vraie, s'accordera avec toutes les autres vérités que l'homme
a trouvées ou trouvera et prendra en elles son point d'appui,
si je puis ainsi dire, son point de rattachement à la vie
intellectuelle de l'homme. Que cette pensée du christianisme, une
fois acceptée par l'intelligence, réagisse sur elle, et arrive à la

modifier, à la corriger, à l'illuminer, je l'ai expressément

reconnu, et je le répéterai tant qu'on voudra. Mais il n'y arien
là qui infirme ce que j'ai avancé.

lit
En dernière analyse, quelles sont les objections sérieuses

que M. Frommel peut bien faire valoir? Il n'est pas toujours
commode de les dégager des développements un peu ondoyants
de mon honorable critique. Mais enfin les voici sans doute : il
y a un abîme, une opposition radicale, une contradiction réelle
entre la nature et la grâce. Cet abîme est nécessaire; car s'il
n'existait pas, la révélation chrétienne n'aurait plus de caractère

distinctif. Ce qui constitue cet abîme, c'est que l'homme
naturel et le chrétien sont le produit de deux créations distinctes,

la nouvelle naissance par laquelle on devient chrétien
étant une création au sens technique et précis du mot. C'est

ensuite que « l'idée saillante de la révélation, l'idée sur
laquelle elle repose tout entière est celle du miracle, » et que
la philosophie ne peut pas et ne doit pas admettre le miracle.

Ce qu'il y a au fond de ces diverses assertions, c'est un oubli
étonnant du monde moral.

Pour nous, nous reconnaissons les droits absolus de la
conscience morale; nous estimons que son autorité est indiscutable



112 HENRI BOIS

et sa suprématie souveraine ; malgré la variété, la contradiction
parfois des jugements moraux, nous soutenons qu'il n'y a rien
dans l'univers qui puisse être mis au-dessus ou même à côté
de l'ordre moral. Nous pensons que lorsque la conscience morale

a parlé, tout, absolument tout, doit s'incliner et courber
la tête. Nous n'admettons pas qu'il y ait pour l'homme une vie
supérieure à la vie morale, une grandeur plus haute que la

grandeur morale. Or, nous nous sentons par nous-mêmes
impuissants à obéir à cette conscience morale et à réaliser la
vocation pour laquelle elle nous certifie que nous sommes faits.
Le christianisme se présente à nous; il aftirme la souveraineté
de la loi morale, la primauté absolue du bien, et en même

temps il déclare l'homme incapable par lui-même de faire le

bien, enclin au mal par nature, coupable, digne de malheur et
de châtiment. Et il nous offre le pardon de nos fautes, la
réconciliation avec le Dieu qui nous parle par la loi morale et

que notre conscience nous accuse d'avoir offensé, la force pour
lutter contre le mal et pour réaliser la destinée à laquelle nous
nous sentons appelés. Le christianisme enfin nous apparaît
comme la satisfaction, l'apaisement, le postulat de notre
conscience morale.

Voilà ce qu'est pour nous le christianisme.
Il ne faut donc pas nous parler d'abîme infranchissable,

d'opposition absolue entre la nature et la grâce. C'est le domaine
moral qui est le domaine de la grâce, et ce domaine de la grâce
se trouve être un domaine de la nature. Au nom de la
conscience morale, nous repoussons toute doctrine qui prétendrait
séparer la grâce de la nature pour faire de la grâce un je ne
sais quoi au-dessus de la vie morale, complètement distinct
d'elle, opposé à elle, contradictoire à elle. Non, il n'y a pas
d'abîme infranchissable entre la nature et la grâce. Car la grâce
vient précisément relever la nature, la purifier, la sanctifier,
la développer dans le sens du bien, la moraliser. Il n'y a pas
d'abîme entre l'expérience de la nature et l'expérience de la

grâce. Car quelle est l'expérience de la nature La nature
expérimente sa faiblesse, sa corruption, le besoin qu'elle a de la

grâce. Si elle ne le fait pas, c'est qu'elle se trompe : voilà tout.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 113

Il n'y a pas d'abîme entre la nature et la grâce, car c'est
l'homme naturel lui-même, c'est le pécheur lui-même que la

grâce entreprend de sauver, non pas en le tuant pour mettre
un autre être à la place, mais en l'affranchissant de son esclavage,

en rompant ses chaînes, en substituant à la solidarité du
mal qui le lie une solidarité du bien qui le porte à la sainteté,
en introduisant en lui de nouveaux et puissants motifs tous
résumés dans l'amour de Jésus-Christ et dans l'amour pour
Jésus-Christ. Il n'y a pas d'abîme enfin entre la nature et la grâce,
car c'est dans la nature que la grâce agit et par la nature aussi

bien que pour la nature.
Le caractère distinctif de la religion chrétienne, à nos yeux,

c'est au point de vue formel, son origine, et au point de vue
matériel, le fait que cette religion est une rédemption et une

rédemption qui fournit, qui fournit seule à l'homme les moyens
de devenir moralement ce qu'il doit être. Le christianisme ne
se serait pas produit tout seul, les faits qui le constituent ne se

seraient pas passés, les idées qu'il postule, qu'il contient, qu'il
suppose, ne seraient pas venues d'elles-mêmes à l'esprit de

l'homme. L'intervention directe et spéciale de Dieu a été
nécessaire. Voilà qui est incontestable. Mais d'abord cette
intervention de Dieu s'est opérée dans la nature et parla nature. Et
ensuite les produits de cette intervention, une fois introduits
dans la nature, s'y sont comportés naturellement, se sont soumis

aux lois de la nature, sont devenus nature. C'est méconnaître

absolument la portée du christianisme, que de vouloir
l'isoler du monde pour lui sauvegarder son caractère distinctif.
Le but du christianisme, c'est d'arriver à une fusion complète
de la nature et de la grâce. La grâce poursuit le rétablissement,
la restauration de la nature. Le dessein en vue duquel la
révélation chrétienne a eu lieu, c'est que cette révélation, une fois

faite, soit acclamée dans son essence par la conscience et

l'intelligence des hommes et qu'elle entre dans le patrimoine de

l'humanité.
En nous plaçant toujours au point de vue moral, le point de

vue de Pascal, de Vinet, de Secrétan, nous ne pouvons
consentir à ce qu'on nous représente la conversion comme une

THÉOL. ET PHIL. 1890. 8



114 HENRI BOIS

création du même genre que la première création, la création
du monde. Il nous paraît que c'est là un énorme contre-sens,
un contre-sens complet sur la nature du christianisme. Je ne

veux pas m'étendre ici sur cette matière que j'ai eu ailleurs
plus d'une fois l'occasion de traiter. J'attendrai pour y revenir
que M. Frommel, suivant l'intention qu'il en manifeste, ait
entrepris de réfuter ma manière de voir.

Enfin j'avoue que je suis fort étonné d'entendre affirmer
qu'il y a opposition irréductible entre la pensée chrétienne et
la pensée naturelle, de ce chef que la pensée naturelle ne peut
admettre le miracle. « La philosophie, reposant sur l'application

rigoureuse du principe de causalité, écrit M. Frommel,
a-t-elle le droit d'admettre, fût-ce un seul instant, sans se

renier elle-même, l'hypothèse du miracle Telle est la question
qui se pose. Elle nous semble se résoudre par la négative. Car,
il faut en convenir, l'idée saillante de la révélation, l'idée sur
laquelle elle repose tout entière est celle du miracle. Or, le
miracle, brisant la suite naturelle des causes, répugne à la pensée

qui ne subsiste que par leur enchaînement. Il faut, pour
admettre le miracle, des raisons que la raison n'a pas et que
la philosophie n'est point autorisée à prendre en considération1.

» Nous nous trouvons en présence d'une confusion qui
est familière à M. Frommel, la confusion entre la philosophie
et la science. Dans son article de septembre 1889, intitulé théologie

et philosophie, à propos d'une leçon d'ouverture où il est

parlé des rapports de la philosophie et de la théologie, et
nullement de ceux de la science et de la théologie, on se trouve
perpétuellement devant « la science » ou « les sciences. » En

particulier il n'est question que de science dans toutes les
considérations historiques par lesquelles M. Frommel commence
son article. Dans le passage sur le miracle que je viens de citer,
notre auteur commet visiblement derechef cette confusion
invétérée. En même temps — et par suite — il escamote le
monde moral. Certes, il est vrai que la science repose sur
l'application rigoureuse du principe de causalité, mais cela n'est

pas exact de la philosophie. Du moins cela n'est pas vrai né-
1 Revue de théologie et de philosophie, janvier 1888, p. 9.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 115

cessairement, en soi, de la philosophie, et cela n'est pas vrai
en fait de toutes les philosophies. Une philosophie qui part de

la conscience morale, affirme l'existence de Dieu, la liberté de

l'homme, la liberté de Dieu, la création, une telle philosophie

est en fait une affirmation de miracles. Il ne faut pas se

lasser de le répéter, la création est un miracle, la liberté de

l'homme lorsqu'elle s'exerce produit des miracles, et la liberté
de Dieu absolument de même. «Il faut, pour admettre le miracle,

des raisons que la raison n'a pas et que la philosophie n'est
point autorisée à prendre en considération. » Point du tout I II
faut, pour admettre le miracle, des raisons que fournit la
conscience morale, et que la philosophie est non seulement autorisée,

mais moralement obligée à prendre en considération.
Je disais que les observations de M. Frommel sur la philosophie

et le miracle ne sont vraies que de la science et du miracle.

En effet la science, elle, repose sur la présupposition du

déterminisme universel. Et, en tant que science, elle est bien

incompatible avec le miracle qui repose sur le postulat de la

liberté, — liberté de l'homme et liberté de Dieu. « Mais la

science absolue est-elle effectivement possible? demanderons-
nous avec M. Secrétan *. On ne le démontre pas le moins du

monde, et toute l'apparence parle en sens contraire. Nous

voyons donc dans le déterminisme un postulat de la curiosité
scientifique, ou, pour parler la langue de Kant, un postulat de

la raison pure, qu'il est essentiel de reconnaître, mais qu'il
n'importe pas moins de limiter à son emploi légitime. La liberté
ne se démontre pas; le déterminisme ne se prouve pas davantage.

La vie morale se développe dans la croyance à la liberté;
la science se développe dans l'hypothèse déterministe. L'intérêt

de la morale plaide pour la liberté ; l'intérêt de la science

théorique plaide pour la nécessité. Voilà comment.la question
semble se poser. Qu'est-ce qui importe le plus à l'humanité,
est-ce la réalisation de l'idéal moral? est-ce l'achèvement de

la science?... Pour moi.... le savoir m'apparaît non comme un
but absolu, mais comme un moyen pour l'édification du monde,
dont les dernières raisons et les fins suprêmes sont d'ordre

1 Le principe de la morale, p. 88, 89.



116 HENRI BOIS

moral. Le fond de tout est à mes yeux volonté; la conscience,
le procédé suivant lequel la volonté prend possession d'elle-
même ; la perfection de la volonté, la perfection de l'être et le

but de la science. Je crois à la primauté de la raison pratique,
et je vote librement en faveur de la liberté. »

Voter en faveur de la liberté, pour un philosophe, c'est voter
en faveur de la possibilité, — bien plus, de la probabilité, —
bien plus, de la réalité du miracle. Il n'y a pas, à ce point de

vue, d'antagonisme irréductible entre la pensée naturelle du

philosophe et la pensée chrétienne du théologien:

IV

Est-ce donc être tellement audacieux que de soutenir les

idées que je soutiens? Suis-je vraiment un novateur si dangereux?

J'avoue que je ne m'en doutais pas. Mon honorable
critique m'attribue une originalité que je ne saurais, pour ma

part, me reconnaître. Il m'a toujours semblé et il me semble

toujours que je n'ai fait que reproduire, sous une forme qui
m'était propre, assurément, des idées émises depuis
longtemps déjà et par des auteurs aussi connus pour la profondeur
de leur pensée que pour l'intensité de leur vie religieuse.
Qu'ai-je dit, en définitive, qui n'ait été déjà dit par Vinet et
Neander? «Cette nouvelle manière de présenter les choses
de la religion, dit M. Astié1 en décrivant l'apologétique pratiquée

par Vinet, partait de la supposition d'une correspondance
complète entre le christianisme et l'humanité : on se disait que
chacun des deux facteurs bien saisi doit ramener à l'autre, car
on avait appris de Pascal et de Vinet que l'Evangile est la
conscience de la conscience même, la conscience élevée à sa
dernière puissance. « Les premières données du christianisme,
dit Vinet, gisent profondément dans toute âme d'homme ; sous
ce rapport, le christianisme, tout surnaturel qu'il est dans son
histoire, est une chose éminemment naturelle ; il ne faut que
s'examiner avec candeur en face de l'infini pour être poussé
de conséquence en conséquence vers la nécessité de la religion

1 La théologie allemande contemporaine, p. 247, 248.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 117

chrétienne ; et tout esprit sincère arrivera par cette route à un

point de vue d'où tous les détails du christianisme lui
apparaîtront dans une coïncidence si parfaite avec tous les besoins

de son âme, avec toutes les données de la nature, que, comme
Thomas, à la vue des stigmates divins, il se prosternera en
s'écriant : « Mon Seigneur et mon Dieu » Et voici ce qu'écrivait

encore Vinet : « Il est de toute nécessité que celui qui
parle et celui qui écoute se réunissent d'abord sur le terrain
d'une conviction commune, et le choix de ce terrain n'appartient

pas au prédicateur : pour conduire ses auditeurs au sommet

de la vérité religieuse, il faut d'abord qu'il descende

jusqu'à eux. Toute âme croit à quelque chose de vrai, ne fût-ce

qu'à sa propre existence : or, toute croyance vraie est sur la
route de l'Evangile ; il faut partir de là sans avoir regret du
chemin L » Et encore : « C'est ici le lieu d'observer que la

raison, c'est-à-dire la nature des choses, sera toujours pour nous,
à quelque point de vue que nous nous placions, le critère de

la vérité et le point d'appui de la croyance. Il faudra toujours
que la vérité hors de nous se mesure, se compare à la vérité
qui est en nous ; à cette conscience intellectuelle qui, aussi

bien que la conscience morale, est revêtue de souveraineté,
rend des arrêts, connaît des remords ; à ces axiomes irrésistibles

que nous portons en nous, qui font partie de notre nature,
qui sont le support et comme le terrain de toutes nos pensées;
en un mot, à la raison®. » Et voici ce que Neander écrit :

« Comme ce n'est que dans la conscience chrétienne que la

nature humaine arrive au terme de son développement, les

principes de la conscience chrétienne s'imposent aussi à la
conscience humaine en général. Il y a entre les principes
chrétiens et les principes moraux une harmonie préétablie, et

l'apologétique a pour but de montrer comment, le christianisme

étant donné, la vie morale de l'homme, en suivant les

lois de la nature, vient nécessairement y aboutir3.» En vérité,
cela me rassure de pouvoir m'abriter derrière de pareils

1 Discours sur quelques sujets religieux. Réflexions préliminaires, p. IX.
2 Ibid. p. XII, XIII.
3 Vie de Jésus, traduit par Pierre Goy, I, p. 21.



118 HENRI BOIS

noms. Déjà, dans la Theologische Literaturzeitung *, M. Lobstein

s'était scandalisé de ce que j'avais prétendu faire de la
certitude naturelle la base de la certitude chrétienne. Il donnait

à entendre que des chrétiens... pieux ne pourraient
s'accommoder de ma manière de voir. Et maintenant c'est M. Frommel

qui lève les bras au ciel en face de mes assertions funestes,

qui dénonce leurs conséquences dangereuses,... irrémédiables
Heureusement que je puis appeler à mon secours des hommes
tels que Justin Martyr, Pascal, Vinet, Neander.... Et je crois

que si j'ai ceux-là pour moi, je cours la chance d'avoir aussi

en ma faveur bon nombre d'autres créatures humaines à piété
authentique et sans ombre de suspicion.

Je viens de parler d'apologétique. Je confesse que j'ai peine
à comprendre comment M. Frommel peut compter « la nécessité

d'une apologétique efficace » (p. 505) parmi les motifs qui
peuvent et doivent pousser les chrétiens à développer leur
pensée suivant la tendance qu'il préconise. De l'apologétique
de Vinet ou de Neander et de celle de M. Frommel (je les

oppose, car elles sont contradictoires l'une à l'autre), s'il y a

une apologétique peu efficace, s'il y a une apologétique peu
faite pour la chaire et pour le peuple, c'est celle de M. Frommel.

Prêcher aux gens qu'il y a une opposition radicale, absolue,

entre eux et le christianisme, qu'il n'y a aucune affinité,
aucune harmonie entre l'Evangile et leur âme, que, pour qu'ils
soient convertis, il faut que Dieu crée au sens technique du
mot un être nouveau et dépose cet être en eux, vraiment ce
n'est pas très encourageant, cela ne porte pas beaucoup aux
résolutions énergiques, cela n'est guère propre à attirer, à

remuer les auditeurs : «Que venez-vous nous raconter là?
répondront-ils, intérieurement au moins. Vous voulez
dissiper notre aversion ou notre indifférence pour le christianisme?

Vous'vous y prenez bien mal. Vous voulez que nous
nous convertissions? Mais vous nous dites que cela ne dépend

1 21 avril 1888, p. 204.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 119

pas de nous. Si Dieu veut bien créer en chacun de nous un
être qui fera l'expérience de la grâce, cet être la fera ; mais

nous, qui sommes des hommes naturels, nous ne saurions
faire cette expérience contradictoire en soi de toute expérience
naturelle. Vous nous parlez, mais, d'après ce que vous nous
dites vous-même, c'est peine perdue de votre part, nous ne
saurions vous comprendre.... Et puis, vous exagérez, franchement.

On ne pousse pas jusque-là la condamnation ascétique
de la nature »

Une apologétique qui se fonderait sur les principes de

M. Frommel se dépouillerait elle-même, par avance, de toute
prise, de tout moyen d'action, se frapperait dès le début de

stérilité et d'impuissance. En vérité qu'on nous ramène à Pascal,

à Neander et à Vinet Qu'on nous ramène aux premiers
pères, à ceux-là mêmes qu'on accuse le plus de s'être laissés

pénétrer par la philosophie grecque! Ils comprenaient mieux
le christianisme et entendaient mieux i'apologétique, en dépit
de cette influence de la philosophie qu'on condamne.

Abstenons-nous donc de la condamner. Ne songeons pas à

séparer la philosophie et la théologie pour les opposer.
Efforçons-nous plutôt, puisqu'il n'y a pas moyen d'isoler la théologie

de la philosophie et que cela n'est pas non plus désirable,
efforçons-nous de faire de la bonne philosophie. Il y a des

gens qui font de l'art pour l'art. Nous, chrétiens et théologiens,

ne faisons pas de la philosophie pour la philosophie,
mais faisons de la philosophie pour la théologie ; et faisons de

la bonne philosophie, dans la mesure de nos forces et de nos

lumières, pour faire de la bonne théologie.


	Théologie et philosophie

