
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: Le livre de M. Westphal sur les sources du Pentateuque

Autor: Vuilleumier, H. / Westphal, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE LIVRE DE M. WESTPHAL

LES SOURCES DU PENTATEUQUE1

Maintenant que le bruit qui s'était fait naguère autour de la

préface de M. Westphal semble s'être apaisé, le moment est

peut-être venu de parler calmement du livre lui-même. Essayer
de ramener sur lui l'attention nous paraît d'autant plus à propos
que nous avons quelque raison de soupçonner nombre de ceux
qui ont pris le plus vivement parti pour ou contre les idées
énoncées dans la dite préface, de n'avoir guère fait au livre
l'honneur d'une étude sérieuse. C'est en quoi ils ont eu grand
tort. Ce tort, ils feront bien, dans leur propre intérêt, de le

réparer au plus tôt.
Des discussions générales comme celles auxquelles on s'est

livré récemmentsur la critique et la foi n'avancent pas à grand'-
chose. Il est rare qu'on en retire un profit positif et qu'on en
sorte beaucoup plus éclairé. Voulez-vous, sur ce sujet tant
débattu de la critique biblique, faire une lecture réellement
profitable Désirez-vous être solidement instruit des faits en cause

et vous orienter dans le débat? Laissez-là les à priori et prenez
en mains une étude historique comme celle qui vous est offerte
dans le livre de M. le pasteur Westphal. Vous verrez là une
chose qui ne se rencontre pas tous les jours : une œuvre
allemande écrite en fort bon français. Allemande pour la solidité,

1 Les sources du Pentateuque. Etude de critique et d'histoire, par Alex.
Westphal, licencié en théologie. —1. Le problème littéraire- — Paris,
librairie Fischbacher, 1888. — XXX et 320 pages.



LES SOURCES DU PENTATEUQUE 67

l'érudition, l'exactitude minutieuse des informations, le soin
voué aux indications bibliographiques, elle est bien française
par l'ordre et la clarté, l'heureux groupement des matières et
les agréments du style. Vous trouverez mieux encore : pour
vous guider au travers du dédale apparent des opinions et des

hypothèses, un historien unissant l'indépendance et la dignité
scientifiques à tout le sérieux de la foi du protestant.

Dans le présent volume, M. Westphal ne s'occupe que de l'un
des deux problèmes qui se posent au sujet du Pentateuque,
savoir du problème littéraire; par où il entend la recherche,
la découverte et la reconstitution des divers documents qui ont
servi à la composition de ce grand ouvrage. Plus tard viendra
le tour du problème historique, c'est-à-dire de la question de

savoir « à quelle période historique nous ramènent ces différents

documents, » en d'autres termes, de la fixation de leurs
dates respectives ainsi que de la date de la rédaction finale.

L'histoire du problème littéraire se divise en trois parties. La

première nous raconte la destinée de la croyance traditionnelle
à l'origine mosaïque du Pentateuque, jusqu'à l'âge de la
Renaissance et de la Réforme. Elle nous montre comment cette

croyance, « étrangère à la littérature la plus ancienne *,

mystérieuse à son origine et diversement interprétée par les
docteurs juifs qui lui donnèrent cours, triomphe à l'aide de la

superstition, se maintient aussi longtemps qu'elle peut, par la

force, règne à l'abri du contrôle et finit par échouer dans les

écrits de quelques savants rabbins du moyen âge | Abeti Esra

et Abrabanel] qu'elle parvient encore à intimider, mais qu'elle
ne réussit plus à convaincre » (p. 40 sq.).

La seconde partie est consacrée aux Précurseurs de la
critique, depuis Carlsladtet Masius jusqu'à Richard Simon et Jean

Le Clerc. Nous y voyons comme préformés et préfigurés, à

deux siècles de distance, les différents courants et les principaux

types de la critique moderne. « Peyrère et Spinoza avaient

1 l'Ile apparaît pour la première fois dans la Chronique sacerdotale de

Jérusalem, soit vers la fin du ive siècle avant Jésus-Christ. Voir p. 7 où,

par suite d'une erreur typographique, il est parlé du vte siècle.



68 A. WESTPHAL

mis en honneur cette critique géniale dont la méthode intuitive

devait, avec Ewald, reparaître dans tout son éclat. Puis,
Richard Simon, disciple de grands philologues, avait inauguré
la critique savante et méticuleuse dont Knobel devait un jour
montrer les mérites et les périls. Le Clerc, le dernier venu
voit avant tout, dans la question qui nous occupe, un problème
d'histoire.... Il représenta de son temps les tendances auxquelles

la nouvelle école [celle dite de Graf] doit, de nos jours, la

meilleure part de ses succès » (p. 81).
Mais c'est surtout dans la troisième partie, de beaucoup la

plus considérable, qu'on suit avec intérêt les développements
de M. Westphal. C'est ici qu'il déploie tout son talent l'exposition

et les riches ressources d'une érudition de première main.
Dans quatre chapitres, de trente à quarante pages chacun, il
décrit les péripéties de la critique, à partir des fameuses

Conjectures de Jean Astruc, ce médecin de Montpellier qui, posant
en principe la division des sources ou Mémoires originaux, a

placé la critique sur le seul vrai terrain où elle pût bâtir un
édifice solide (p. 106). Vous les voyez à l'œuvre, tous ces
hommes qui, à force de sagacité et de patience, ont fini par
dérober au Pentateuque le secret de sa composition. Vous

apprenez à connaître le fort et le faible de leurs méthodes et de

leurs théories. L'hypothèse des sources ou documents, celle des

fragments, celle des compléments sous ses différentes formes

passent successivement sous vos yeux. Vous assistez ensuite à

l'importante découverte de Hupfeld lequel, en 1853, précisément

cent ans après l'apparition des Conjectures d'Astruc,
remet en honneur l'hypothèse des Mémoires ou des Urkunden,
en même temps qu'il retrouve ce « second élohiste » qu'Ilgen
avait découvert une première fois en 1798. Et cette nouvelle
hypothèse des sources, désormais acquise à la science, vous la

voyez se perfectionner encore entre les mains des Schrader,
des Nöldeke, des Wellhausen, etc., et se compléter en dernier

lieu par une découverte dont cette Revue a eu la primeur,
celle d'un « second jehoviste, » par M. Bruston, de Montauban1.

1 Voir année 1883, p. 1129-369: Les quatre sources des lois de l'Exode;
année 1885 : Les deux Jéhovistes, p. 5-34, 499-528, 602-637.



LES SOURCES DU PENTATEUQUE 69

Il est vrai que la critique n'a pas encore définitivement
prononcé sur cette ingénieuse trouvaille. Mais, quel que soit le
sort que l'avenir réserve à J2, « ce qui demeure et ce que
certaines divergences sur des points secondaires ne sauraient

ébranler, c'est l'unanimité des résultats de la critique touchant
les trois [ou, en comptant le Deutéronome primitif, les quatre]
grandes sources dont s'est servi le rédacteur de nos livres
actuels. » (Pag. 226.) Dans ses éléments essentiels, — quoi qu'en
dise M. Maurice Vernes dans sa récente Histoire des Juifs,— le
« problème littéraire » peut être considéré comme résolu.

Chemin faisant, M. Westphal résume la division des sources
dans la Genèse d'après Astruc (p. 110), Eichhorn (p. 123), II-
gen (p. 140) et dans sa conclusion, « pour rappeler que les

préoccupations dogmatiques et les croyances religieuses sont
absolument en dehors de tout ceci, » il met soqs les yeux du
lecteur, en forme de synopse (p. 229 sq.), les passages de la
Genèse attribués au premier élohiste par les trois critiques qui lui
paraissent « représenter avec le plus de compétence, l'un
(M. Nöldeke), les libres recherches de la philologie, l'autre
(M. Kuenen), la pensée libérale, le troisième (M. Bruston), les

intérêts évangéliques. »

Disons enfin que, pour permettre au lecteur de contrôler par
lui-même le résultat fécond des travaux d'analyse auxquels la

critique a soumis le texte du Pentateuque, M. Westphal a eu
soin de publier, à la suite de son étude, quinze épisodes de

l'histoire sacrée tels que les documents primitifs paraissent les

avoir contenus. On trouvera par exemple, dans cet appendice
(p. 231-312), les deux récits de la création, les deux versions
de l'histoire de Noé et du déluge, trois récits parallèles ayant
trait à la vocation de Moïse, un essai de restitution de quatre
récits distincts concernant l'alliance de Jéhovah avec son peuple

et spécialement les tables de la loi, etc.

A notre connaissance il n'existe pas, sur le sujet en question,
de livre qui puisse se comparer à celui-ci. Il fait le plus grand
honneur à notre théologie protestante de langue française.
N'appartenait-il pas, d'ailleurs, à un savant français de nous



70 A. WESTPHAL

doter d'une histoire de ce long procès relatif aux origines du

Pentateuque? « Cette histoire, nous dit M. Westphal, ne pouvait

se faire qu'en Allemagne; mais c'est en Allemagne même

que nous avons compris ce qui revient à la France dans le succès

des travaux d'outre-Bhin.... Bichard Simon, Jean Astruc,
Edouard Reuss : trois Français, trois initiateurs. L'un fonde la

critique, l'autre trouve des sources au Pentateuque, le troisième
est le maître de Graf» (p. XXVI). Il est bon de s'en souvenir.

Les Allemands eux-mêmes, dans l'occasion, savent fort
bien nous le rappeler. Ils ne seront pas non plus des derniers,
soyez-en sûrs, à rendre justice à notre jeune et savant historien.

Le fait est que chacun trouve à s'instruire en lisant ce
volume. Bien qu'il soit écrit de manière à se faire lire par toute

personne cultivée, les hommes du métier ne le fermeront pas
sans y avoir appris plus d'une chose qu'ils ignoraient ou qu'ils
connaissaient mal. Telle erreur historique, entrée dans la
circulation on ne sait comment ni pourquoi, tel jugement mal
fondé qui s'est transmis et se transmet encore de confiance d'un
auteur à l'autre, sont redressés pièces en main. Des noms
oubliés ou indûment relégués dans l'ombre reviennent au jour et
sont replacés au rang qui leur revient : il suffira de citer ceux
d'Ilgen et de Gramberg. M. Westphal éprouve pour le premier
de ces critiques une sympathie aussi prononcée que légitime.
Que si l'on nous demandait quelle est à notre sens la partie la

plus originale et la plus réussie de cette histoire, nous dirions
que c'est celle où l'auteur explique la naissance de la théorie
de transition, très en vogue vers le milieu de notre siècle, qu'on
est convenu d'appeler l'hypothèse des compléments. Il décrit
supérieurement comment elle s'est dégagée et développée au
sein des discussions provoquées par les travaux de Vater et de
De Wette. En particulier, il caractérise fort bien la part qui
revient à Ewald dans l'élaboration de ce système et dans les
transformations qu'il a subies. Ce chapitre-là, nous n'hésitons

pas à le qualifier de magistral.
Nous sera-t-il permis, après cela, de faire à notre tour métier

de critique? Ce ne sera, dans notre pensée, qu'une autre ma-



LES SOURCES DU PENTATEUQUE 71

nière de témoigner de l'attention soutenue, de l'intérêt croissant

avec lesquels nous avons lu et en partie relu le beau travail

de M. Westphal.

Nous ne nous attarderons pas à relever les quelques inexactitudes

qui ont échappé à l'auteur au moment de corriger ses

épreuves, comme la date de 1880, au lieu de 1860, qu'il assigne

(p. 219) à la seconde édition de la Genesis de Knobel, ou bien
cette troisième édition d'une Einleitung qu'il semble prêter à

Nöldeke (p. 212, note), tandis qu'il s'agit sans doute de l'Ein-
leitung de Bleek, rééditée par Kamphausen. Il y aurait mauvaise

grâce à insister sur de légères erreurs de fait, comme de

dire (p. 217, note) que « Schrader donne à son Annaliste la

lettre P, » ou bien (p. 201) que Hupfeld s'est « inspiré surtout

» des travaux d'Ilgen, alors que dix pages plus loin on nous

parle au contraire de « cette source (le second élohiste) que
l'auteur des Quellen (c'est-à-dire Hupfeld), sans s'inspirer des

Urkunden (c'est-à-dire du travail d'Ilgen) vient de découvrir à

nouveau » et qu'on nous raconte (p. 204 sq.) la déconvenue
du théologien de Halle lorsqu'il s'aperçoit après coup que sa

découverte avait déjà été faite plus d'un demi-siècle auparavant.
Il nous suffira également de marquer d'un point d'interrogation

des assertions comme celles-ci : p. 121 : « Eichhorn refit
d'une manière tout à fait indépendante.... * le travail de son

devancier; » p. 120: « C'est à sa double préoccupation
d'apologiste et de critique qu'il dut de se rencontrer avec Astruc
sur la question de l'origine et de la formation du Pentateuque. »

P. 119 : « Tout nous porte à croire qu'Eichhorn n'a jamais lu
les Conjectures. » Jamais? pas même dans la traduction
allemande, publiée à Francfort s/M., en 1782, et dont M. Westphal
ne parle pas? — Page 142: «Ici (chez Dillmann).... point de vues
d'ensemble. » Pas même dans la Composition des Hexateuch,

par laquelle se termine le troisième volume de son Commentaire

sur les livres de Moïse et de Josué? —Page 204: Hupfeld
« n'était pas un érudit. » Qu'en penseront ses anciens auditeurs
de Halle et les lecteurs de son volumineux commentaire sur les

1 C'est nous qui soulignons.



72 A. WESTPHAL

Psaumes? — Est-on autorisé à citer M. Delitzsch (voir p. 222),
comme un type des « théologiens éminemment conservateurs
sur le terrain de la dogmatique, connus par leurs précédents
ouvrages pour être opposés d'instinct à toute innovation
antitraditionnelle, » qu'on vit « abandonner d'eux-mêmes leurs
vieilles positions » ensuite des travaux de Hupfeld et de ses

émules? Malgré son confessionnalisme luthérien, le célèbre
hébraïsant de Leipzig a-t-il jamais été, en critique, de l'école
de Hengstenberg, Hävernick, Keil et consorts? Dès la
première édition de son commentaire sur la Genèse (1852), n'avait-
il pas admis en principe l'hypothèse anti-traditionnelle des

compléments? Et faut-il s'étonner dès lors si d'une édition à

l'autre il a fait à la critique littéraire des concessions de plus
en plus larges, bien que « l'esprit » de son commentaire, comme
il l'affirme dans son avant-propos de 1887, soit demeuré
invariablement le même?

Mais laissons ces détails pour indiquer une ou deux lacunes
dans l'exposé si riche, d'ailleurs, et si complet de l'histoire de

la critique, et relever dans les appréciations auxquelles M.West¬

phal soumet les différentes hypothèses, quelques points où nous

ne saurions partager entièrement son opinion.

Une des sources ou plutôt un des documents principaux
nous paraît trop sacrifié dans cette étude historique et critique
sur les sources du Pentateuque. Nous y entendons parler sans

cesse du Jehoviste et des deux Elohistes. Mais qu'en est-il du

Deutéronome? Ce n'est qu'accidentellement qu'il est question
de lui. Nous n'apprenons pour ainsi dire rien des travaux dont
cette quatrième source principale a été l'objet depuis le

commencement de ce siècle. En particulier, il ne nous souvient pas

d'avoir rencontré, fût-ce dans une note marginale, la moindre
mention d'un opuscule qui a fait époque dans les études sur le

Deutéronome : la Dissertano par laquelle De Wette a débuté

dans la carrière en 1805. M. Westphal nous dira peut-être qu'il
s'est réservé de traiter du Deutéronome, tant primitif qu'actuel,
dans son second volume, lorsqu'il en viendra à la question
historique des dates à assigner aux différents documents. Il est



LES SOURCES DU PENTATEUQUE 73

certain qu'il n'est pas toujours possible d'établir une démarcation

tranchée entre ce qui est du domaine historique et ce qui
rentre dans le problème littéraire. Et cependant, quelle que soit
l'importance du code deutéronomique pour la fixation de l'âge
respectif des sources du Pentateuque, il nous semble que ce
document ne devait pas être négligé dans une étude relative à
la distinction de ces sources d'après les critères philologiques
et littéraires.

N'est-ce pas aussi dans ce volume déjà qu'il convenait de

parler de l'étroite connexion qui existe, au point de vue des

sources et de la composition littéraire, entre le Pentateuque et
le livre de Josué? Cette omission est d'autant plus sensible que
l'on voit apparaître ça et là le mot d'Hexateuque, sans que la
signification de ce terme et sa raison d'être aient été expliqués.
L'occasion d'en dire au moins quelques mots était pourtant
toute trouvée. C'est au moment où M. Westphal introduit sur
la scène Fréd. Bleek et rappelle la sensation que firent ses

« Aphorismes » publiés en 1822 dans le Repertorium de Rosenmüller

(voir p. 165 sq.).

Autant M. Westphal exalte, peut-être avec quelque exubérance,

les mérites d'Ilgen, autant il est sévère pour Vater. Il
lui en veut d'avoir patronné et accrédité pour un temps l'hypothèse

dite des fragments. Vater, dit-il, avait des vues courtes
et sa valeur comme critique a été grandement surfaite (p. 150).
Rien dans son œuvre ne nous permet de conclure qu'une étape
nouvelle a été franchie dans le sens de la vérité (147) ; elle a

bien plutôt occasionné un recul (151). Pis que cela: l'influence
exercée par lui sur la marche de la critique a été «désastreuse.»

Il a « élucubré un système qui tourne en ridicule les recherches
de ses devanciers et met en grève les exégètes. » (177.) Son

hypothèse des fragments provoque (chez De Wette) une réaction
contre la critique littéraire dont les funestes conséquences ont
été : scepticisme en matière d'exégèse et subjectivisme en
matière de critique (150 et 178). Elle a jeté la critique du
Pentateuque dans une crise qui n'a pas duré moins de trente ans et
d'où elle ne devait sortir, grâce à Hupfeld, qu'après avoir vai-



74 A. WESTPHAL

nement cherché une issue dans l'impasse appelée « hypothèse
des compléments. » Il semble, à entendre M. Westphal, que
tout cela eût pu être évité, que ce détour d'un demi-siècle eût
été épargné à la critique dans sa marche vers la solution du

problème littéraire, si Vater avait eu le bon esprit de prendre
simplement la succession d'Astruc et d'Ilgen, au lieu d'aller

s'engouer d'une idée léguée par un Anglais, feu le Dr Alex.
Geddes (p. 142, 177). C'est cette idée d'importation étrangère
qui aurait fait tout le mal.

Est-il bien certain que la direction que la critique a prise
depuis Vater n'ait tenu qu'à une cause aussi fortuite? et que le

subjectivisme en matière de critique, qui a atteint son plus
haut point en 1835, dans les livres de Vatke sur la religion de

l'Ancien Testament et de George sur les anciennes fêtes juives,
ait sa source principale, pour ne pas dire sa source unique,
dans la réaction provoquée par l'hypothèse des fragments
C'est ce dont il est permis de douter. Nous sommes persuadé,

quant à nous, que ce subjectivisme avait des causes à la fois

plus profondes et plus générales, qu'il tient à un état des

esprits dont il faut demander l'explication à l'histoire de la
religion, de l'Eglise et surtout de la philosophie contemporaine
avant d'aller la chercher dans un épisode de l'histoire littéraire
du Pentateuque. C'est vraiment faire par trop d'honneur au

professeur Jean-Séverin Vater, surtout après avoir dit, non sans

raison, que sa valeur a été grandement surfaite par des juges
tels que MM. Michel Nicolas et Merx. D'autre part, en ce qui
concerne spécialement l'œuvre exégétique et critique du

théologien de Halle, la thèse de M. Westphal nous paraît pour le
moins fort discutable. Elle pèche, pour le dire d'un mot
emprunté à nos voisins, par son Einseitigkeit.

Qu'au point de vue de la valeur respective des trois ou quatre

théories destinées à renlre compte de la composition de

notre Pentateuque, celle de Vater soit inférieure à l'hypothèse
des sources et même à celle des compléments, cela est
incontestable. Ce n'était qu'une solution provisoire; Vater lui-même
semble parfois en avoir le sentiment. Oui, comme le dit fort
bien M. Westphal en s'inspirant d'un pittoresque proverbe al-



LES SOURCES DU PENTATEUQUE 75

lemand, « les arbres l'ont empêché de voir la forêt » (p. 142).
Seulement, la question est de savoir si, dans le jugement à porter
sur le rôle qui est échu à Vater dans l'œuvre collective et séculaire

de la critique du Pentateuque, il est loisible (voir p. 147,

note) d'isoler l'histoire spéciale des hypothèses, prises en soi,
de l'histoire plus générale des travaux philologiques et littéraires
qui sont à la base de ces hypothèses et ont préparé de longue
main la solution du problème. N'est-ce donc pas du problème
littéraire dans son ensemble qu'il s'agit, selon le titre même du
volume qui nous occupe? Or, à ce point de vue là, Vater a

rendu des services que non seulement «nous ne voulons point
méconnaître, » mais qui méritent une reconnaissance positive.
Jusqu'à lui, on ne s'était occupé en détail que de la Genèse,
où la distinction des sources est relativement facile. C'est lui,
M. Westphal le reconnaît, qui essaya le premier d'appliquer la
méthode d'Astruc aux autres livres du Pentateuque. « Mais ce

n'était après tout qu'une œuvre de patience » Soit. Toujours
est-il qu'il fallait que cette œuvre se fit et que c'est Vater qui a

le mérite de l'avoir tentée le premier. Si son travail a abouti à

l'hypothèse des fragments, cela est regrettable sans doute. Je

n'aurai pas le mauvais goût de demander si, à sa place, nous
aurions mieux fait ; mais, dirai-je, suffit-il pour expliquer ce

résultat peu satisfaisant de s'en prendre à la mauvaise étoile
qui a voulu que les critical remarks de l'Anglais Geddes
tombassent entre les mains de l'allemand Vater?

Sans remonter jusqu'à Peyrère et Spinoza, sans même parler
de Richard Simon, les « fragments » n'existaient-ils pas en

germe dans les dix « mémoires » secondaires d'Astruc et dans

les « documents à part » d'Eichhorn Ilgen, de son côté, n'avait-
il pas compromis le succès et le crédit de sa belle découverte

par l'arbitraire avec lequel, dans son essai de reconstituer les

«documents du premier livre de Moïse,» il manipulait les noms
de Dieu Jehovah et Elohim! Et aujourd'hui? Aujourd'hui que
tout le monde, — ou peu s'en faut, — est d'accord pour considérer

le problème comme résolu par l'hypothèse des sources,
que voyons-nous? Nous voyons des critiques en renom statuer

encore, à côté des sources principales, des morceaux de pro-



76 A. WESTPHAL

venance particulière, des récits dits indépendants. Nous les

voyons obligés d'envisager le Code sacerdotal (le ci-devant
premier élohiste), de qui provient la plus grande portion de ces

« autres livres » auxquels Vater a le premier eu le courage et
la patience de s'attaquer, comme étant l'œuvre d'une « école »

plutôt que l'ouvrage d'un auteur unique, et y distinguer les

vestiges, plus que cela, les fragments, oui les fragments, d'une

pluralité de thorothplus ou moins anciennes C'est que la nouvelle

hypothèse des sources n'a pas été un retour pur et simple
à l'ancienne. Elle doit chercher à tenir compte aussi des

éléments de vérité renfermés dans les hypothèses, insoutenables

comme telles, des fragments et des compléments. A y
regarder de près, M. Westphal nous donne plus qu'à moitié raison

quand il dit (p. 201): « Sans doute les longues années

qui séparent Ilgen d'Hupfeld n'ont pas été perdues ; ce n'est

pas en vain que travaillent des philologues comme Ewald et

Gesenius, des exégètes comme Vater et Bleek, des historiens
comme De Wette et Vatke. La critique a pris de l'âge, elle a fait
des expériences. » Je sais bien qu'il ajoute : « Mais elle a, chemin

faisant, acquis des préjugés aussi. »

Ce qui prouve du reste qu'au commencement du siècle les

esprits n'étaient pas encore mûrs pour la solution qui a prévalu
depuis Hupfeld, qu'en revanche l'idée des « fragments » était
alors pour ainsi dire dans l'air, ce sont les deux faits suivants.
Le premier, rappelé en note par M. Westphal (p. 142), c'est

qu'avant Vater un inconnu avait déjà, en Allemagne, proposé
cette hypothèse dans un article du Magazin de Henke. L'autre,
beaucoup plus important, paraît avoir échappé à notre historien

habituellement si bien informé. Il se rapporte à un auteur
qui occupe avec raison, dans son livre, une large et belle place
à côté de Vater. Nous voulons parler de De Wette et de ses

Beiträge zur Einleitung in das Alte Testament. Il semblerait
d'après M. Westphal (voir p. 151 à 160 passim) que ce célèbre

critique, alors jeune privat -docent à léna, aurait été « gagné »

en principe « à l'hypothèse de Geddes,» mais que, «dégoûté»
par l'exemple de Vater des « finasseries de la méthode
littéraire, » il aurait, par réaction contre cette critique toute philo-



LES SOURCES DU PENTATEUQUE 77

logique, transporté le débat sur un autre terrain et inauguré
dans ses Beiträge la critique historique du Pentateuque.

Cette façon de présenter les choses n'est pas absolument
conforme à la réalité. Il se trouve, en effet1, que De Wette, sans

rien savoir de Geddes ni de Vater, était arrivé par lui-même à

des conclusions tout à fait semblables aux leurs2. Il était
occupé en 1805, tout en publiant en latin sa dissertation académique

sur le Deutéronome, à donner le dernier coup de lime
à un ouvrage plus considérable, où il se proposait d'exposer le

résultat de ses études sur les livres mosaïques, quand parut, à sa

grande consternation, le travail de Vater sur Moïse et les auteurs
du Pentateuque. Il venait donc trop tard En dépit de toutes
les explications, son ouvrage eût passé auprès du public pour
n'être qu'un écho de son devancier. C'est alors, pour ne pas

perdre tout le fruit de ses peines, qu'à l'instigation de Griesbach
il fit un triage dans ses matériaux et les refondit en laissant de

côté ce qui eût fait double emploi avec l'œuvre du professeur
de Halle. Ainsi naquirent les Beiträge, et ce fut Vater, animé

envers son jeune rival de sentiments dignes du beau nom qu'il
portait, qui en procura lui-même l'impression à Halle en 1806

et 1807. Il y a plus : le premier de ces petits volumes, celui qui
s'occupe des livres des Chroniques en rapport avec l'histoire
des livres et de la législation mosaïques, se présente dans le
sous-titre comme un « supplément aux recherches de Vater
sur le Pentateuque. » Bien loin donc de se montrer « dégoûté
des finasseries » de Vater et d'éprouver le besoin de réagit-
contre sa méthode, De Wette avait à ce moment-là le sentiment
de faire cause commune avec lui. Ce qui n'empêche pas, sans

doute, qu'en fait et tout en croyant ne faire autre chosp que de

le compléter, il ne l'ait dépassé, et que M. Westphal n'ait raison
de dire (p. 159) que « l'apparition des Beiträge marque l'avènement

de la critique historique du Pentateuque. »

1 Voir surtout la préface de Griesbach au premier volume des Beiträge.
p.HI-VII.

2 De même que la Genèse, les 2d, 3" et 4e livres de Moïse sont « eine
Sammlung sehr verschiedener, ursprünglich weder zusammengehöriger,
noch immer untereinander harmonirender Aufsätze. » Ibid., p. III.



78 A. WESTPHAL

Un autre point sur lequel nous avons quelques réserves à

faire concerne le nom de Grundschrift, « Ecrit fondamental, »

donné à l'élohiste (resp. au premier élohiste d'Ilgen et de Hupfeld)

par les adeptes de l'hypothèse des compléments. L'idée
d'une Grundschrift, dit M. Westphal, est arbitraire (p. 151) ;

c'est une appellation malheureuse, un nom équivoque (p. 202).

Equivoque, d'accord, et à ce titre pas des plus heureux. Le mot
est en effet susceptible d'une double interprétation. Il peut être
entendu dans le sens de : écrit primitif, antérieur aux
compléments yéhovistes) dont il aurait été enrichi. Pris dans ce

sens-là, il avait l'inconvénient et le tort de préjuger la question
historique. Mais il signifie aussi que cet écrit fait le fond du

Pentateuque, qu'il est à la base de sa rédaction actuelle, et
c'est dans cette acception, qui est la vraie, la seule conforme à

l'étymologie, que le mot était pris à l'origine. Or, ainsi entendue,

l'idée d'une Grundschrift est-elle aussi « arbitraire » que
le dit M. Westphal Elle l'est si peu que l'usage de ce nom
traditionnel peut se justifier même en se plaçant sur le terrain
de la théorie aujourd'hui régnante. C'est bien la source en

question, — appelez-la premier élohiste, Livre des origines,
écrit de l'Annaliste, Code sacerdotal, source A, Q, P, C ou de

quelque autre nom qu'il vous plaira1, — c'est bien elle, quelle
qu'en soit la date, que le rédacteur a prise pour base de son
travail. C'est elle qui lui a fourni le cadre de son récit composite

et qui en a déterminé le plan -.

Si nous ne nous étions pas expressément interdit, en prenant
la plume, de remuer de nouveau la poussière soulevée parla
publication de la préface de M. W. dans la Revue chrétienne de 1888,

nous aurions encore plus d'une réflexion à ajouter aux pages
qui précèdent. Ces réflexions porteraient entre autres sur la

1 C'est par la lettre C que M. Westphal la désigne (p. 217), c'est-à-dire

par la même lettre que Dillmann donne au jehoviste et Herrn. Schultz au
second élohiste. Cette coïncidence n'est-elle pas fâcheuse?

2 Ceci reste vrai même pour ceux qui estiment que l'insertion du
Deutéronome et le remaniement deutéronomique du livre de Josué sont postérieurs

a la rédaction élohiste ou sacerdotale du Pentateuque.



LES SOURCES DU PENTATEUQUE 79

valeur apologétique que M. Westphal croit pouvoir attribuer à

la découverte et à la reconstitution des sources du Pentateuque
au point de vue de l'historicité des traditions patriarcales. Nous

craignons qu'il ne nourrisse à cet égard une illusion assez
semblable à celle d'Astruc et d'Eichhorn quand ils se flattaient,
grâce à leurs Mémoires ou Documents, d'être en mesure de
défendre plus efficacement la mosaïcité du Pentateuque. Mais

n'anticipons pas. Attendons le volume qui traitera du problème
historique et dans lequel M. Westphal s'expliquera sans doute

plus clairement et plus amplement sur ce point. Pour le
présent, remercions-le bien sincèrement de son excellent travail
et souhaitons que cette étude contribue à porter la lumière
dans beaucoup d'esprits désireux de s'éclairer et disposés à se

laisser instruire.
H. Vuilleumier.


	Le livre de M. Westphal sur les sources du Pentateuque

