
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: La foi

Autor: Malan, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I.A FOI

C. MALAN

Qu'il y a loin de la connaissance de Dieu l

l'aimer PASCAL.

Importance actuelle de la question de la foi.

Les premières années de notre siècle ont vu apparaître, au
lendemain des bouleversements amenés par la Bévolution et l'Empire

et au sein de l'ébranlement général des traditions, comme
le réveil d'une vie nouvelle dans le monde religieux. De toutes
parts, dans la société chrétienne, se fit alors entendre de nouveau
la confession publique de la foi au Dieu Sauveur de l'Evangile.

Dans les pays de langue française, ce fut à Genève que
retentit le mot de ralliement de ce Réveil. Il était juste que la

ville, de laquelle était issue la parole aussi brillante que
superficielle qui avait proclamé la pleine suffisance des forces
morales de l'homme, vît aussi se formuler dans son sein la
doctrine de la nécessité, même pour l'homme le plus vertueux, du

salut par la seule grâce de Dieu.
On se demande comment il se fait que ce mouvement n'a

pas conservé, chez ceux là même qui s'y rattachent encore,
la forme et les allures que lui imprimèrent ses inaugurateurs?
comment, et pour les habitudes et même pour la doctrine,
l'œuvre d'hommes que tous s'accordent à regarder comme

ayant été aussi sincères que dévoués, semble chaque jour
THÉOL. ET PHIL. 1890. 4



50 C. MALAN

plus appartenir à un passé qui intéresse, mais qu'on ne songe
plus à rappeler

Peut-être en faut-il chercher la raison dans le caractère spécial

de la confession de foi des représentants du « Béveil. » Le
fait est que, tout entiers à la proclamation de « la souveraine
grâce de Dieu, » ils ne se préoccupèrent pas toujours assez
sérieusement de mettre en lumière la responsabilité de l'homme
en face de cette grâce; de faire ressortir l'importance de l'action

humaine si ce n'est pour l'acquisition, du moins en vue de

l'appropriation, de ce don céleste dans lequel l'âme croyante
saisit l'aurore d'une nouvelle vie. Jaloux avant tout « de

donner gloire à Dieu, » — et c'est là ce qui leur assure l'honneur

d'être comptés parmi « les hommes de Dieu » — ils
négligèrent peut-être trop généralement de présenter la foi comme
impliquant, avec le droit premier et suprême qui appartient à

une œuvre divine, les droits tout aussi sacrés de la responsabilité

que cette œuvre confère à l'âme qui en est l'objet.
Tout cela revient à dire que chez ces témoins de la vérité

dominait presque exclusivement, pour employer les termes de

l'Ecole, le souci du fait théologique, au détriment de l'importance

spéciale qui revient au fait anthropologique. Les yeux
fixés sur l'œuvre divine pour le salut, ils en sont comme
éblouis. De là vient qu'ils n'ont plus assez d'attention pour cette
première action divine qui a lieu dans le secret de l'âme, et

dont témoigne la conscience. C'est ainsi que nous les voyons
se contenter d'opposer à l'incrédulité à l'égard du Christ de

l'Evangile, la seule affirmation de sa divinité; sans jamais,
comme il le fait lui-même et comme le font les apôtres, s'élever

jusqu'à cette affirmation en partant du fait historique de son
humanité normale et céleste.

Une pareille tendance semble trahir la présence, dans «

l'orthodoxie » dont il s'agit, comme d'un reste du levain de ce

paganisme que l'Evangile était venu détrôner. L'erreur centrale
du polythéisme, en effet, est l'idée d'une opposition essentielle,
non pas entre l'homme pécheur et le Dieu saint, mais entre
la nature même de l'homme et le Créateur de cette nature. En

tout cas c'est bien là ce qui, à cette heure, pour tout esprit



LA FOI 51

sérieux, tend à faire regarder comme dépassé le point de vue
théologique du « Réveil. »

Il va sans dire que nous ne parlons pas ici de la vive et
profonde expérience de piété, qui dicta aux hommes dont il s'agit

la proclamation et de la souveraine initiative de l'œuvre
divine, et d'une grâce première comme seul mobile de cette
œuvre. Cette proclamation est au contraire ce qui fit de leur
parole l'instrument d'un « réveil religieux ; » c'est-à-dire de ce

qui, pour tout homme qui croit en Dieu, ne saurait être attribué

qu'à « l'Esprit de vérité » lui-même.
Mais si l'œuvre divine fut ainsi alors hautement proclamée,

celle de l'homme, nous venons de le dire, fut beaucoup moins
clairement définie. De là, chez plusieurs des croyants du
« Réveil, » cette tendance à faire de l'action de la toute-puissance

une action sans raison d'être appréciable, un fait qu'on
ne se préoccupe même pas de justifier à la conscience. De là,
chez tels d'entre eux, l'habitude de présenter la grâce divine
comme une œuvre magique, et le jugement de Dieu comme un
fait que la conscience du pécheur ne saurait même pressentir.
De là cette façon de parler de l'inspiration des Ecritures, comme

du résultat pour ainsi dire mécanique d'une action exercée
soit sur les témoins eux-mêmes, soit sur la forme historique de

leur témoignage. De là encore la coutume de représenter la
conversion de l'âme, comme le produit direct et exclusif de la

seule puissance de Dieu ; au lieu d'y voir, avec l'Ecriture
elle-même,le produit d'une « nouvelle naissance; » c'est-à-dire
d'un rapport qui, mystérieux sans doute comme tout ce qui
ressortit à la sphère de la vie inconsciente, n'en est pas moins,
lorsqu'il apparaît à la conscience, un rapport réciproque entre
Dieu et sa créature. De là, enfin, une conception de la foi, qui,
tout en l'appréciant comme «un don de Dieu, » oublie d'y montrer

encore le premier devoir et l'œuvre centrale de l'âme

croyante.
On comprend comment tout cela en vint à faire apparaître,

ici et là, dans la vie religieuse de quelques-uns de ceux qui,
« réveillés » par cette prédication, voulaient sincèrement être
les disciples du « Maître humble et débonnaire, » l'étroitesse



52 C. MALAN

fatigante du sectaire, et parfois même ce qui rappelait
l'orgueil repoussant du pharisien.

En face de tels faits, il semble que la tâche mise à cette heure
devant les fils du « Réveil, » soit de donner leur attention au
côté spécial de la vérité religieuse, que ceux qui les ont précédés

n'ont pas été conduits à mettre pleinement en lumière.
Surtout devant cet affaiblissement de la conscience du fait
personnel, qui caractérise les temps où nous vivons, on se
demande si la théologie actuelle n'est pas appelée à s'occuper
avant tout de la place qu'il faut assigner au devoir de l'homme
dans le royaume de Dieu ; — de questions comme celles, par
exemple, de l'autorité suprême en matière de foi, et, en général,

du rapport essentiel entre l'Etre divin et l'âme humaine ;

ou de la différence, ainsi que des rapports, entre la vie
éternelle de l'Etre absolu et l'existence actuelle de l'homme
historique, — questions qui impliquent directement celle de la

place qu'occupe le mal dans le monde créé.
Telles sont quelques-unes des pensées qui m'amenèrent,

dans le temps, à examiner ici même la nature de l'importance
religieuse de l'obligation morale*.

A cette heure je voudrais, en m'appuyant sur les conclusions
auxquelles m'a conduit cette première étude, cherchera préciser

ce qui, dans la foi religieuse, doit être attribué à l'action
première de Dieu, et ce qui y incombe à celle du croyant lui-
même.

I

La nature de la foi.

Nous définissons la Foi : une confiance produite chez l'homme

par une impression opérée sur le principe même de sa volonté.
Considérée de la sorte, la foi diffère de la croyance avant tout

en ce que celle-ci n'est pas essentiellement, ou tout d'abord, un
fait moral ; en ce qu'elle est, dès l'entrée, le résultat d'un acte in-

1 Dans trois études insérées dans la Revue, Nos de janvier, mars et mai
1879, et qui ont été publiées à part, en 1886,sous le titre : La conscience

morale, avec une appréciation philosophique de M. Ernest Naville.(Paris,
Fischbacher.)



LA FOI 53

tellectuel, découlant comme tel de motifs clairement appréciés

par la pensée. Cela revient à dite que toute croyance est le produit

d'une activité consciente et personnelle; qu'elle demeure,
par conséquent, un acte essentiellement facultatif. Tandis que
la foi a son point de départ dans le cœur comme centre de la

volonté,—dans l'expérience que fait le cœur d'une action dont
le croyant s'est senti l'objet, — la croyance, laquelle est l'acte
d'une perception réfléchie, demeure la conclusion du croyant
lui-même à l'occasion de cette perception. Il résulte de là que
la foi, née d'une impression effectuée sur le principe encore
instinctif de la volonté, implique seule, pour le croyant, l'action

d'un être personnel antérieur et supérieur.
U est vrai que croire se dit aussi bien de la croyance que de

la foi. Néanmoins, lorsque ce mot désigne un acte de foi, il
signifie alors non pas l'expérience morale elle-même, mais bien

uniquement l'acte intellectuel subséquent, par lequel celui qui
a été le lieu, ou l'objet, de cette expérience, la formule lui-même
devant sa pensée.

La croyance et la foi sont donc deux actes essentiellement
différents. Bien que provenant sans doute, l'un et l'autre, d'une

expérience préalable, ils diffèrent cependant en ceci, que
l'expérience qui inaugure la foi présuppose chez le croyant
une réceptivité ou une capacité morales, tandis que, pour faire

apparaître la croyance, il n'est besoin que de la seule réceptivité

de l'intelligence.
Ici on nous arrête. Faire dériver la foi d'une action opérée

sur le moral même du croyant, n'est-ce pas affirmer que Dieu,
—le seul être auquel puisse être attribuée une action semblable,
— est directement l'auteur de la foi de ce croyant? Dès lors,
comment se fait-il que la foi nous soit présentée comme un
devoir De plus, comment donne-t-on pour objet à cette

foi, — comme à une activité dont l'homme disposerait à son

gré, — aussi bien l'homme, que Dieu? Comment dit-on
couramment: « avoir foi en l'homme, » tout comme on dit : « avoir
foi en Dieu »

Bornons-nous, pour répondre à cette question, de remarquer

ici que si la foi est bien sans doute une activité déployée



54 C. MALAN

par le croyant, il ne vient cependant à la pensée de personne
de voir, dans cette foi, l'œuvre de ce croyant. Elle sera
toujours regardée comme étant en lui l'apparition non pas seulement

d'une nouvelle activité, mais bien toujours d'un nouveau
principe d'activité*.

Quant aux locutions alléguées tout à l'heure, le fait est que
c'est abusivement qu'on fait usage du mot de foi, en parlant
d'une confiance qui a l'homme pour objet. Il est vrai que,
tout comme la foi religieuse proprement dite, la confiance

qu'on reposerait en un homme est, elle aussi, le résultat d'une
expérience préalable. Mais, dans ce dernier cas, nous ne sommes

pas devant une expérience qui aurait été directement
imposée au principe même de la volonté ; devant une expérience
tout d'abord du seul être moral.

Non pas, sans doute, qu'une semblable confiance ne puisse

arriver, elle aussi, à dominer la volonté. Telle chose n'aura

pourtant jamais lieu qu'en conséquence d'une abdication
volontaire de la part de celui qui aurait ainsi « livré sa

confiance. » Chacun demeure personnellement responsable de la
foi qu'il a eue en son semblable. Aussi bien voyons-nous que la

foi en un homme, tout comme la foi en un fait ou en une

institution, sera toujours une confiance expressément motivée
et délibérément accordée, une foi dont celui qui la maintient
demeure entièrement responsable.

Il en est tout autremeut de la foi en Dieu. Ce dont le croyant
est alors responsable, ce n'est pas de sa foi elle-même, c'est

uniquement delà position qu'il prend à l'égard de cette foi; c'est
de l'usage qu'il fait du degré de foi qui lui a été accordé. Le fait
est que ce qui caractérise la foi religieuse, c'est précisément
qu'elle provient, chez le croyant, d'une expérience qu'il ne
dépend pas de lui d'avoir faite. C'est même une expérience qui
lui a été tout d'abord imposée, et cela indépendamment,
souvent même en dépit, de son initiative. Si la foi en un homme est

l'activité d'une confiance délibérément accordée, la foi en
Dieu est toujours une obéissance, ou toutau moins une soumission

immédiate, provenant chez le croyant d'une impression
' Que l'apôtre appelle une « nouveauté d'esprit. » Rom. VII, 6.



LA FOI 55

effectuée sur le centre de sa vie morale1. Tandis que, dans le

premier cas, c'est en vertu de sa propre initiative que le cœur
donne sa confiance, dans le second il se livre parce qu'il atout
d'abord été conquis.

On le voit, la différence entre la foi et la croyance ne gît
pas uniquement dans la différence des objets de ces deux
activités. Elle réside avant tout dans la nature même de chacune
d'elles. C'est ainsi que, dans l'acte de foi religieuse, nous ne
réfléchissons devant notre pensée que ce qui a d'abord été un
mouvement imprimé à notre « cœur, » comme à ce qui est en

nous le centre et le point de départ de l'activité morale. En elle
même cette foi est si peu, comme la croyance, le résultat direct
d'une activité réfléchie, que toute activité semblable, fût-ce
celle de la seule pensée, suppose bien plutôt une foi préalable.
En effet, pour penser il faut avoir foi en la légitimité de cette
activité, c'est-à-dire au droit que nous avons de penser logiquement.

Cela seul suffit pour nous faire voir la position secondaire

et dépendante que notre volonté occupe dans cette activité.

Si, pour maintenir et affermir notre foi, nous devons sans
doute réfléchir expressément devant notre pensée l'impression
qui a suscité cette foi en nous, cette réflexion ne porte que sur
l'expression intellectuelle de ce qui est déjà en nous un fait de

foi. Par contre si, dans la croyance, nous partons parfois aussi

de la seule expérience d'une loi, c'est librement que nous nous

soumettons alors à la loi intellectuelle d'après laquelle nous
formulons notre croyance. Bien au contraire, nous venons de

le voir, la loi qui fait surgir en nous la foi religieuse nous est

toujours imposée, et même le plus souvent malgré nous. Si donc
la croyance a affaire à une loi proposée à la libre activité, la foi

obéit à une loi imposée au principe instinctif de la volonté.
Cela seul équivaut à dire que toute activité de foi implique
l'expérience préalable d'une action qui ne saurait être que celle de
Dieu.

1 Rom. II, 5: < Nous avons reçu l'apostolat pour produire dans toutes
les nations, l'obéissance de la foi. » Comp. VI, 16; XV, 18; XVI, 26; 2 Cor.
X, 5; 1 Pierre 1,2,14;et surtout le verset 22 (dans le texte.) etc.



56 C. MALAN

De là vient aussi qu'on n'hésite pas à refuser la foi à l'animal,

bien qu'on lui reconnaisse, sinon la pensée réfléchie de

l'être personnel, du moins ce degré d'activité intellectuelle qui
est inséparable de l'action délibérée du corps. Au contraire, chacun

admet la présence de la foi chez le petit enfant, et cela
même avant le moment où apparaît en lui une volonté réfléchie
et consciente de ses mobiles. Le fait est que, du moment où l'on
donnerait le nom de foi, non pas à un fait ressortissant
directement à la vie même de la volonté, mais au seul résultat de

l'activité réfléchie, l'expression de «foi enfantine» perdrait
aussitôt sa signification. Il en est de même d'une foi qui, chez

l'adulte, consisterait uniquement, par exemple, dans la répétition

passive de formules apprisesoude gestes consacrés. Aux

yeux de tous ce ne serait là qu'une superstition, qui, comme
telle, n'aurait aucune valeur religieuse. De là encore ce fait,
que « la phrase religieuse » devient si éminemment importune,

du moment où elle n'est plus l'expression nécessaire et
directe d'une expérience préalablement imposée, ou accordée,

au cœur, c'est-à-dire au centre de la volonté de celui qui
parle.

On ne peut donc donner le nom de foi qu'à un acte de
confiance qui part réellement du cœur lui-même, et cela, soit que
cette confiance soit arrivée à se justifier à la pensée du croyant,
— auquel cas elle est la confiance d'un cœur qui sait en quiil
a cru*, — soit qu'il s'agisse d'une confiance encore instinctive,
comme est celle du petit enfant à l'endroit de sa mère, ou

comme serait celle que l'âme ressentirait à l'égard d'un Dieu

qu'elle ne connaîtrait pas encore par une expérience personnelle,

directe, et réciproque.
Cependant, si tel est le sens général du mot de foi, il

convient de définir plus exactement celui de cette expression :

la foi religieuse.
Nous ne nous arrêtons pas à ce fait, que le nom de « foi

religieuse » se donne quelquefois à ce qui n'est dans le fond que
de la simple religiosité; c'est à dire à l'impression encore
confuse, chez une âme qui ne cherche pas à s'en rendre compte,

1 2 Tim. I, 12.



LA FOI 57

de l'existence d'une volonté divine. Nous nous en tenons ici à

la foi consciente, ou à la foi comme acte positif.
Dans ce sens, ce mot peut s'entendre ou bien de la foi à Dieu,

qui découle de l'impression, sur la volonté de l'homme, d'une
volonté supérieure et absolue ou suprême; ou bien de la foi
en Dieu, qui sera la confiance que le cœur repose en Dieu, tout
d'abord comme en l'auteur de cette impression.

Considérons de plus près ces deux formes de la foi
religieuse.

La première chose est ici, de nouveau, de ne pas confondre
la foi à Dieu avec ce qui ne serait que de la croyance. Pour

peu qu'on y regarde de près, on ne peut manquer de discerner

que déjà cette première forme de la foi découle d'une
expérience morale. Même l'homme qui ne croit encore qu'à l'existence

« d'un dieu inconnu,» a dû cette impression à l'action, au
dedans de lui, du Maître de sa volonté. Telle est, tout
spécialement, cette expérience d'autorité absolue qui accompagne
dans tout homme le sentiment du devoir. Une semblable
expérience, en effet, ressortit à cette sphère de vie instinctive qui
précède dans l'homme, — quelquefois même de fort loin,—
l'apparition de la volonté réfléchie. Dans le moment où un tel
homme ressent l'autorité du devoir, il sent que sa volonté
instinctive a déjà été l'objet d'une action positive. Aussi, pour
autant que cet homme s'abstient de repousser, ou du moins de

négliger, une semblable expérience, voyons-nous que la foi à

Dieu, avant même d'être chez lui un acte réfléchi de sa volonté,
s'annonce par ce qui est déjà au dedans de lui, une soumission
de son instinct moral.

Il en est de. même de cette foi que nous avons appelée la foi
en Dieu, — avec cette différence, toutefois, que dans cette
seconde forme de la foi est venu s'ajouter, à la simple soumission

qui caractérise la foi à Dieu, un acte pleinement conscient et
de son objet et de son mobile. C'est que le croyant en Dieu a

clairement discerné, dans des faits historiques spéciaux, la
révélation personnelle du « dieu inconnu » dont il n'avait encore
ressenti que la seule autorité. Tandis que la foi à Dieu
n'implique la présence dans l'âme que de la faculté, et par là même



58 C. MALAN

que du besoin, de croire « que Dieu est, » dans la foi en Dieu
cette faculté ayant trouvé son emploi, le besoin qui en était
l'expression a fait place à la possession du seul objet capable
d'y satisfaire. Si donc la foi à Dieu, comme pure et simple
soumission, se rencontre dans toute âme qui ressent le caractère

absolu de l'autorité du devoir, il n'en est pas de même de

la foi en Dieu. Celle-ci ne saurait avoir été suscitée dans

l'âme, que par une révélation historique et vivante du Dieu
dont cette soumission lui avait fait expérimenter la réalité.

Une semblable révélation ne sera sans doute appréciée, que
par des hommes chez lesquels la foi à Dieu aura fait naître ce

que l'Ecriture appelle « la faim et la soif de Dieu. » Chez eux
seuls, en effet, la soumission à la loi du devoir a suscité «cette
faim et cette soif de lajustice, » qui amène l'âme à s'enquérir
du Dieu saint, à mesure que le sentiment qu'elle a de sa liberté
la pousse à rechercher l'Auteur de l'autorité qui s'impose ainsi
forcément à sa libre volonté. C'est alors, c'est en face du Dieu

qu'elle s'était jusque-là bornée à ressentir, que cette âme sent
naître au dedans d'elle la foi en Dieu, à proportion qu'une
soumission purement instinctive fait place en elle à la libre obéissance

de sa volonté réfléchie.
Dans les deux cas c'est donc une action divine qui est venue

susciter la foi. Déjà la foi et Dieu, en tant qu'elle découle d'un
fait de soumission, constituait un progrès positif sur le seul

sentiment passif de religiosité qui est inhérent à toute âme

humaine. — Quant à la foi en Dieu, c'est grâce à une révélation
divine qu'elle est née dans l'âme, comme l'acte conscient et

réfléchi dont le besoin avait été réveillé par la foi à Dieu. Nous

sommes donc ici, dans l'un et l'autre cas, en présence d'une

initiative divine, à laquelle l'âme humaine ne saurait répondre

que par un acte qui, parce qu'il lui a été suggéré, demeurera

pour elle un don de Dieu.
C'est aussi là ce dont témoigne l'Ecriture, comme suffit à le

rappeler cette parole de l'Evangile : « Qu'il faut que celui qui
vient à Dieu croie d'abord que Dieu est, puis qu'il saisisse

encore, en ce Dieu, le rémunérateur de ceux qui le cherchent L»
1 Héb. XI, 6. — Ce texte mentionne les trois faits que nous avons énu-



LA FOI 59

On ne saurait objecter à cela que pour deux raisons. La
première serait sans doute qu'on ne croirait pas « que Dieu est ». Il
se peut cependant aussi que, tout en ayant été persuadé de

l'existence de Dieu et de la nécessité de « venir à lui », on
hésite néanmoins à admettre le fait d'une action divine portant
directement sur l'être moral lui-même. Cela n'équivaudrait-il
pas, dira-t-on, à mettre cet être dans un état de dépendance
de volonté incompatible avec sa liberté?

Nous touchons ici à la raison non seulement de l'incrédulité
déclarée, mais aussi de l'hésitation qui se produirait chez ceux
qui ont commencé par accepter la parole du « salut de Dieu

par la foi. » Au lieu de voir dans cette parole la proclamation
d'une œuvre de Dieu à l'égard de l'homme, ces « croyants »

peuvent n'y voir que l'énoncé de deux œuvres distinctes, dont
l'une, celle du salut, est l'œuvre exclusive de Dieu, tandis que
l'autre, celle de la foi, serait tout spécialement l'œuvre de

l'homme.
Dès lors, cependant, suivant qu'on se préoccupe avant tout

ou de « la gloire de Dieu », ou « des intérêts sacrés de la moralité

de l'homme », on s'en tient uniquement soit à l'une, soit
à l'autre de ces deux œuvres. Dans le premier cas on n'a plus
devant soi, dans « le salut», que la seule œuvre de Dieu,
laquelle, précisément parce qu'elle demeure ainsi la seule,
arrive nécessairement à être une œuvre magique; un salut

qui sauve l'homme sans lui, et même malgré lui. Dans le
second cas, où c'est le devoir de l'homme qu'on a sous les yeux,
on comprend la foi non pas comme la simple activité d'un

principe nouveau, mais bien comme une œuvre, au moyen de

laquelle le croyant fait lui-même son salut, en s'emparant du
salut de Dieu.

Telles sont les deux erreurs opposées qui apparaissent
toujours de nouveau au lendemain de la prédication de l'Evangile
du salut gratuit. Ce fut déjà le cas aussitôt après le témoignage

apostolique, comme aussi lorsque notre « bienheureuse Réfor-

mérés : le premier, la religiosité, dans ces mots : « celui qui vient a Dieu ; »

le second, la foi à Dieu, dans ceux-ci : « croire que Dieu est; » et le
troisième, la foi en Dieu, dans les mots qui suivent.



60 C. MALAN

mations remit en lumière la parole de ce témoignage; ou bien

encore, ici et là, dans des occasions moins éclatantes, à chaque
nouveau réveil de la foi primitive.

Toujours l'on entendit se produire cette même accusation :

que la parole du salut de Dieu froisse le juste sentiment que
l'homme doit conserver de sa liberté, comme de la base pour
lui de toute moralité. Il est évident que pour ceux qui parlent
de la sorte, la foi, loin de pouvoir être suggérée à l'homme

par une volonté supérieure à la sienne, est au contraire
l'expression soit de la pensée soit des instincts fonciers de l'âme
humaine. Ils y voient ainsi, ou le résultat d'une exaltation
de sentiment propre et d'imagination, ou un pur phénomène
naturel qui n'a rien à faire avec la volonté réfléchie.

Dans le premier cas, c'est l'homme qui s'empare du salut

par les élans ou les efforts soutenus de sa « foi. » Dans le second

cette foi naît et se développe en lui sans qu'il s'en préoccupe.
L'activité de sa foi est alors, comme son existence elle-même,
une œuvre divine, en face de laquelle l'homme demeure
entièrement passif.

Le fait est bien plutôt que dans la foi, comme dans tout ce

qui est une fonction de la vie, on ne saurait vouloir dire de

l'homme qu'il soit ou actif, ou passif. Ce qu'il faut dire, c'est

qu'il est l'un et l'autre ; sa foi n'étant jamais en lui que la mise

en œuvre d'un principe de vie qu'il a d'abord reçu. Aussi

parlera-t-on de l'œuvre et des devoirs de la foi, sans que cela
donne le droit de voir dans cette foi elle-même ce qui aurait
commencé par être une œuvre propre du croyant. C'est Dieu,
l'auteur de la vie, qui donne la foi au cœur, comme il donne
l'existence au corps. L'homme, lui, ne saurait qu'ajouter à la

possession de la foi, l'activité de cette fot.
Sans doute pour des esprits qui, tout en admettant un

Maître suprême de la volonté, s'abstiennent néanmoins de

tout ce qui, à l'égard d'un tel Etre, dépasserait un respect
à distance, la foi, ne pouvant être qu'un résultat de la
seule pensée ou de l'imagination, inspirera toujours une juste
défiance.

Mais ce n'est pas là son vrai caractère. Ce n'est pas au nom



LA FOI 61

de notre pensée, ou de notre imagination, c'est en nous
appuyant sur le témoignage de notre conscience, que nous
constatons, dans ce qui est en nous à la racine de notre foi, un fait
dont il nous est impossible de seulement vouloir mettre en
doute la réalité positive; un fait dont la présence en nous est

indépendante de noire volonté; une impression qui, à mesure

que nous la réfléchissons, nous apparaît toujours plus comme
produite en nous par une action autre que la nôtre, parce
qu'elle a porté sur la source même, ou sur l'instinct premier,
de notre propre volonté.

Et il y a plus encore Non seulement le croyant reconnaît,
dans la conscience qu'il a plus tard de cette impression, le fait
d'une action déjà effectuée au dedans de lui, mais, nous
l'avons vu, à cette expérience vient encore répondre un ensemble
de faits historiques, dans lesquels il discerne toujours plus
clairement l'action de la même volonté dont cette première
expérience lui avait révélé l'existence.

Nous l'avons dit, le témoignage de ces faits ne constituera
une semblable révélation, que pour celui qui a apprécié de la

sorte l'expérience de sa conscience. Mais un tel homme y
retrouvera infailliblement le Dieu qu'il adorait jusque-là sans le
connaître. Il l'y verra se manifestant non plus uniquement
par la nature de son autorité, mais par une action personnelle
historique qui l'a, lui, directement pour objet. Sa foi, cessant
alors de n'être qu'une vue, deviendra alors pour lui une
« démonstration*. »

La question de savoir comment notre foi, telle que nous
l'avons définie, s'accorde avec les droits de notre raison,
dépend donc avant tout de l'attention que nous avons accordée
à notre conscience de l'obligation morale. Du moment où cette
foi est ressentie par nous comme suscitée par le Maître souverain,

et par conséquent par le Créateur et le Protecteur, de

notre libre volonté, elle ne peut constituer à nos yeux une
acceptation passive, un fait étranger à notre liberté. Ce ne

peut être alors en nous qu'une obéissance volontaire et même

empressée.
1 Héb. XI, 1.



63 C. MALAN

Sans doute il faudra savoir distinguer entre l'expérience
intérieure qui suscite en nous la foi, et l'expression réfléchie

que le croyant parvient à donner à cette expérience. L'imperfection

de la pensée formulée, et par conséquent du langage,
n'a cependant rien à faire avec la nature essentielle de l'expérience

vivante dont ce n'est là que l'appréciation intellectuelle.
Or, aux yeux du croyant, c'est bien la nature même de cette

expérience préalable qui établit la légitimité de sa foi. C'est

là ce qui lui fait saisir une action divine dans ce qui est en
lui au point de départ de sa foi. Quant à l'expression qu'il
donnerait à cette foi, elle ne pourra jamais aspirer qu'à
être le témoignage que lui-même est arrivé à rendre à cette
expérience '.

La chose étant ainsi, il est évident que ce qui importe avant

tout, c'esi de préciser le devoir du croyant en face de l'expérience

dont il s'agit. — En effet, avoir affirmé qu'il doit cette

expérience à une action de Dieu sur son être moral, n'équivaut

aucunement à avoir dit que cette action suffit, à elle

seule, pour produire au dedans de lui la foi active ou vivante.
Pour cela il faut encore qu'à cette action première de Dieu

vienne répondre une action de l'homme lui-même. Dire que
ceux-là seuls chercheront Dieu, chez lesquels a été suscitée la

foi ii Dieu, ne revient nullement à avoir dit que de tels hommes

seraient forcément amenés à le faire. Non seulement il est

des esprits qui, tout en « croyant que Dieu est, » ne se

préoccupent pas de savoir « qui il est, » mais ceux-là même qui s'y
appliquent demeureront absolument incapables d'y parvenir,
aussi longtemps qu'ils n'auraient, pour guider leur recherche,

que la seule expérience de l'autorité de sa volonté.
Même pour ceux que cette expérience aurait amenés à

adorer, l'objet de cette adoration no sera encore que l'auteur
inconnu de la loi imposée à leur volonté. Aussi faudra-t-il,
pour qu'ils entrent en un rapport personnel avec lui, qu'une
nouvelle action provenant de lui-même vienne les placer, non
plus seulement en face d'une autorité, mais en relation directe
avec l'auteur vivant de cette autorité; en face d'un Dieu qui

' Rom. Vil, 26. Comp. 1 Cor. U, 6-16.



LA FOI 63

vient à eux parce qu'il les aime, et qu'il veut les sauver. — Dès

lors, ce qui n'était que l'expérience d'un fait d'autorité, fait
place chez eux à un rapport personnel direct et réciproque.
L'action dont leur conscience de l'obligation morale s'était
bornée à leur faire ressentir la réalité, cette action personnelle

apparaît maintenant dans des actes historiques qui ont
l'homme directement pour objet, et dont le témoignage constitue

donc pour lui une révélation du Dieu que cet homme cherchait

sans pouvoir le rencontrer.
Ou bien nous contestera-t-on le droit d'affirmer que l'âme

à laquelle s'est fait sentir la majesté de la loi morale, soit
réellement incapable de s'élever, en partant de là jusqu'à un rapport

personnel avec l'Auteur de cette loi? Souliendra-t-on que
l'expérience qui lui a été ainsi accordée, est à elle seule de

nature à faire naître, avec cet Etre supérieur et suprême,
un rapport délibéré du centre même de la volonté?

Le fait est que l'expérience dont il s'agit est précisément ce

qui empêche la formation d'un rapport semblable, ne fût-ce
que parce qu'elle met l'homme qui l'a faite dans l'impossibilité

de se faire une idée de l'Etre qui en est l'auteur. En effet,

plus un tel homme se rend attentif à la nature de cette
expérience, plus il distingue dans la volonté dont elle émane, deux

traits qu'il ne saurait concilier. L'autorité absolue en face de

laquelle il se voit placé, d'un côté lui commande de vouloir ce

qu'il est arrivé à appeler «le bien», de l'autre semble
abdiquer, si malgré cela il persiste à préférer ce qui pour lui
est « le mal. » Il se voit ainsi l'objet d'une volonté sainte

qui se montre, au même degré, et absolument, opposée au

péché, et, sinon indifférente, du moins inactive, à l'endroit du

pécheur.
De là l'impossibilité pour l'homme de se faire, à la seule

lumière de sa conscience morale, une idée réellement vivante
de l'Etre supérieur et suprême dont il ne peut nier l'existence.
Avec cela c'est pour lui un Etre dont la volonté est suprême et

le jugement sans appel, un Etre qu'il se voit forcé d'adorer.
Mais si cette expérience affirme cet Etre devant lui, elle ne

le lui révèle pourtant pas. Elle ne le met pas avec lui en une



64 C MALAN

relation personnelle et réciproque; elle ne le pousse à l'adorer
que comme un Etre aussi inconnu que redoutable.

D'autre part, sans doute, l'Etre qui a ainsi amené l'âme
humaine non seulement à croire à son existence mais àvouloir
le découvrir, ce même Etre ne saurait s'abstenir de se montrer

le « rémunérateur » d'une recherche qui, provoquée par
son action, est destinée, s'il n'intervient, à ne pouvoir aboutir.
Aussi, comme nous venons de voir que cela est nécessaire

pour l'homme, cela est-il pour cela même inévitable au point
de vue de l'action divine. Il faut qu'à cette première œuvre de

Dieu dans l'âme même de l'homme, vienne encore s'ajouter
une action divine extérieure à cette âme ; une action historique,
qui soit de nature à inaugurer avec l'homme un rapport
révélateur, grâce auquel celui qui jusque-là n'avait pu que croire à

Dieu, soit mis dans la position de pouvoir croire en lui.
Quant au mode de cette nouvelle action divine, nous avons

vu que celle qui s'exerçait sur l'instinct de volonté demeurait
une action anonyme, parce qu'elle avait lieu dans ce centre de

la vie personnelle dont l'homme n'a pas directement
conscience; dans ce que l'Ecriture appelle la vie « du cœur » et
de « l'esprit1. » A cette heure, cependant, c'est devant la

perception réfléchie de l'homme, que Dieu vient placer les faits

historiques chargés de révéler son nom et ses intentions.
Sans doute, si l'homme doit pouvoir apprécier cette révélation,

il faudra qu'elle lui parvienne dans des actes accomplis
en dedans des limites de sa perception humaine actuelle. Avec
cela, puisqu'ils sont destinés à être pour cet homme des actes

révélateurs, il faudra nécessairement encore qu'ils ressortis-
sent devant lui à une sphère essentiellement supérieure à celle
de cette perception. Tout en demeurant pour l'homme des

faits réellement historiques, ils n'en devront pas moins lui
révéler l'action d'un Etre antérieur et supérieur à tout ce qui est

historique. Ce n'est bien qu'à cette condition que ces faits

seront vraiment propres à révéler, à l'homme historique,

1 Dans le langage du Nouveau Testament, « l'esprit » désigne le principe,

« Fame » le sujet, et « le cœur » l'organe de la vie. (Cremer, Diet, de

la grecite du N. T., au mot pneuma, ail.)



LA FOI 65

l'Etre dont cet homme n'a encore fait que ressentir l'autorité.

Cela revient à dire que si le Dieu que l'homme s'est vu
contraint d'adorer sans le connaître, veut inaugurer avec l'homme
le rapport personnel auquel aspire cette adoration, il faudra

que cela ait lieu au moyen d'actes qui seront, pour l'homme,
en même temps et des actes historiques, — c'est-à-dire ressortissant

à la sphère de son existence limitée et temporaire, —
et des actes surnaturels, des actes qui demeureront aux yeux
de l'homme l'expression d'une volonté, absolue essentiellement
supérieure à tout ce qui est historique.

(A suivre.)

THÉOL. ET PHIL. 1890. -


	La foi

