Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 23 (1890)

Artikel: La foi

Autor: Malan, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379464

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I.A FOI

PAR

G. MALAN

Qu'il y a loin de la connaissance de Dieu a
I'aimer | PASCAL.

Importance actuelle de la question de la foi.

Les premiéres années de notre siécle ont vuaapparaitre, au len-
demain des bouleversements amenés par la Révolution et I’'Em-
pire et au sein de I’ébranlement général des traditions, comme
le réveil d’une vie nouvelle dans le monde religieux. De toutes
parts, dans lasociété chrétienne, se fit alors entendre de nouveau
la confession publique de la foi au Dieu Sauveur de I'Evangile.

Dans les pays de langue francaise, ce fut & Genéve que re-
tentit le mot de ralliement de ce Réveil. Il était juste que la
ville, de laquelle était issue la parole aussi brillante que super-
ficielle qui avait proclamé la pleine suffisance des forces mo-
rales de ’homme, vit aussi se formuler dans son sein la doc-
trine de la nécessité, méme pour ’homme le plus vertueux, du
salut par la seule grice de Dieu.

On se demande comment il se fait que ce mouvement n’a
pas conservé, chez ceux la méme qui s’y rattachent encore,
la forme et les allures que lui imprimérent ses inaugurateurs ?
comment, et pour les habitudes et méme pour la doctrine,
I'ceuvre d’hommes que tous s’accordent a regarder comme
ayant été aussi sincéres que dévoués, semble chaque jour

THEOL. ET PHIL. 1890. 4



50 C. MALAN

plus appartenir & un passé qui intéresse, mais qu’on ne songe
plus & rappeler ?

Paut-étre en faut-il chercher la raison dans le caractére spé-
cial de la confession de foi des représentants du « Réveil. » Le
fait est que, tout entiers & la proclamation de « la souveraine
griace de Dieu, » ils ne se préoccupeéerent pas toujours assez sé-
rieusement de mettre en lumiere la responsabilité de 'homme
en face de cette grace; de faire ressortir 'importance de l'ac-
tion humaine si ce n’est pour 'acquisition, du moins en vue de
lappropriation, de ce don céleste dans lequel ’Ame croyante
saisit 'aurore d’une nouvelle vie. Jaloux avant tout « de
donner gloire & Dieu, » — et c’est 14 ce qui leur assure ’hon-
neur d’étre comptés parmi « les hommes de Dieu! » — ils né-
gligérent peut-étre trop généralement de présenter la foi comme
impliquant, avec le droit premier et supréme qul appartient &
une ceuvre divine, les droits tout aussi sacrés de la respon-
sabilité que cette ceuvre confére & I’ame qui en est 'objet.

Tout cela revient & dire (ue chez ces témoins de la vérité
dominait presque exclusivement, pour employer les termes de
I’'Ecole, le souci du fait théologique, au détriment de I'impor-
tance spéciale qui revient au fait anthropologique. Les yeux
fixés sur l'ccuvre divine pour le salut, ils en sont comme
éblouis. De i vient qu’ils n’ont plus assez d’attention pour cette
premiére action divine qui a lieu dans le secret de I'dme, et
dont témoigne la conscience. C’est ainsi que nous les voyons
se contenter d’opposer & Uincrédulité & 1’égard du Christ de
’Evangile, la seule affirmation de sa divinité; sans jamais,
comme il le fait lni-méme et comme le font lesapodtres, s’élever
jusqu’a cette affirmation en partant du fait historique de son
humanité normale et céleste.

Une pareille tendance semble trahir la présence, dans « l'or-
thodoxie » dont il s’agil, comme d’un reste du levain de ce pa-
ganisme que 'Evangile élait venu détroner. L’erreur centrale
du polythéisme, en effet, est 'idée d’une opposition essentielle,
non pas entre 'homme pécheur et le Dieu saint, mais entre
la nature méme de 'homme et le Créateur de cette nature. En
tout cas c’est bien la ce qui, & cette heure, pour tout esprit



LA FOI 5% 1

sérieux, tend & faire regarder comme dépassé le point de vue
théologique du « Réveil. »

Il va sans dire que nous ne parlons pas ici de la vive et pro-
fonde expérience de piété, qui dicta aux hommes dont il s’a-
git la proclamation et de la souveraine initiative de I’ceuvre di-
vine, et d’une grice premiére comme seul mobile de cette
ceuvre. Cette proclamation est au contraire ce qui fit de leur
parole 'instrument d’un « réveil religieux ; » c’est-a-dire de ce
(ui, pour tout homme qui croit en Dieu, ne saurait étre attri-
bué qu’a « I'Esprit de vérité » lui-méme.

Mais si P'ceuvre divine fut ainsi alors hautement proclamée,
celle de I’homme, nous venons de le dire, fut beaucoup moins
clairement définie. De 14, chez plusieurs des croyants du
« Réveil, » celte tendance a faire de I'action de la toute-puis-
sance une action sans raison d’étre appréciable, un fait qu'on
ne se préoccupe meéme pas de justifier & la conscience. De 14,
chez tels d’entre eux, 'habitude de présenter la grice divine
comme une ceuvre magique, et le jugement de Dien comme un
fait que la conscience du pécheur ne saurait méme pressentir.
De 14 cette fagon de parler de I'inspiration des Ecritures, com-
me du résultat pour ainsi dire mécanique d’une action exercée
soit sur les témoins eux-mémes, soit sur la forme historique de
leur témoignage. De la encore la coutume de représenter la
conversion de ’dme, comme le produit direct et exclusif de la
seule puissance de Dieu; au lieu d’y voir, avec I'Ecriture
elle-méme, le produit d’une « nouvelle naissance; » c’est-a-dire
d’un rapport qui, mystérieux sans doute comme tout ce qui
ressortit & la sphére de la vie inconsciente, n’en est pas moins,
lorsqu’il apparait & la conscience, un rapport réciproque entre
Dieu et sa créature. De 14, enfin, une conception de la foi, qui,
tout en 'appréciant comme «un don de Dieu, » oublie d’y mon-
trer encore le premier devoir et 'ceuvre centrale de I'ame
croyante.

On comprend comment tout cela en vint & faire apparaitre,
ici et 13, dans la vie religieuse de quelques-uns de ceux qui,
«réveillés » par celte prédication, voulaient sincérement étre
les disciples du « Maitre humble et débonnaire, » ’étroitesse



5% C. MALAN

fatigante du sectaire, et parfois méme ce qui rappelait 'or-
gueil repoussant du pharisien.

En face de tels faits, il semble que la tAche mise & cette heure
devant les fils du « Réveil, » soit de donner leur attention au
coOté spécial de la vérité religieuse, que ceux qui les ont précé-
dés n’ont pas été conduits & mettre pleinement en lumiére.
Surtout devant cet affaiblissement de la conscience du fait per-
sonnel, qui caractérise les temps ou nous vivons, on se de-
mande si la théologie actuelle n’est pas appelée & s’occuper
avant tout de la place qu’il faut assigner au devoir de 'homme
dans le royaume de Dieu; — de questions comme celles, par
exemple, de I'autorité supréme en matiére de foi, et, en géné-
ral, du rapport essentiel entre ’Etre divin et ’ame humaine ;
ou de la différence, ainsi que des rapports, entre la vie éter-
nelle de I’Etre absolu et I’existence actuelle de 'homme histo-
rique, — questions qui impliquent directement celle de la
place qu’occupe le mal dans le monde créé.

Telles sont quelques-unes des pensées qui m’amenérent,
dans le temps, & examiner ici méme la nature de 'importance
religieuse de I'obligation moralel.

A cette heure je voudrais, en m’appuyant sur les conclusions
auxquelles m’a conduit cette premiere étude, chercher & préci-
ser ce qui, dans la foi religieuse, doit étre attribué & I'action
premiére de Dieu, et ce qui y incombe & celle du croyant lui-
meme.

I

La nature de la foi.

Nous définissons la Fori: une confiance produite chez ’homme
par une impression opérée sur le principe méme de sa volonté.,
Considérée de la sorte, la foi differe de la eroyance avant tout
en ce que celle-ci n’est pas essentiellement, ou tout d’abord, un
fait moral ; en ce qu’elle est, des'entrée, le résultat d’un acte in-
! Dans trois études insérées dans la Revuwe, N°* de janvier, mars et mai
1879, et qui ont été publiées & part, en 1886,s0us le titre : La conscience

morale, avec une appréciation philosophique de M. Ernest Naville. (Paris,
Fischbacher.)



LA FOI 58

tellectuel, découlant comme tel de motifs clairement appréciés
par la pensée. Celarevient & dire que toute croyance est le pro-
duit d’une activité consciente et personnelle; qu’elle demeure,
par conséquent, un acte essentiellement facultatif. Tandis que
la foi a son point de départ dans le ceceur comme centre de la
volonté, —dans I’expérience que fait le cceur d’une action dont
le croyant s’est senti I'objet, — la croyance, laquelle est I'acte
d’une perception réfléchie, demeure la conclusion du croyant
lui-méme & 'occasion de cette perception. Il résulte de la que
la foi, née d’une impression effectuée sur le principe encore
instinctif de la volonté, implijque seule, pour le croyant, 'ac-
tion d’un étre personnel antérieur et supérieur.

Il est vrai que croire se dit aussi bien de la croyance que de
la foi. Néanmoins, lorsque ce mot désigne un aclte de foz, il si-
gnifie alors non pas I’expérience morale elle-méme, mais bien
uniquement l'acte intellectuel subséquent, par lequel celui qui
a été le lieu, ou I'objet, de cette expérience, la formule lui-méme
devant sa pensée.

La croyance et la foi sont donc deux actes essentiellement
différents. Bien que provenant sans doute, I'un etl’autre, d'une
expérience preéalable, ils different cependant en ceci, que
Vexpérience qui inaugure la fo: présuppose chez le croyant
une réceptivité ou une capacité morales, tandis que, pour faire
apparaitre la croyance, il n’est besoin que de la seule récep-
tivité de l'intelligence.

Ici on nous arréte. Faire dériver la foid’une action opérée
sur le moral méme du croyant, n’est-ce pas affirmer que Dieu,
—1le seul étre auquel puisse étre attribuéeune action semblable,
— est directement 'auteur de la foi de ce croyant? Des lors,
comment se fait-il que la foi nous soit présentée comme un de-
voir? De plus, comment donne-t-on pour objet & cette
foi, — comme & une activité dont 'homme disposerait & son
gré, -— aussi bien I'homme, que Dieu? Comment dit-on cou-
ramment: « avoir foi en ’homme, » tout comme on dit : « avoir
foi en Dieu ? »

Bornons-nous, pour répondre & cette question, de remar-
quer ici que si la foi est bien sans doute une activité déployée



54 C. MALAN

par le croyant, il ne vient cependant & la pensée de personne
de voir, dans cette foi, 'ceuvre de ce croyant. Elle sera tou-
jours regardée comme étant en lui I'apparition non pas seule-
ment d’'une nouvelle activité, mais bien toujours d’un nouveau
principe d’activitél.

Quant aux locutions alléguées tout & I’heure, le fait est que
c’est abusivement qu’on fait usage du mot de foi, en parlant
d’une confiance qui a 'homme pour objet. Il est vrai que,
tout comme la foi religieuse proprement dite, la confiance
qu’'on reposerait en un homme est, elle aussi, le résultat d’une
expérience préalable. Mais, dans ce dernier cas, nous ne som-
mes pas devant une expérience qui aurait été directement im-
posée au principe méme de la volonté; devant une expérience
tout d’abord du seul étre moral.

Non pas, sans doute, qu’une semblable confiance ne puisse
arriver, elle aussi, & dominer la volonté. Telle chose n’aura
pourtant jamais lieu qu’en conséquence d’une abdication vo-
lontaire de la part de celui qui aurait ainsi « livré sa con-
fiance. » Chacun demeure personnellement responsable de la
foi qu’il a eue en son semblable. Aussi bien voyons-nous que la
foi en un homme, tout comme la foi en un fait ou en une
institution, sera toujours une confiance expressément motivée
et délibérément accordée, une foi dont celul qui la maintient
demeure entierement responsable.

Il en est tout autremeut de la foi en Dieu. Ce dont le croyant
est alors responsable, ce n’est pas de sa foi elle-méme, c’est
uniquement de la positionqu’il prend 41’égard de cette foi; c’est
de I'usage qu’il fait du degré de foi qui lui a été accordé. Le fait
est que ce qui caractérise la fot religieuse, c’est précisément
qu’elle provient, chez le croyant, d’une expérience qu’'il ne
dépend pas de lui d’avoir faite. C’est méme une expérience qui
lui a été tout d’abord imposée, et cela indépendamment, sou-
vent méme en dépit, de son initiative. Si la foi en un homme est
I’activité d’une confiance délibérément accordée, la foi en
Dieu est toujours une obéissance, ou toutau moins une soumis-
sion immédiate, provenant chez le croyant d’'une impression

* Que I'apdtre appelle une «nouveauté d’esprit. » Rom. VII, 6.



LA FOI 15%5)

effectuée sur le centre de sa vie morale!. Tandis que, dans le
premier cas, ¢’est en vertu de sa propre initiative que le coeur
donne sa confiance, dans le second il se livre parce qu’il a tout
d’abord été conquis.

On le voit, la différence entre la fot et la croyance ne git
pas uniquement dans la différence des objets de ces deux acti-
vités. Elle réside avant tout dans la nature méme de chacune
d’elles. C’est ainsi que, dans l’acte de foi religieuse, nous ne
réfléchissons devant notre pensée que ce qui a d’abord été un
mouvement imprimé A notre « cceur, » comme & ce qui est en
nous le centre et le point de départde 'activité morale. En elle
méme cette foi est si peu, comme la croyance, le résultat direct
d’une activité réfléchie, que toute activité semblable, fut-ce
celle de la seule pensée, suppose bien plutot une foi préalable.
En effet, pour penser il faut avoir foi en la légitimité de cette
activité, c’est-a-dire au droit que nous avons de penser logique-
ment. Cela seul suffit pour nous faire voir la position secon-
daire et dépendante que notre volonté occupe dans cette acti-
vité.

Si, pour maintenir et affermir notre foi, nous devons sans
doute réfléchir expressément devant notre pensée I'impression
qui a suscité cette foi en nous, cette réflexion ne porte que sur
I’expression intellectuelle de ce qui est déja en nous un fait de
foi. Par contre si, dans la croyance, nous partons parfois aussi
de la seule expérience d’une loi, ¢’est lzbrement que nous nous
soumettons alors & la loi intellectuelle d’aprés laquelle nous
formulons notre croyance. Bien au contraire, nous venons de
le voir, la loi qui fait surgir en nous la foi religieuse nous est
toujours imposée, et méme le plus souvent malgré nous. Si done
la croyance a affaire & une loi proposée a la libre activité, la foi
obéit & une loi imposée au principe instinctif de la volonté.
Cela seul équivaut a dire que toute activité de fol implique I’ex-
périence préalable d’une action qui ne saurait étre que celle de
Dieu.

! Rom. 1I, 5: « Nous avons regu 'apostolat pour produire dans toutes
les nations, Pobéissance de la foi. » Comp. VI, 16; XV, 18; X VI, 26; 2 Cor.
X, 5; 1 Pierre I, 2, 14; et surtout le verset 22 (dans le texte.) ete.



56 C. MALAN

De 14 vient aussi qu’on n’hésite pas & refuser la foi & 'ani-
mal, bien qu’on lul reconnaisse, sinon la pensée réfléchie de
I’étre personnel, du moins ce degré d’activité intellectuelle qui
est inséparable del’action délibérée du corps. Au contraire, cha-
cun admet la présence de la foi chez le petit enfant, et cela
méme avant le moment ol apparait en lui une volonté réfléchie
et consciente de ses mobiles. Le fait est que, dumoment ol1 I’'on
donnerait le nom de foi, non pas & un fait ressortissant direc-
tement & la vie méme de la volouté, mais au seul résultat de
Pactivité réfléchie, lexpression de « foi enfantine » perdrait
aussitot sa signification. Il en est de méme d’une foi qui, chez
ladulte, consisterait uniquement, par exemple, dans la répé-
tition passive de formules apprisesou de gestes consacrés. Aux
yeux de tous ce ne serait l& qu’une superstilion, qui, comme
telle, n’aurait aucune valeur religieuse. De la encore ce fait,
que « la phrase religieuse » devient si éminemment impor-
tune, du moment ou elle n’est plus ’expression nécessaire et
directe d’une expérience préalablement imposée, ou accor-
dée, au ceeur, c’est-a-dire au centre de la volonté de celui qui
varle.

On ne peut donc donner le nom de for qu’a un acte de con-
fiance qui part réellement du cceur lui-méme, et cela, soit que
cette confiance soit arrivée & se justifier & la pensée du croyant,
— auquel cas elle est la confiance d’un coeur qui sait en qui il
a crul, — soit qu’il s’agisse d'une confiance encore instinctive,
comme est celle du petit enfant & 'endroit de sa mére, ou
comme serait celle que I’dme ressentirait & I’égard d’un Dien
qu’elle ne connaitrait pas encore par une expérience person-
nelle, directe, et réciproque.

Cependant, si tel est le sens général du mot de foz, il con-
vient de définir plus exactement celui de cette expression :
la foi religieuse.

Nous ne nous arrétons pas 4 ce fait, que le nom de « foi re-
ligieuse » se donne quelquefois a ce quin’est dans le fond que
de la simple religiosité; c’est a4 dire & 'impression encore
confuse, chez une dme qui ne cherche pas i s’en rendre compte,

12 Tim. I, 12.



LA FOI 57

de l’existence d’une volonté divine. Nous nous en tenons ici &
la foi consciente, ou & la foi comme acte positif.

Dans ce sens, ce mot peuts’entendre oubien de la foi a Dieu,
qui découle de I'impression, sur la volonté de I'homme, d'une
volonté supérieure et absolue ou supréme; ou bien de la foi
en Dieu, quiserala confiance que le cceur repose en Dieu, tout
d’abord comme en 'auteur de cette impression.

Considérons de plus prés ces deux formes de la foi reli-
gieuse.

La premiére chose est ici, de nouveau, de ne pas confondre
la foi a Diew avec ce quil ne serait que de la eroyance. Pour
peu qu’on y regarde de prés, on ne peut manquer de discerner
que déja cette premiere forme de la foi découle d’une expé-
rience morale. Méme 'lhomme quine croit encore qu’a I'exis-
tence « d’un dieu inconnu,» a di1 cette impression & I’action, au
dedans de lui, du Maitre de sa volonté. Telle est, tout spécia-
lement, cette expérience d’autorité absolue qui accompagne
dans tout homme le sentiment du devoir. Une semblable expé-~
rience, en effet, ressortit & cette sphére de vie instinclive qui
précéde dans I’homme, — quelquefois méme de fort loin, —
Papparition de la volonté réfléchie. Dans le moment ol un tel
homme ressent l'autorité du devoir, il sent que sa volonté ins-
tinctive a déja été 'objet d’une action positive. Aussi, pour au-
tant que cet homme s’abstient de repousser, ou du moins de
négliger, une semblable expérience, voyons-nous que la foi a
Diew, avant méme d’étre chez luiun acte réfléchi de sa volonté,
s’annonce par ce qui est déja au dedans de lui, une soumission
de son inslinct moral.

Il en est de méme de cette foi que nous avons appelée la fot
en Dieu, — avec cette différence, toutefois, que dans cette se-
conde forme de la foi est venu s’ajouter, & la simple soumission
qui caractérise la foi a Dieu, un acte pleinement conscient et
de son objet et de son mobile. (est twe le croyant en Dieu a
clairement discerné, dans des faits historiques spéciaux, laré-
vélation personnelle du « dieu inconnu » dont il n’avait encore
ressenti que la seule autorité. Tandis que la foi @ Diew n’im-
plique la présence dans 'dme que de la faculté, et par 14 méme



58 C. MALAN

que du besoin, de croire « que Dieu est, » dans la foi en Diew
cette faculté ayant trouvé son emploi, le besoin qui en était
I'expression a fait place & la possession du seul objet capable
d'y satisfaire. Si donc la foi & Dieu, comme pure et simple
soumission, se rencontre dans toute Ame qui ressent le carac-
tére absolu de 'antorité du devoir, 1l n’en est pas de méme de
la foi en Dieu. Celle-ci ne saurait avoir été suscitée dans
I’Ame, que par une révélation historique et vivante du Dieu
dont cette soumission lui avait fait expérimenter la réalité.

Une semblable révélation ne sera saus doute appréciée, que
par des hommes chez lesquels la foi ¢ Diew aura fait naitre ce
que I'Ecriture appelle « la faim et la soif de Dieu. » Chez eux
seuls, en effet,la soumission 4 la loi du devoir a suscité «cette
faim et cette soif de la justice, » qui ameéne ’ame & s’enquérir
du Dieu saint, & mesure que le sentiment qu’elle a de sa liberté
la pousse & rechercher ’Auteur de 'autorité qui s’impose ainsi
forcément & sa libre volonté. C’est alors, c’est en face du Dieu
gu’elle s’était jusque-la bornée & ressentir, que cette d4me sent
naitre au dedans d’elle la foi en Dieuw, & proportion qu’une sou-
mission purement instinctive fait place en elle 4 la libre obéis-
sance de sa volonté réfléchie.

Dans les deux cas c¢’est donc une action divine qui est venue
susciter la foi. Déja la foi @ Dieuw, en tant qu’elle découle d’un
fait de soumission, conslituait un progrés positif sur le seul
sentiment passif de religiosité qui est inhérent & toute dme
humaine. — Quant a la fot en Dieu, c’est grice & une révélation
divine qu’elle est née dans I'ame, comme [Pacte conscient et
réfléchi dont le besoin avait été réveillé par la foi @ Dieu. Nous
sommes donc ici, dans 'un et l'autre cas, en présence d’'une
initiative divine, & laquelle I'dme humaine ne saurait répondre
que par un acte qui, parce qu’il lui a été suggéré, demeurcra
pour elle un don de Dieu.

C’est aussi 1a ce dont témoigne ’Ecriture, comme suffit a le
rappeler cette parole de ’'Evangile : « Qu’il faut que celui qui
vient ¢ Dieu croie d’abord que Diew est, puis qu’il saisisse
encore, en ce Dieu, le rémunérateur de ceuwx qui le cherchent!.»

1 Héb. XI, 6. — Ce texte mentionne les trois faits que nous avons énu-



LA FOI 59

On ne saurait objecter & cela que pour deux raisons. La pre-
miere serait sans doute qu’on ne croirait pas « que Dieu est ». Il
se peut cependant aussi que, tout en ayant été persuadé de
I'existence de Dieu et de la nécessité de « venir & lui », on hé-
site néanmoins & admettre le fait d’une action divine portant
directement sur I’8tre moral lui-méme. Cela n’équivaudrait-il
pas, dira-t-on, & mettre cet étre dans un état de dépendance
de volonté incompatible avec sa liberté ?

Nous touchons ici & la raison non seulement de 'incrédulité
déclarée, mais aussi de ’hésitation qui se produirait chez ceux
qui ont commencé par accepter la parole du « salut de Dieu
par la foi. » Au lieu de voir dans cette parole la proclamation
-d’une ceuvre de Dieu & I'égurd de 'homme, ces « croyants »
peuvent n’y voir que I'énoncé de deux ceuvres distinctes, dont
I'une, celle du salut, est 'ceuvre exclusive de Dieu, tandis que
Pautre, celle de la foi, serait tout spécialement I'ceuvre de
I’homme.

Dés lors, cependant, suivant qu’on se préoccupe avant tout
ou de «la gloire de Dieu », ou « des intéréts sacrés de la mora-
lité de 'homme », on s’en tient uniquement soit & I'une, soit
4 Vautre de ces deux ceuvres. Dans le premier cas on n’a plus
devant soi, dans « le salut », que la seule ceuvre de Dieu,
laquelle, précisément parce qu’elle demeure ainsi la seule,
arrive nécessairement & étre une ceuvre magique; un salut
qui sauve I'homme sans lui, et méme malgré lui. Dans le
second cas, ol ¢’est le devoir de ’homme qu’on a sous les yeux,
on comprend la foi non pas comme la simple activité d’un
principe nouveau, mais bien comme une euvre, au moyen de
laquelle le croyant fait lui-méme son salut, en s’emparant du
salut de Dieu.

Telles sont les deux erreurs opposées qui apparaissent tou-
jours de nouveau au lendemain de la prédication de I’'Evangile
du salut gratuit. Ce fut déja le cas aussitdt aprés le témoignage
apostolique, comme aussi lorsque notre « bienheureuse Réfor-

mérés : le premier, la religiosité, dans ces mots : «celui qui vient & Dieu ; »
le second, la foi @ Dieu, dans ceux-ci : « croire que Diew est; » et le troi~
sitme, la foi en Dieu, dans les mots qui suivent.



60 G, MALAN

mation » remit en lumiére la parole de ce témoignage; ou bien
encore, ici et 14, dans des occasions moins éclatantes, & chaque
nouveau réveil de la foi primitive.

Toujours I'on entendit se produire cette méme accusation:
que la parole du salut de Dieu froisse le juste sentiment que
I’homme doit conserver de sa liberté, comme de la base pour
lui de toute moralité. Il est évident que pour ceux qui parlent
de la sorte, la foi, loin de pouvoeir étre suggérée 4 ’homme
par une volonté supérieure a la sienne, est au contraire 1'ex-
pression soit de la pensée soit des instincts fonciers de 'dme
humaine. Ils y voient ainsi, ou le résultat d’une exaltation
de sentiment propre et d’imagination, ou un pur phénomene
naturel qui n’a rien & faire avec la volonté réfléchie. :

Dans le premier cas, c’est ’'homme qui s’empare du salut
par les élans ou les efforts soutenus de sa « foi. » Dans le second
cette foi nait et se développe en lui sans qu’il s’en préoccupe.
L’activité de sa foi est alors, comme son existence elle-méme,
une ceuvre divine, en face de laquelle I'homme demeure en-
tierement passif.

Le fait est bien plutdt que dans la foi, comme dans tout ce
qui est une fonction de la vie, on ne saurait vouloir dire de
I'homme qu’il soit ou actif, ou passif. Ce qu’il faut dire, c’est
qu’il est I'un et ’autre;sa foi n’étant jamais en lui que la mise
en ceuvre d’un principe de vie quil a d’abord recu. Aussi
parlera-t-on de ’ceuvre et des devoirs de la foi, sans que cela
donne le droit de voir dans cette foi elle-méme ce qui aurait
commencé par étre une ceuvre propre du croyant. C’est Dieu,
Iauteur de la vie, qui donne la foi au cceur, comme il donne
Iexistence au corps. L’homme, lui, ne saurait qu’ajouter a la
possession de la foi, 'activité de cette foi.

Sans doute pour des esprits qui, tout en admettant un
Maitre supréme de la volonté, s’abstiennent néanmoins de
tout ce qui, & ’égard d’un tel Etre, dépasserait un respect
a4 distance, la foi, ne pouvant étre qu’'un résultat de la
seule pensée ou de I'imagination, inspirera toujours une juste
défiance.

Mais ce n’est pas la son vrai caractére. Ce n’est pas au nom



LA FOI 61

de notre pensée, ou de notre imagination, c’est en nous ap-
puyant sur le témoignage de notre conscience, que nous cons-
tatons, dans ce qui est en nous & la racine de notre foi, un fait
dont il nous est impossible de seulement vouloir mettre en
doute la réalité positive; un fait dont la présence en nous est
indépendante de notre volonté; une impression qui, & mesure
que nous la réfléchissons, nous apparait toujours plus comme
produite en nous par une action autre que la noétre, parce
qu’elle a porté sur la source méme, ou sur 'instinct premier,
de notre propre volonté.

Et il y a plus encore! Non seulement le croyant reconnait,
dans la conscience qu’il a plus tard de cette impression, le fait
d’une action déjd effectuée au dedans de lul, mais, nous I'a-
vons vu, & cette expérience vient encore répondre un ensemble
de faits historiques, dans lesquels il discerne toujours plus
clairement l'action de la méme volonté dont cette premiére
expérience lui avait révélé I'existence.

Nous l’avons dit, le témoignage de ces faits ne constituera
une semblable révélation, que pour celul qui a apprécié de la
sorte l’expérience de sa conscience. Mais un tel homme y re-
trouvera infailliblement le Dieu qu’il adorait jusque-la sans le
connaitre. Il I'y verra se manifestant non plus uniquement
par la nature de son autorité, mais par une action personnelle
historique qui I'a, lui, directement pour objet. Sa foi, cessant
alors de n’étre qu'une vue, deviendra alors pour lui une
« démonstrationt, »

La question de savoir comment notre foi, telle que nous
I'avons définie, s’accorde avec les droits de notre raison, dé-
pend donc avant tout de l'attention que nous avons accordée
A notre conscience de I'obligation morale. Du moment ol cette
foi est ressentie par nous comme suscitée par le Maitre souve-
rain, et par conséquent par le Créateur et le Protecteur, de
notre libre volonté, elle ne peut constituer & nos ycux une
acceptation passive, un fait étranger a notre liberté. Ce ne
peut étre alors en nous qu’une obéissance volontaire et méme
empressée.

! Héb. XI, 1.



62 C. MALAN

Sans doute il faudra savoir distinguer entre l'expérience
intérieure qui suscite en nous la foi, et Pexpression réfléchie
que le croyant parvient & donner a cette expérience. L’imper-
fection de la pensée formulée, et par conséquent du langage,
n’a cependant rien 3 faire avec la nature essentielle de I'expé-
rience vivante dont ce n’est 1a que 'appréciation intellectuelle.
Or, aux yeux du croyant, c’est bien la nature méme de cette
expérience préalable qui établit la légitimité de sa foi. Cest
la ce qui lui fait saisir une action divine dans ce qui est en
lui au point de départ de sa foi. Quant & I’expression qu’il
donnerait a cette foi, elle ne pourra jamais aspirer qu’a
étre le téimoignage que lul-méme est arrivé & rendre a cette
expérience 1.

La chose élant ainsi, il est évident que ce qui importe avant
tout, c’es! de préciser le devoir du croyant en face de I'expé-
rience dont il s’agit. — En effet, avoir affirmé qu’il doit cette
expérience a une action de Dieu sur son étre moral, n’équi-
vaut aucunement & avoir dit que cette action suffit, & elle
seule, pour produire au dedans de lai la foi active ou vivante.
Pour cela il faut encore qu’a cette action premiére de Dieu
vienne répondre une action de I'homme lui-méme. Dire que
ceux-la seuls chercheront Dieu, chez lesquels a été suscitée la
fot & Dicu, ne revient nullement & avoir dit que de tels hom-
mes seraient forcément amenés a le faire. Non seulement il est
des esprits gui, tout en « croyant que Dieu est, » ne se préoc-
cupent pas de savoir « qui il est, » mais ceux-la méme qui 3’y
appliquent demeureront absolument incapables d’y parvenir,
aussi longtemps qu’ils n’auraient, pour guider leur recher-
che, que la seule expérience de 'autorité de sa volonté.

Méme pour ceux que cette expérience aurait amenés a
adorer, 'objet de cetle adoration ne sera encore (que l'auteur
inconnu de lu loi imposée a leur volonté. Aussi faudra-t-il,
pour qu’ils entrent en un rapport personnel avec lui, qu'une
nouvelle action provenant de lui-méme vienne les placer, non
plus seulement en face d’une autorité, mais en relation directe
avec l'auteur vivant de cette autorité; en face d’un Dieu qui

* Rom. V11, 26. Comp. 1 Cor. 11, 6-16.



LA FOI 63

vient & eux parce qu’il les aime, et qu’il veut les sauver. — Dés
lors, ce qui n’était que l'expérience d’un fait d’autorité, fait
place chez eux & un rapport personnel direct et réciproque.
L’action dont leur conscience de l'obligation morale sétait
bornée a leur faire ressentir la réalité, cette action person-
nelle apparuit maintenant dans des actes historiques qui ont
I’homme directement pour objet, et dont le témoignage consti-
tue donc pour lui une révélation du Dieu que cet homme cher-
chait sans pouvoir le rencontrer.

Ou bien nous contestera-t-on le droit d’affirmer que 'ame
a laquelle s’est fait sentir la majesté de la lol morale, soit réel-
lement incapable de s’élever, en partant de la jusqu’a un rap-
port personnel avec I’Auteur de cette loi? Souliendra-t-on que
I’expérience qui lui a été ainsi accordée, est a elle seule de
nature a faire naitre, avec cet Etre supérieur et supréme,
un rapport délibéré du centre méme de la volonté?

Le fait est que Pexpérience dont il s’agit est précisément ce
qui empéche la formation d’un rapport semblable, ne fit-ce
que parce qu'elle met 'homme qui 'a faite dans Pimpossibi-
lité de se faire une idée de 'Etre ijui en est l'auteur. En effet,
plus un tel homme se rend attentif & la nature de cette expe-
rience, plus il distingue dans Ja volonté dount elle émane, deux
traits qu’il ne saurait concilier. L’autorité absolue en face de
laguelle il se voit placé, d’un cdté lui commande de vouloir ce
qu’il est arrivé a appeler «le bien», de 'autre semble ab-
dicquer, si malgré cela 1l persiste & préferer ce qui pour lui
est « le mal.» Il se voit ainsi l'objet d’une volonté sainte
qui se montre, au méme degré, et absolument opposée au
péché, et, sinon indifférente, du moins inactive, & ’endroil du
pécheur.

De 1& l'impossibilité pour 'homme de se faire, & la seule
lumiere de sa conscience morale, une i1dée réellement vivante
de I'Etre supérieur et supréme dont il ne peut nier I'existence.
Avec cela ¢’est pour lui un Etre dont la volonté est supréme et
le jugement sans appel, un Etre qu’il se voit forcé d’adorer.

Mais si cette expérience affirme cet Etre devant lui, elle ne
le lul révele pourtant pas. Elle ne le met pas avec lui en une



64 C. MALAN

relation personnelle et réciproque; elle ne le pousse & I’adorer
que comme un Etre aussi inconnu que redoutable.

D’autre part, sans doute, I'Etre qui a ainsi amené I'dme
humaine non seulement & croire & son existence mais 4 vouloir
le découvrir, ce méme Etre ne saurait s’abstenir de se mon-
trer le « rémunératewr » d’'une recherche qui, provoquée par
son action, est destinée, s’il n’intervient, & ne pouvoir aboutir,
Aussi, comme nous venons de voir que cela est nécessaire
pour ’homme, cela est-il pour cela méme inévitable au point
de vue de l'action divine. Il faut qu’a cette premiére ceuvre de
Dieu dans I'ame méme de I’homme, vienne encore s’ajouter
une action divine extérieure a cette &me ; une action historique,
qui soit de nature & inaugurer avec I’homme un rapport révé-
lateur, grace auquel celul qui jusque-la n’avait pu que croire a
Dieu, soit mis dans la position de pouvoir crotre en luz,

Quant au mode de cette nouvelle action divine, nous avons
vu que celle qui s’exergait sur I'instinct de volonté demeurait
une action anonyme, parce qu’elle avait lieu dans ce centre de
la vie personnelle dont I'homme n’a pas directement con-
science; dans ce que I’Ecriture appelle la vie «du coeur» et
de « l'espritl. » A cette heure, cependant, c’est devant la
perception réfléchie de ’homme, que Dieu vient placer les faits
historiques chargés de révéler son nom et ses intentions.

Sans doute, si I’lhomme doit pouvoir apprécier cette révéla-
tion, il faudra qu’elle lui parvienne dans des actes accomplis
en dedans des limites de sa perception humaine actuelle. Avec
cela, puisqu’ils sont destinés a étre pour cet homme des actes
révélateurs, il faudra nécessairement encore qu’ils ressortis-
sent devant lui & une sphere essentiellement supérieure a celle
de cette perception. Tout en demeurant pour 'homme des
faits réellement historiques, ils n’en devront pas moins lui ré-
véler 'action d’un Etre anlérieur et supérieur a tout ce qui est
historique. Ce n’est bien qu’a cette condition que ces faits
seront vraiment propres a révéler, & I'homme historique,

1 Dans le langage du Nouveau Testament, « esprit » désigne le prin-
cipe, « 'dme » le sujet, et « le ceeur » 1'organe de la vie. (Cremer, Dict. de
la grécité du N. T., au mot pneuma, all.)



LA FOI 65

I’Etre dont cet homme n’a encore fait que ressentir l'auto-
rité.

Cela revient a dire que si le Dieu que ’homme s’est vu con-
traint d’adorer sans le connaitre, veut inaugurer avec ’homme
le rapport personnel auquel aspire cette adoration, il faudra
que cela ait lieu au moyen d’actes qui seront, pour ’homme,
en méme temps et des actes historiques, — c’est-a-dire ressor-
tissant & la sphére de son existence limitée et temporaire, —
et des actes surnaturels, des actes qui demeureront aux yeux
de ’'homme l'expression d’une volonté absolue essentiellement
supérieure a tout ce qui est historique.

(A suivre.)

THEOL, ET PHIL, 1890, - 5



	La foi

