
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: Un problème de l'ancienne théologie : à propos de la dogmatique de M.
Gretillat

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN PROBLÈME DE L'ANCIENNE THÉOLOGIE

A propos de la dogmatique de M. Gretillat

P. LOBSTEIN

La première partie de la dogmatique de M. Gretillat, dont il
a été parlé ici il y a quelques mois1, embrasse, outre les

prolégomènes, la « théologie spéciale » et la « cosmologie. » C'est dire

qu'elle soulève une série de problèmes importants et délicaîs.
Si les explications nettes et franches que renferme le volumineux

ouvrage de l'auteur ne répandent pas sur toutes les
matières traitées par lui une lumière également abondante, elles

ont le mérite de réveiller l'intérêt, de poser les questions, de

provoquer sans doute les objections les plus vives, mais aussi

d'ouvrir des débats dont il restera peut-être quelque souvenir

fécond et quelque fruit durable.
Aussi ne me paraît-il pas inopportun de revenir à la charge

et de demander aux lecteurs qui ont le courage de s'occuper
de science dogmatique, le crédit de quelques moments de

patiente el bienveillante attention.

1 Revue de théologie et de philosophie, année 1888, p. 583-610. Je suis
heureux de remercier publiquement mon cher et honoré collègue de la
spirituelle et chrétienne courtoisie avec laquelle il a répondu à ma lettre
(Revue, année 1888, p. 80-89) ; il me permettra de renvoyer à une discussion

plus étendue et plus approfondie l'examen des trois points auxquels
il s'est particulièrement arrêté.



32 P. LOBSTEIN

Dans son excellent compte rendu du livre qui nous occupe1
M. Ménégoz relève ce qu'il appelle le caractère essentiellement
scolastique de la « théologie spéciale » de M. Gretillat. Il lui
semble, par contre, que le dogmaticien a changé de méthode
et de point de vue en traitant de la « cosmologie » : « autant
M. Gretillat est scolastique dans la première partie de son

ouvrage, autant il est bibliciste dans la seconde2. » L'antithèse
signalée par M. Ménégoz est-elle aussi flagrante qu'elle en a

l'air? Considérer la Bible comme un code de doctrines révélées,
citer les passages scripturaires comme des articles de loi,
prendre à l'égard de l'Ecriture une position analogue à celle du

catholique vis-à-vis de la tradition, est-ce un procédé si différent
de la marche primitive de l'auteur? M. Gretillat a-t-il vraiment

rompu avec sa première méthode, et a-t-il commis l'inconséquence

que lui reproche son critique N'est-il pas plutôt
incontestable que si le jugement d'ensemble formulé provisoirement

par M. Ménégoz est exact, il doit s'appliquer aux deux

parties de l'ouvrage de M. Gretillat : Les principes suivis par
l'auteur sont « les principes de la scolastique appliqués à la

théologie dite du réveil3? »

Cependant, malgré la parenté que M. Ménégoz a relevée entre

les principes scientifiques de l'auteur moderne et ceux de

nos anciens dogmaticiens, il est permis d'affirmer que M.
Gretillat n'a pas rendu pleinement justice à ses devanciers. Le

plus souvent il n'enregistre leurs opinions que pour mémoire,
il se borne à transcrire les formules parfois bizarres qu'ils ont
inventées, il ne leur fait pas toujours l'honneur de discuter
leurs solutions, il ne cherche que rarement4 à dégager le contenu

religieux que recèlent leurs théories, ou à mettre en
lumière l'intérêt pratique qui le plus souvent inspire et domine
leurs doctrines les plus abstraites. Au risque de paraître plus

1 Annales de bibliographie théologique, 15 novembre 1888, p. 161-169.
2 Annales, p. 166.
3 Annales, p 169. C'est nous qui soulignons.
4 Voy. par exemple p. 216, où M. Gretillat a fort bien indiqué la tâche

qu'il s'est interdit d'aborder avec décision et de remplir d'une manière
conséquente et complète.



UN PROBLÈME DE L'ANCIENNE THÉOLOGIE 33

scolastique que M. Gretillat lui-même, je ne crains pas de dire

que c'est là une regrettable lacune. Il me semble qu'il n'y a

pas à hésiter et que l'alternative qui s'impose aujourd'hui à

toot dogmaticien est claire et impérieuse ; ou bien il faut écarter

résolument tout l'appareil dogmatique de nos vieux théologiens,

leur terminologie barbare et leurs constructions
laborieuses, pour substituer à leur travail un essai qui réponde aux
besoins et aux préoccupations de la conscience contemporaine *,
ou bien il faut saisir les motifs spirituels et justifier la valeur
relative des doctrines des anciennes écoles2. Reproduire
consciencieusement les catégories formelles et les termes scolastiques

d'une dogmatique surannée sans en expliquer les

intentions et sans en approfondir le sens, c'est une entreprise
qui fait honneur à l'érudition de l'auteur, mais ce n'est pas
une œuvre féconde et fructueuse pour la dogmatique3.

Je voudrais essayerde montrer par un exemple le parti qu'on
peut tirer de l'interprétation historique et de l'analyse psychologique

et religieuse de la dogmatique officielle. Je choisis à

dessein une doctrine qu'aucun théologien contemporain n'ose

plus admettre sans réserve et sans atténuation. La conception
traditionnelle de l'état d'innocence de l'homme primitif, la
doctrine du status integritatis est rejetée par l'immense majorité
des dogmaticiens de nos jours * ; M. Gretillat ne s'est pas senti
le courage de la réhabiliter et de la défendre ; il se sépare
nettement de l'ancienne orthodoxie dont il note les « expressions
emphatiques » et dont il condamne la conception au nom de

l'Ecriture5. Sa critique cependant est purement négative; elle

1 Comme l'a fait par exemple A. Schweizer, dans son Système de la foi
chrétienne, Die christliche Glaubenslehre nach protestantischen Grundsätzen

dargestellt, 2" édit., 1877.
2 Comp, les travaux de Thomasius, Biedermann, Dorner, Ritschl, M.

Lipsius.

3 Lire les réflexions de M. Bridel sur la nécessité de l'histoire de la
philosophie ; nous les appliquerions volontiers à l'étude de l'histoire des dogmes

et de l'histoire de la dogmatique, Revue chrétienne, année XXVIII
(1881), p. 755-756.

4 Sur M. Bœhl qui fait exception, voy. M. Gretillat, ouv. cit. p. 462.
5 « Nous n'enseignons plus, entre autres, que l'état primitif de l'homme

théol. et phil. 1890. 3



34 P. LOBSTEIN

ne cherche pas à atteindre et à démêler, sous l'enveloppe d'une
terminologie rébarbative et d'une théorie insoutenable, la
notion religieuse qui s'est cristallisée dans le dogme. Qu'il me

permette de reprendre sommairement le problème : en tenter
la solution, ce sera expliquer et justifier l'une des critiques que
j'ai osé adresser au savant ouvrage de mon honoré collègue1.

I

La doctrine officielle de nos écoles orthodoxes2 n'est que la

modification de la théorie scolastique du moyen âge. L'intérêt
du problème débattu dans la présente étude se concentre sur
la divergence dogmatique qui sépare la conception catholique
et l'idée protestante.

Bappelons d'abord en quelques mots la solution imaginée par

soit la sainteté parfaite. Il serait temps de commencer a nous distinguer
des dogmaticiens du XVIIe siècle, et d'admettre que l'orthodoxie elle-
même est susceptible de progrès. » (M. Gretillat, ouv. cit. p. 462, en

note.)
1 Voy. Revue de théologie et de philosophie, année 1888, p. 589-591. —

L'intéressante et instructive étude de M. Albert Réville, De l'état
primitif de l'humanité (Nouvelle Revue de théologie, tome IX (1862) p. 129-

162) ne fait qu'effleurer la question traitée ici (comp. p. 161); M. Réville
se place, pour discuter le problème, au point de vne de la philosophie de

l'histoire et de la mythologie comparée. — L'éloquent discours de M. de

Pressensé, L'homme à l'image de Dieu (Revue chrétienne, année 1874,

p. 513-522) est une belle étude religieuse et oratoire, non une dissertation
scientifique. Il sera question plus bas de l'important article dans lequel
M. Sabatier aborde le problème du status integritatis.

2 Une étude attentive des ouvrages de nos anciens dogmaticiens
convaincra aisément tout lecteur non prévenu que l'orthodoxie luthérienne
ou réformée ne forme pas un tout homogène et immuable, mais que l'une
et l'autre comportent des variétés et des transformations souvent fort
intéressantes. (Comp. p. ex. l'ouvrage de M. Krauss, Das protestantische
Dogma von der unsichtbaren Kirche, Gotha 1876, qui a étudié avec une
pénétration et une sagacité merveilleuses les nuances que présentent les
différentes théories émises par nos théologiens sur l'Eglise invisible,
Liv. I, chap. 3-4.) Cependant un triage semblable n'est pas exigé par la
tâche particulière que nous impose notre étude, et il nous est permis de

faire abstraction des différences de détail qu'on pourrait indiquer entre
tel ou tel dogmatiste.



ON PROBLÈME DE L'ANCIENNE THÉOLOGIE 35

les docteurs de l'église romaine. Quelle est la notion catholique
du status inlegritatis 1

Dieu a créé l'homme intelligent et libre, il l'a doté d'une
raison primitivement indifférente entre la vérité et l'erreur,
d'une volonté parfaitement neutre entre le bien et le mal. Ces

attributs essentiels à la nature humaine composent l'image de

Dieu en l'homme ; ils sont le patrimoine primordial et inaliénable

de l'humanité, le caractère distinctif et le sceau indélébile
dont Dieu a marqué sa créature privilégiée; ils forment la
substance même de l'être humain. A cette nature originelle
Dieu a immédiatement ajouté deux éléments nouveaux qui
constituent la ressemblance de l'homme avec Dieu, une justice
positive et une vie immortelle. La sainteté et l'immortalité
n'appartiennent pas essentiellement à l'homme sorti des mains
du Créateur, elles ne sont pas inhérentes à sa constitution
physique et morale, elles lui sont venues du dehors, elles sont
le produit d'un acte nouveau et particulier de la volonté divine,
une faveur surnaturelle octroyée à l'humanité primitive, une

1 Le concile de Trente a choisi il dessein un terme vague et élastique
afin d'éviter toute discussion et toute controverse entre les thomistes et
les scotistes. Sessio V., Decretum de peccato originali, I :¦¦¦ Primum hominem

Adam,cum mandatum Dei in paradiso fuisset transgressus, statini
sanctitatem et justifiant, in qua constitutus f aerat, amisisse... Le
catéchisme romain est plus explicite, bien que la rédaction ne rende pas
encore avec une entière netteté la pensée intime et vraie qui se trouve au
fond du dogme catholique. Catech. roman. Pars I, cap. II, qu. 19 :

Postremo (Deus) ex limo terne hominem sic corpore affectum et constitutum
effinxit, ut non quidem naturai ipsius vi, sed divino beneficio immorta-
lis esset et impassibilis. Quod autem ad animam pertinet.eum ad imaginera

et sirailitudinem suam formavit liberumque ei aibitrium tribuit;
omnes praeterea niotus animi atque appetitiones ita m eo temperavit,
ut rationis imperio nunquam non parèrent- Tum originalis justifiai' admi-
rabilc domini addidit ac deinde ceteris animantibus praesse voluit. —

Bellahmin a exprimé la doctrine catholique avec une force et une lucidité

qu'on ne rencontre pas dans les symboles officiels de l'Eglise
romaine. De gratia primi hominis, cap. II et V. On trouvera plus bas le

passage le plus caractéristique emprunté au grand théologien, fidèle

interprète de la pensée officielle et authentique du Concile de Trente. —

Cf. Kœli.ner, Symbolik der heiligen apostolischen katholischen römischen

Kirche, 1844, p. 279 sq.



36 P. LOBSTEIN

grâce surajoutée à la nature essentielle de l'homme, un « accident

» destiné à déterminer et à enrichir la « substance ». —
Cette distinction entre la nature originelle et la grâce surnaturelle,

entre l'image divine et la ressemblance divine, entre la
substance et l'accident est-elle purement logique et formelle?
Ou bien implique-t-elle une différence positive dans l'ordre des

temps, en sorte qu'elle désignerait deux moments particuliers,
deux étapes successives dans le développement de l'activité
créatrice? La scolastique n'est pas d'accord sur cette question :

Thomas d'Aquin penche vers la première alternative, Duns Scot
semble opter pour la seconde L Quoi qu'il en soit, la distinction
indiquée est maintenue en principe par le consensus unanime
des théologiens catholiques.

Cette distinction, le protestantisme la repousse avec une

grande énergie2. L'une et l'autre confession de l'église
évangélique rejettent le dualisme delà conception catholique. Bien,
disent-elles, ne nous autorise à établir une différence entre
l'image de Dieu et la ressemblance avec Dieu ; la distinction
créée par la scolastique entre la substance et l'accident est

arbitraire et gratuite ; la justice et l'immortalité ne sont pas
1 Cf. Mœhler, Symbolik, oder Darstellung der dogmalischen Gegensätze der

Katholiken und Protestanten nach ihren öffentlichen Bekenntnissschriften, § 1

(p. 25-33 de Ted. de 1871) ; dans sa célèbre controverse avec Baur. Mœhler
a déployé beaucoup d'art et d'esprit pour défendre le dogme catholique
qu'il atténue et spiritualise : Neue Untersuchungen der Lehrgegensätze
zwischen den Katholiken und Protestanten, § 12-14 (p. 54-62 de l'édit. de

1872).
- Les confessions de foi luthériennes ne s'expliquent pas d'une manière

nette et précise ; l'Apologie de la confession d'Augsbourg n'effleure le
problème qu'en passant (I, 17, p. 53-54). On trouve dans la Formule de

Concorde une expression très caractéristique : (Peccatum originale) sit per
omnia totalis carentia, defectus, seu privatio concreatae in Paradiso Jus-
titiae originalis, seu imaginis Dei, ad quam homo initio in veritate, sanc-

titate atque justitia creatus fuerat... Cf. Confess- saxon. II, p. 53. Les

symboles des églises réformées n'emploient pas encore les termes que
consacrèrent plus tard les théologiens de l'école: Conf.Helvetic, posterior,
chap. Vili; Conf Belgio, art. XIV ; Conf. scot. art. Il; Canon, dordr. Ili,
1. — On trouvera un excellent choix de textes empruntés aux anciens

dogmatistes dans les ouvrages de Schmid, Die Dogmatik der evangelisch'
lutherischen Kirche dargestellt und aus den Quellen belegt, 1858, p. 158-169,



UN PROBLÈME DE L'ANCIENNE THÉOLOGIE 37

moins essentielles à la nature primitive de l'humanité que
l'intelligence et la volonté ; elles forment au même titre les
éléments intégrants et constitutifs de la créature humaine, voulue
de Dieu et appelée par lui à l'existence.

Telle est, énoncée dans ses termes les plus généraux, la

divergence dogmatique qui sépare la doctrine catholique et la
doctrine protestante. A première vue elle paraît insignifiante,
parce que le dogme du status integritatis ne semble lui-même
qu'une hypothèse insoutenable. Bien de plus aisé que la critique

et la réfutation de la théorie traditionnelle, qui entraîne
nécessairement dans sa chute les solutions proposées par l'une
et l'autre église.

En effet, que nous importe la distinction minutieuse entre
la dotation initiale de l'homme et sa nature acquise, puisque
la doctrine qui supporte cette distinction pèche par la base

et ne repose sur aucun fondement solide? Les protestants
qui soutiennent l'identité foncière des pura naturalia et du
donum superadditum ne sont-ils pas tout aussi coupables de

subtilité scolastique que la théologie romaine qui s'obstine à

distinguer les deux facteurs du status integritatis f N'est-il
pas puéril de s'engager dans ces discussions, alors que le
terrain sur lequel s'escriment les deux confessions se dérobe
sous elles et s'écroule sous le coup d'objections infiniment
graves? Quoi! vous vous perdez dans des hypothèses bizarres
sur les attributs, les dons ou les caractères de l'état primitif de

l'homme? Mais cet état primitif, êtes-vous en mesure de le
connaître? Que vaut le récit biblique sur lequel porte le poids
de votre controverse? La tradition de la Genèse est-elle
vraiment de l'histoire? Ne faut-il pas y voir un mythe, l'écho d'une

croyance poétique et populaire, le fruit de la foi religieuse ou
de la spéculation théologique abordant un problème qui a pré-
et de Schweizer, Die Glaubenslehre der evangelisch reformirten Kirche
dargestellt und aus den Quellen belegt, I, (1844), p. 343-344; 446-450. — 11 est
inutile d'entrer dans des détails sur l'argumentation exégétique des
protestants et des catholiques : le passage célèbre, Genèse 1, 26, a été interprété

différemment par l'une ou l'autre église, mais des deux côtés la
preuve exégétique fut mise au service de préoccupations doctrinales.
Voy. M. Gretillat, ouv. cit. p. 459-461.



38 P. LOBSTEIN

occupé toute l'antiquité1? Dès lors, si l'historicité de ce récit
s'évanouit, que devient le dogme auquel il sert de fondement?

Mais admettons avec l'orthodoxie courante le caractère
strictement historique de la tradition scripturaire. L'orthodoxie
a-t-elle bien compris cette tradition? L'interprétation qu'elle
donne du récit mosaïque est-elle correcte et complète? Evidemment

non. L'état de l'homme primitif d'après la Genèse n'est
nullement l'état idéal de justice, de perfection et de sainteté

qu'ont décrit les anciens théologiens; le portrait que trace le
document biblique est celui de l'enfant heureux et libre, mais

dépourvu de conscience et affranchi de responsabilité ; en nous
racontant que l'homme ne connaissait ni le bien ni le mal2 et

que le sentiment de la pudeur lui était étranger, l'auteur sacré

indique clairement qu'il entend peindre l'âge inconscient et
insouciant de l'enfance. Le récit de la Genèse suppose chez

Adam les instincts bons et mauvais qui se trouvent dans le

cœur de tout homme3, et la facilité avec laquelle « les proto-
plastes » succombent à la tentation est un indice qui confirme
les données contenues dans la tradition biblique. La dogmatique

officielle a donc singulièrement dépassé les limites dans

lesquelles se renferme le troisième chapitre de la Genèse.

Inconciliable avec les textes scripturaires, la doctrine orthodoxe

recèle des contradictions insolubles que la critique a

maintes fois relevées. Quel être fantastique et impossible que
l'Adam de la tradition ecclésiastique! Il est savant avant d'avoir
exercé ses facultés intellectuelles, il est saint avant d'avoir
déployé les énergies de sa volonté. Il est doté d'une justice

1 II me semble que M. Gretillat n'a nullement infirmé la valeur de

l'explication mythique des traditions delà Genèse. Ouv. cité p. 551-554.—

J'avoue que je n'ai pas lu sans quelque surprise le passage de la dogmatique

de M. Gretillat dans lequel il me range, avec MM. Scherer, Reuss,

Réville et Bouvier, parmi les adeptes de la * théorie transformiste »

(Ouv. cit. p. 453); je n'ai pas souvenance de m'être prononcé sur cette

question qui échappe complètement à ma compétence et qui, si je ne me

trompe, n'est pas du ressort de la dogmatique chrétienne.
s Cf. Deut. 1, 39; 1 Rois III, 9; Esaïe VII, 15 sq.
3 M. Bouvier, Nouvelles paroles de foi et de liberté, 111, p. 89. (M. Gretillat,

ouv. cit. 553.)



UN PROBLÈME DE L'ANCIENNE THÉOLOGIE 39

primordiale, et cette justice n'est pas le fruit de son activité
personnelle Sa perfection que les dogmaticiens se plaisent à

peindre sous les couleurs les plus séduisantes n'est pas le produit

de sa liberté, c'est-à-dire qu'elle est dépourvue de tout
caractère moral

Enfin il est incontestable que la doctrine traditionnelle se

heurte à une dernière difficulté, commune à toutes les confessions

chrétiennes, mais sensible surtout dans la conception
luthérienne L Comment expliquer l'entrée du péché dans le
monde Comment concilier le dogme de la chute avec la
notion de la justice originelle? Si la perfection d'Adam et d'Eve
a été la sainteté, comment ont-ils pu faillir? N'y a-t-il pas,

pour les êtres saints, une nécessité morale de faire le bien?
La haine du mal et l'horreur du péché ne sont-ils pas la loi de

leur être, ou plutôt l'expression naturelle de leur activité
morale? Dans l'être saint, la liberté suprême se résout en obéissance

absolue, et cette obéissance se traduit comme la
manifestation spontanée et joyeuse de la vie même. L'impossibilité
psychologique et morale des affirmations de l'orthodoxie
vulgaire éclate ici avec une irrésistible évidence.

Quel que soit le côté par lequel on entame la doctrine
officielle de « l'état d'intégrité, » elle ne soutient pas l'examen.
L'exégèse, l'histoire, la psychologie condamnent sans appel
une conception qui s'évanouit dès qu'on la soumet à une analyse

sérieuse et indépendante.
Aussi n'est-il pas étonnant qu'on soit tenté de demander la

question préalable, de clore tout débat engagé sur le dogme
orthodoxe, et de passerà l'ordre du jour. Ce procédé sommaire

qui consiste à éliminer la justitia originalis du cycle des con-

1 Sur ce point, comme sur tant d'autres, la dogmatique des écoles

luthériennes n'est pas restée fidèle à la pensée primitive de Luther et de

Mélanchton; ceux-ci s'expriment avec plus de réserve que les théologiens
de la scolastique protestante. Luther, Ad. Genes- II, 27 : Puerilem inno-
centiam ideo voco, quia fuit ut sic dicam médius Adam, qui tamen pote-
rat decipi et cadere. (Op- lat. 1,139, 142. Ed. Erlang.) Cf. Mélanchton, Apologie

de la confession d'Augsbourg, I, 17 (p. 53-54).— Sur les différences
de la conception luthérienne et de la doctrine réformée, voyez par
exemple Oehler, Lehrbuch der Symbolik, Tübingen, 1876, § 103 (p. 364-368).



40 P. LOBSTEIN

ceptions dogmatiques, paraît un acte de suprême justice et de

vraie sagesse.
C'est, en effet, le parti que nous prendrions si nous avions à

traiter la question du point de vue dogmatique. Ou plutôt il
faudrait montrer que les termes du problème sont mal posés et

que la dogmatique chrétienne doit choisir sa base d'opération
sur un autre terrain. A l'image fantastique que l'orthoxie a
tracée de l'Adam primitif, il faut substituer la notion
chrétienne de la destination religieuse et morale de l'homme, révélée

et réalisée par Jésus-Christ1.

II

Cependant il importe de ne pas perdre de vue l'objet principal

de nos recherches et de rester fidèle à l'intention primitive
qui a inspiré et déterminé la présente étude. La critique que
nous venons d'appliquer à la doctrine officielle est purement
négative : c'est dire qu'elle est incomplète et exclusive. En

dépit de ses contradictions logiques et de ses impossibilités
historiques et morales, la conception traditionnelle présente un
vif et sérieux intérêt. Il est aisé de la réfuter sommairement ; ce

qui est à la fois plus difficile et plus essentiel, c'est d'en saisir la

signification et d'en mesurer la portée. Bien comprise, la
doctrine du status integritatis jette une lumière aussi précieuse
qu'inespérée sur le caractère distinctif et l'individualité
religieuse de l'une et de l'autre église2. Essayons de le montrer.

Une première remarque s'impose tout d'abord à quiconque
cherche à se rendre compte des racines religieuses du dogme
officiel. La théorie protestante est dominée par l'invincible opposition

que l'église évangélique a faite au pélagianisme plus ou
moins déguisé de la théologie romaine. Si nos anciens dogma-

1 C'est de ce point de vue que M. Wendt a envisagé le problème et qu'il
a essayé de le résoudre dans son excellente monographie, Die christliche
Lehre von der menschlichen Vollkommenheit, Gœttingen, 1882, cf. surtout
p. 216--230.

2 M. Holtzmann, Ueber Fortschritte und Rückschritte der Theologie unseres

Jahrhunderts und über ihre Stellung zur Gesammtheit der Wissenschaften,

Rectoratsrede, Strassburg 1878, p. 9-11.



UN PROBLÈME DE L'ANCIENNE THÉOLOGIE 41

tistes renchérissent manifestement sur l'image esquissée par la

Genèse, s'ils font de la vie primitive d'Adam un portrait idéal
et absolument fantastique, s'ils revêtent les protoplastes de

toutes les qualités et de toutes les vertus imaginables, c'est afin
de rendre d'autant plus tragiques les conséquences de la
première transgression. Qu'elle est donc lamentable et funeste, la

perte de ces attributs merveilleux et de ces dons incomparables,

prodigués à l'humanité par la toute-puissance et la bonté
du Créateur Qu'elle doit être profonde, la chute qui a précipité

l'homme de la hauteur où la main de Dieu l'avait d'abord

placéi — Oui, mais l'œuvre de relèvement et de réparation
grandit aussitôt dans la même mesure. Car si le mal dont est

frappée l'humanité est aussi profond qu'universel, s'il est
réellement une mort spirituelle, la rédemption doit être une vie
nouvelle et une seconde création : ce salut apporté par Jésus-

Christ aux pécheurs est plus qu'une guérison, c'est une
résurrection. Ainsi la notion protestante de « l'état d'intégrité » est

la contre-partie nécessaire de la doctrine protestante du péché
et de la grâce ; c'est pour maintenir et pour sauvegarder
celle-ci que nos théologiens ont conçu et défendu celle-là : la

théorie protestante, prémisse indispensable de la sotériologie,
est un hommage rendu à la gloire du Christ, dont la miséricorde

arrache l'homme déchu à l'abîme où se sont effondrés,
avec la justice originelle d'Adam, la sainteté, l'immortalité et
le bonheur de tous ses descendants2.

1 J'ose renvoyer le lecteur à la première de mes Etudes sur la méthode

de la dogmatique protestante (Revue de théologie et dephilosophie, année 1885,

p. 390).
2 Ce lien entre l'anthropologie et la sotériologie protestante a été

fréquemment indiqué par nos anciens dogmatistes. Qu'il me suffise de

rappeler ici quelques paroles de Luther lui-même empruntées à son Commentaire

sur la Genèse : Vide quid sequatnr ex illa sententia, si statuas,
justitiam originalem non fuisse naturae, seddonum quoddam superfluum
additum. Annon, sicut ponis, justitiam non fuisse de essentia hominis, ita
etiam sequitur, peccatum, quod successif, non esse de essentia hominis
Annon igitur frustra est mittere redemptorem Christum, quum justitia
originalis, tanquaui res aliena, a natura nostra sublata est et integra
naturalia manent. Oper. lat. Ed. Erlang. 1, 210. Comp, plus haut, p. 2|)9.

En parlant de la théorie scolastique, Luther ajoute : « Haec sententia



42 P. LOBSTEIN

Combien est plus superficielle la conception dualiste et toute
mécanique de la théologie romaine. « La chute de l'homme
n'est dans le catholicisme que la perte de ce don surnaturel et

tout extérieur de la justice originelle, et la rédemption n'est

que le don répété une seconde fois de cette même grâce
surnaturelle dont l'homme avait été dépouillé. Après la chute les

facultés naturelles restent intactes. Elles sont seulement
découronnées. Bellarmin compare exactement l'homme pécheur
à un homme dépouillé de son manteau par les voleurs. Christ
vient lui rendre le vêtement perdu. La morale et le salut dans
le catholicisme consistent toujours dans la juxtaposition et dans

l'addition arithmétique des vertus naturelles de l'homme et des

mérites extérieurs de Jésus-Christ, des martyrs et des saints...
La nature et la grâce sont deux éléments irréductibles que l'on
ajoute l'un à l'autre comme on ajoute un échelon à une échelle

pour monter plus haut *. »

En effet, la divergence confessionnelle qui règne entre la
théorie catholique et la doctrine protestante ne porte pas
seulement sur la sotériologie ; elle a une signification plus générale;

elle met à nu l'opposition radicale qui sépare les deux

quia peccatum originis exténuât, ceu venenum fugienda est- — Voy.
p. 209 une exposition très claire de la doctrine de Luther.

1 M. Sabatier, La religion laïque, Revue chrétienne, année XXIX (1882),

p. 651-652. — Voici le texte caractéristique de Bellarmin auquel M. Sabatier

fait allusion: « Quare non magis differt status hominis post lapsum
Adas a statu ejusdem in puris naturalibus, quam différât spoliatus a

nudo, neque deterior est humana natura (siculpam originalem detrahas),

neque magis ignorantia et infîrmitate laborat, quam esset et laboraret
in puris naturalibus condita. Proinde corruptio naturae non ex alicujus
doni carentia, neque ex alicujus malae qualitatis accessu, sed ex sola

doni supernaturalis ob Adse peccatum amissione profluxit. (Degratia primi
hominis, Cap. V.) On voit, d'après .ce passage, que Lutber n'avait pas eu

tort en traduisant de la manière suivante la doctrine des théologiens
catholiques : Scholastici disputant, quod justitia originalis non fuerit
connaturalis, sed ceu ornatus quidam additus homini tanquam donum,

ut si quis formosse puell» coronam imponat. Enarrationes in Genesin,
Ad. cap. Ili (Eri. édit. lat. 1, 208.) — Cf. M. Réville (Etude citée, Nouv
revue de théologie 1862 (IX). p. 161.) « Le dogme catholique faisait du

salut quelque chose de plaqué sur l'âme. Un salut appliqué du dehors
n'est pas le salut réel de l'être qui le subit. »



UN PROBLÈME DE L'ANCIENNE THÉOLOGIE 43

églises sur le terrain de l'anthropologie religieuse. Quelle est
l'idée que, de part et d'autre, on se fait de l'homme envisagé
dans ses rapports avec Dieu C'est là, à vrai dire, que gît le

nœud du problème et que réside en dernière analyse l'intérêt
religieux et psychologique du dogme traditionnel.

Le dualisme qui, dans l'anthropologie catholique, distingue
les pura naturalia et le donum superadditum n'est qu'une
application particulière et une forme spéciale de l'antithèse générale

qui domine tout le système de la théologie romaine. En

soutenant que lajustice originelle ne formait pas un élément
constitutif de la créature avant la chute, la scolastique enseigne
une opposition primordiale entre la grâce et la nature, entre
l'humanité et la religion. Ces deux éléments, essentiellement
séparés, peuvent s'aditionner ou se superposer, ils ne se

pénètrent pas. Si la vie supérieure n'appartient pas à l'essence
de l'être humain, si la religion est une puissance primitivement
étrangère à notre nature, si elle n'a pas sa racine au cœur
même de notre humanité, il faut en effet que la volonté divine,
par un acte surnaturel et extérieur, opère et maintienne l'union
on plutôt la juxtaposition des deux facteurs. Les conséquences
de cette conception dualiste du catholicisme ont été indiquées
avec une grande force par M. Sabatier dans sa fine et profonde
étude sur la Religion laïque. Qu'on me permette d'en transcrire

ici une page ; elle montrera mieux que tous les raisonnements

le lien intime et fort qui rattache au problème théologique

traité dans ces lignes l'une des questions les plus actuelles
et les plus palpitantes de la morale et de la religion
contemporaines. « N'est-il pas curieux de voir à l'origine même du

dogme catholique, cette séparation, ce dualisme entre l'élément
naturel et l'élément religieux qui nous frappe si douloureusement

dans notre société française, fille bien authentique et

légitime autant qu'ingrate du catholicisme? Ce dualisme originel,
vous le rencontrez ensuite à tous les étages du système... (Suivent

les lignes citées plus haut sur la chute et la rédemption.
De là vient la théorie des indulgences, c'est-à-dire de l'application

juridique des bénéfices qu'il y a d'un côté au déficit
qu'il y a de l'autre... Dans la morale ordinaire enfin, cette op-



44 P. LOBSTEIN

position se traduit par celle de la vie ascétique et de la vie
mondaine, de la morale de précepte et de la morale de conseil,
des vertus civiles et naturelles et des œuvres pies et des grâces
surnaturelles.... Le surnaturel le plus absolu, le plus grossier
est le seul moyen de communication entre ces deux mondes.
C'est en effet dans le catholicisme seul que la notion du surnaturel

acquiert et garde son rôle plein et continu. Qu'est-ce que
l'Eglise catholique sinon le fonctionnement perpétuel et régulier

d'une puissance surnaturelle et magique Ses dogmes sont

une science surnaturelle, son pouvoir est surnaturel, son culte
est un acte surnaturel, ses sacrements sont des communications

surnaturelles. Le miracle est tout en elle et se perpétue

par elle. Il n'est pas moins logique qu'étant cela, l'Eglise se

sépare du monde, se superpose à l'état comme la grâce se

superpose à la nature, qu'elle se concentre dans un clergé
distinct du monde chrétien et vise à l'empire universel qu'elle a

failli atteindre au moyen âge... Le catholicisme ne s'est jamais
élevé au-dessus de ce dualisme fatal entre la religion et la

nature, l'Eglise et la société, le clergé et les laïques, que nous
venons de constater. Il y a toujours eu hostilité entre ces

puissances dont l'une essaye de prévaloir sur l'autre. Même au

moyen-âge, les instincts naturels chez l'ascète monacal, la libre
pensée chez le philosophe, la puissance civile chez le roi ou

l'empereur, n'étaient assujetties à l'Eglise que par une sorte de

violence perpétuelle que la puissance d'en haut faisait à celle
d'en bas. Les bûchers qui consument les hérétiques, les guerres

du sacerdoce et de l'empire, les macérations des cloîtres
sont les preuves de cette antique révolte1. »

1 La religion laïque, étude lue à la Société de théologie de Paris, Revue

chrétienne, année XXIX (1882), p. 651-653. Cf. p. 650 : « J'entends par
dualisme, ici, cette opposition en apparence irréductible dans laquelle'se
meut la pensée du jour entre la religion et la société- Ce sont deux masses

qui s'isolent de plus en plus. Chassée de la vie naturelle et de toutes
ses manifestations, la religion se replie sur elle-même, sur son principe
autoritaire, son organisation cléricale, ses dogmes, son culte, ses oeuvres

pies, c'est-à-dire que, devenant toujours plus surnaturelle, elle devient
de moins en moins morale, civilisatrice et humaine. De l'autre côté, la
vie humaine s'affirme à part et s'organise avec tous ses droits naturels)



DN PROBLÈME DE L'ANCIENNE THÉOLOGIE 45

Il semble que nous voilàbien loin des formules dogmatiques
forgées dans les écoles de théologie d'un passé à jamais
évanoui. Il n'en est rien cependant. Examinez plutôt le principe
religieux de ce dualisme qui menace d'opérer une scission

irrémédiable au sein de notre société contemporaine. La
doctrine en apparence aussi subtile qu'arbitraire des pura natu-
ralia et du donum superadditum n'est que l'expression
scolastique de l'antithèse religieuse dont nous avons suivi le

développement et rappelé les conséquences. En revanche, la
solution contraire que le protestantisme donne au problème
anthropologique est, elle aussi, un symptôme caractéristique,
je veux dire qu'elle révèle et traduit dans le langage du temps
une conception générale de l'homme et du monde spirituel,
conception radicalement différente de celle de l'Eglise
romaine.

Que signifie la polémique engagée par nos anciens théologiens

contre la fameuse théorie élaborée par la scolastique du

moyen âge et développée par Bellarmin Quelle est la portée

de l'identification des deux éléments disjoints et juxtaposés

par la dogmatique catholique Pourquoi les écoles

protestantes exigent-elles l'union essentielle, la synthèse
organique et normale des deux facteurs du « status integritatis?

» A ces questions il n'y a qu'une réponse, et cette
réponse se dégage, claire et catégorique, des considérations
qui précèdent. Sous ces subtilités oiseuses et arides à

première vue, se cache un intérêt spirituel d'une légitimité et
d'une gravité extraordinaire. Le protestantisme a vaincu en

principe le dualisme que l'Eglise catholique, héritière du

paganisme antique, maintient entre la religion et le reste de

la vie humaine. Conséquent avec lui-même, il a opéré la

réconciliation et la pénétration réciproque de l'élément
religieux et de l'élément naturel. Il a fait rentrer la religion au

cœur même de l'humanité et l'a fait jaillir du dedans au

dehors, au lieu de la faire venir du dehors comme une superfé-
tation étrangère. La vérité qu'il a remise en lumière, la vérité

ses instincts et ses ambitions. Bientôt la religion ne dictera pas plus les

devoirs qu'elle n'inspire déjà la politique, la science ou les beaux-arts. »



46 P. LOBSTEIN

qu'il a reçue directement de l'enseignement de Jésus, c'est

que la religion reste le caractère général de la vie humaine
tout entière, une inspiration qui pénètre tout, qui anime tout
et se sert de tout pour s'exprimer1.

Tel est bien, en effet, le sens profond de la doctrine qui fait
de la justitia originalis un attribut primordial et un élément
constitutif de la nature humaine. Etre homme et être religieux
expriment des relations identiques dans l'intention du Créateur

; l'homme accomplit sa destination véritable en entrant
en communion avec Dieu; entre sa nature propre et sa vocation

religieuse il n'y a ni dualisme ni hostilité, il règne entre
l'une et l'autre une harmonie préétablie et une affinité essentielle.

« L'image de Dieu » s'affirme et se réalise dans « la
ressemblance avec Dieu ; » la vie naturelle trouve dans la vie

religieuse sa sphère d'action véritable, son développement
normal, son libre et joyeux épanouissement.

Si l'on était tenté de douter de la justesse de cette interprétation

de la théorie protestante2, toute hésitation s'évanouirait
en présence des conséquences qui découlent du principe. Ces

conséquences sont diamétralement opposées à celles du
système catholique. « On pourrait s'étendre longuement sur ce

sujet en montrant comment le protestantisme a débarrassé la

foi chétienne du levain des superstitions païennes qui la

corrompaient; la morale, de l'élément ascétique et monacal;
l'église, de la caste sacerdotale; comment enfin partout où il a

suffisamment triomphé, il a singulièrement atténué, même
supprimé tout à fait le vieux conflit du sacerdoce et de l'empire,

1 M. Sabatier, oui>. cil, p. 655.
2 La plupart des dogmaticiens contemporains de toutes les fractions

du protestantisme luthérien ou réformé s'accordent a expliquer, comme
nous avons essayé de le faire, la portée et la signification de la doctrine
catholique et de la théorie protestante. Voy. par exemple Thomasius,

Christi Person und Werk, I (1856), p. 239; Martensen, Die christliche
Dogmatik, Berlin, 18">6, § 73, p. 129 ; Biedermann, Christliche Dogmatik,
§ 429,430, 653-655 (texte identique dans la première et la seconde

édition); M. Lipsius, Lehrbuch der evangelisch-protestantischen Dogmatik,
§ 420-423, 426, 428 ; Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung
und Versöhnung, III, § 40 (p. 314 de la 3e édition,



UN PROBLÈME DE L'ANCIENNE THÉOLOGIE 47

le dualisme de l'Eglise el de l'Etat. On verrait, toujours et

partout, qu'il a réussi précisément dans la mesure même où il
a corrigé l'erreur catholique en faisant rentrer la religion dans
la nature et la piété dans la morale. Le grand essor des peuples
protestants et le développement de toutes leurs forces
individuelles dans tous les domaines n'ont pas d'autre cause1. »

Que le lecteur veuille bien jeter un regard en arrière et
embrasser d'un coup d'œil l'ensemble de nos recherches : il
se convaincra aisément que le problème abordé au début de

cette étude s'est singulièrement élargi et qu'il a gagné non
seulement en étendue mais surtout en profondeur. La doctrine
du status integritatis et les controverses qu'elle souleva entre
protestants et catholiques paraissaient à première vue dénuées
de tout intérêt sérieux; on pouvait, semblait-il, les mentionner
et les exposer à titre de curiosité historique, mais les solutions
proposées par l'une et l'autre confession provoquaient des

objections qui s'adressaiant également à l'une et à l'autre
église. Cependant l'analyse psychologique et historique a

démêlé, sous les formules d'une scolastique surannée, des motifs
religieux dont une observation superficielle était, loin de

soupçonner la gravité. Expliquée dans sa portée véritable et saisie
dans sa signification intime, la divergence théologique entre
les écoles catholiques et les écoles protestantes, apporte une
contribution importante et précieuse à l'étude de l'histoire des

dogmes et jette une vive lumière sur le caractère religieux et
moral des deux églises.

Si je ne me trompe, il serait possible de faire une étude

pareille sur toutes les doctrines de notre ancienne théologie.
Le système dogmatique qu'ont élaboré les scolastiques protestants

branle et croule de toutes parts ; leurs arguments
philosophiques sont usés, leur terminologie nous parait inintelligible,

leur exégèse nous fait sourire, mais au fond de cette
dogmatique dont la critique sacrée, l'histoire des dogmes et la

psychologie religieuse ont fait justice, se cache presque
toujours une vérité précieuse, une expérience chrétienne, une

1 M. Sabatier, ouv- cit., p. 656-657.



48 P. LOBSTEIN

intuition délicate ou profonde, un sentiment vif et juste des

réalités spirituelles, une affirmation vigoureuse et légitime de

la conscience chrétienne. Dégager des scories d'une scolastique

barbare l'or pur de la piété et de la vie religieuse, faire le

départ entre l'appareil théologique des temps passés et la vérité
chrétienne qui est de tous les temps, laisser tomber la formule
inacceptable à la pensée et à la conscience moderne, mais

sauvegarder l'intérêt religieux auquel la conscience et la pensée

d'aujourd'hui doivent rendre hommage, telle est la
tâche que le dogmaticien apprend à l'école de l'histoire, telle
est la leçon que lui donnent l'étude de l'évolution des dogmes et
la critique positive de la dogmatique officielle1. Nous regrettons
que M. Gretillat n'ait pas appliqué à ce grand et fécond sujet
les qualités de pénétrante et subtile analyse dont son ouvrage
nous offre de si nombreux et de si heureux échantillons.

1 Le programme de ce travail du dogmaticien vient d'être tracé d'une
main magistrale par M. Sabatier dans sa leçon d'ouverture du 4
novembre 1889, De la vie intime des dogmes et de leur puissance d'évolution.

Voy. p. 24-25 : « La critique dogmatique ne vise pas a détruire le dogme,
mais à dégager des formes vieillies le principe vivant qui y est enfermé
et à lui préparer des formes nouvelles en harmonie avec la culture
moderne. Elle n'a pas à formuler des dogmes ; c'est l'affaire et le droit de

l'Eglise; mais elle s'efforce de rendre facile et sans danger le passage
toujours critique des idées anciennes aux idées nouvelles... Le seul

moyen de faire la critique positive du dogme, c'est de l'accomplir non en
vertu d'un critère externe ou profane, mais en vertu du principe
religieux du dogme et dans l'intérêt de ce principe lui-même. »


	Un problème de l'ancienne théologie : à propos de la dogmatique de M. Gretillat

