
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


B U L I. E T I N

THÉOLOGIE

F. Treciisel. — Tableaux d'histoire de l'Eglise
protestante1.

L'idée de faire servir l'histoire de l'Eglise à l'édification de

l'Eglise n'est pas nouvelle. On en a fait l'essai en divers temps, sous

des formes variées, et avec plus ou moins de succès. Sans parler de

certains ouvrages ayant pour but de mettre l'histoire générale du

christianisme à la portée des simples fidèles ou des familles
chrétiennes, nous avons vu paraître à plusieurs reprises des séries de

conférences historiques d'un caractère plus ou moins oratoire, avec

tendance apologétique ou polémique. Les tableaux que nous

annonçons ne se font remarquer ni par une tendance de ce genre ni

par la recherche de l'effet oratoire. A notre sens, ils n'en répondent

que mieux à leur but à la fois instructif et édifiant.
Le doyen Treehsei, mort en 1885, a été de 18G0 à 1876 un des trois

pasteurs de la cathédrale de Berne. Très versé dans l'histoire de

l'Eglise, surtout dans celle de l'Eglise protestante, il avait coutume
de puiser à cette source la matière des méditations qu'il èlait
appelé à faire, à tour de rôle, au service du dimanche soir pendant la

saison d'hiver. Il prenait pour point de départ un texte biblique.
Ce texte n'était pas pour lui un pur prétexte, ni une simple épi-

1 Bilder aus der Geschichte der protestantischen Kirche. Abendandacht en,

gehalten im Münster zu Bern von Dr. theol. Friedrich Trechsel, gew.
Pfarrer und Dekan. — Mit biographischer Skizze des Verfassers und

kurzer Bibliographie herausgegeben von F. Studer-Trechsel, Bezirks-
helfer in Bern. - Berne, Stampili, 1889, XXV I 11 et 349 pages.



THÉOLOGIE 419

graphe. Il était toujours choisi avec soin et à-propos, en tenant
compte, le cas échéant, des fêtes que l'Eglise célèbre à cette époque
de l'année. Ainsi la conférence sur la réforme en Angleterre, qui
tombait sur le dimanche après Noël, avait pour texte Mat. II, 13-15

(la fuite en Egypte); celle sur Zinzendorf, l'un des dimanches de la
Passion, était rattachée à 1 Cor. II ; 1,2 (Jésus-Christ, et Jésus-Christ
crucifié). Le conférencier commençait par expliquer brièvement le

passage ou la péricope d'après son sens historique et par en

dégager l'idée religieuse, puis, par une transition simple et naturelle,
arrivait au sujet historique destiné à lui servir d'illustration. Enfin,
après avoir exposé son sujet, il terminait par une courte application

appropriée à ses auditeurs, faisant appel, sans grands frais de

rhétorique, à leur cœur et à leur conscience, de manière à les laisser

sous l'impression, non seulement d'avoir passé une demi-heure
intéressante, mais d'avoir été réellement édifiés sur le fondement
des prophètes et des apôtres.

Dans le volume que nous avons sous les yeux, le gendre du
défunt a réuni un choix de ces « méditations du soir, » datant la
plupart des années 1863 à 1867. Elles sout au nombre de trente et se
suivent dans un ordre où l'éditeur a cherché à combiner le principe

chronologique avec celui de l'analogie des matières. Le siècle
de la Réforme occupe une large place. En tête figurent les portraits
de Berthold Haller, de Farei, de Calvin. Le XVIIe siècle est représenté

par ses côtés lumineux. Les cinq derniers tableaux sont
consacrés à divers épisodes de l'histoire des missions évangéliques
depuis leurs premiers débuts au XVIIe siècle jusqu'à John Williams,
l'apôtre des îles du Pacifique. Au reste, ces récits ne nous conduisent

guère au delà du seuil de notre siècle. Les figures les plus
récentes sont, avec le missionnaire qui vient d'être nommé, celles
des « bons samaritains » W. Wilberforce et Elisabeth Ery (f 1845).

En publiant ces tableaux historiques, M. Studer s'est acquis un
titre à la reconnaissance d'un public bien plus étendu que celui des
anciens auditeurs de feu le doyen Trechsel. Il est une classe de
lecteurs, en particulier, qui pourra en retirer grand profit, moins
encore sous le rapport du fond qu'au point de vue de la forme et
de la méthode. On comprend que nous voulons parler des pasteurs
de ceux du moins qui sont désireux de varier la nourriture
spirituelle qu'ils sont appelés à offrir à leurs troupeaux, et de sortit-
dans leurs cultes du soir ou de semaine, de la routine des méditations

bibliques plus ou inoins méditées.



420 bulletin

Les méditations historiques de Trechsel sont des modèles en

leur genre. Ce sont bien, comme le dit M. Studer, les productions
mûries d'un esprit qui savait unir une étude scientifique approfondie

à une intime piété. C'est parce qu'il possédait à fond sa

matière, et qu'il la possédait non seulement en savant, mais en

croyant, que l'auteur a su, d'une part, condenser chaque tableau
dans le cadre restreint de dix à douze pages, choisir ce qu'il y a

d'essentiel et de caractéristique dans chaque sujet, rendre justice à

ses héros sans taire ce qu'il peut y avoir eu en eux de reprehensible

; et de l'autre, tirer de ces épisodes historiques des leçons
conformes aux enseignements de la révélation chrétienne, aux
éternelles lois du règne de Dieu. Chemin faisant, il lui arrive d'établir
des parallèles frappants entre le passé et le présent, et donner des

directions, empreintes d'autant de fermeté que de largeur, sur la
manière de se conduire à l'égard de telle ou telle aberration du
sentiment religieux (par exemple à propos des Anabaptistes et de la
Société des Amis).

A l'usage de ceux qui voudraient étudier plus à fond l'un ou
l'autre des sujets traités et se mettre au courant des travaux publiés
depuis l'époque où le Dr Trechsel composait ses récits, l'éditeur a

eu soin d'ajouter un appendice bibliographique qui, sans être

complet, renferme pourtant l'indication des principaux auxiliaires.
A propos des « Eglises du désert, » nous avons remarqué l'omission

du grand ouvrage en deux volumes de M. Edm. Hugues sur
Antoine Court et la restauration du protestantisme en France au
XVIIIe siècle. L'éditeur a également joint çà et là au texte des

notes, dont les plus importantes concernent, l'une (p. 55) le

rétablissement du culte évangélique dans le Tessin d'où les protestants
avaient dû émigrer en 1555, l'autre (p. 268J le méthodisme actuel
dans ses rapports avec les Eglises nationales, spécialement dans la
Suisse allemande.

Il est difficile que dans un ouvrage où abondent les dates et les

noms propres, dont un assez grand nombre en langue étrangère,
il ne se glisse pas quelques erreurs. La bataille de Goutras n'a

pas été livrée en 1586 (p. 87), mais en 1587; le pasteur qui, avec

Duplessis-Mornay, amena Henri de Navarre à reconnaître

publiquement, avant la bataille, une faute où il était tombé quelque
temps auparavant, ne s'appelait pas Chaudie, mais de Chandieu; et

le château où fut tué Henri de Guise n'est pas celui de Blods, mais
de Blois.



THÉOLOGIE 421

Disons enfin que chacun lira avec intérêt l'esquisse biographique
de Trechsel placée en tête du volume. On regrettera d'apprendre
que des raisons politiques ont fait exclure de la carrière académique

un homme de cette valeur, et que ses nombreuses occupations

pastorales no lui ont pas laissé le temps de menerà bonne fin
cette histoire complète de l'église de Berne qu'il avait le dessein
d'écrire et qu'il était plus capable que personne de nous donner.

V. R.

Ë. de Pressensé. — L'Ancien monde et le christianisme1.

Il y a environ 30 ans, M. de Pressensé imprima le premier
volume de son Histoire des trois premiers siècles de l'Eglise
chrétienne. Il publie aujourd'hui la troisième édition de cet important
ouvrage; tout annonce qu'il sera considérablement augmenté et

même transformé. Ce qui n'était d'abord qu'une simple introduction
forme aujourd'hui un fort volume. Sous le titre, l'Ancien monde et
le christianisme, l'auteur donne une histoire de la préparation au
christianisme dans le sein du paganisme. Voici ce qu'il entend par
cette préparation : « Il ne s'agit pas pour elle (l'œuvre de preparation)

de faire enfanter à l'humanité son Sauveur, ce dont elle est

iucapable, mais de la préparer à le recevoir, à s'unir à lui. Or le seul

moyen de la préparer à recevoir ce don royal, c'est de le lui faire
désirer, c'est donc à exciter, à enflammer ce désir d'un Rédempteur
que tendra toute l'œuvre de préparation. Platon disait, avec profondeur,

que le désir est le fils de la pauvreté. « Désirer, ajoutait-il, c'est
» aimer ce qui n'est pas encore présent, ce qu'on ne possède pas, ce

» qui n'est pas, ce dont on manque. » La première condition pour
que le désir se développe, est donc d'obtenir une pleine conscience
de sa pauvreté présente. Plus cette pauvreté apparaît, plus il
s'enflammera. Mais il faut encore entrevoir, pressentir l'objet même du

désir, sinon il s'éteindrait ou tournerait en désespérance. C'est dans
le développement de ce double sentiment que consistera l'œuvre de

préparation. » (Inlrod. XXXI.)
M. de Pressensé est ainsi amené à présenter tout un tableau de la

culture morale et religieuse de l'humanité antérieurement au chris-

1 L'Ancien monde et le christianisme par E. de Pressensé. XL et 669 pages.
— Paris, librairie Fiselihacher, 1887.



422 BULLETIN

tianisme, L'Orient (la Chaldée et l'Assyrie, l'Egypte, l'Inde), le pa
paganisme hellénique, le paganisme gréco-romain, sont tous mis à

contribution pour fournir quelques éléments de cette préparation
évangélique.

L'évolution de l'humanité païenne, avant le Christ, débutera par
l'adoration de la nature. Ce naturisme marquera de son sceau toutes

les religions du vieil Orient, sans jamais refouler tout à fait les
éléments plus purs qui s'y mêleront. Sous l'action irrésistible de cette

dialectique spontanée dont nous avons parlé, le naturisme, poussé à

ses dernières conséquences, tendra à se détruire lui-même. En effet, à

force de chercher Dieu dans la nature, qui ne le contient pas, tout
en le manifestant, la pensée n'atteint que le vide et s'y perd. « La
religion du néant sera le dernier mot du naturisme oriental dans
le bouddhisme. En Grèce le naturisme s'élèvera peu à peu à l'humanisme

qui fera prédominer l'idée morale dans la conception du divin,
sans cependant s'affranchir jamais tout à fait du dualisme. Aussi
l'humanisme grec, sous sa forme la plus parfaite, finira-t-il, après
avoir épuisé la religion populaire, par lui porterie coup de mort,
ne laissaut après lui qu'un idéal moral très élevé quoique encore

imparfait. Il contribuera ainsi à rendre plus intense et plus
douloureuse l'aspiration vers une religion meilleure. Tout tendra à

l'accroître dans les circonstances extérieures du monde à cette époque
incomparable. Grâce à la conquête romaine, les barrières entre
l'Orient etl'Occident seront abaissées. La génération contemporaine
de l'apparition du Christ, sera jetée au milieu du conflit de tous les

dieux et de toutes les doctrines du passé, et en reconnaissant l'avor-
tement de cet immense labeur de vingt siècles, elle fera monter vers
le ciel, par ses voix les plus nettes, une prière éplorée qui lui
demandera de s'ouvrir pour lui donner enfin le vrai Dieu, si ardemment

et si vainement cherché. Cet état d'esprit trouvera son plus
beau symbole dans le mystérieux autel au Dieu inconnu que saint
Paul vit se dresser à Athènes quand il y porta l'Evangile. » (XXXIX.)

Il va sans dire que M. de Pressensé n'aspire nullement à donner

une explication purement naturelle du christianisme. Il ne voit pas

en lui le produit de la rencontre de l'esprit grec et du judaïsme, à

une époque de syncrétisme universel. Peut-être y aurait-il à distinguer

ici entre l'Evangile primitif et le christianisme historique,
ecclésiastique. Tel penseur, qui verrait dans l'Evangile un élément

originel, nouveau, ne serait nullement disposé à conférer ce haut
privilège au christanisme dogmatique, tel qu'il a commencé à se



THÉOLOGIE 423

formuler à Nicée. Est-il bien sur que le christianisme dogmatique
avec sa haute métaphysique ne soit pas un produit de la rencontre
de l'Evangile avec la philosophie grecque 11 en résulterait alors

que la mythologie métaphysique, devenue populaire, et avec
laquelle nous avons tant de peine à rompre, appartiendrait encore

plus au passé qu'à l'avenir Si le contact avec l'hellénisme empêcha
l'Evangile de unir comme une secte juive, le christianisme dogmatique

ne risque-t-il pas aujourd'hui, alourdi par la philosophie
grecque, de devenir une secte du passé, au sein d'une humanité qui
s'en détache pour voguer à l'aventure? Le christianisme du passé,

refroidi par la philosophie grecque, ne dit plus rien à nos philosophes,;'!

nos hommes cultivés plus ou moins animés de l'esprit
évangélique, tandis qu'aux yeux du public non lettré, il passe pour ¦'•tre

l'Evangile simple et primitif.
Il nous souvient ici d'une page de Vinet, qui nous permettra de bien

poser la question : « Constraste merveilleux, dit-il, le christianisme

naquit là où. selon toutes les apparences, il ne devait pas naître, et

où, selon toutes les apparences encore, il devait mourir en naissant.
Mais la Grèce avait été préparée comme nourrice à cette enfance
débile. La doctrine la plus humaine qui eût jamais été enseignée (et cela

est naturel puisqu'elle était divine) rencontra, à son premier pas dans

la vie, le peuple le plus humain, à prendre ce mot dans une seule,
mais une des plus importantes de ses acceptions diverses. La
civilisation, l'intelligence, la culture grecques, étaient humaines de deux
manières: d'une manière négative, en ramenant tout, même la

religion, aux formes et aux proportions de l'humanité, incarnation du

divin, mais où le divin était absorbé ; puis, d'une autre manière, en

cultivant les éléments humains de l'homme, ceux qui s'adaptent le

mieux à sa position sur la terre, à l'intelligence et à l'exploitation
des choses de la vie. L'humanité, dans ce sens restreint, ne fut
jamais si parfaite qu'en Grèce; plus de ces éléments qui, dans l'Orient
et dans le Nord, compliquaient l'existence morale et la rendaient
moins propre à la vie. Tout est possible à Dieu ; il peut changer, il
l'a fait souvent, les obstacles en moyens; mais si nous admettons

que Dieu préfère, en thèse générale, les moyens naturels, il n'est

pas vraisemblable que, passant par-dessus la Grèce, il eût confié le

frêle berceau du christianisme à quelque peuple de l'Orient ou du
Nord. Il a dû (nous nous croyons autorisé à cette expression) choisir

le peuple qui par sa civilisation et sa culture n'appartenait à

aucune direction exclusive, était par là môme à la portée de toutes;



424 BULLETIN

qui, par l'équilibre de tous les éléments humains, touchait à tous les

peuples; qui, sympathique à tous, hostile à aucun, pouvait être

compris de tous; le peuple qui portait dans son sein l'Orient et

l'Occident réunis ; le peuple, en un mot, le plus doué d'universalisme.
Un tel peuple devait être bon conducteur du christianisme, et puisqu'il

faut que toute idée prenne la forme du vase où on l'a renfermée,

un tel peuple pouvait, avec moins d'inconvénients qu'aucun
autre, imprimer sa forme à une idée éternelle. »

Est il vrai qu'un peuple historique puisse jamais imprimer une
forme définitive à une idée éternelle Nous en doutons en ce qui
nous concerne. Aussi, autant l'alliance dans le passé de l'Evangile
avec l'hellénisme a été favorable au christianisme, autant elle pou-
rait dans l'avenir être funeste à la prospérité, au maintien de cette

religion à laquelle la Grèce a servi do berceau. Si l'élément grec a

donné des ailes à l'Evangile dans les premiers siècles, il impose
aujourd'hui au christianisme un lest singulièrement lourd, qui lui
enlève la liberté de ses mouvements. Si excellente qu'elle pût être, la
civilisation grecque était après tout païenne, c'est-à-dire née en
dehors de l'action vivifiante de l'Evangile. Aujourd'hui, nous avons
une civilisation née du christianisme qui, dans ses aspirations du

moins, dépasse de beaucoup la civilisation grecque. Et, chose étrange,
c'est entre cette civilisation née du christianisme d'une part, et

l'Evangile de l'autre, que nous sommes menacés de voir s'établir
un divorce bruyant. Ce fait est incontestable. Il est de nature à

troubler la foi des simples qui n'en sont plus aux espérances
millénaires des judaïsants, rêvant d'un royaume de Dieu charnel
dans le goût de celui des Pharisiens et des Mahométans. Il s'agirait

de s'expliquer. Car enfin que deviendrait la supériorité de la
religion de Jésus-Christ, si le monde chrétien finissait, ainsi qu'il
menace de le faire, exactement comme l'Ancien Monde? Pourrait-
on parler encore de l'éternelle jeunesse de l'Evangile, religion
universelle, définitive, répondant au besoin de toutes les époques du

monde, et à tous les degrés de culture? Et voilà que, dans le sein
de notre civilisation chrétienne, on entend de toutes parts, et surtout
de la bouche des hommes supérieurs, des cris de désespérance, à

nous faire croire que, nous aussi, nous assistons à la fin d'un monde.

Encore une fois, comment ce fait incontestable s'expbque-t-il A
notre sens, l'Evangile absorbé, défiguré par le christianisme, sous
l'action du facteur grec, a perdu sa flexibilité et son pouvoir d'expansion.

Il se transmet bien encore comme un héritage du passé dans



THÉOLOGIE 425

nos pays chrétiens, mais, bien loin de faire des conquêtes, il perd
plutôt du terrain. S'il se propage encore avec succès, c'est dans le
sein de populations non chrétiennes, apparemment parce qu'il leur
est encore supérieur. S'il n'a plus de prise dans nos pays chrétiens,
qu'il a cependant enfantés, le fait ne serait-il pas imputable au
christianisme beaucoup trop grec qui a laissé dans l'ombre l'Evangile

auquel seul sont faites les promesses Il est sans doute fort
précieux, comme le dit Vinet, que le frôle berceau du christianisme
(nous disons de l'Evangile) ait été confié à la civilisation grecque.

Mais l'humanité a marché depuis lors, une civilisation avec
d'autres besoins, d'autres horizons, une civilisation chrétienne a

succédé au monde grec. Il ne faudrait pourtant pas que l'Evangile
divorçât avec la civilisation chrétienne enfantée par lui. et cela par
pur attachement irréfléchi, traditionnel, superstitieux, pour la simple

forme du vase, dans lequel l'idée éternelle a été primitivement
déposée.

C'est un peu une querelle anticipée que nous cherchons ici à

M. de Pressensé. — Mais attendez, nous dirait-il, vous êtes par trop
pressé; réservez vos observations pour le volume qui sera spécialement

consacré au dogme. — C'est justement notre vif désir de

n'avoir à faire aucune observation qui nous pousse à les risquer ici
hors do leur place. Les questions ont beaucoup marché, non seulement

depuis le jour où M. de Pressensé publia le premier volume
de son histoire, mais même depuis l'heure où il a publié la Vie de
Jésus. Il y a quelque trente ans, M. de Pressensé fut le plus populaire

et le plus brillant parmi les initiateurs d'un mouvement
théologique professant maintenir l'Evangile éternel, indépendamment
de toutes les formes humaines qu'il a pu contracter dans la suite
des âges. Il ne faudrait pas que ce mouvement finît par faire d'une
façon quelconque, ne fût-ce que partiellement, l'apologie d'un passé

dogmatique qui nous est devenu singulièrement étranger. C'est notre

ardent désir de voir M. de Pressensé, toujours jeune, se maintenir

à l'avant-garde, sans être en arrière, même d'une semelle, qui
nous fait risquer ces observations anticipées, afin de n'avoir pas plus
tard des critiques à présenter. Un fait demeure certain : l'Evangile
et le christianisme sont tellement confondus, entrelacés, enchevêtrés,

que non content de prendre l'un pour l'autre, on se scandalise
de voir établir entre eux la moindre distinction, et c'est là une
confusion qui doit se dissiper sans retour à l'œil expérimenté de tout
critique, d'un historien attentif. Nous souhaitons bon succès à



426 BULLETIN

M. de Pressensé lorsqu'il sera mis en demeure de fixer la notion du

dogme et de son histoire. Puisse-t-il distinguer d'une main sûre
l'élément permanent, éternel, de la forme humaine éminemment
variable, passagère. Ce n'est qu'à cette condition que cette histoire,
qui lui a coûté tant de temps et de peine, après avoir été le rêve de

ses jeunes années pourra devenir le fruit mûr de son activité incessante.

Ce n'est aussi qu'à cette condition que son œuvre pourra être
à la hauteur des circonstances, et faire époque dans notre développement

théologique. Nos réformateurs, — Calvin d'assez mauvaise

grâce au début, — ont accepté les décisions des premiers conciles
des mains delà tradition sans les reviser, comme il convenait, à la
lumière du principe nouveau: la justification par la foi. Ils ont légué
cotte partie de l'œuvre réformatrice au dix-neuvième siècle, à des

héritiers qui jusqu'à présent ne se sont pas montrés à la hauteur de

leur tâche éminemment délicate. La période de gestation a duré
des siècles ; tout nous crie que, sous peine d'avortement, l'heure est

venue de couper le cordon ombilical qui tient l'Evangile étroitement
accroché à la philosophie grecque. Il ne peut être question d'adopter
les bases de la vieille dogmatique en radoucissant les angles,
c'est-à-dire en empêchant les germes funestes d'atteindre ce degré de

développement que la logique leur impose. Il s'agit de se transporter

sur un terrain nouveau. Quelles notions, nous chrétiens du dix-
neuvième siècle, avons-nous à nous faire de Dieu, de Jésus-Christ
Nous devons résoudre la question en consultant notre conscience

chrétienne éclairée par la Sainte Ecriture. Quant aux décisions des

anciens conciles, nous devons les regarder de loin comme des garde-
fous, indiquant la voie où il ne faut pas s'engager de peur d'aboutir

aux abîmes. Voilà des siècles que l'on évolue autour de ces

abîmes, inventant de nombreuses subtilités pour s'empêcher de

glisser jusqu'au fond, bien que l'on ait déjà un pied dans le vide.
Platon nous a donné une précieuse leçon religieuse dont il serait
grand temps de faire son profit. Il n'est pas religieux par sa dialectique,

— dont la conséquence logique est l'athéisme le plus radical,
chaque idée devenant un être éternel indépendant de toute divinité,
— ni par son idée de Dieu — il n'a pas la notion scientifique d'un
Dieu personnel, — mais par le rapport étroit qu'il établit entre la
science et la vie. Sa philosophie est une manière de vivre comme
celle de son maitre Socrate, et non une manière de penser distincte
de la façon de vivre. L'idée môme d'une distinction entre la théorie
et la pratique est contraire au platonisme. Comme le dit fort bien



THÉOLOGIE 427

M. de Pressensé, « pas plus que Socrate, Platon ne sépare la doctrine
de la pratique ; il veut, lui aussi, que la doctrine aboutisse à

l'action. » Si tel est le langage d'un philosophe, à combien plus forte
raison doit-il être celui d'un représentant de la religion, chose

éminemment pratique. C'est en unissant étroitement la vie et la
doctrine que Platon est religieux, qu'il prépare le christianisme qui
est avant tout pratique, action, vie. Malheureusement ce n'est pas

par ce côté-là de son esprit fondamental que le platonisme est entré
en contact avec l'Evangile; sous l'action de la philosophie grecque,
la religion de Jésus a cessé d'être un fait vivant, pratique, pour
devenir un ensemble de formules très problématiques, tout un
système destiné à donner satisfaction à l'intelligence. C'est dece
christianisme éminemmentrationnel,orthodoxe, pourparler avee l'Eglise
grecque, qu'il s'agit de revenir aujourd'hui pour redonner à l'Evangile

son élan, son élasticité, et lui permettre de reconquérir la
société chrétienne, qui risque de passer distraite à côté du christianisme

intellectuel des conciles œcuméniques qui ne lui dit rien, pour
reculer vers les plus tristes traditions du paganisme. Il importe plus

que jamais de saisir toute la portée du mot de Vinet : « L'élément
moral est le seul qui, transformant un fluide vague en un corps
solide, puisse opérer, pour ainsi dire, la cristallisation du sentiment
religieux. Toute religion où la conscience ne joue pas le rôle principal

n'est qu'une poésie ou un philosophisme et ne tarde pas à se

perdre dans un panthéisme ouvert ou désavoué. ¦

Mais cette longue digression ou plutôt cette anticipation sur les
volumes subséquents, nous a fait perdre de vue le volume actuel

sur lequel il y a encore un mot à dire en finissant. Au fait, M. de

Pressensé n'aspire à rien moins qu'à nous donner une philosophie de

toutes les religions. Bien des personnes qui se sont occupées de

cette science nouvelle, l'histoire des religions, en sont à se demander

si les faits sont déjà suffisamment constatés et contrôlés pour
qu'on puisse songer à en faire la philosophie Puis, supposé que
cette philosophie-là soit possible aujourd'hui, il resterait à examiner
si M. de Pressensé a pris la question d'assez haut pour négliger les

éléments accessoires, en s'en tenant exclusivement aux grands
courants aboutissant au christianisme

Quant à nous, nous nous déclarons incompétent pour contrôler
ce travail. Aussi bien ne peut-on rencontrer juste du premier coup.
M. de Pressensé n'en aura pas moins le grand mérite d'avoir donné

l'exemple, d'avoir ouvert la voie. Se fût-il trompé dans l'ensemble



428 BULLETIN

ou dans les détails, il aura tenté... peut-être l'impossible, du moins
à l'heure actuelle, mais in marjnis, voluîssa sat est.

Gela bien entendu, il reste vrai que la question préalable demeure
de beaucoup la plus importante de toutes ; il s'agirait de déterminer
ce que peut bien avoir été cet Evangile primitif à la préparation, à

l'avènement duquel toutes les religions du monde ont plus ou
moins concouru. Il s'agirait de saisir cet Evangile vierge encore de

tout contact avec la philosophie et la civilisation de la Grèce, avant
qu'il fût devenu christianisme dogmatique et historique. Ici la question

devient fort complexe; on ne saurait nous renvoyer purement
et simplement au Nouveau Testament, car la théologie du Nouveau
Testament nous offre plusieurs types divers, tous plus ou moins
entachés de judaïsme. Or il faudrait saisir l'Evangile, alors qu'il
s'échappait, dans sa pureté et sa fraîcheur primitives, de la bouche de

celui qui l'a seul réalisé etdontles multitudes subjuguées disaient:
jamais homme n'a parlé comme cet, homme! Faute d'établir cette

distinction capitale on risque de prendre pour une préparation à

l'Evangile ce qui ne fut qu'un acheminement au christianisme
dogmatique, intellectuel. Ce n'est qu'après avoir bien marqué ce

qu'a été l'Evangile primitif qu'il est possible de distinguer ce qui a

jailli de sa forme initiale, des éléments qu'il s'est assimilés par la
suite, en devenant le christianisme ecclésiastique. Ce départ entre
le christianisme et l'Evangile nous est inspiré par les circonstances
du moment. Au fond, qu'est-ce qui a fait la fortune de l'Evangile
dans le monde juif et dans le monde païen C'est en bonne partie
la forme juive et la forme grecque sous lesquelles on l'a écrit et qui
se trouvaient répondre aux degrés de culture et aux préoccupations
du moment. Si l'Evangile est parvenu jusqu'à nous, il n'en est

redevable qu'à sa vigueur, à sa force native et intrinsèque qui lui
a permis plus tard d'agir, en dépit des formes exotiques dont on
l'avait revêtu. Autant ces formes étaient précieuses, opportunes, à

leur jour et à leur heure, autant elles risquent d'être un obstacle
dans le moment présent. Bien loin de se présenter comme un vase
d'albâtre laissant passer tous les rayons de la lumière intérieure à

laquelle elles servent d'enveloppe, les formes sont devenues un vase

grossier, trop souvent une lourde chape de plomb, empochant
toute liberté des mouvements : jamais notre génération ne sera

gagnée, ni par l'idée d'un règne charnel de Jésus qui servit
d'introduction à l'Evangile auprès de beaucoup de Juifs — et qui aujourd'hui

est l'antipode de notre spiritualisme chrétien — ni par les



THÉOLOGIE 429

subtilités d'un métaphysique qui nous apparaît, à nous hommes du
dix-neuvième siècle, téméraire, indiscrète, risquée; bien qu'elle
parût naturelle à ceux qui l'inventèrent. Et cependant tout comme
les juifs et les grecs, les hommes du dix-neuvième siècle ont le droit
de réclamer que l'Evangile corresponde à leurs besoins, à leur
degré de civilisation et de culture, à leurs passions. Chrétiens, nous
ne saurions nous accommoder que d'un christianisme occidental,
d'accord avec notre philosophie chrétienne et non avec celle du

paganisme. Et l'Evangile doit pouvoir répondre à cette exigence si
naturelle, parce qu'avant d'être juif ou grec il est éminemment
humain et divin,la religion définitive prétendant répondre aux besoins
éternels, permanents des hommes de toutes les époques de l'histoire.

Evidemment nous ne saurions être compris en tout ceci que par
les hommes ayant renoncé à l'idée populaire qui voit dans l'Evangile

une révélation de doctrines, de prescriptions, d'ordonnances,
extérieures, pour voir en lui avant tout, une vie, une force nouvelle,
appelée à tout pénétrer, à faire lever la pâte jusqu'à la fin des
siècles. Pour ces hommes-là, l'Evangile est une personne avant d'être
une religion, une dogmatique. Au fait, y aurait-il d'autres éléments

persistants, immuables, dans le christianisme que cette vienouvelle
divino-humaine, dont a vécu son fondateur et que chaque disciple
est appelé à vivre à son tour, en faisant exactement les mômes

expériences que son Maître
L'Evangile ainsi compris est éminemment populaire : seul il permet

aux âmes naturellement religieuses d'arriver à la satisfaction
de leurs besoins, sans l'intermédiaire des prêtres, ni des docteurs.
Quand réussira-t-on à faire comprendre aux âmes simples qu'il est

un moyen d'aborder le bon Berger, le médecin de tous nos maux,
en quelque sorte de plein pied, comme faisaient les contemporains,
sans traverser un labyrinthe de mystères inextricables qui sont
devenus comme les ouvrages avancés d'une forteresse rendue inaccessible

Qui donc, négligeant les affluents divers, venus de droite et
de gauche, aura le courage de remonter jusqu'à la source seule

vivifiante parce qu'elle est limpide et pure? Quelques jeunes
prédicateurs éloquents, assez au courant de la théologie ancienne et de

la théologie moderne pour être de force à les mettre en quarantaine
quand ils s'adresseraient au peuple, feraient plus pour dissiper les

malentendus qui nous paralysent que de gros volumes fort savants

réglant les droits respectifs de la foi et de la science, du passé et du

présent, de la conscience chrétienne et de l'Ecriture sainte. K. V. O.



430 bulletin

Senft. — L'Eglise de l'Unité des Frères moraves1.

La position de l'Eglise des Frères moraves au milieu des autres
Eglises protestantes, tant nationales que dissidentes, est si particulière,

et cette particularité l'expose à tant de malentendus et de

préventions, même do la part de ses amis, qu'il est toujours de
nouveau nécessaire de l'expliquer. Et. la seule manière de l'expliquer
c'est de raconter l'histoire de cette Eglise à partir de ses origines.
Je dis de ses origines, au pluriel; puisque par ses racines elle
plonge, d'une part, dans l'ancienne Eglise des Frères de Bohème;
de l'autre, dans le piétisme allemand. Il était d'autant plus à propos
que cette histoire fût mise à la portée de notre public français que,
depuis une quinzaine d'années, il existe dans notre pays romand,
non plus seulement des troupeaux de la diaspora, mais de
véritables paroisses moraves. Du rang de simple « servante auprès de

l'Eglise du pays », elle a été élevée, par le cours providentiel des

événements, à celui de « sœur » cadette (p. 248).

L'auteur du volume que nous avons le plaisir d'annoncer, M. A.
Senft, pasteur d'une de ces paroisses constituées dès 1873 sur le sol

neuchâtelois, est depuis bien des années avantageusement connu
dans la Suisse française. Il s'est acquitté de sa tâche d'historien de

manière à gagner la confiance et la sympathie du lecteur. Rien ne
ressemble moins à un panégyrique, combien moins à une réclame.
Tout pénétré qu'il se montre des charismes particuliers de l'Eglise
à laquelle il bénit Dieu de l'avoir joint dès sa naissance, il est à

cent lieues de l'orgueil et de la propre justice sectaires. Il semble
même parfois pousser l'humilité jusqu'à l'excès.

Peut-être la première partie de ces Esquisses, celle qui embrasse
la période allant de la fondation de Herrnhut jusqu'à la mort du
comte de Zinzendorf, n'offrira-t-elle rien de bien nouveau à ceux qui
connaissent le beau livre de M. Félix Bovet. Ce qui est beaucoup
moins connu, et ce qu'on lira avec un intérêt croissant, c'est l'histoire

de la période de 1760 à 1888. II y a là des pages dignes d'être
relues et méditées. Nous signalerons en particulier le chapitre XVIII
sur le réveil de 1841, et tout spécialement les conclusions tirées, à

la page 220, de l'histoire de ce réveil. Quelle différence entre ce

réveil, qui s'est produit sans « réveilleurs attitrés », et tant d'autres

1 Esquisses historiques.— Neuchâtel, Delaehaux et Niestlé ; Paris, P.

Monnerat, 1888. — VI et 277 pages.



REVUES 431

mouvements décorés de ce nom! Comme on saisit ici sur le vif la
distance qui sépare le génie allemand de l'esprit anglo-américain
Et puis, que de réflexions suggère la lecture du chapitre consacré à

l'influence de l'Eglise de l'Unité dans les pays de langue
française! Comme, à vues humaines du moins, les choses auraient pris
une autre tournure si certains de nos « réveilleurs » de 1819 et 1820

s'étaient inspirés un peu plus de l'esprit morave, représenté alors
dans nos contrées par le frère Ménllatl (Voir pages 241 et suivantes.)
Notre seul regret, c'est que ce chapitre ne soit pas plus détaillé. Il
y aurait là matière à une monographie historique des plus intéressantes.

Les sources ne doivent pas faire défaut. Ce serait grand
dommage de ne pas en faire emploi. — A lire aussi les pages du

chapitre final, relatives à la question d'une confession de foi
obligatoire. Vous y apprendrez une fois de plus, et cela d'une bouche non
suspecte, eu quoi consiste la vraie orthodoxie, celle qui est le plus
conforme à la « simplicité chrétienne >.

R.

REVUES
Revue philosophique de M. Th. Ribot

Décembre Ì888.

E. G. Battilani : Les théories modernes de la génération et de

l'hérédité. — A. Fouillée : Philosophes français contemporains :

M. Guyau (fin). — P. Regnau cl : Le verbe: ses antécédents et ses

correspondants logiques. — P. Tannery : Sur la notion du temps.
— Lechalas : Sur l'agrandissement des astres à l'horizon. —
Analyses et comptes rendus. — Périodiques.

Janvier 1880.

Paul Janet.- Introduction à la science philosophique. IV :

Rapports de la philosophie et de la théologie. — F. Paulhan :
L'abstraction et les idées abstraites (1er article). — Bunan : Un nouveau
cas de guérison d'aveugle-né. — P. Tannery : Travaux récents de

philosophie mathématique et de psycho-physique. Revue générale.
— Analyses, etc. — Périodiques étrangers. — Société de psychologie

physiologique. Bv.rot : De l'auto-suggestion en médecine

légale.


	Théologie

