
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

C.-A. Cornelius. — Le retour de Calvin a Genève. L Les
GUILLERMINS1.

C'est avec un grand plaisir que nous annonçons aux lecteurs de

la Revue cette suite des études biographiques de M. Cornelius sur
Calvin. Son présent travail ne nous parait en rien inférieur au

précédent'2; nous y retrouvons la même connaissance approfondie
des sources, le même effort pour comprendre les événements et les

hommes, le même besoin de les apprécier avec impartialité.
Décidément, nous n'avons affaire ici ni à un détracteur de Calvin, ni à l'un
de ces panégyristes outrés, qui, dans leur empressement à faire
ressortir les mérites du réformateur, ont traité systématiquement ses

adversaires avec la dernière rigueur. Parmi les travaux en français
sur ces matières, M. Cornelius s'est inspiré surtout de ceux de

M. Herminjard, auxquels il rend un éclatant hommage. « Nous
reconnaissons avec joie, dit-il dans sa préface, que les textes que
M. Herminjard publie avec un soin pour ainsi dire infaillible, et les

explications savantes, j udicieuses, complètes, parfaitement sûres dont
il les accompagne ont constitué la semence dont il nous a été donné
de recueillir la moisson. » Par la modération d'esprit et l'équité qui

1 Die Rückkehr Calvins nach Genf. I. Die Guillermins. Aus den Abhandlungen

der königlich bayerischen Akademie der Wissenschaften. III.
Classe XVIII. Bd. IL Abtheilung. München 1888. Verlag der königlichen
Akademie in Commission bei G. Franz. Brochure de 62 pages in-4°.

2 Die Verbannung Calvins aus Genf im Jahr 1538, München 1886.

Voir Revue de théologie et de philosophie, 1886, pag. 522 sq.



94 BULLETIN

s'y révèlent, les récits de M. Cornelius nous ont également rappelé
l'Histoire du peuple de Genève, de l'excellent et regretté Amédée

Roget. M. Cornelius est d'ailleurs plus historien que notre
compatriote : jamais il no se contente, comme Roget l'a fait trop
souvent, de citer les textes authentiques et de rapporter les faits;
peut-être cependant que, chez lui aussi, l'effort pour s'élever au-
dessus de la simple exposition objective aurait pu être poussé plus
loin sans faire tort à l'impartialité. On sait que les scolastiques et tous

ceux qui font de la dogmatique détaillée courent le danger de

méconnaître l'importance relative des questions qu'ils traitent
successivement; le plus souvent, elle se présentent toutes à eux sur le

même plan. De même, les chroniqueurs ou ceux qui s'occupent à

fond d'une histoire très spéciale comme celle de Genève au XVIe
siècle, doivent être tentés d'oublier la distance spirituelle qui
sépare les deux ou trois grands hommes qui y figurent de la masse
des personnages secondaires ; ou du moins, il doit leur être
particulièrement difficile de communiquer aux lecteurs, au travers de

tous les faits particuliers, cette impression d'inégalité intellectuelle
et morale qui est pourtant conforme à la vérité. Je n'oserais pas
dire que M. Cornelius ait complètement vaincu cette difficulté,
inhérente à toute historiographie modeste et consciencieuse. Ainsi,
dans son désir de ne pas charger outre mesure les pasteurs qui
succédèrent, à Genève, à Farei et à Calvin, i! ira jusqu'à dire que
la cause principale de la décadence de l'Eglise sous leur ministère
fut l'opposition violente des réformateurs bannis (pag. 13, 49); pourtant

il doit convenir que deux de ces pasteurs, H. de La Mare et
J. Bernard, étaient suspects et insuffisants (pag. 12) et dans ses

notes nous trouvons des témoignages défavorables soit sur les

mœurs du troisième, J. Morand (pag. 13), soit sur le caractère
emporté du quatrième et du plus capable d'entre eux, A. Marcourt,
et sur sa faiblesse devant le gouvernement (pag. 37>, 40). De tels
défauts n'étaient-ils donc pour rien dans l'abaissement de l'Eglise
que ces hommes étaient appelés à diriger 11 est vrai que les

témoignages qu'on peut invoquer ici sont empruntés à des lettres de

Farei et que Farei no pouvait être un juge bien impartial; mais
le fait même que l'on est obligé de recourir à ses jugements et

à ceux de Calvin n'est-il pas un indice significatif de la
supériorité spirituelle de ces hommes sur leurs adversaires? Malgré les

injures du temps, nous avons conservé un bon nombre de leurs
lettres; ils y exposent avec abondance leurs sentiments et leurs



THEOLOGIE 95

idées sur la situation, ils osent la juger et se révèlent à nous par
leur jugement môme; sans doute on pourra le trouver souvent
passionné et absolu, ce n'en est pas moins un jugement très net
et très raisonné ; ils ont aussi leurs plans d'avenir, leurs espérances
et leurs craintes et se montrent partout, personne ne le niera, des

hommes pleins de caractère, qui savent et surtout qui tiennent à

savoir où ils sont et où ils vont. En peut-on dire autant de ceux que la
faveur populaire leur préféra pendant quelques années à Genève?
Nous avons très peu de lettres d'eux, ou de lettres à eux ; ils figurent

rarement devant nous à la première ou à la seconde personne,
presque toujours à la troisième, soit dans les laconiques procès-verbaux

du Conseil, soit dans les lettres de leurs adversaires. Faut-il
attribuer ce fait aux circontances dire que le temps seul a fait
disparaître les monuments de la pensée des Jacques Bernard ou
des Henri de La Mare? Ou bien estimera-t-011 que ces monuments
n'ont jamais existé parce que la pensée même de ces hommes
n'était pas assez ferme et assez haute pour s'exprimer avec netteté?

qu'ils avaient peu de principes ecclésiastiques, que leur conduite
publique était surtout dominée par le désir plus ou moins
conscient île plaire à la majorité et de vivre en bons termes avec les

Conseils (Comp. Cornelius pag. 24.) Voilà la question que nous
nous permettrions de poser à propos du travail de M. Cornelius;
quoiqu'il ne la traile pas directement, son récit suffit, déjà, nous
semble-t-il, à faire pencher la balance en faveur du second terme
de l'alternative, c'est-à dire à faire conclure à l'infériorité, pour ne

pas dire à la médiocrité spirituelle des nouveaux pasteurs de

Genève, mais on pourrait lui reprocher encore de n'avoir pas assez

nettement formulé cette conclusion.
De mémo, nous aurions aimé à voir M. Cornelius exprimer avec

plus de liberté son jugement sur la condescendance dont Farei et

Calvin firent preuve en mars 1539, lors de la réconciliation qui
intervint entre eux et les prédicateurs genevois. « Avant que l'orage
(c'est-à-dire le bannissement de Saunier et d'une bonne partie des

adhérents marqués de Farei et de Calvin, la soumission forcée des

autres aux décisions de la majorité) s'abattit sur Genève, Farei,
nous dit l'historien, s'était enfin courbé devant la nécessité et avait
été chercher du secours là où il pouvait en trouver. » (Pag. 41 Cela
est juste, mais il faut se souvenir que ce secours n'était nullement
destiné à la personne même du réformateur qui, ayant trouvé un
asile et des occupations à Neuchâtel, se souciait sans doute assez



96 BULLETIN

peu de l'opposition de ses adversaires genevois ; il n'était même pas
destiné aux partisans extrêmes du régime calviniste, qui étaient
disposés à continuer de toute façon leur lutte contre le système
régnant à Genève; il était destiné à l'Eglise de Genève dans son

ensemble, menacée d'un schisme que les réformateurs considéraient
comme dangereux pour tout le protestantisme de langue française.
C'est pour prévenir ce péril que le bouillant Farei, tout offensé qu'il
était, fait, dans une lettre à Kunz de Berne (pag. 42), les premiers
pas en vue d'une réconciliation, c'est dans cet intérêt que l'intraitable

Calvin réprime le zèle de ses partisans au risque de se faire
accuser de papisme par les plus zélés d'entre eux (Cornelius, pag.
30), les exhorte publiquement à reconnaître l'autorité des pasteurs
de Genève (Cornelius pag. 49-55) et finit par prendre la défense de

de cette Eglise contre le cardinal Sadolet qui prétendait ramener au
catholicisme des protestants aussi mécontents de leur réformateur.
On pourrait soutenir peut-être que par gain de paix, Calvin
dépassa ici ou là dans cette affaire la mesure des concessions légitimes,

mais il est si rare qu'il mérite un reproche de ce genre, et
surtout sa réputation d'intransigeance s'est si bien établie dans l'opinion

de la postérité, qu'il valait assurément la peine de faire ressortir
ce qu'il y eut alors de pacifique et d'indulgent dans toute sa conduite,
une fois passés les premiers moments de douleur et d'indignation.
Cependant nous nous garderions d'insister sur cette critique, tant
le simple exposé des faits, tel que M. Cornelius nous le donne, nous
a déjà semblé avantageux aux réformateurs bannis ; les apologies
discrètes et comme involontaires sont les meilleures de toutes, et le

récit de M. Cornelius renferme certainement une apologie de ce

genre en faveur de Farei et de Calvin.
H. L.

Félix Bovet. — Les Psaumes des Maaloth L

Cet Essai dexplication des psaumes CXX à CXXXIV fait mieux
que d'enrichir notre littérature exégétique. Il lui servira d'ornement,

déjà par l'élégance de son exécution typographique qui fait

1 Les psaumes des Maaloth. Essai d'explication, par Félix Bovet. —

Neuchâtel, Attinger frères, éditeurs. Paria, librairie Fischbacher, 1889.

VI et 219 pag.



THÉOLOGIE 97

presque songer au luxe des publications théologiques de provenance
anglaise. Il le fera plus encore par ses qualités intrinsèques.

Voilà assez longtemps que je pratique les commentaires bibliques
en particulier ceux sur l'Ancien Testament. J'en ai vu de plus
détaillés, de plus complets, de olus farcis de toute sorte d'érudition.
Je n'en ai guère rencontré, même parmi les meilleurs, dont la
lecture m'ait à ce point charmé en même temps qu'instruit et, au meilleur

sens du mot, édifié. C'est que M. Bovet s'entend à merveille à

faire valoir ¦ ces petits chefs-d'œuvre » qui occupent « une place à

part, et une place des plus intéressantes, dans l'histoire de la poésie

hébraïque » ; psaumes remarquables surtout « par une correction,
une précision et une élégance qui en font de vraies œuvres d'art,
dont la petite dimension ne fait que mieux ressortir la perfection. »

11 nous les explique non seulement en philologue de bonne école,
mais en homme de goût et de haute culture littéraire ; non en artisan,

mais en artiste. L'analyse à laquelle il soumet les textes a

beau être minutieuse, comme il convient à un interprète consciencieux,

nul moins que lui ne ressemble à un pédant. Avec cela, pas
plus d'excursus théologiques qu'il n'en faut, surtout pas de digressions

soi disant édifiantes ; mais d'un bout à l'autre un souffle
religieux élevé et bienfaisant.

Cet esprit de piété s'allie d'ailleurs au mieux avec le sens critique,
l'indépendance à l'égard de la tradition et des autorités tant
anciennes que modernes. M. Bovet ne fait aucune difficulté de reconnaître

que les cinq psaumes attribués à David et à Salomon ne
sauraient remonter à une époque aussi reculée. Il pense que le

recueil des cantiques des Maaloth date, « d'un temps relativement
assez rapproché du retour de la captivité », et que la plupart des

psaumes qui le composent nous reportent à la période de domination

étrangère qui suivit ce retour sous Zorobabel et sous Esdras.
lien est qui ne peuvent être antérieurs à Néhémie. Il est même tel
de ces cantiques, le psaume GXXV qu'il est le plus naturel, selon

lui, do rapporter au temps de la domination des rois grecs,
probablement au demi-siècle qui précéda le coup d'étal d'Antiochus
Epiphane et l'insurrection des Machabées (page 94). D'un autre côté,
M. Bovet s'élève avec raison contre l'idée décidément malheureuse
de Hitzig et de M. Reuss d'après laquelle à propos de l'Oint dont
il est parlé au psaume CXXXII, il faudrait songer à quelqu'un des

Asmonéens.

Espérous que notre excellent commentateur n'en restera pas à ce

THEOL. ET PHIL. 1889. 7



98 BULLETIN

coup d'essai. Il voudra bien nous faire partager la vive jouissance que
d'autres portions encore de nos saints livres, spécialement des livres
poétiques de l'Ancien Testament, ont dû souvent lui faire éprouver.

Nous tenions d'autant plus à dire dès l'abord tout le bien que
nous pensons de ces prémices de l'œuvre exégétique de M. Bovet,
que nous allons être obligé d'ajouter certaines réserves au sujet
d'une nouvelle hypothèse qu'il propose et qui constitue une des

originalités de son Essai d'explication '.

Il y a trente ans, M. Reuss publiait sur ces mêmes psaumes, dans

la Nouvelle Bévue de Strasbourg, une étude par laquelle il initiait
le public français à l'interprétation que Herder (et déjà avant lui
l'évêque Agellius, d'Averse, un des reviseurs de la Vulgate de

Sixte-Quint) avait donnée du titre shîr ham-ma'aloth. Il établissait

qu'il faut entendre par là des chants de pèlerinage, et que les quinze
psaumes munis de ce titre formaient un petit psautier à l'usage des

« pèlerins du second temple », quand ils montaient à Jérusalem

pour la célébration des grandes fêtes annuelles. Cette explication,
admise par nombre de commentateurs allemands, n'a pas trouvé
grâce aux yeux de A. de Mestral, des auteurs de la version de

Lausanne, ni même de Segond. Ces traducteurs s'en sont tenus les uns
et les autres, quoique pour des motifs divers sans doute, au terme
traditionnel inintelligible de cantique des degrés. En revanche, elle
a été suivie avec beaucoup de raison par M. Bruston dans sa
traduction des psaumes (1865). Elle a même été acceptée par Louis
Burnier dans ses Etudes élémentaires et progressives, et, dans la
revision d'Osterwald publiée par la Société biblique de France,
tout en laissant subsister le mot Maaloth dans le texte, on a du
moins fait à l'explication dont nous parlons l'honneur de la
mentionner en note. A son tour, M. Bovet l'adopte et il consacre à ce

sujet une douzaine de pages de sa lumineuse introduction.
Mais voici en quoi il se distingue des autres commentateurs qui,

avant lui, ont soutenu la même interprétation. Ceux-ci, ou bien
renonçaient à expliquer l'ordre dans lequel les différents psaumes
sont rangés dans le recueil en question, ou bien, comme Hengstenberg

se bornaient à constater un plan purement formel. L'auteur
que nous venons de nommer a découvert, avec sa subtilité
habituelle, que les psaumes de pèlerinage étaient distribués symétri-

1 En parlant de prémices, nous n'avons en vue que son œuvre exégétique
individuelle; car on sait que M. Bovet n'est pas étranger à la rédaction
collective de la Bible annotée de Neuchâtel.



THÉOLOGIE 99

quement en deux heptades présentant chacune le même nombre de

fois le nom de Jéhovah, renfermant chacune deux psaumes attribués

à David, et séparées l'une de l'autre par un psaume dit de

Salomon. Or M. Bovet a été amené par l'étude des textes à cette
conclusion que, à côté de cette ordonnance tout extérieure, basée

sur des détails de symétrie qui « peuvent fort bien n'être que des

ornements qu'on y aurait plaqués plus tard » (pag. 26), « assez

longtemps après la rédaction du Psautier » (pag. 27), il y a un autre
ordre, un ordre logique en même temps que chronologique, en

rapport avec l'usage de ces psaumes.
Voici comment il a résumé lui-même (pag. 205) le plan d'après

lequel le rédacteur aurait disposé son psautier des pèlerins.
Celui-ci se composerait de 7 X 2 psaumes, sans compter

l'épilogue. « Les deux premiers (CXX, CXXI) sont une introduction : le

pèlerin n'est pas à Jérusalem; il souffre de séjourner au milieu des

Gentils, tourne les yeux vers la ville sainte et se met en route pour
s'y rendre. Les deux suivants (CXXII, CXXIII) nous le montrent à

Jérusalem, mais ils ne se rapportent pas à une fête spéciale, tandis

que ceux qui viennent ensuite ont trait aux diverses solennités et
sont rangés dans l'ordre où elles se succèdent. Nous avons en
conséquence deux psaumes pour la Pâque (CXXIV, GXXV), deux pour
la Pentecôte (CXXVI, CXXIX), deux pour le jour des Expiations
(CXXX, CXXXI) et deux pour la fête des Tabernacles (CXXXII,
CXXXIII). Entre les deux psaumes relatifs à la Pentecôte, c'est-à-
dire après le septième, sont intercalés, en guise de mésologue ou
d'intermède, deux autres cantiques (CXXVII, CXXVIII) qui, sans
nous éloigner de la fête, nous en montrent un épisode en nous
introduisant dans la demeure où un habitant de Jérusalem a

donné l'hospitalité à des frères venus du dehors. Enfin, un dernier
psaume (CXXXIV), très court, contenant la bénédiction du départ)
s'applique à chaque fête et en marque la clôture, en même temps
qu'il sert d'épilogue et de conclusion au recueil. »

Cette hypothèse fait le plus grand honneur à la sagacité de son
auteur. Elle a quelque chose de fort séduisant. A première vue, elle
semble rendre un compte tout à fait satisfaisant de l'intention qui
a dû présider à l'arrangement de cette espèce de petit poème en
quinze chants. Mais lorsque, après avoir été quelque temps sous
le charme d'une solution en apparence si simple, on se met à

l'examiner plus froidement, des objections assez sérieuses ne tardent pas
à surgir dans votre esprit.



100 BULLETIN

Le rapport qui existe entre le contenu des psaumes « destinés »

aux différentes solennités et l'idée ou le but de ces solennités est en

général très éloigné; le lien qui les unit, le plus souvent
singulièrement frêle. Au fait, nous ne voyons guère que deux de ces

psaumes que l'on puisse rapporter plausiblement à la fête particulière

avec laquelle M. Bovet les met en relation. C'est d'abord le

psaume CXXXIII : Oh qu'il est bon et qu'il est doux que des frères
(déjà unis par les liens du sang et de l'affection) habitent aussi
ensemble (à l'abri de leurs cabanes de feuillage, pendant la fête des

Tabernacles). Ensuite le psaume CXXX, le De profundis, que le
rédacteur aurait destiné au jour des Propitiations, où le grand prêtre
confessait toutes les iniquités des Als d'Israël. Encore ce jour-là
n'était-il pas une fête de pèlerinage.

Le rapport établi entre les psaumes CXXVI et CXXIX et la
Pentecôte est certainement très spécieux. Ne sait-on pas que, dans le
code le plus ancien, la fête de la Pentecôte ou des Semaines est
appelée la fête de la moisson Et dans ces psaumes n'est-il pas parlé
de moissonneurs et de gerbes apportées avec cris de joie? Oui sans
doute. Mais, abstraction faite de la manière dont il en est parlé, il
ne sera pas inutile de rappeler que ce n'est pas à la fête de la
Pentecôte, mais six semaines plus tôt, l'un des sept jours de la fête des

Azymes, que l'on apportait au sanctuaire la gerbe des prémices.
L'offrande caractéristique de la fête de la Pentecôte était celle des

deux pains faits avec la nouvelle farine de froment. —Plus lointain
encore est le rapport des psaumes CXXIV et CXXV à la fête de la
Pâque. Il se fonderait, pour le premier de ces psaumes, non pas
tant sur les « eaux orgueilleuses » du verset 5, qui pouvaient éveiller

incidemment le souvenir du passage de la mer Rouge, que sur
l'image du verset 6, celle du filet rompu et du passereau recouvrant
la liberté ; pour le second, sur le « sceptre de méchanceté » (verset
3), qui pouvait faire penser les fidèles soit au sceptre de Pharaon
soit à la verge des exacteurs, en un mot, à ce sceptre ou à cette

verge d'Egypte, que rappelle Zacharie (X, 11) et dont l'Eternel avait
délivré leurs pères.

Ailleurs, nous devons avouer que le lien nous échappe absolument.

C'est le cas non seulement du psaume CXXXI, qui pourrait
convertir à toute autre circonstance aussi bien qu'au jour des

Propitiations (à moins qu'on ne veuille faire un rapprochement entre le

jeûne obligatoire de ce jour-là et la touchante image de l'enfant
sevré, verset 2), mais encore du psaume CXXXII. M. Bovet donne



THÉOLOGIE 101

du texte de ce psaume, très remarquable en son genre, mais
passablement maltraité par les exégètes, une explication excellente. En
revanche, nous ne parvenons pas à saisir la relation qu'il essaie

d'établir entre ce cantique et la fête des Tabernacles. Pour y
parvenir, il est obligé d'affirmer (pag. 191) que, par le fait que Salomon
avait choisi cette fête pour la dédicace du temple, « elle était devenue

de plus en plus pour les Israélites la fête qui célébrait la
présence de l'Eternel en Sion, la fête du temple. »

Rien de plus ingénieux que la manière dont M. Bovet, — «au
risque de donner trop de place à l'imagination et à l'hypothèse »

(pag. 119) — détermine l'occasion pour laquelle auraient été faits
les psaumes GXXVII et GXXVIII. Le premier (Si l'Eternel ne bâtit
la maison, etc.) serait la réponse pleine de modestie faite par un
habitant de Jérusalem aux Israélites du dehors accueillis dans sa

maison selon l'usage et lui faisant compliment sur le bien-être qu'il
doit à son intelligence et à son travail. Le second (Heureux quiconque

craint l'Eternel, etc.) serait la réplique des hôtes : C'est vrai, le
bonheur domestique est un pur don de la grâce de Dieu, mais Dieu
ne répand pas ses faveurs arbitrairement et comme au hasard (pag.
122). De ces deux psaumes jumeaux le rédacteur du Psautier des

pèlerins aurait fait ce que M. Bovet appelle un mèsologue (voir à

l'appendice la note 2). Ce serait, au milieu du recueil, un entr'acte

interrompant la série des cantiques de fête. N'est-il pas fâcheux que
cet épisode se trouve intercalé entre les deux psaumes relatifs à la
Pentecôte, c'est-à-dire précisément à celle des trois fêtes qui pendant
longtemps a attiré le moins de fidèles, à celle qui ne durait qu'une
seule journée, au lieu de sept ou huit que duraient les deux autres,
et où, par conséquent, les habitants de Jérusalem avaient le moins
l'occasion d'exercer l'hospitalité?

Une dernière objection, pour nous décisive, c'est que dans cette

hypothèse les cantiques des Maaloth ne seraient plus en réalité des

cantiques composés ou du moins réunis en vue des montées, c'est-à-
dire destinés à être récités ou chantés dans les pèlerinages. Il n'y
aurait, à vrai dire, de psaumes de pèlerinage que les deux ou trois
premiers, et même, rigoureusement parlant, il n'y en aurait qu'un,
le CXXI, qui pour cette raison porterait exceptionnellement le titre
shîr lamma'aloth, au lieu de shîr hamma'aloth.La plupart auraient
été destinés, non pas aux pèlerinages eux-mêmes, dont ils tirent
leur nom spécial, mais aux solennités qui donnaient lieu à ces

pèlerinages. Ils auraient été chantés, non pas en voyage et en arrivant



102 BULLETIN

dans la ville sainte, mais dans le temps du séjour à Jérusalem,
pendant la durée des fêtes, dans le temple. La suscription qui leur
conviendrait serait donc plutôt shîr lemo'adè Yahweh ou bien shîr
hakhaggîm. — Gela peut-il se concilier avec le titre et le but même
du recueil

Ce n'est pourtant pas en tant que pèlerins, comme étrangers et

voyageurs, que les Israélites du dehors assistaient aux rites sacrés.

Une fois arrivés au terme de leur voyage, ne se confondaient-ils

pas avec les indigènes pour former une seule famille, une seule et
même communauté N'est-ce pas en qualité de membres de la
« maison d'Israël », sans distinction de résidence habituelle, que les

uns et les autres faisaient retentir leurs hallelou Yah! dans les parvis

de l'Eternel f — Il y a plus : ces psaumes, destinés aux fêtes et

prenant place dans le culte, n'étaient donc pas proprement à l'usage
des laïques? Ce n'étaient pas les « pèlerins » qui les chantaient,
mais les chanteurs lévitiques attachés au service du temple

L'objection que nous venons de formuler en dernier lieu contre
cette ingénieuse et captivante conjecture s'élève aussi, mutatis mu-
tandis, contre un autre essai d'explication, dont M. Bovet ne pouvait
avoir connaissance au moment de faire paraître son livre. C'est celui
de F. W. Schulz, récemment décédé à Breslau, dans une des

dernières livraisons du Kurzgefasster Kommentar publié sous la
direction de MM. Strack et Zöckler. Selon lui, le psautier des pèlerins

se composerait de 5 X 3 psaumes. La première triade seule

serait formée d'Aufstieg- Lieder proprements dits. Les autres
comprendraient des cantiques exprimant les divers états d'âme où
devaient se trouver les Israélites du dehors en entrant à Jérusalem,
en montant au temple, en assistant aux solennités, et au moment de

repartir. Le pluriel ma'aloth se rapporterait soit aux différentes
stations de leur voyage, soit peut-être aux « élévations graduelles
de leur esprit. »

Si, comme nous le croyons, ma'aloth désigne réellement les

pèlerinages, et si, comme il est permis de le supposer, les psaumes dont
ce petit recueil se compose ne se suivent pas au hasard ou d'après
un ordre tout extérieur, mais qu'il règne entre eux une certaine

progression, le système le plus plausible nous parait être celui que
proposait tout récemment, dans deux articles du Beweis des Glaubens,

M. G. Sturmfels, pasteur à Seligenstadt, au grand-duché de

Hesse. D'après cette conception ' les quinze Festreise-Psalmen for-
1 Que nous ne pourrions du reste nous approprier que dans ses grands



THÉOLOGIE 103

nieraient trois groupes de cinq psaumes chacun. Au voyage lui-
même et aux sentiments dans lesquels il était entrepris se

rapporteraient les psaumes CXX-CXXIV. Les cinq suivants exprimeraient
les pensées et les vœux des pèlerins au moment d'entrer dans la
ville sainte et dans la maison de leurs hôtes. Les cinq derniers
auraient trait à une première visite au temple, la veille des grandes
solennités. Le psaume final ne serait donc pas le psaume des adieux,
une bénédiction donnée aux pèlerins à leur départ de la ville sainte

pour regagner leurs foyers, mais marquerait le moment où, sur le
soir, ses premières dévotions faites, le pèlerin allait se retirer dans

son campement ou chez son hôte, afin de se reposer des fatigues du

voyage et se préparer à paraître le lendemain devant l'Eternel dans

la communion de ses frères.
H. Vuilleumier.

Edmond Staffer. — Le Nouveau Testament L

Les premières feuilles, qui sortent de presse, répondent fidèlement
au bulletin de souscription qui nous était adressé l'été dernier :

» M. Stapfer a pris pour base de son œuvre le texte commun des

trois plus récentes et meilleures éditions du Nouveau Testament

grec, celles de Tregelles, de Tischendorf, de Westcott et Hort. Quant
aux variantes qu'offreut ces trois éditions, il les a toutes relevées,
en a étudié l'origine sur les manuscrits et les a citées dans des

notes placées au bas des pages. Il est donc assuré de publier une
version du Nouveau Testament faite sur le meilleur texte possible
dans l'état actuel de la science. M. Stapfer a relevé également un
grand nombre de variantes d'interprétation et de ponctuation, ce

que n'a fait aucun de ses prédécesseurs. Or quelques-unes de ces

variantes ont une réelle importance.

traits, sans nous rendre solidaire de tous les détails d'interprétation, trop
visiblement dominés par l'autorité de la traduction de Luther.

1 Le Nouveau Testament traduit sur le texte comparé des meilleures
éditions critiques, par Edmond Stapfer, docteur en théologie, pasteur,
maître de conférences à la faculté do théologie protestante de Paris. —

Paris, librairie Fischbacher.
En attendant l'étude plus approfondie que mérite ce beau travail,

nous insérons ici l'annonce provisoire qu'a bien voulu rédiger un de nos
collaborateurs et qui n'a pu trouver place dans notre dernière livraison
de 1888. (Réd.)



104 BULLETIN

» L'ouvrage est précédé d'une longue introduction historique et,
outre les notes explicatives et les éclaircissements placés au bas des

pages, chacun des livres du Nouveau Testament est précédé d'une
préface. L'auteur y entre dans tous les détails nécessaires à

l'intelligence du texte, mais il a soin de n'y traiter aucune question
controversée et n'y donne que les résultats incontestables et incontestés
de la critique, sur l'origine du livre, son but, la date de sa composition,

le plan de l'écrivain, etc.
» Quant à la traduction elle-même, M. Stapfer l'a faite en partant

de ce principe formulé naguère par Vinet : « Si l'auteur que je tra-
» duis, pensant ce qu'il pensait, avait dû se servir de ma langue ou
» plutôt si ma langue avait été la sienne, comment aurait-il rendu
» ce fait, cette idée, ce sentiment » Faire sur le lecteur français
d'aujourd'hui l'impression que l'original a faite sur le lecteur grec
d'autrefois, tel est donc l'idéal que doit poursuivre un traducteur.
C'est dire que M. Stapfer répudie absolument, tout en serrant le
texte de très près, ce système de calque où le traducteur, sous
prétexte de fidélité, se borne à superposer le mot sur le mot, s'inquiète

peu que sa version soit obscure, et laisse au lecteur le soin de

trouver un sens à un littéralisme barbare qui défigure l'original. »

Jusqu'à ce jour (30 novembre), nous n'avons eu main que la
traduction de l'évangile selon saint Matthieu. Pour apprécier un
travail aussi considérable de dix années, il est bon d'avoir tout le
Nouveau Testament. Nous ne nous prononcerons pas autrement
sur cette portion que nous venons de parcourir qu'en y constatant
d'heureuses améliorations, depuis la préface jusqu'à la fin.

Ces changements ne sont point arbitraires, ils sont la conséquence
des principes critiques exposés dans l'introduction. Celle-ci occupe
près de dix-sept pages, suivies d'un long appendice, où vous trouvez

la liste de tous les anciens manuscrits en lettres onciales, avec
la date de leur découverte, la nature de leur texte, l'époque de leur
publication, l'indication de leur contenu, puis une nomenclature
détaillée des plus anciennes versions.

L'introduction elle-même, en petits caractères très lisibles,
renferme toutes sortes de renseignements historiques intéressant le
lecteur sérieux du Nouveau Testament. C'est là entre autres qu'il
apprend qu'il était nécessaire de se faite un texte à traduire et que
ce texte existe plus ou moins grâce aux admirables recherches de

Tregelles, de Tischendorf, et de MM. Westcott et Hort, réunies ou

plutôt condensées dans la récente édition de M. Gebhardt. Peut-être



THÉOLOGIE 105

M. Stapfer aurait-il dû avoir la hardiesse d'insister encore un peu

plus sur l'impossibilité de nous en tenir au soi-disant « texte reçu »,

et par suite sur ce qu'il y a en même temps de rassurant dans les

rencontres très fréquentes de ces anciennes copies. Il a voulu se

faire lire par tout le monde, et sa pensée nettement rendue y
contribuera. Néanmoins un nom propre et une date de plus par-ci par-
là n'auraient pas nui. Par la force de l'habitude, M. Stapfer a été

obligé de conserver la division traditionnelle des chapitres et des

versets, heureusement rejetèe à la marge, en sorte que la lecture se

poursuit couramment.
Nous nous réjouissons de relire le Nouveau Testament avec un

pareil guide, et nous sommes certains que beaucoup partageront
notre sentiment. E. C.

PHILOSOPHIE

Les trois questions de Kant L

Dans les pages 543-547, année 1887 de cette Revue, en parlant de

l'ouvrage du docteur Romundt sur la Religion dans les limites de
la raison pure de Kant, je crois avoir décrit d'une manière suffisamment

impartiale, dans sa brièveté, l'œuvre littéraire, la tendance et
même le style de cet ardent vulgarisateur et défenseur de la
philosophie kantienne.

Cette nouvelle publication, sur les Trois questions de Kant, n'est

qu'une brochure de 64 pages ; mais les quinze chapitres qu'elle
renferme sont un résumé rapide et substantiel des doctrines du philosophe

de Königsberg.
Les cinq premiers chapitres exposent les enseignements du maître

sur la question capitale, en métaphysique : Que puis-je savoir
M. Romundt y condense la substance du célèbre ouvrage publié

par Kant en 1781, la Critique de la raison pure, ouvrage qui
révolutionna, comme on le sait, la métaphysique et acquit à son auteur
une renommée qui va croissant.

Les cinq chapitres suivants résument la théorie de Kant sur la

1 Die drei Fragen liants, von Dr H. Romundt. Berlin, 1887. Nicolaische
Verlagsbuchhandlung.


	Théologie

