
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VARIÉTÉS

Un sermon écossais1.

Véritable valeur du poème de l'Eden. — Comment il faut l'interpréter.
— La malédiction sur l'homme. —La mort- — La malédiction sur la
femme et sur le serpent. — La chute. — Le péché n'est pas nécessaire.

En continuant sa série de sermons (thought-stirring) sur les
commencements des croyances religieuses, le révérend John

Hunter, de Glasgow, s'est attaché à une interprétation du
troisième chapitre de la Genèse. Dans le cours d'un sermon magistral,

traitant la dernière partie de ce chapitre, M. Hunter a dit
que le poème de l'Eden a de la valeur pour nous, non qu'il
contienne quelque réponse finale et satisfaisante aux questions

que le monde et la vie nous donnent à résoudre, mais à cause
de la lumière qu'il répand sur le développement de la pensée
humaine et de la foi. Il renferme quelques-unes des pensées
les plus primitives de l'homme, le résultat de ses premiers
efforts pour comprendre et interpréter l'univers et la vie, pour
expliquer les phénomènes de l'existence. Il n'y a aucune
nécessité de prendre ces anciennes spéculations comme la base

de notre credo philosophique ou théologique, ni d'avoir à

cœur de les réconcilier avec les résultats de la science
moderne.

Jusqu'à présent, trop irréfléchis, nous avons trop construit
sur les traditions hébraïques ; mais maintenant Dieu
commande aux théologiens et aux hommes religieux de tous les

pays de se repentir, de cesser d'élever d'immenses édifices

théologiques sur des poèmes et des paraboles qui appartien-
1 La malédiction et la chute, sermon du révérend John Hunter.



VARIÉTÉS 023

nent à l'enfance de la race et de la religion. C'est une folie

pour les hommes de nos jours de traiter ces anciennes
histoires comme si elles étaient le fondement de la religion
chrétienne, oubliant que Christ, et Christ seul, est la religion des

chrétiens. Nous qui avons hérité de la sagesse des âges, des

trésors accumulés de l'expérience et de la longue observation
du monde; nous qui avons contemplé la gloire de Dieu dans

la face de Jésus-Christ, et qui sommes conduits par l'esprit
éternellement révélateur dans une foi plus grande et plus
parfaite, nous devons avoir des matériaux pour une pensée et une
foi plus larges, plus vraies, plus divines qu'elles ne pouvaient
l'être, même pour les meilleurs penseurs du monde, il y a

quelques milliers d'années.

Rien ne nous oblige à comprendre et à interpréter littéralement

l'histoire de l'Eden. Comme poème, elle est belle et

inspirée, mais elle perd toute sa beauté et sa signification, lorsque

ses héros sont traités comme personnages historiques, et

que ses symboles et ses personnifications sont entendues
comme un exposé de faits positifs. « Aucun homme non
prévenu, a dit Colridge, ne peut prétendre douter que s'il avait
rencontré dans quelque autre ouvrage de l'Orient, des arbres
de vie et de connaissance, ou un serpent parlant, il n'aurait
eu besoin d'autres preuves pour s'assurer qu'il lisait une
allégorie. »

La croyance à l'origine des maux qu'on trouve dans l'histoire

de la Genèse est celle qui les regarde purement comme
un châtiment, la conséquence directe et le résultat de la
transgression. Il est vrai qu'un mal moral peut à la rigueur produire
un préjudice physique, mais la théorie basée sur ce fait n'est

pas toute la vérité. U y a des formes de souffrances qui ne sont

pas la conséquence du péché, et quant à celles qui le sont,
nous ne pouvons pas les regarder à la lumière de Christ comme
purement et simplement pénales. Nous savons que si elles

sont une rétribution elles sont aussi rédemptrices et éduca-
trices. Une simple punition peut satisfaire ici-bas, mais elle ne
satisfait pas la justice divine. Celle-ci n'est satisfaite qu'en relevant

l'homme qui s'est égaré, et pour y arriver elle ne recule



624 VARIÉTÉS

pas devant la sévérité de la discipline. « La loi du Seigneur
est parfaite, convertissant l'âme. » Dans l'ordre divin et dans

la Providence du monde, la justice et l'amour, la rétribution
et la rédemption sont dans une éternelle et parfaite
harmonie.

L'Evangile de Jésus-Christ nous enseigne à interpréter le

monde et la vie par les principes de la foi et de l'espérance :

foi dans la bonté absolue du Créateur et du Souverain du

monde; espérance dans le triomphe final et universel du bien

sur tout mal. A la racine des rigueurs et des afflictions de la
vie, se trouvent les desseins d'un être qui est absolument

juste et bon dans toutes ses voies. Les choses que l'ancien
hébreu comprenait et regardait comme des « malédictions, »

considérées à la lumière d'une plus longue et plus profonde
expérience de la vie, et à la lumière que Jésus-Christ répand
sur toute chose, apparaissent comme des bénédictions voilées

sous un déguisement nécessaire au progrès humain, stimulant
au bien, et n'étant pas dignes d'être comparées à la gloire
qu'elles développent au sein de l'humanité.

Traitons avec respect, continue M. Hunter, l'histoire de

l'Eden et de la chute; mais pour la gloire de Dieu, afin de

conserver notre foi que Dieu est tout ce que nous croyons trouver
en Lui, — sagesse et miséricorde infinies, — ne la lisons pas
comme quelque chose de plus que l'essai du premier homme
de se rendre compte de l'existence du péché et de la douleur
dans le monde. Sur cette belle terre, il n'y a pas de signe
d'une malédiction ; nulle part trace de cruauté ou de malveillance.

Partout nous ne contemplons que bénédiction, un vaste

système de lois bienfaisantes et d'ordre, une scène, non de

catastrophes ou de naufrages, mais d'évolution, de progrès
continus. Nous ne trouvons pas la perfection dans le passé, l'histoire

dissipe les illusions de sentiment, et le développement de

notre connaissance suppose une confiance croissante dans la

nature et le cours des choses. Partout ici-bas il peut y avoir
beaucoup de choses qui éprouvent la foi, mais nous pouvons
avoir la confiance qu'aucune malé fiction ne repose sur le
monde ni sur la vie, et que Dieu veut que chacune de ses



VARIÉTÉS 625

influences soit un instrument de bien, non de mal, une
condition de plus noble développement et de bénédiction.

Ici, de la part de Dieu, pas de malédiction, mais seulement la beauté ;

Ici, pour l'homme, pas de malédiction, mais seulement le devoir;
Il construit, façonne tout, et ne faillit jamais ;

Il travaille pour la vie, dans la lumière et l'amour, pour l'éternité.

M. Hunter continue ensuite à montrer que quant au
problème du travail, la solution de l'écrivain hébreu ne peut être
admise comme définitive.

Dieu n'a jamais eu l'intention de placer l'homme dans un
monde facile et tout fait. Il doit s'assujettir la terre, et par son
travail et son obéissance, conquérir sa royauté sur elle. Un
monde plein de fatigues et de difficultés est nécessaire à

l'éducation des plus hautes qualités humaines, et il a fait pour
l'homme ce que n'aurait pu faire aucun paradis de
voluptueuses délices. La nécessité du travail est une des forces
motrices par lesquelles Dieu a pourvu à l'éducation et au progrès
de la race humaine. N'avoir ni travail, ni désir de faire quoi
que ce soit, est la véritable malédiction.

Obtenez la permission de travailler!
Dans ce monde, c'est le meilleur des dons que vous puissiez avoir,
Car Dieu dans sa malédiction vous fait des dons meilleurs
Que l'homme dans sa bénédiction.

La mort, ou dissolution physique, est un autre grand mal

aux yeux de l'écrivain hébreu ; mais nous savons par les preuves

les plus claires et les plus convaincantes qu'elle fait partie
de l'ordre ancien et primitif de la nature. Il se peut, il est vrai,
que plus d'un côté douloureux et sombre de la mort soit dû

directement ou indirectement à la transgression (le fait qu'elle
est souvent si précoce, son irrégularité, ses angoisses). Mais la

mort comme dissolution de l'enveloppe physique, et comme

simple départ du monde visible, n'est pas un accident, mais un
incident dans l'ordre providentiel du monde. Tout ce qui est

vraiment naturel, inévitable et universel, doit être bon, et la

réconciliation avec tout cela est dans un certain sens réconciliation

avec Dieu. La mort est vraiment domptée, et l'aiguillon du

THKOL. ET PHIL. 1889. 40



626 VARIÉTÉS

péché en est enlevé, quand on la considère comme une condition

naturelle et nécessaire de la vie et du développement
humain, comme une partie de l'ordre divin du monde.

Comme le travail pénible, la souffrance de la maternité n'est

pas due à quelque malédiction extérieure. Elle ne peut pas être
une malédiction, cette souffrance qui n'est pas connue parmi
les sauvages, et pour laquelle la civilisation, — peut-être sa

cause, — a découvert des remèdes par lesquels elle peut être
annulée. La souffrance de la maternité est susceptible d'une
interprétation bien plus noble. La joie à travers la souffrance et
le sacrifice est une loi divine de la vie humaine. La vraie cause
et la véritable explication de la dégradation et de la sujétion de

la femme dans toutes les contrées et tous les âges, il faut la
chercher non clans l'action et la volonté divines, mais dans le lent
développement moral, la passion et le despotisme du sexe
masculin. C'est seulement dans la proportion où une société n'est

pas civilisée et christianisée, que les hommes domineront sur
les femmes et leur refuseront une vie libre, individuelle et

indépendante, les traitant ou comme des esclaves, ou comme des

jouets.
Toutes les plus nobles influences de la civilisation et de la

religion se sont efforcées pendant longtemps do faire oublier
l'ancienne malédiction reposant sur la femme ; or cette
malédiction est due non à quelque courroux de Dieu, mais à la
lâcheté, à la folie, à la faiblesse, et à l'égoïsme de l'homme.

Le serpent de la Genèse est évidemment symbolique. Il n'y
a pas de raison pour supposer que dans le poème de l'Eden, il
soit destiné à la représentation du Satan d'une théologie
postérieure. Dans le livre de Job, Satan n'était pas encore l'ennemi
de Dieu, mais seulement son serviteur, sortant pour délivrer
ses messages.

Le serpent de la Genèse, continue M. Hunter, est le type des

tentations de la nature inférieure ; mais la nature inférieure
n'est pas malen elle-même, elle le devient quand elle obtient la

suprématie. Les passions et les appétits naturels sont bons à

leur place; ils deviennent un mal et un moyen de mal lorsqu'ils
sont corrompus, et qu'on en abuse ; lorsqu'ils sont portés à



VARIÉTÉS 627

l'excès, au lieu d'être réglés par la raison, la conscience, ou par
la loi de Dieu.

La connaissance du bien et du mal, quoiqu'elle puisse être
changée en malédiction, n'est pas en elle-même une malédiction

; elle peut mener à la décadence morale, mais elle peut
aussi être un moyen d'élévation morale. Nous pouvons sombrer

par la désobéissance consciente et descendre à un degré
inférieur, ou nous élever par l'obéissance consciente à une
condition plus élevée. Dans l'allégorie de l'Eden, la perte de l'innocence

de l'ignorance est représentée comme phase et moyen
dans la voie progressive, comme pas en avant dans le développement

humain. «Voici, l'homme est devenu comme l'un de

nous, » une des natures supérieures.
Dans l'atmosphère de l'antithèse morale et de la lutte,

l'homme grandit et acquiert une dignité et une gloire plus
divines.

Mais il n'était pas nécessaire que l'homme tombât. Il est
possible de connaître le bien et le mal, et d'être pourtant préservé
du mal.

L'ordre divin était un développement qui s'effectuât en résistant

à la tentation, et non en y succombant. Jésus-Christ est

devenu parfait et a crû en grâce devant Dieu et devant les

hommes, non pas en tombant dans le mal, mais en lui résistant
et en triomphant; sa vie sans péché fut une révélation du
véritable ordre du développement humain, et montra qu'on
pouvait l'atteindre dans les conditions normales de la croissance
humaine.

La théologie a familiarisé les esprits des hommes avec la
fausse idée qu'ils doivent tomber, et que l'impeccabilité est une

impossibilité humaine. M. Hunter engage sérieusement les plus
jeunes auditeurs à ne pas le croire. La vertu n'a jamais passé

pour être facile, mais nous ne devons pas désespérer de la
victoire. L'ancienne prophétie : « La semence de la femme écrasera
la tête du serpent » a été accomplie mille fois dans les vies

d'hommes et de femmes ayant les mêmes passions que nous.
Elle a été accomplie glorieusement et parfaitement en Jésus-

Christ ; sa vie n'a aucune signification pour les hommes, et n'est



628 VARIÉTÉS

qu'une dérision, si sa victoire n'est pas le type et la promesse
de celle qui est possible à chaque fils d'homme.

Note de la rédaction. — Ce sermon nous a paru remarquable
comme signe de l'émancipation des idées traditionnelles qui va
marchant à grands pas en terre anglaise, dernier refuge de la
théologie ecclésiastique. Quand verrons-nous au milieu de nous des

prédicateurs de talent réunir autour de leur chaire, non pas des

railleurs et des contempteurs de la religion, mais des foules croyantes,
pieuses et recueillies, et traitant avec une parfaite liberté d'esprit ces

sujets réservés? Nous comprenons les angoisses, les hésitations, la
position délicate des pasteurs éclairés en face de troupeaux attardés,

aux yeux desquels la piété saine, vivante est solidaire d'une
conception dogmatique et surtout d'une exégèse dépassées. Et
cependant n'est-il pas urgent d'oser, de se risquer, sous peine de se

voir signaler comme faisant pendant aux curés ignares et retardataires

du catholicisme, pour dire le moins?


	Variétés

