Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchainement logique
[suite]

Autor: Emery, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379460

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL
EXPOSEE DANS SON ENCHAINEMENT LOGIQUE

PAR

LOUIS EMERY!

La vie chrétienne, résultat de la réconciliation de ’homme
avec Dieun.

La thése qu’on fait l'expérience de la réconciliation par
Jésus-Christ au sein de I'Eglise chrétienne répond i ce fait
général : que toute acquisition spirituelle est le produit de
Pinfluence réciproque de la liberté de I'individu et des impres-
sions causées par la société au sein de laquelle on vit. Mais
cette thése ne signifie pas que l'individu puisse faire abstrac-
tion de Jésus-Christ comme auteur de sa propre réconciliation,
que l'existence de I’Eglise chrétienne puisse remplacer, pour
le fidéle, la valeur inhérente & 'action personnelle du Christ.
Ritschl n’entend donc nullement que l'action réconciliatrice
du Christ soit rattachée ex opere operato a la qualité de mem-
bre officiel d’une église quelconque. L’action du Christ, alors
méme qu’elle se fait sentir par lintermédiaire de I'Eglise,
s’exerce sous une forme personnelle. La réconciliation effec-
tive de 'homme avec Dieu exige une activité personnelle, sub-
jective de I'individu qui veut jouir de cette réconciliation. Cette
activité consiste dans la foi; qu'est-ce donc que la foi ?

Croire en Jésus-Christ, au sens complet de cette expression
chrétienne, ce n’est pas admettre la vérité de I'histoire évan-

1 Voir la livraison de mai 1889.



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 599

gélique, adhérer & une formule scientifique de la personne et
de I'ccuvre du Christ, ou reconnaitre sa divinité en faisant
abstraction de son influence salutaire sur les membres de son
Eglise et sur soi-méme. C’est faire personnellement l'expé-
rience des bienfaits du Christ, et, dans ces bienfaits, recon-
naitre sa divinité, c’est avoir, dans la réconciliation avec Dieu
par Jésus-Christ, cette confiance pleine et entiére dans la vie
éternelle, dont la possession donne la félicité. Ritschl s’éléve
avec force contre les théologiens qui, & la suite de saint Ber-
nard, font de la foi chrétienne un amour mystique pour le
Sauveur, amour ou celui-ci se présente comme une sorte
d’amant spirituel, avec lequel le fidéle entretient un commerce
immédiat. Il ne donne pas davantage le nom de foi & cette
piélé attendrissante que certaines gens cherchent & puiser dans
la contemplation des souffrances de Jésus, et & laquelle ils
s’efforcent d’ajouter une horreur fiévreuse et aigué de leur état
de péché. La foi, pour Ritschl, est quelque chose de plus calme
et de plus serein; confiance respectueuse mais compléte dans
Iamour de Dieu révélé en Jésus-Christ, acceptation simple et
immédiate de la justification accordée aux membres de 'Eglise
chrétienne, elle produit un état général de joie tranquille, de
sereine confiance en P'avenir, et donne par la-méme, & son
possesseur, une force morale qui I'éléve par-dessus les épreu-
ves et les tentations de ce monde. La foi n’est donc pas I'affaire
propre de P'intelligence ; elle implique sans doute une connais-
sance du Christ, connaissance dont 'objet est de fixer la va-
leur du Christ pour notre félicité,... mais elle est avant tout
affaire de la volonté. C’est la volonté, ce fond essentiel de la créa-
ture humaine, qui, trouvant dans 'ceuvre du Christ la satisfac-
tion de ses aspirations les plus profondes et les plus caracté-
ristiques, accepte cette ceuvre avec confiance, et y trouve un
principe de vie nouvelle. La foi chrétienne a donc ses racines
dans le coeur méme de I'étre humain.

La foi & la justification et & ses conséquences, adoption par
Dieu, vie éternelle, etc., est donc bien, pour Ritschl, quelque
chose d’individuel, de subjectif, de vivant. Ce n’est qu’a cette
condition qu’elle est la foi justifiante ; mais Ritschl insiste sur



600 LOUIS EMERY

le fait que cette foi justifie, parce qu’elle rattache le croyant &
I’Eglise, en fait un membre de I'Eglise. (Cest a son Eglise, &
son corps spirituel, que Christ a procure la justification, l'ac-
cés auprés de Dieu; c’est donc comme membre de I’Eglise que
le croyant posséde la justification et 'adoption, mais c’est par
la foi ue le croyant devient membre de I’Eglise.

La foi étant la condition subjective de la justification, et la
justification ne déployant ses effets que chez ’homme ayant
conscience de la posséder, il importe au chrétien d’avoir le
sentiment de sa foi et par suite 'assurance de son salut. Quel
sera donc le critére de la foi? Les bonnes ceuvres? horreur du
péché ?... Ritschl montre que ces critéres sont insuffisants,
que les poser comme tels, c’est empécher le chrétien d’arriver
a la paisible confiance dont il a besoin. Si la justification par
la foi est le principe fondamental de I’Eglise chrétienne, elle
ne peut pas exprimer un rapport particulier de ’homrme avec
Dieu et avec Jésus-Christ, sans impliquer aussi une situation
spéciale des croyants vis-a-vis du monde. C’est pourquoi elle
produit chez ’homme un état d’dme particulier, qui se mani-
feste dans la patience au sein des épreuves et une vive con-
fiance en Dieu. Si Dieu nous a donné son Fils, ne nous donne-
ra-t-il pas toutes choses avec lui? voild ce que croit la foi, et
c’est ainsi que le chrétien constate sa foi et s’assure de son
salut dans la mesure méme de sa patience dans les épreuves
et de sa confiance dans ’avenir. Il est donc de l’essence de la
piété chrétienne d’étre joyeuse et sereine. Ce n’est pas a dire
que le chrétien, dans le sentiment du pardon obtenu, se joue
du péché. Bien plutot — et I'expérience est 1a pour le prouver
— le sentiment de la griace de Dieu, de son amour, produit un
regret d’autant plus vif de nos désobéissances 4 sa volonté, un
repentir d’autant plus réel et profond. Ceci nous amene &
I’examen des conséquences religieuses et morales du principe
de la justification par la foi.

Ces conséquences, nous pouvons les embrasser d’abord
d’une maniére générale dans le fait de la régénération, et voir
le rapport de celle-ci avec le pardon des péchés. Si Dieu, en
nous reconciliant avec lui par Jésus-Christ, nous agrée comme



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 601

ses enfants, les termes de réconciliation et d’adoption dési-
gnent une seule et méme chose, et par conséquent la posses-
sion de la justification ou de la réconciliation est équivalente
au titre d’enfant de Dieu. Ce titre, ce privilege qui nous est
conféré par la grice de Dieu, assimile I'acte de la naissance
spirituelle du chrétien & sa naissance naturelle; cette nais-
sance spirituelle est une seconde naissance ou une nouvelle
naissance, par conséquent 'acte de notre adoption ou récon-
ciliation peut étre désigné par le terme de nouvelle naissance
ou de régénération par Dieu. Cette notion de la nouvelle nais-
sance excluant toute condition naturelle et matérielle, la nou-
velle naissance doit étre entendue comme une détermination
de ’homme par la grice de Dieu, de telle maniére que '’homme
se dirige désormais d’apres le but divin révélé. Comme cette
détermination de 'homme dans la nouvelle naissance est cau-
sée par la révélation de la grice de Dieu, la parole de Dieu
peut étre comparée 4 la semence de 'homme, et en méme
temps lul étre opposée comme étant incorruptible et éternelle
(Jean I, 12, 13; 1 Pier. I, 22-25). Ainsi la nouvelle naissance,
cet attribut du croyant, ne peut étre, en fait, distinguée de sa
Justification ou de sa réconciliation effective.

Ritschl rejette donc la formule que le croyant est régénéré
par le Saint-Esprit. Cette formule a le tort, & ses yeux, de re-
présenter le Saint-Esprit comme une sorte de fluide matériel,
dont l'influence s’exerce, sur le fidele, d’'une fagon mécanique
et irrésistible, et qui sert & justifier toutes les manifestations
extraordinaires, fiévreuses et morbides de la piété. L’esprit de
Dieu ou le Saint-Esprit est ce par quoi Dieu se connait lui-
méme ; attribué a I'Eglise chrétienne (1 Cor. II, 10-12), le
Saint-Esprit désigne la connaissance que I’Eglise a de Dieu
comme notre Pére et I'auteur de notre salut; cette connais-
sance étant le motif général de la vie religieuse et morale du
chrétien, et opposée, comme telle, & notre dépendance du
monde et & nos désirs de biens d’une valeur relative, elle est
la force qui nous éléve au-dessus du monde, qui régle nos
1dées, qui domine nos instincts et les subordonne au souverain
bien. Dans ce sens, le Saint-Esprit est une force, mais non pas



602 LOUIS EMERY

une force agissant avec une nécessité physique: c’est plutdt
une détermination formelle du moi humain, détermination qui
s’exerce sur tous les instincts, tous les désirs de 'homme et
leur donne une direction opposée & celle qu’ils ont naturelle-
ment dans ’état de péché et de non-justification. Quant &
expliquer scientifiquement et objectivement comment s’effec-
tue cette transformation, c’est chose impossible, parce que le
développement de la vie spirituelle de I'individu se dérobe &
I’'observation. On peut d’autant moins fixer des régles au sujet
de I'action objective de la grice divine sur les individus, que
les relations entre I'homme et Dieu ne s’expérimentent que
dans la sphére de la conscience subjective. On ne peut donc
concevolr et exposer les relations de la grice de Dieu avec le
croyant que dans leurs formes les plus générales, conditions
de l'expérience individuelle. Ritschl reconnait donc qu’il y a
des mystéres dans la vie religieuse, mais, ajoute-t-il non sans
malice, « précisément parce que ce sont des mystéres, je n’en
parle pas. »

Si le but de la réconciliation de I'homme avec Dieu, telle
que I’entend le christianisme, est la domination des croyants
sur le monde, cette domination a cependant ses limites. Etre
doué d’un corps matériel, 'homme est, par 12 méme, partie
du monde et dépendant de son organisation. Personne ne peut
se flatter de changer les conditions mécaniques de I'existence
des étres sensibles, et de continuer a subsister dans le monde
phénoménal, sans se soumettre a ces conditions. Ce n’est que
dans une limite restreinte que les forces de la nature peuvent
étre utilisées par I'homme, et la matiére existante transformee
artificiellement. Siloin que '’homme aille dans ce domaine, il ne
pourra jamais dominer le monde, au sens empirique de 'ex-
pression, par la puissance de son esprit, mais ce que 'homme
peut et ce a quoi il aspire, c’est, dans le sentiment de sa destinée
éternelle par la communion avec le Dieu transcendant, pren-
dre conscience de lui-méme comme d’un tout, d’'une unité, en
face du monde phénoménal. Cette appréciation religieuse de
soi-méme, qui perce déja dans presque toutes les religions,
le christianisme la confirme par sa conception générale du



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 603

monde et de lindividu, et par la, il assure & ses adeptes la
liberté parfaite de I'esprit a ’égard du monde.

Le propre du christianisme, ou, pour mieux dire, de la con-
ception religieuse du monde, est de considérer le monde
comme un ensemble de moyens organisés en vue d’une fin
humaine et morale. Dans la religion chrétienne, cette fin est le
royaume de Dieu, c’est-h-dire 'union éternelle du genre hu-
main par le principe de 'amour du prochain. Cette conception
religieuse implique donc la foi & la Providence divine, 'assu-
rance que toutes choses ensemble concourent au bien de
ceux qui aiment Dieu. (’est par le moyen de cette foi et de
cette assurance que le chrétien peut triompher des tentations
et des épreuves, et maintenir ainsi sa suprématie spirituelle
sur le monde. Entre cette conception religieuse de 'univers et
des mille vicissitudes de l'existence d’une part, et la science
d’autre part, il ne peut naitre des conflits que si des lois, ap-
plicables aux domaines spéciaux de la nature ou de l’esprit,
sont élevées & la hauteur de lois universelles pour ces deux
domaines. On prétend que la conception téléologique ou reli-
gieuse du monde est inadmissible pour celui qui se borne, par
principe, & une conception purement mécanique du monde. Si
I’on entend par 14 qu'une conception scientifique du monde
puisse s’élaborer sans I'idée de but et sans I'acception de mi-
racles, c’est une folle illusion. Des miracles, c’est-a-dire des
effets dont on ne connait pas les lois, sont admis dans toute
théorie philosophique ou scientifique de I'univers; car il n’y
en a pas une qui ne présente des lacunes, et celles-ci se recon-
naissent au fait que des effets produits sans loi reconnue sont
admis. Sans I'idée de but il est impossible d’expliquer les étres
organisés, Si 'on refuse toute confiance & l'idée de but dans
I’explication de la nature, pour la raison qu’elle exprime une
loi de l'esprit humain et en particulier de notre volonté,
qu’est-ce donc que la loi de la causalité, seule admise dans
cette matiére, sinon aussi une loi de l'esprit humain? Et, si
I'on suspecte le degré de confiance de la conception religieuse
parce qu’elle nait d’un besoin indestructible du cceur humain,
Iétude de la nature, exécutée du point de vue de la loi de la



604 LOUIS EMERY

causalité, ne nait-elie pas aussi d’un besoin du cceur humain ?
Que la terre soit considérée comme le centre du monde, ou
qu’elle ne soit regardée que comme un globe minuscule dans
I'infini de 'univers, le savant se conduit et se juge pratique-
ment de la méme maniére que ’homme avant Copernic, tout
comme si le soleil, la lune et les étoiles étaient la pour la
terre, et la terre pour les hommes. C’est 14 une expérience
permanente et universelle qui prouve que notre vie spirituelle
est régie par des lois différentes de celles qui gouvernent
le monde matériel ; et ces lois de la vie spirituelle se résument
dans la conception religieuse de l'univers, dans l'affirmation
de la Providence divine et celle de la valeur éternelle de l'in-
dividu.

Une domination idéelle, sinon empirique, de l'esprit sur le
monde est donc possible, et le chrétien 'exerce par le moyen
de sa foi & la providence de Dieu ; se sentant enfant de Dieu, il
a cette confiance que toutes choses concourent & son bien.
Cette foi apparait d’abord comme un jugement précis, donc
comme une activité de la connaissance ; mais les conditions de
cette connaissance sont différentes de toute autre. Tout d’abord
dans la foi & la Providence, on se dirige, non d’aprés I’exem-
ple d’autres personnes, mais d’aprés ses expériences person-
nelles ; la foia la bonté divine n’est pas le résultat d’une induc-
tiontirée des phénomeénes, mais le fruit de notre conviction indi-
viduelle. Sil’on ne veut trouver cette conviction valable qu’a la
condition de pouvoir la prouver par I'observation du sort d’au-
trui, c’est qu’on oublie la distinction entre les conditions de la
connaissance theorique et celles de la connaissance religieuse.
La connaissance théorique des lois générales du monde est in-
différente & la valeur de l'individu, et ne suffit, du reste, pas a
tout éclaircir. Dans la connaissance religieuse, I'’homme veut
avant tout se rendre compte de sa situation personnelle dans
le monde : voila pourquoi I'opposition & la valeur de la foi & la
Providence est toujours liée avec la négation de la valeur par-
ticuliere de la personnalité spirituelle de I'homme. Or, cette
négation, possible en théorie, ne I’est pas en pratique. Quelque
opinion scientifique que I’homme professe, il se conduit tou-



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 605

jours comme s’il accordait & sa propre personnalité une valeur
absolue, supérieure & celle des simples phénomeénes mécani-
ques. Dans cette conduite pratique et le sentiment qui'inspire
se révele précisément la loi essentielle de notre nature spiri-
tuelle, loi aussi valable que les autres lois de la pensée ou de
la nature. Si I'on accorde souvent plus de crédit aux lois scien-
tifiques qu’a celles-1a, c’est que les premiéres nous sont don-
nées sous une forme plus claire et plus distincte, mais il ne
faut pas oublier qu’en pratique I'nomme se dirige bien plutot
d’aprés des idées vagues, des aspirations, des pressentiments,
que d’aprés des notions exactement déterminées. C’est, en par-
ticulier, le cas de la foi & la Providence. Nous ne pouvons pas
démontrer objectivement la réalité de la Providence; nous n’y
croyons pas moins et nous n'y puisons pas moins notre force,
parce que cette fol est & la base de notre conscience person-
nelle. Ce fait n’infirme pas la valeur de notre foi. Ce n’est pas
par le raisonnement, par une analyse scientifique de ses condi-
tions ou l'explication empirique de sa naissance, que nous ar-
rivons a la conscierice de notre moi. Nous sommes certains de
notre moi, sans avoir une idée bien claire de ce en quoi il
consiste, et le psychologue de profession ne sent pas son mot
autrement que le premier ouvrier venu. Il en est de méme de
la foi & la Providence; au sein de notre civilisation chrétienne,
elle forme le fond obscur, crépusculaire, de notre conduite pra-
tique et de l'appréciation de notre personne en regard du
monde phénoménal. Cette foi ne devient une disposition inté-
rieure claire et consciente, que lorsque les obstacles & nos dé-
sirs apparaissent & un degré qui dépasse la mesure ordinaire
de notre force spirituelle. Comme cette mesure difféere beau-
coup selon les caractéres, nous n’affirmerons pas une exacte
correspondance entre la force de résistance d’un individu de-
vant 'épreuve et l'intensité de sa foi & la Providence, bien que
cette foi développe cette force. Mais I'histoire générale montre
que la confiance de 'homme vis-a-vis de la nature ne se com-
prend pas d’elle-méme. Chez les peuples paiens régne bien
plutot la crainte de la nature, et les Israélites pieux avaient la
plus grande peine & supporter les traverses suscitées sur leur



606 LOUIS EMERY

chemin par les autres hommes. Si le sentiment moderne est
différent, c’est, en grande partie, le fruit du christianisme, qui
en principe, exclut la crainte de la nature, et ne fait pas dé-
pendre de l'opinion d’autrui la conscience de notre valeur per-
sonnelle. Si, encore de nos jours, en dépit de la négation de la
Providence au nom d’une science outrepassant ses limites, se
maintient et se développe le sentiment de la valeur person-
nelle de 'homme et sa confiance vis-a-vis de la nature, c’est
que la fol & la Providence survit inconsciemment comme dis-
position générale au sein de I’humanité qui a subi linfluence
du christianisme. Car cette foi est née sur le terrain de I'expé-
rience chrétienne; c’est Dieu, le maitre du monde et notre
Pére céleste, qui seul garantit & ses enfants réconciliés avec lui
par Jésus-Christ, gue toutes choses ensemble concourent a
leur bien.

La foi & la Providence, laquelle résulte de la révélation en
Jésus-Christ de 'amour de Dieu, ne fournit cependant pas a
I’homme la connaissance anticipée des moyens et des voies par
lesquels Dieu conduit au salut les individus et les peuples. Ce
n’est que ’événement qui peut nous instruire la-dessus, et en-
core notre appréciation des événements d’aprés I'idée d’une
direction providentielle n’est-elle pas sans erreur, parce que
personne ne peut voir la complexité des causes et des effets, et
que personne n’est assez désintéressé et assez pur pour juger
parfaitement quels groupes d’actions sont justes ou injustes aux
yeux de Dieu. Notre foi & la Providence ne se manifestera donc
pas sous la forme de jugements portés sur nos fréres et sur
I’histoire générale du monde, mais sous la forme de deux dis-
positions d’esprit: la patience et 'humilité.

La patience n’est pas ['apathie. Résultant du fait que
notre conscience personnelle est élevée par la foi au Dicu
d’amour au-dessus des motifs terrestres de la vie, la patience
chrétienne consiste 4 subordonner les obstacles particuliers et
momentanés de notre volonté au sentiment général de notre
liberté spirituelle. Pour le chrétien, la souffrance, physique ou
spirituelle, reste une souffrance; si, cependant, le chrétien
peut étre joyeux au sein de la souffrance, c’est que celle-ci est



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 607

inférieure au sentiment de la réconciliation éternelle avec Dieu.
Pour le chrétien, non seulement la souffrance et la mort ne
peuvent pas le séparer de Dieu, mais, & ses yeux, les épreuves
sont des biens relatifs, en tant que moyens d’éprouver notre
fidélité vis-a-vis de Dieu. Enfin, comme &4 I'expérience de la
souffrance se joint le sentiment de la coulpe, la foi & la provi-
dence de Dieu fait aussi de la souffrance un chatiment éduca-
teur. La souffrance n’a, en effet, d’influence amélioratrice, que
lorsqu’elle est comprise comme un moyen employé par Dieu
pour nous provoquer au repentir. La résignation & la volonté de
Dieu, qui fait de la patience dans la souffrance une vertu reli-
gieuse, ne s’acquiert ni par simple réflexion, ni par un effort de
Pimagination. On ’obtient bien plutdt par l'accomplissement
régulier de son travail quotidien : du reste, les vertus chrétien-
nes s’acquiérent généralement plus en travaillant que par le
moyen d’une oisive méditation, et I’expérience prouve que le
travail fortifie chez le chrétien le sentiment de sa liberté et,
par suite, développe sa patience.

La patience, c¢’est-a-dire la disposition religieuse par laquelle
nous dominons un monde physique et social qui ne marche pas
selon notre désir, doit étre accompagnée de ’humilité. L’humi-
lité est aussi une disposition religieuse ; c’est la crainte de Dieu
dans le sens d’'une compléte dépendance de Dieu, Pére et Juge
des hommes. Vis-3-vis des hommes, 'humilité devient de la
modestie, c’est-a-dire du respect pour les aulres personnes,
dans le sentiment que, dans la réalisation du but commun de
Phumanité, elles ont la place qui leur convient et qui est néces-
saire. ’humilité et la patience sont des vertus au sens propre
du mot, parce que ce sont des dispositions acquises, des forces
qui dirigent la volonté, et dont la sphére d’action est la vie tout
entiere. ’humilité est aussi nécessaire devant le succes que la
patience en cas d’échec de nos désirs.

La priére est aussi une manifestation de la foi du chrétien &
la providence paternelle de Dieu. Ainsi que le sacrifice, la
priére est tout ensemble le résultat et la preuve de la décision
de reconnaitre notre dépendance vis-a-vis de Dieu. La priere
que le chrétien adresse & Dieu, le Pére céleste, est essentielle-



608 LOUIS EMERY

ment l'expression de sa soumission & la volonté divine et de sa
reconnaissance pour les bienfaits recus, car la joie doit étre la
disposition d’Ame ordinaire du chrétien. La priére est, en méme
temps, pour le chrétien un moyen d’affermir sa patience et son
humilité, elle est donc pour le chrétien une nécessité cons-
tante.

Le but de tout chrétien est la perfection chrétienne, car la
joie, qui caractérise le chrétien et que recommandent les épi-
tres du Nouveau Testament, n’est pas autre chose que la cons-
cience de la perfection. Cette perfection est essentiellement
religieuse ; elle consiste dans la foi a la Providence, laquelle se
montre dans I’humilité vis-a-vis de Dieu, la patience & I'égard
du monde, se manifeste et se fortifie par la priere; elle est donc
identique & la liberté spirituelle du croyant. La perfection
chrétienne étant le privilege des chrétiens déjh dans cette
vie, doil étre concue qualitativement et non quantitativement.
Le chrétien a ses heures de doute, de défaillance, de manque
de résignation, heures produites par la résistance de la chair &
la destination religieuse de I’homme. Mais la réaction de
I’homme religieux contre ces instants de faiblesse est une
preuve de perfection chrétienne dans son genre, car tout étre
organique, formant une unité, peut supporter une certaine me-
sure de déficit, sans étre anéanti dans son genre particulier
d’existence. Or la vie spirituelle forme une unité, en ce sens
que la volonté, dirigée sur le souverain bien, travaille sans cesse
a surmonter ou & se subordonner les impulsions contraires,
produites par la relation de 'esprit avec le corps ou le milieu
ambiant. Si ces impulsions constituent des obstacles aux fonc-
tions religieuses, le fait de les percevoir comme des obstacles,
joint & la ferme résolution de les surmonter, est une preuve
d’imperfection seulement au point de vue quantitatif, mais une
preuve de perfection au point de vue qualitatif. Ce n’est qu’en
se placant & ce dernier point de vue que I'on peut comprendre
des expressions comme: 1 Corinthiens II, 6, Philippiens III,
15, Colossiens I, 28, IV 12, Jacques I, 4, etc. Il n’en reste pas
moins vrai que notre idéal doit étre la perfection au sens absolu
du mot, & savoir la stature parfaite dua Christ.



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 609

La domination de I'esprit sur le monde se prouve et s’exerce,
au sein du christianisme, non seulement dans la liberté spiri-
tuelle du croyant vis-a-vis des circonstances particuliéres de
son existence, mais aussi dans le travail tendant a réaliser le
but général de 'univers, le royaume de Dieu. Dans cette se-
conde direction, le modele moral que nous donne Jésus-Christ
consiste dans la fidélité compléte & sa vocation particuliére.
Agir moralement, ¢’est donc accomplir la loi morale générale
dans le cadre de sa vocation civile. Notre activité morale est
donc limitée, conditionnée, comme ’est elle-méme notre voca-
tion et notre puissance d’action. Le devoir n’est donc pas 'obli-
gation, & chaque instant, de faire le bien dans toutes les direc-
tions possibles, mais ’obligation de faire tout ce que notre vo-
cation nous commande. Ce qui est une faute, ce n’est pas d’o-
mettre certaines bonnes actions possibles, mais de ne pas faire
ce qui est moralement nécessaire. Reconnaitre notre vocation
particuliére comme la sphere ou doit se déployer notre activité
morale, ¢’est subordonner celle-ci au souverain bien du royaume
de Dieu. Par ce principe, 'individu arrive & 'autonomie morale.
Le chrétien n’est plus soumis & une loi extérieure, codifiée,
mais il produit librement la loi de sa conduite morale, en com-
binant le principe général de 'amour du prochain avec les cir-
constances spéciales de sa vocation et de sa vie. Ainsi, UActi-
vité morale dans le cadre de sa vocation est la forme dans
laquelle I’ceuvre individuelle se produit comme contribution &
la réalisation du royaume de Dieu. Ainsi, la personne spiri-
tuelle atteint son unité, et réalise la loi parfaite de la liberté.

THEOL. ET PHIL. 1889, 39



	La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchaînement logique [suite]

