
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchaînement logique
[suite]

Autor: Emery, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL

EXPOSÉE DANS SON ENCHAÎNEMENT LOGIQUE

PAR

LOUIS EMERY1

La vie chrétienne, résultat de la réconciliation de l'homme
avec Dieu.

La thèse qu'on fait l'expérience de la réconciliation par
Jésus-Christ au sein de l'Eglise chrétienne répond à ce fait
général : que toute acquisition spirituelle est le produit de

l'influence réciproque de la liberté de l'individu et des impressions

causées par la société au sein de laquelle on vit. Mais

cette thèse ne signifie pas que l'individu puisse faire abstraction

de Jésus-Christ comme auteur de sa propre réconciliation,
que l'existence de l'Eglise chrétienne puisse remplacer, pour
le fidèle, la valeur inhérente à l'action personnelle du Christ.
Ritschl n'entend donc nullement que l'action réconciliatrice
du Christ soit rattachée ex opere operato à la qualité de membre

officiel d'une église quelconque. L'action du Christ, alors
même qu'elle se fait sentir par l'intermédiaire de l'Eglise,
s'exerce sous une forme personnelle. La réconciliation effective

de l'homme avec Dieu exige une activité personnelle,
subjective de l'individu qui veut jouir de cette réconciliation. Cette

activité consiste dans la foi ; qu'est-ce donc que la foi
Croire en Jésus-Christ, au sens complet de cette expression

chrétienne, ce n'est pas admettre la vérité de l'histoire évan-
1 Voir la livraison de mai 1889.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 599

gélique, adhérer à une formule scientifique de la personne et
de l'œuvre du Christ, ou reconnaître sa divinité en faisant
abstraction de son influence salutaire sur les membres de son
Eglise et sur soi-même. C'est faire personnellement l'expérience

des bienfaits du Christ, et, dans ces bienfaits, reconnaître

sa divinité, c'est avoir, dans la réconciliation avec Dieu

par Jésus-Christ, cette confiance pleine et entière dans la vie
éternelle, dont la possession donne la félicité. Ritschl s'élève

avec force contre les théologiens qui, à la suite de saint
Bernard, font de la foi chrétienne un amour mystique pour le
Sauveur, amour où celui-ci se présente comme une sorte
d'amant spirituel, avec lequel le fidèle entretient un commerce
immédiat. Il ne donne pas davantage le nom de foi à cette
piété attendrissante que certaines gens cherchent à puiser dans
la contemplation des souffrances de Jésus, et à laquelle ils
s'efforcent d'ajouter une horreur fiévreuse et aiguë de leur état
de péché. La foi, pour Ritschl, est quelque chose de plus calme
et de plus serein ; confiance respectueuse mais complète dans

l'amour de Dieu révélé en i Jésus-Christ, acceptation simple et
immédiate de la justification accordée aux membres de l'Eglise
chrétienne, elle produit un état général de joie tranquille, de

sereine confiance en l'avenir, et donne par là-même, à son

possesseur, une force morale qui l'élève par-dessus les épreuves

et les tentations dece monde. La foi n'est donc pas l'affaire

propre de l'intelligence; elle implique sans doute une connaissance

du Christ, connaissance dont l'objet est de fixer la
valeur du Christ pour notre félicité,... mais elle est avant tout
affaire de la volonté. C'est la volonté, ce fond essentiel de la créature

humaine, qui, trouvant dans l'œuvre du Christ la satisfaction

de ses aspirations les plus profondes et les plus
caractéristiques, accepte cette œuvre avec confiance, et y trouve un

principe de vie nouvelle. La foi chrétienne a donc ses racines
dans le cœur même de l'être humain.

La foi à la justification et à ses conséquences, adoption par
Dieu, vie éternelle, etc., est donc bien, pour Ritschl, quelque
chose d'individuel, de subjectif, de vivant. Ce n'est qu'à cette

condition qu'elle est la foi justifiante ; mais Ritschl insiste sur



600 LOUIS EMERY

le fait que cette foi justifie, parce qu'elle rattache le croyant à

l'Eglise, en fait un membre de l'Eglise. C'est à son Eglise, à

son corps spirituel, que Christ a procuré la justification, l'accès

auprès de Dieu ; c'est donc comme membre de l'Eglise que
le croyant possède la justification et l'adoption, mais c'est par
la foi que le croyant devient membre de l'Eglise.

La foi étant la condition subjective de la justification, et la

justification ne déployant ses effets que chez l'homme ayant
conscience de la posséder, il importe au chrétien d'avoir le
sentiment de sa foi et par suite l'assurance de son salut. Quel

sera donc le critère de la foi Les bonnes œuvres? l'horreur du

péché?... Ritschl montre que ces critères sont insuffisants,

que les poser comme tels, c'est empêcher le chrétien d'arriver
à la paisible confiance dont il a besoin. Si la justification par
la foi est le principe fondamental de l'Eglise chrétienne, elle

ne peut pas exprimer un rapport particulier de l'homme avec
Dieu et avec Jésus-Christ, sans impliquer aussi une situation
spéciale des croyants vis-à-vis du monde. C'est pourquoi elle

produit chez l'homme un état d'âme particulier, qui se manifeste

dans la patience au sein des épreuves et une vive
confiance en Dieu. Si Dieu nous a donné son Fils, ne nous donne-
ra-t-il pas toutes choses avec lui? voilà ce que croit la foi, et
c'est ainsi que le chrétien constate sa foi et s'assure de son
salut dans la mesure même de sa patience dans les épreuves
et de sa confiance dans l'avenir. Il est donc de l'essence de la

piété chrétienne d'être joyeuse et sereine. Ce n'est pas à dire

que le chrétien, dans le sentiment du pardon obtenu, se joue
du péché. Bien plutôt — et l'expérience est là pour le prouver
— le sentiment de la grâce de Dieu, de son amour, produit un

regret d'autant plus vif de nos désobéissances à sa volonté, un
repentir d'autant plus réel et profond. Ceci nous amène à

l'examen des conséquences religieuses et morales du principe
de la justification par la foi.

Ces conséquences, nous pouvons les embrasser d'abord
d'une manière générale dans le fait de la régénération, et voir
le rapport de celle-ci avec le pardon des péchés. Si Dieu, en

nous réconciliant avec lui par Jésus-Christ, nous agrée comme



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 601

ses enfants, les termes de réconciliation et d'adoption
désignent une seule et même chose, et par conséquent la possession

de la justification ou de la réconciliation est équivalente
au titre d'enfant de Dieu. Ce titre, ce privilège qui nous est
conféré par la grâce de Dieu, assimile l'acte de la naissance

spirituelle du chrétien à sa naissance naturelle ; cette
naissance spirituelle est une seconde naissance ou une nouvelle
naissance, par conséquent l'acte de notre adoption ou
réconciliation peut être désigné par le terme de nouvelle naissance
ou de régénération par Dieu. Cette notion de la nouvelle
naissance excluant toute condition naturelle et matérielle, la nouvelle

naissance doit être entendue comme une détermination
de l'homme par la grâce de Dieu, de telle manière que l'homme
se dirige désormais d'après le but divin révélé. Comme cette
détermination de l'homme dans la nouvelle naissance est causée

par la révélation de la grâce de Dieu, la parole de Dieu

peut être comparée à la semence de l'homme, et en même

temps lui être opposée comme étant incorruptible et éternelle
(Jean I, 12, 13; 1 Pier. I, 22-25). Ainsi la nouvelle naissance,
cet attribut du croyant, ne peut être, en fait, distinguée de sa

justification ou de sa réconciliation effective.
Ritschl rejette donc la formule que le croyant est régénéré

par le Saint-Esprit. Cette formule a le tort, à ses yeux, de

représenter le Saint-Esprit comme une sorte de fluide matériel,
dont l'influence s'exerce, sur le fidèle, d'une façon mécanique
et irrésistible, et qui sert à justifier toutes les manifestations

extraordinaires, fiévreuses et morbides de la piété. L'esprit de

Dieu ou le Saint-Esprit est ce par quoi Dieu se connaît lui-
même; attribué à l'Eglise chrétienne (1 Cor. II, 10-12), le

Saint-Esprit désigne la connaissance que l'Eglise a de Dieu

comme notre Père et l'auteur de notre salut; cette connaissance

étant le motif général de la vie religieuse et morale du

chrétien, et opposée, comme telle, à notre dépendance du
monde et à nos désirs de biens d'une valeur relative, elle est

la force qui nous élève au-dessus du monde, qui règle nos
idées, qui domine nos instincts et les subordonne au souverain
bien. Dans ce sens, le Saint-Esprit est une force, mais non pas



602 LOUIS EMERY

une force agissant avec une nécessité physique : c'est plutôt
une détermination formelle du moi humain, détermination qui
s'exerce sur tous les instincts, tous les désirs de l'homme et
leur donne une direction opposée à celle qu'ils ont naturellement

dans l'état de péché et de non-justification. Quant à

expliquer scientifiquement et objectivement comment s'effectue

cette transformation, c'est chose impossible, parce que le
développement de la vie spirituelle de l'individu se dérobe à

l'observation. On peut d'autant moins fixer des règles au sujet
de l'action objective de la grâce divine sur les individus, que
les relations entre l'homme et Dieu ne s'expérimentent que
dans la sphère de la conscience subjective. On ne peut donc
concevoir et exposer les relations de la grâce de Dieu avec le

croyant que dans leurs formes les plus générales, conditions
de l'expérience individuelle. Ritschl reconnaît donc qu'il y a

des mystères dans la vie religieuse, mais, ajoute-t-il non sans

malice, « précisément parce que ce sont des mystères, je n'en

parle pas. »

Si le but de la réconciliation de l'homme avec Dieu, telle

que l'entend le christianisme, est la domination des croyants
sur le monde, cette domination a cependant ses limites. Etre
doué d'un corps matériel, l'homme est, par là même, partie
du monde et dépendant de son organisation. Personne ne peut
se flatter de changer les conditions mécaniques de l'existence
des êtres sensibles, et de continuer à subsister dans le monde

phénoménal, sans se soumettre à ces conditions. Ce n'est que
dans une limite restreinte que les forces de la nature peuvent
être utilisées par l'homme, et la matière existante transformée
artificiellement. Si loin que l'homme aille dans ce domaine, il ne

pourra jamais dominer le monde, au sens empirique de

l'expression, par la puissance de son esprit, mais ce que l'homme
peut et ce à quoi il aspire, c'est, dans le sentiment de sa destinée
éternelle par la communion avec le Dieu transcendant, prendre

conscience de lui-même comme d'un tout, d'une unité, en
face du monde phénoménal. Cette appréciation religieuse de

soi-même, qui perce déjà dans presque toutes les religions,
le christianisme la confirme par sa conception générale du



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 603

monde et de l'individu, et par là, il assure à ses adeptes la

liberté parfaite de l'esprit à l'égard du monde.
Le propre du christianisme, ou, pour mieux dire, de la

conception religieuse du monde, est de considérer le monde

comme un ensemble de moyens organisés en vue d'une fin
humaine et morale. Dans la religion chrétienne, cette fin est le

royaume de Dieu, c'est-à-dire l'union éternelle du genre
humain par le principe de l'amour du prochain. Cette conception
religieuse implique donc la foi à la Providence divine, l'assurance

que toutes choses ensemble concourent au bien de

ceux qui aiment Dieu. C'est par le moyen de cette foi et de

cette assurance que le chrétien peut triompher des tentations
et des épreuves, et maintenir ainsi sa suprématie spirituelle
sur le monde. Entre cette conception religieuse de l'univers et
des mille vicissitudes de l'existence d'une part, et la science

d'autre part, il ne peut naître des conflits que si des lois,
applicables aux domaines spéciaux de la nature ou de l'esprit,
sont élevées à la hauteur de lois universelles pour ces deux
domaines. On prétend que la conception téléologique ou
religieuse du monde est inadmissible pour celui qui se borne, par
principe, à une conception purement mécanique du monde. Si

l'on entend par là qu'une conception scientifique du monde

puisse s'élaborer sans l'idée de but et sans l'acception de

miracles, c'est une folle illusion. Des miracles, c'est-à-dire des

effets dont on ne connaît pas les lois, sont admis dans toute
théorie philosophique ou scientifique de l'univers ; car il n'y
en a pas une qui ne présente des lacunes, et celles-ci se

reconnaissent au fait que des effets produits sans loi reconnue sont
admis. Sans l'idée de but il est impossible d'expliquer les êtres

organisés. Si l'on refuse toute confiance à l'idée de but dans

l'explication de la nature, pour la raison qu'elle exprime une
loi de l'esprit humain et en particulier de notre volonté,
qu'est-ce donc que la loi de la causalité, seule admise dans

cette matière, sinon aussi une loi de l'esprit humain Et, si

l'on suspecte le degré de confiance de la conception religieuse

parce qu'elle naît d'un besoin indestructible du cœur humain,
l'étude de la nature, exécutée du point de vue de la loi de la



604 LOUIS EMERY

causalité, ne naît-elle pas aussi d'un besoin du cœur humain
Que la terre soit considérée comme le centre du monde, ou

qu'elle ne soit regardée que comme un globe minuscule dans

l'infini de l'univers, le savant se conduit et se juge pratiquement

de la même manière que l'homme avant Copernic, tout
comme si le soleil, la lune et les étoiles étaient là pour la

terre, et la terre pour les hommes. C'est là une expérience
permanente et universelle qui prouve que notre vie spirituelle
est régie par des lois différentes de celles qui gouvernent
le monde matériel ; et ces lois de la vie spirituelle se résument
dans la conception religieuse de l'univers, dans l'affirmation
de la Providence divine et celle de la valeur éternelle de

l'individu.

Une domination idéelle, sinon empirique, de l'esprit sur le
monde est donc possible, et le chrétien l'exerce par le moyen
de sa foi à la providence de Dieu ; se sentant enfant de Dieu, il
a cette confiance que toutes choses concourent à son bien.
Cette foi apparaît d'abord comme un jugement précis, donc

comme une activité de la connaissance; mais les conditions de

cette connaissance sont différentes de toute autre. Tout d'abord
dans la foi à la Providence, on se dirige, non d'après l'exemple

d'autres personnes, mais d'après ses expériences personnelles

; la foi à la bonté divine n'est pas le résultat d'une induction

tirée des phénomènes, mais le fruit de notre conviction
individuelle. Si l'on ne veut trouver cette conviction valable qu'à la
condition de pouvoir la prouver par l'observation du sort d'autrui,

c'est qu'on oublie la distinction entre les conditions de la
connaissance théorique et celles de la connaissance religieuse.
La connaissance théorique des lois générales du monde est
indifférente à la valeur de l'individu, et ne suffit, du reste, pas à

tout éclaircir. Dans la connaissance religieuse, l'homme veut
avant tout se rendre compte de sa situation personnelle dans
le monde : voilà pourquoi l'opposition à la valeur de la foi à la
Providence est toujours liée avec la négation de la valeur
particulière de la personnalité spirituelle de l'homme. Or, cette
négation, possible en théorie, ne l'est pas en pratique. Quelque
opinion scientifique que l'homme professe, il se conduit tou-



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 605

jours comme s'il accordait à sa propre personnalité une valeur
absolue, supérieure à celle des simples phénomènes mécaniques.

Dans cette conduite pratique et le sentiment qui l'inspire
se révèle précisément la loi essentielle de notre nature
spirituelle, loi aussi valable que les autres lois de la pensée ou de

la nature. Si l'on accorde souvent plus de crédit aux lois
scientifiques qu'à celles-là, c'est que les premières nous sont données

sous une forme plus claire et plus distincte, mais il ne
faut pas oublier qu'en pratique l'homme se dirige bien plutôt
d'après des idées vagues, des aspirations, des pressentiments,
que d'après des notions exactement déterminées. C'est, en
particulier, le cas de la foi à la Providence. Nous ne pouvons pas
démontrer objectivement la réalité de la Providence; nous n'y
croyons pas moins et nous n'y puisons pas moins notre force,
parce que cette foi est à la base de notre conscience personnelle.

Ce fait n'infirme pas la valeur de notre foi. Ce n'est pas

par le raisonnement, par une analyse scientifique de ses conditions

ou l'explication empirique de sa naissance, que nous
arrivons à la conscience de notre moi. Nous sommes certains de

notre moi, sans avoir une idée bien claire de ce en quoi il
consiste, et le psychologue de profession ne sent pas son moi
autrement que le premier ouvrier venu. Il en est de même de

la foi à la Providence; au sein de notre civilisation chrétienne,
elle forme le fond obscur, crépusculaire, de notre conduite
pratique et de l'appréciation de notre personne en regard du

monde phénoménal. Cette foi ne devient une disposition
intérieure claire et consciente, que lorsque les obstacles à nos
désirs apparaissent à un degré qui dépasse la mesure ordinaire
de notre force spirituelle. Comme cette mesure diffère beaucoup

selon les caractères, nous n'affirmerons pas une exacte

correspondance entre la force de résistance d'un individu
devant l'épreuve et l'intensité de sa foi à la Providence, bien que
cette foi développe cette force. Mais l'histoire générale montre

que la confiance de l'homme vis-à-vis de la nature ne se

comprend pas d'elle-même. Chez les peuples païens règne bien

plutôt la crainte de la nature, et les Israélites pieux avaient la

plus grande peine à supporter les traverses suscitées sur leur



606 LOUIS EMERY

chemin par les autres hommes. Si le sentiment moderne est

différent, c'est, en grande partie, le fruit du christianisme, qui
en principe, exclut la crainte de la nature, et ne fait pas
dépendre de l'opinion d'autrui la conscience de notre valeur
personnelle. Si, encore de nos jours, en dépit de la négation de la
Providence au nom d'une science outrepassant ses limites, se

maintient et se développe le sentiment de la valeur personnelle

de l'homme et sa confiance vis-à-vis de la nature, c'est

que la foi à la Providence survit inconsciemment comme
disposition générale au sein de l'humanité qui a subi l'influence
du christianisme. Car cette foi est née sur le terrain de l'expérience

chrétienne ; c'est Dieu, le maître du monde et notre
Père céleste, qui seul garantit à ses enfants réconciliés avec lui
par Jésus-Christ, que toutes choses ensemble concourent à

leur bien.
La foi à la Providence, laquelle résulte de la révélation en

Jésus-Christ de l'amour de Dieu, ne fournit cependant pas à

l'homme la connaissance anticipée des moyens et des voies par
lesquels Dieu conduit au salut les individus et les peuples. Ce

n'est que l'événement qui peut nous instruire là-dessus, et
encore notre appréciation des événements d'après l'idée d'une
direction providentielle n'est-elle pas sans erreur, parce que
personne ne peut voir la complexité des causes et des effets, et

que personne n'est assez désintéressé et assez pur pour juger
parfaitement quels groupes d'actions sont justes ou injustes aux

yeux de Dieu. Notre foi à la Providence ne se manifestera donc

pas sous la forme de jugements portés sur nos frères et sur
l'histoire générale du monde, mais sous la forme de deux
dispositions d'esprit: la patience et l'humilité.

La patience n'est pas l'apathie. Résultant du fait que
notre conscience personnelle est élevée par la foi au Dieu
d'amour au-dessus des motifs terrestres de la vie, la patience
chrétienne consiste à subordonner les obstacles particuliers et

momentanés de notre volonté au sentiment général de notre
liberté spirituelle. Pour le chrétien, la souffrance, physique ou
spirituelle, reste une souffrance ; si, cependant, le chrétien
peut être joyeux au sein de la souffrance, c'est que celle-ci est



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 607

inférieure au sentiment de la réconciliation éternelle avec Dieu.
Pour le chrétien, non seulement la souffrance et la mort ne

peuvent pas le séparer de Dieu, mais, à ses yeux, les épreuves
sont des biens relatifs, en tant que moyens d'éprouver notre
fidélité vis-à-vis de Dieu. Enfin, comme à l'expérience de la

souffrance se joint le sentiment de la coulpe, la foi à la providence

de Dieu fait aussi de la souffrance un châtiment éducateur.

La souffrance n'a, en effet, d'influence amélioratrice, que
lorsqu'elle est comprise comme un moyen employé par Dieu

pour nous provoquer au repentir. La résignation à la volonté de

Dieu, qui fait de la patience dans la souffrance une vertu
religieuse, ne s'acquiert ni par simple réflexion, ni par un effort de

l'imagination. On l'obtient bien plutôt par l'accomplissement
régulier de son travail quotidien : du reste, les vertus chrétiennes

s'acquièrent généralement plus en travaillant que par le

moyen d'une oisive méditation, et l'expérience prouve que le
travail fortifie chez le chrétien le sentiment de sa liberté et,

par suite, développe sa patience.
La patience, c'est-à-dire la disposition religieuse pariaquelle

nous dominons un monde physique et social qui ne marche pas
selon notre désir, doit être accompagnée de l'humilité. L'humilité

est aussi une disposition religieuse ; c'est la crainte de Dieu
dans le sens d'une complète dépendance de Dieu, Père et Juge

des hommes. Vis-à-vis des hommes, l'humilité devient de la

modestie, c'est-à-dire du respect pour les autres personnes,
dans le sentiment que, dans la réalisation du but commun de

l'humanité, elles ont la place qui leur convient et qui est nécessaire.

L'humilité et la patience sont des vertus au sens propre
du mot, parce que ce sont des dispositions acquises, des forces

qui dirigent la volonté, et dont la sphère d'action est la vie tout
entière. L'humilité est aussi nécessaire devant le succès que la

patience en cas d'échec de nos désirs.
La prière est aussi une manifestation de la foi du chrétien à

la providence paternelle de Dieu. Ainsi que le sacrifice, la

prière est tout ensemble le résultat et la preuve de la décision
de reconnaître notre dépendance vis-à-vis de Dieu. La prière

que le chrétien adresse à Dieu, le Père céleste, est essentielle-



608 LOUIS EMERY

ment l'expression de sa soumission à la volonté divine et de sa

reconnaissance pour les bienfaits reçus, car la joie doit être la

disposition d'âme ordinaire du chrétien. La prière est, en même

temps, pour le chrétien un moyen d'affermir sa patience et son

humilité, elle est donc pour le chrétien une nécessité
constante.

Le but de tout chrétien est la perfection chrétienne, car la

joie, qui caractérise le chrétien et que recommandent les épîtres

du Nouveau Testament, n'est pas autre chose que la
conscience de la perfection. Cette perfection est essentiellement
religieuse ; elle consiste dans la foi à la Providence, laquelle se

montre dans l'humilité vis-à-vis de Dieu, la patience à l'égard
du monde, se manifeste et se fortifie par la prière ; elle est donc

identique à la liberté spirituelle du croyant. La perfection
chrétienne étant le privilège des chrétiens déjà dans cette

vie, doit être conçue qualitativement et non quantitativement.
Le chrétien a ses heures de doute, de défaillance, de manque
de résignation, heures produites par la résistance de la chair à

la destination religieuse de l'homme. Mais la réaction de

l'homme religieux contre ces instants de faiblesse est une

preuve de perfection chrétienne dans son genre, car tout être
organique, formant une unité, peut supporter une certaine
mesure de déficit, sans être anéanti dans son genre particulier
d'existence. Or la vie spirituelle forme une unité, en ce sens

que la volonté, dirigée sur le souverain bien, travaille sans cesse
à surmonter ou à se subordonner les impulsions contraires,
produites par la relation de l'esprit avec le corps ou le milieu
ambiant. Si ces impulsions constituent des obstacles aux fonctions

religieuses, le fait de les percevoir comme des obstacles,
joint à la ferme résolution de les surmonter, est une preuve
d'imperfection seulement au point de vue quantitatif, mais une

preuve de perfection au point de vue qualitatif. Ce n'est qu'en
se plaçant à ce dernier point de vue que l'on peut comprendre
des expressions comme : 1 Corinthiens II, 6, Philippiens III,
15, Colossiens I, 28, IV 12, Jacques I, 4, etc. Il n'en reste pas
moins vrai que notre idéal doit être la perfection au sens absolu
du mot, à savoir la stature parfaite du Christ.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 609

La domination de l'esprit sur le monde se prouve et s'exerce,
au sein du christianisme, non seulement dans la liberté
spirituelle du croyant vis-à-vis des circonstances particulières de

son existence, mais aussi dans le travail tendant à réaliser le
but général de l'univers, le royaume de Dieu. Dans cette
seconde direction, le modèle moral que nous donne Jésus-Christ
consiste dans la fidélité complète à sa vocation particulière.
Agir moralement, c'est donc accomplir la loi morale générale
dans le cadre de sa vocation civile. Notre activité morale est
donc limitée, conditionnée, comme l'est elle-même notre vocation

et notre puissance d'action. Le devoir n'est donc pas
l'obligation, à chaque instant, de faire le bien dans toutes les directions

possibles, mais l'obligation de faire tout ce que notre
vocation nous commande. Ce qui est une faute, ce n'est pas
d'omettre certaines bonnes actions possibles, mais de ne pas faire
ce qui est moralement nécessaire. Reconnaître notre vocation
particulière comme la sphère où doit se déployer notre activité
morale, c'est subordonner celle-ci au souverain bien du royaume
de Dieu. Par ce principe, l'individu arrive à l'autonomie morale.
Le chrétien n'est plus soumis à une loi extérieure, codifiée,
mais il produit librement la loi de sa conduite morale, en
combinant le principe général de l'amour du prochain avec les

circonstances spéciales de sa vocation et de sa vie. Ainsi, l^cti-
vité morale dans le cadre de sa vocation est la forme dans

laquelle l'œuvre individuelle se produit comme contribution à

la réalisation du royaume de Dieu. Ainsi, la personne
spirituelle atteint son unité, et réalise la loi parfaite de la liberté.

THÉOL. ET PHIL. 1889. 39


	La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchaînement logique [suite]

