Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: Le jour du seigneur : étude de dogmatique Chrétienne et d'histoire
[suite]

Autor: Thomas, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379458

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE JOUR DU SEIGNEUR

ETUDE DE DOGMATIQUE CHRETIENNE ET D’HISTOIRE

PAR

L. THOMAS!

§ 5. Grecs et Romains.

Nous voudrions, au sujet des anciens Grecs, établir surtout
10 que malgré ce quia été dit et répété, ils n’avaient, aux temps
ol ils nous sont vraiment connus, ni la semaine, ni la célé-
bration d’un 7¢ jour hebdomadaire, mais 2° que le nombre 7
était chez eux, au moins autant qu’ailleurs, marqué d’un sceau
singulierement significatif.

Sur ce dernier point, il convient de s’occuper simultanément
des Grecs et des Romains, car ceux-ci subirent de bonne
heure l'influence de ceux-la et devinrent de ces disciples qui
aident beaucoup & comprendre leurs maitres.

D’autre part, avant de parler de 'importance du septénaire,
nous rechercherons ce qui chez les Romains peut étre rattaché
plus directement & la double institution de la semaine et du
repos du 7°¢ jour, et nous terminerons, comme contre-
épreuve, par quelques indications positives sur I'introduction
de la semaine et de la semaine planétaire dans l’empire ro-
main.

L’étude que nous allons présenter s’est allongée au dela de

! Voir Revue de théologie et de philosophie, 1837, p. 136, 245, 403, 523;
1889, p. 371.

THEOL. ET PHIL. 1389, 34



530 L. THOMAS

nos prévisions. Il y a 14 des matiéres intéressantes et peu con-
nues. Puis, les Apologetes s’étant laissé dés les temps anciens
induire en erreur, il importe de s’en rendre compte, mais en
méme temps de reprendre le fond de leur thése, qui sous des
formes nouvelles peut étre défendue.

A. SEMAINE ET CELEBRATION D'UN 7¢ JOUR HEBDOMADAIRE
CHEZ LES GRECS

Sans revenir sur les auteurs modernes qui ont prétendu que
Iinstitution de la semaine se retrouvait dans toute I'antiquité,
nous mentionnerons seulement Oschwald, qui parle expressé-
ment et sommairement des Grecs comme ayant eu & la fois la
semaine et la célébration du 7=e jour1.

Cette erreur a été fort répandue, et la source n’en est rien
de moins que le témoignage de Clément d’Alexandrie et d’Eu-
sebe de Césarée.

Dans les Stromates?2, Clément, apres avoir indiqué les em-
prunts que selon lui les Grecs ont faits aux livres hébreux,
arrive & signaler dans le 10me Livre de la République de Platon
une étrange prédiction du Jour du Seigneur, c’est-a-dire du
dimanche, puis il s’exprime ainsi® :

« §108. Le 7me jour aussi est connu comme saint, non pas
seulement par les Hébreux, mais encore par les Grecs, en tant
que le chiffre de ce jour est celui des révolutions du monde
entier, de tous les animaux et de tous les autres étres de la
nature 4, »

t Christl. Sonntagsfeier, p. 13, 15, 16.

2 L. V, ch. 16, § 108. Edition Klotz, Leipzig, 1832.

3 Ne pouvant adopter complitement la traduction qui est donnée par
de Genoude : Les Péres de I Eglise, tradwits en frangais, 'I'. 'V, Paris, 1839,
nous traduisons le passage aussi exactement que possible.

4 AN e T s'i.’ﬁﬁrjy.r,u lepd 0% povoy ol 'Eﬁpafm, oM %ol ot dED\msg tougt,
vl v 6 wig wogpn; rordeitae.. Il y a, ce sewble, dans cette phrase une
incorrection : en effet, le pronom #%v ne se rapporte pas précisément & v
éBd6pxv (sous-entendu : fpépay), c’est d dire aun 7° jour hebdomadaire,
mais i 'idde beaucoup plus vaste de 'heptade, & laquelle'auteur attache,
comme Philon et en général les Grecs, une trés grande importance cos-

mique (voir pour Clément L. VI, ch. 16, § 137-143, 154, 155). Ce qui confirme



LE JOUR DU SEIGNEUR 531

Hésiode s’exprime ainsi sur ce jour : « D’abord le 1er, puis le
Zme et le Tme jour, jour sacré. » Et encore : « De nouveau au 7me
jour la brillante lumiére du soleil. »

Homeére dit aussi: « au 7me jour vint ensuite un jour sacré. »
Et: « Le Tme jour était sacré. » Et encore : « C’était le 7Tme jour
dans lequel tout fut accompli. » Et de nouveau : « A la Tme au-
rore, nous quittimes les rives de ’Achéron. »

Callimaque le poéte va jusqua dire: « A la 7me aurore, ils
avaient tout fait » (ou: toutes choses avaient été faites)!. Et
encore: « Le 7Tme jour est dans les jours favorables, et le 7me jour
est un jour de naissance 2. » Kt : « Le Tmejour est dans les pre-
miers, et le Tme jour est parfait. » Et : « Par sept toutes choses

notre interprétation, c’est que le texte d’Aristobule, qui, comme nous le
verrons, a évidemment été suivi par Clément, dit : §i é83upaduwy 3¢ xai
REG 0 AOTUOC RURMELTAL. . . Ar sBdopdwy, c'est-h-dire par des heptades, non
des semaines et encore moins des 7° jours.

1 ¢B3oudy 8 Yioi #aii of (ou: ol ) rerimovro amavre. Sion lit of, comme Klotz,
on traduit, ainsi que Wilson (The Wwitings of Clem. of Alex. translated,
1T, Edimburgh, 1869), par : ils avaient tout fait. Si on lit oi, datif du pronom
personnel, on peut traduire : dans lequel ils avaient tout fait, ou: dans
lequel toutes choses avaient éte faites, le pluviel rerdnovro pouvant s'expli-
quer avec dravra pour sujet. Cette derniere traduction est celle de Gen-
tianus Hervetus Aurelianus (Paris, 15690), de Vigerus (Paris, 1628) et de
Genoude. Le méme vers se retrouve, comme nous le verrons, deux fois
dans la Préparation évangélique d’Ensebe, et chaque fois il a été traduit
dans ce méme dernier sens par Séguier de S. Brisson (Paris, 1846). Nous
aurong du reste b revenir sur ce vers.

2 £B3opm éate yevéldn. J'al traduit yevélln, qui signifie proprement : nais-
sance, génération, race, origine, comme Gentianus Hervetus et comme de
Genoude (le jour de la naissance). Wilson: and the seventh race. Vigerus
lie cette citation & la suivante et traduit : Septima rerum Ortus. Séguier
traduit une fois par: «c’est au 7°¢ jour qu’est la naissance, » et une autre
fois par : « et ¢’est la 7¢ génération. »

Selon Philon, le 7¢ jour est xoopou yevéblog, c'est-a-dire le jour anni-
versaire de la naissance du monde (mundi natalis. De Mose, L. 111, p. 167
de I'édition Mangey). — « Il pourrait, dit-il (De septenario, éd. Mangey,
p. 26), &tre trés justement appelé yevédliog Tob xoouov, c'est-a-dire le jour
de naissance du monde, puisqu’en ce jour, ol I'ceuvre du Pere apparut
comme parfaite et composée de parties parfaites, il est ordonné de s’abs-
tenir de toute cenvre. » Philon dit ailleurs, dans la méme dissertation
(p- 284), que chez les Israélites « le beeuf lui-méme, en se reposant le jour



532 L. THOMAS

avaient été faites dans le ciel sidéral, apparaissant en cercles
par années ordonnées » (ou : ordonnées par années) 1.

« § 109. Les élégies de Solon exaltent aussi extrémement
I'’heptade 2. »

Ces lignes de Clément se retrouvent deux fois, sauf quelques
modifications, dans la Prépar. évang. d’Eusébe (1. XIII, c. 12,
13), mais la 17 fois (c. 12) & la fin d’une longue citation d’Aris-
tobule, dit « philosophe hébreu » (fin du chap. 11) ; la 2d¢ fois,
comme faisant partie d’une citation de Clément. A la fin du
chap. 12, Eusebe dit expressément : « Toutes ces citations sont
tirées d’Aristobule, semblables & ce que Clément a dit sur le
méme sujet : vous allez en juger par ce qui suit. »

Les quelques modificalions auxquelles nous avons fait allu-
sion, sont surtout celles-ci: 1° Les vers attribués par Clément
a Callimaque, le sont par Aristobule & Linus ;22 On ne trouve

du sabbat, célebre le jour de naissance du monde. » Nous avons déja vu
(Revue de theol. et de phil. 1887, p. 246) que le méme auteur dit encore: «le
sabbat serait tres digne d’étre appelé la féte poviv movdapev.. xai 7ob
zoouou yeviflioy, » c'est-i-dire selon la traduction que nous avons donnée,
la seule féte appartenant a tous les peuples et contemporaine du monde.
Mangey traduit : mundi natalis, c’est-a-dire commémorative de la nais-
sance du monde, et en définitive cette traduction nous parait la bonne.

1 éntd 0 mavrae TéTunto £ 0DoaVG GTTEPOEYTL "Ev z0xdouse puvivt Emitellopevots
ewiautois. Ces deux vers ne sont pas faciles & traduire. Gent. Hervetus :
Sidereo in coclo septem perfecta fuere orbitus, Omnia quae apparent
volventibus annis. Vigerus: Omnia sidereo septena videntur in orbe,
Motibus et propriis certos volvuntur in annos. Wilson : Now all the seven
made in starry heaven,in circles shining as the years appear. De Genoude :
Tous les astres qui roulent dans les plaines de 1'air et accomplissent leur
révolution annuelle, ont été créés en 7 jours. Séguier, d’abord : Tout
dans le ciel étoilé est renfermé dans le nombre 7: les planetes errantes
dans leurs orbites, et la révolution des ans; puis : Toutes choses dans le
ciel étoilé ont été faites par 7, comme on le voit dans des globes qui par
leur cours remplissent 'année. Bentley pense qu'il faunt lire ainsi les
deux derniers mots : mepimlopiva énavtav (d’apres Valckenaer : Diatribe
de Aristobulo, publiée & Leyde en 1806 et rééditée A la suite de la belle
publication du texte grec de la Prép. évang. d’Eustbe, avec la traduction
latine de Vigerus, Oxford, 1843, t. IV, p. 445). Tepimiduevos, pour
mepewedopevos , de mepimédopue , entourer, faire sa révolution. On trouve
dans Homere mepimdopévay éuautdv @ dans le cours des années.

2 ...090dpx Tiv £BJopade ixbstulodaw.



LE JOUR DU SEIGNEUR o3

pas dans Aristobule la 24 citation d’'Homere faite par Clément.
Il n’en est pas moins évident que Clément lui-méme, sans en
avertir, n’a guere fait que citer Aristobule.

Mais, avant de revenir sur les citations faites par Clément et
Aristobule, recherchons qui était celui-ci.

« Aristobule, philosophe juif, dont le nom nous a été transmis
par Eusébe et saint Clément d’Alexandrie, dit Ad. Franck dans
son Dictionnaire des Sciences philosophiques?!, florissait dans
cette derniére ville sous le régne de Ptolémée Philométor,
c’est-a4-dire environ 150 ans avant I'ere chrétienne. Telle est
du moins l'opinion la plus probable, car il y a aussi un texte
qui le fait vivre sous Ptolémée Philadelphe. Il a composé sur le
Pentateuque un commentaire allégorique et philosophique. Cet
ouvrage n’est point parvenu jusqu’a nous; mais les deux au-
teurs ecclésiastiques que nous avons cités plus haut, nous en
ont conservé quelques fragments... Aristobule peut étre re-
gardé comme le fondateur de cette école moitié perse moitié
grecque, dont Philon est la plus parfaite expression, et qui
avait pour but, en faisant de I'Ecriture une longue suite d’allé-
gories, de la concilier avec les principaux systémes de philoso-
phie, ou plutot de montrer que ces systéemes sont tous em-
pruntés des livres hébreux. Pour prouver que toute sagesse
vient des Juifs, Aristobule, comme un grand nombre de ses
successeurs, ne se contente pas d’expliquer la Bible d’une ma-
niere allégorique, il a aussi recours a des citations falsifiées.
(Yest ainsi qu’il rapporte un fragment des ceuvres d’Orphée, oll
cet ancien poéte de la Gréce parle d’Abraham, des dix com-
mandements et des deux tables de la Loi2... »

Reprenons maintenant les principales citations 3.

La premiére citation d’Hésiode est le verset 770 de Opera et

! Comp. Prép. évang. d'Eusebe, trad. par Séguier, II, p. 647, note 5 — et
surtout Zeller, Die Philosophie der Griechen, 3. Th., 2. Abth., 3. Aufl., 1881,
p. 257-264. Il place Aristobule exactement & la méme date que Franck.
Selon Valckenaer (p. 359), qui a fait sur Aristobule une étuds si appro-
fondie, il était trés connu b Alexandrie vers I'an 175 av. C.

2 Voir Eustbe, Prép. évang., 1. XIII, ch. 12 et dans la traduction de

Séguier, p. 648, note 7.
¥ Comp. Trad. de la Prép. évang. par Séguier, 11, 152., 655; Oehler,



534 L. THOMAS

dies; mais d’apres lecontexte, il y est question du 7mejour, non
de la semaine, mais du mois, jour consacré, comme nous le
reléverons plus tard, & Apollon, en souvenir de sa naissance.
Voici en effet la traduction du passage d’oll le vers est tiré?:
« Observe les jours d’apres 'ordre établi par Jupiter, pour les
apprendre a tes esclaves; le 30me jour du mois est le plus
convenable pour l'inspection de leurs travaux et le partage de
leur salaire, lorsque les peuples rassemblés entendront les
arréts de la justice. Voici les jours qui viennent du prudent
Jupiter: d’abord le 1¢r de la nouvelle lune, le 4me et le 7me, jour
sacré ou Latone enfanta Apollon au glaive d’or. »

La 2de citation d’'Hésiode n’a ancune force probante.

La 3me citation d’Homere: « (’était le 7me jour, dans lequel
tout fut accompli», a ceci de trés ficheux que dans le texte
homérique il est parlé non du 7=e jour, mais du 4m¢ 2, En outre,
il s’agit tout simplement des préparatifs d’Ulysse pour son dé-
part de l'ile de Calypso: au bout de 4 jours ils sont terminés
et d’apres le vers suivant, «le dme jour, » le héros recoit de la
déesse la permission de quitter son ile.

Les trois autres citations d’Homeére sont reconnues suppo-
sées et de fabrication judéo-grecque 3.

Les trois fragments allégués par Clément comme étant de
Callimaque, étaient attribués par Aristobule & Linus.

Callimaque était un poéte grec, né & Cyréne environ 270 ans
avant Christ, et qui vécut & Alexandrie sous le régne de Ptolé-
mée Philadelphe. De ses nombreux ouvrages il ne reste que
des Hymnes et des Epigrammes, et on n’y retrouve pas les
vers que lui attribue Clément 4.

Real-Encyklop., 1. A., XI1II, p. 195; Lotz, Quaestiones, p. 14, et surtout
Valckenaer.

1 Panthéon littéraire, Les petits podmes grecs, traduits sous la direction
d’Aimé Martin, Paris, 1840, p. 150.

2 vérpatoy Tpep Eqv, xai Tw Tetédeato dmavre. Odyss,, V, v. 262. Ed. Wolf,
Lipsiae, 1807.

3 Prép. évang., trad. par Séguier, II, p. 652; Oehler, Real-Encyklop., 1.
A., XIV, p.195; Lotz, Quaestiones, p. 14 et surtout Valckenaer, p. 447-450.

4 Voir Bétant, Choiz de poésies grecques, Geneve, 1850, p. 119. Comp.
Panth. Uittér.. Les petits poémes grecs, p. 343-548.



LE JOUR DU SEIGNEUR H3b

Linus était un personnage beaucoup plus ancien, mais il se
présente & nous sous un aspect extrémement mythique!. « Que
le nom de Linus soit pseadonyme, dit Séguier?, il n’v a aucun
doute, non plus que pour tous les vers qu’on lui attribue ;
mais qu’on lui ait substitué celui de Callimaque dans saint Clé-
ment et que Bentley n’ait pas relevé cette erreur ou cette fraude
et y ait adhéré dans sa publication des fragments de ce poéte,
voild ce quil a surpris avec juste raison, tous les critiques. »

Enfin, quant aux élégies de Solon, dont il est question comme
« exaltant aussi extrémement 'heptade », nous connaissons en
effet une remarquable poésie de cet illustre Grec sur la vie
humaine, comme composée au plus de 10 phases comptant
chacune 7 années 3.

(e que nous venons de constater au sujet des fragments cités
par Clément et Eusebe souléve plusieurs questions assez déli-
cates de critique et de moralité littéraires. Il y a 14 des falsifica-
tions d’interprétation et méme de texte, dont Aristobule semble
avoir été I'auteur, et c’est ce qui explique peut-éire au moins
en partie, comme le pense Valckeneer (p. 425), pourquoi Phi-
lon, qui cependant reléeve d’Aristobule a tant d’égards, ne le
cite jamais. Kn outre, on ne comprend pas comment Clément
a si légérement fait des emprunts & Aristobule, sans méme le
dire, ni comment il attribue & Callimacque ce qui selon Aristo-
bule était de Linus.

1 Hésiode, I'auteur le plus ancien qui en parle, le dit fils d'Uranie. Selon
Diodore de Sicile, il aurait été le maitre en musique d'Hercule et d’Orphée.
Apollodore le dit fils de Calliope. D’apres Pausanias, il y aurait eu deux
Linus: I'un, fils d'Uranie et petit-fils de Neptune, qui aurait été tué
comme rival par Apollon; 'autre, fils d’'Isménius (¢'est-h-dire d’Apollon),
qui aurait été tué par Hercule, son éleve. Selon Hérodote, le cantique
dit de Linus et relatif  ses malbeurs, se chantait non seulement en Grece,
mais encore en Egypte, en Phénicie, & Cypre et dans d’autres pays. (Voir
Panth, litter., Les petits poémes grecs, p. 626.)

2 Trad. de la Prép. évang., 11, p. 653, note 20. Comp. p. 655, note 35.

3On peut lire cette élégie dans I’Anthologia graeca de Nie. Bachius,
Hannoverae, 1838, et la traduction dans le Panth. litter., Les petits poémes
grecs, p. 267. Elle a été citée in extenso par Clément d’Alexandrie, Strom.
VI, ch. 16, § 143; et Philon y avait déja fait allusion : de muuadi opif,, I,
p- 25, édit. Mangey-



536 L. THOMAS

D’autre part on se demande comment Eusébe a pu citer de
pareils morceaux d’Aristobule et de Clément sans paraitre se
douter de leur caractére suspect .

Mais ce que nous avons surtout a relever, c’est que les cita-
tions de Clément et d’Eusébe ne prouvent d’aucune maniere
que les anciens Grecs aient célébré un 7me jour hebdomadaire,
ni méme aient connu la semaine. [t ce résultat nous surprend
d’autant moins qu’on est bien renseigné sur la maniére dont
ils divisaient généralement le mois 2. Ils le divisaient, en effet,
non pas en semaines, mais en décades (dsyhuepov), comme cela,
apparait déja dans Hésiode 3, et principalement chez les Athé-
niens.

La 1re décade s’appelait le commencement du mois (pihv
iotapevos), la 29¢, le milieu du mois (wiw pesdv) ; la 3m°, qui comp-
tait 9 ou 10 jours suivant le nombre des jours mensuels, la tin
du mois (pihy Myey OU ?Givwvﬁ).

Le 1er jour de la 1re décade s’appelait la nouvelle lune ou
nouménie, les autres jours étaient dits le 24, le 3me, etc. du
« mois commencant. »

Les jours de la 2de décade étaient appelés le 1¢r, le 24, etc.,
du « milieu du mois » ; mais le 15m¢ jour du mois avait aussi un
nom spécial, celul de diyopsvic ou moitié du mois.

Quant aux 9 ou 10 jours de la 3me décade, tantdt ils étaient
désignés comme le 1¢r, le 24, etc., du « mois finissant », le der-
nier étant considéré comme 30me, sauf erreur possible d’un
jour, et étant appelé en conséquence la trentaine (rpuaxds), de

! Zeller a écrit au sujet d'Aristobule et de ses citateurs des lignes
séveres, tres propres a faire sentir aux apologetes le respect qu’ils doivent
toujours avoir pour toute vérité : « Pour faire recommander par des au-
torités helléniques les institutions juives, dit-il (p. 261), il avait supposé
des vers d'Orphée et de Linus, d’Homere et d’Hésiode ou profité d'inter-
polations qui avaient été faites par d’autres et qui trahissent si ouverte-
ment leur origine juive qu’on ne sait pas ce qui doit le plus étonner :
leffronterie du falsificateur ou la légereté des théologiens juifs et chré-
tiens qui pendant pres de 2000 ans ont su se soustraire h I'évidence. »

2 Voir Ideler, I, p. 88, 257, 279 ; Dict. des antiquités grecques et romaines,
sous la direction de Ch. Daremberg et Kdm. Saglio, t. I, 2¢ partie, Paris

1887, Art. Calendrier, par Ch. Ruelle; etc.
3 Ideler, I, p. 257.



LE JOUR DU SEIGNEUR Bl

méme que le 20me jour était appelé la vingtaine (eixds) ; tantot
ils étaient comptés comme le 1¢r, le 24, etc., aprés la vingtaine
(én" éxade) ; tantot ils étaient comptés a rebours, le 21me jour étant
appelé le 9me du « mois finissant» ; le 22me, le 8me etc. Le 29
ou le 30 avait aussi un nom spécial correspondant 4 ceux du
1er et du 15, & savoir celui de & =a: véa, la vieille et la nouvelle
lune.

Ajoutons cependant que le savant moderne qui a peut-étre
le plus étudié 'histoire ancienne de la Gréce et dont l'autorité
est de premier ordre, estime que les Grecs ont eu primitive-
ment la semaine de 7 jours et qu’ils ont ensuite emprunté la
décade aux Egyptiens. « Parmi les institutions de la Gréce con-
cernant la vie publique qu’on a attribuées & une origine égyp-
tienne, dit Ern. Curtius?, on peut citer d’abord la division du
mois en 3 décades, qui a remplacé de bonne heure, chez les
Athéniens notamment, la semaine sémitique de 7 jours, primi-
tivement suivie et dont quelques traces sont encore visibles.
(e changement est certainement d aux prétres, puisqu’ils ont
toujours réglé la distribution du temps 2. »

B. SEMAINE ET CELEBRATION D'UN 7 JOUR HEBDOMADAIRE
CHEZ LES ROMAINS

On a souvent rapproché du sabbat la féte romaine des Satur-
nales. On y était d’autant plus porté que la connaissance et I'a-
doption de la semaine planétaire se répandirent rapidement
dans 'empire romain et que parmi les jours de cette semaine
celui de Saturne coincidait précisément avec le sabbat, de telle
sorte que le méme jour était appelé assez indifféremment par
des écrivains fort divers le sabbat et le jour de Saturne.

Mais on ne peut guere insister sur ce rapprochement.

10 Les Saturnales étaient une féte essentiellement ancienne
et romaine, tandis que la dénomination du jour de Saturne était
en Italie d'importation étrangere et relativement recenlte.

1t Histoire grecque, traduction de Bouché-Leclereq, t. 11, 1831, p. 64.

2 Curlius ajoute en note: « Sur la décade, voyez E. Curtius, Jonier vor

der ionischen Wanderung, p. 50. Pétersen (Geburtstagsfeier bei den Griechen,
p- 242), attribue l'introduction de la semaine de 10 jours & Solon. »



538 L. THOMAS

20 Malgré 'identité des noms, le dieu des Saturnales apparait
comme fort différent de I’Adar des Chaldéens et méme du
Kronos des Grecs.

3¢ La féte n’était point hebdomadaire, mais annuelle.

40 Elle peut renfermer quelque lointain souvenir de la vie
paradisiaque, souvent appelée par les paiens I’dge d’or, mais
il est difficile d’y voir un rapport avec le repos du 7™e jour. Il
y en aurait un cependant, mais fort éloigné, si, comme l'ont
admis des auteurs trés anciens et compétents !, les Saturnales
étaient primitivement une féte de sept jours.

Si ’'espace me le permettait, je résumerais & 'appui de ces
considérations, ce que nous savons des Saturnales et du Saturne
romain.

L’institution des Saturnales nous parait donc avoir peu de
rapport avec la semaine et le repos du 7™¢ jour, mais 1l en est
autrement de l'institution des nundines (nundinae), elle aussi
profondément romaine et trés caractéristique.

Rappelons d’abord brievement comment les Romains di-
visaient le mois au moyen des calendes, des ides et des
nones.

Le jour des calendes était le 1¢r jour du mois et il était ainsi
désigné parce qu’en ce jour, dans les temps anciens, un prétre,
apres 'observation de la nouvelle lune et I'offrande d’un sacri-
fice, proclamait au Capitole devant le peuple s’il devait y avoir
cette fois 5 ou 7 jours entre celui des calendes et celui des
nones, ces deux jours y compris, si les nones tomberaient sur
le 5 ou le 7 du mois.

Ne I'oublions pas en eftet: quand les Romains mesuraient
Pintervalle qui séparait 2 jours placés & quelque distance l'un
de l'autre, ils comptaient dans l'intervalle non seulement le
jour du point de départ, le terminus a quo , mais encore celui

1 Idonei auctores, dit Macrobe avant de les citer : Saturn. I, 9; dans
Pédition des ceuvres de Macrobe imprimée & Lyon en 1585, p. 285. Telle
est aussi 'opinion de Preller qui dit p. 286 de la trad. frang. de sa Mytho-
logie romaine (Les dieux de U'ancienne Rome, Paris, 1865) : « De tout temps,
i ce qu’il semble, on a célébré les Saturnales pendant 7 jours.., il en

demeura ainsi pendant toute 1'histoire romaine, malgré certaines pres-
criptions des empereurs. »



LE JOUR DU SEIGNEUR 539

du point d’arrivee, le terminus ad quem 1. Dans ce qui va sui-
vre, nous suivrons en général le méme procédé.

Le prétre prononcait donc 5 ou 7 fois la formule: Dies te
quingue (ou septem) calo Juno Novella, suivant que 'intervalle
entre les calendes et les nones était de 5 ou de 7 jours 2.

Par contre, il y avait invariablement 9 jours entre les nones
et les ides ; les ides tombaient sur le 13 ou sur le 15, suivant
que les nones étaient le 5 ou le 7. Le jour des nones (nonwe),
était ainsi appelé, suivant ’étymologie la meilleure 3, parce
qu’il était le 9me jour avant les ides. On comptait & reculons,
soit les jours entre les calendes et les nones, soit ceux qui sé-
paraient les nones des ides : les premiers & partir des nones,
les seconds a partir des ides.

Les ides partageaient le mois en deux parties & peu pres
€gales et de 14 le nom de ce jour, venu probablement d’un mot
etrusque iduare, signifiant diviser *. Le motides (idus) corres-
pondrait donc & 'expression Suyougviz, dont les Grecs se servaient
pour désigner la pleine lune. Les jours qui sulvaient les ides
étaient comptés & partir des calendes du mois suivant.

Les calendes correspondaient évidemment & la nouvelle lune;
les ides & la pleine lune et les nones au 1er quartier.

Les calendes et les ides étaient des jours religieux, consacrés
par des sacrifices : les calendes & Junon et les ides a Jupiter.
Mais il n’en était pas de méme des nones 5.

Quant aux nundines, qui avaient un certain rapport avec les
nones et peut-étre se confondaient avec elles a l'origine, elles
étaient, comme les ides, consacrées a Jupiter.

" Ideler, 11, p. 129.

2 Macrobe, Satur,, I, ch. 15, p. 322; Ideler, 11, p.39. Comp. Varron, de
ling. lat. VI, 4, d’apres Ruperti, Handb. der rom. Altesth., Hannover,
1842, 11, p. 614, note 2.

3 1deler I, p. 42. C'est la 17 des étymologies mentionnées par Varron,
de ling. lat., V1, 4 (d’apres Ruperti, 11, p. 614, note 2) et la 2° de celles
qu'indique Macrobe. Saturn., I, ch. 15, p. 323. Cette étymologie est aunssi
pour Guigniaut « certainement la véritable. » (Religions de Uantig... par
Creuzer, trad. frang. par Guigniaut, 11, 1 partie, p. 1186.)

4 Macrobe, Saturn., J, ch. 15, p. 324. Ruperti, II, p. 614.

5 Ovide, Fastes, 1, 55 : Vindicat Junonis cura kalendas ; Idibus alba Jov:
grandior agna cadit. Nonarum tutela deo caret...



540 L. THOMAS

Bien que deux nundines consécutives fussent séparées par
un intervalle de 9 jours, comme le nom méme l'indiquait (nono
quoque die) !, il en résultait une semaine de 8 jours?2.

On parle quelquefois de cette institution comme surtout pro-
pre aux campagnards, qui travaillaient 7 jours dans les champs,
puis venaient en ville le 8m¢ (comme nous dirions) pour vendre
et acheter, ce jour étant un vrai jour de marché. Mais les nun-
dines avalent aussi de I'importance au triple point de vue civil,
politique et religieux.

D’abord, c’étaient des jours fast:, c’est-a-dire des jours de
tribunal, dans lesquels les rois eux-mémes rendaient la justice?;
puis plus tard, les préteurs.

En 24 lieu, les campagnards venaient alors a Rome pour
prendre connaissance des projets deloi et, s’il y avait lieu, pour
voter & leur sujet. Une loi promulguée I’an de Rome 656 stipu-
lait que tout projet de loi devait étre soumis a ’examen de tous
les citoyens un {rinundinum, c’est-a-dire l’espace compris
entre une nundine et la 29 qui venait aprés, y compris celle-
ci, soit 17 jours 4.

Enfin, chaque nundine on immolait & Jupiter un bélier dans
la Regia Flaminica 3.

Les nundines étaient-elles des jours fériés (ferie), c’est-a-dire
des jours de féte (fest?) ? La question a 4té résolue contradictoi-
rement par les Romains eux-mémes, comme on peut le voir
dans Macrobe6. Mais il explique trés bien cette divergence
d’opinions par une citation de Granus Licinianus: « Les nun-
dines étaient des jours fériés consacrés a Jupiter (Jovis ferie),
puisque chaque nundine, on a coutume d’immoler un bélier a
Jupiter ; mais, d’apres la loi Hortensia, elles devinrent des jours
fastes, afin que les campagnards qui venaient en ville pour la

t Ideler, I1,p. 136. Nundinae = novendinae, dit J. Grimm. (Deutsche My-
thologie, 3. A., I, 1854, p. 111.)

2 [deler, II, p. 136. Lotz, Quaestiones., p. 12. Schrader, Theol. Stud. u.
Krit., 1874, p. 343.

3 Ruperti, II, p.615. Varron, de ling. lat., V1. 4 (d’apres Ruperti, p. 614).

4 Macrobe, Saturn., I, ch. 16, p. 332. ldeler, I1, 136.

5> Macrobe, Saturn., I, ch. 16, p. 332.
¢ Ibid., p. 831.



LE JOUR DU SEIGNEUR 541

nundine (hundinandi causd) pussent y terminer leurs diffé-
rends. » Ainsi, reprend Macrobe, ceux qui disent que les nun-
dines sont des jours fériés ont pour eux I'antiquité, et leurs ad-
versaires ont raison pour les temps postérieurs a la loi.

Le caractere religieux des nundines étaitdonc trés ancien.

Les opinions étaient partagées sur l'origine des nundines.
Les uns la rapportaient & Romulus, lorsqu’il appela Tatius a
partager la royauté. D’autres 3 Servius Tullius. Suivant d’au-
tres, parmi lesquels Varron, le jour des nundines aurait com-
menceé a étre célébré aprés 'expulsion des roist. Il ne serait
peut-étre pas difficile de combiner la aussi les diverses opi-
nions, en tenant compte du développement de I'institution.

Tandis que les calendes, les nones et les ides dépendaient du
mois, les nundines, au moins telles qu’elles étaient déja célé-
brées de trés bonne heure, étaient complétement indépendan-
tes du mois et méme de 'année, comme nos semaines et nos
dimanches.

Seulement, on évitait soigneusement qu’elles tombassent sur
les 1res calendes de ’année et sur les nones 2. Aprés I'expulsion
des rois, dit-on, le peuple romain célébrait avec la plus grande
ardeur tous les jours de nones, parce qu'on pensait que Ser-
vius Tullius était né un de ces jours et qu’on en ignorait le
mois. Aussi les magistrats, craignant que la multitude assem-
blée en un jour a la fois jour de nones et de nundines, ne fit
quelque soulevement pour rétablir la royauté, décidérent-ils de
séparer & jamais les deux jours. Dans ce but, ou pour empé-
cher les calendes de janvier de tomber sur une nundine, on
ajoutait ou on retranchait un jour dans l'année. On changeait
ainsi le nombre des jours d’un mois et méme d’une année, mais
on respectait I’ordre des nundines.

Dans les calendriers romains, la semaine de 8 jours, avec la
nundine qui la terminait, était désignée par les 8 premiéres let-
tres de l'alphabet, appelées pour cette raison lettres nundina-
les, a peu prés comme les 7 jours hebdomadaires sont indiqués
dans nos calendriers par les initiales des noms de ces jours, Et

! Macrobe, Saturn., 1, ch. 16, p. 332.
2 Ibid., ch. 13, p. 314. ldeler, LI 62, 133, 137.



542 L. THOMAS

il en était pour les'-nundines commeil en est actuellement pour
nos dimanches ; elles ne tombaient pas toutes les années sur
les mémes quantiémes mensuels et ces variations constituaient
un certain cycle analogue a celui qui, pendant une période de
28 ans, régit le rapport de nos dimanches avec les quanticmes
des mois 1.

Les Etrusques, & qui les Romains devaient le nom des ides,
avaient aussi des nones; mais ils en avaient plusieurs dans
chaque mois 2. On en a conclu avec assez de probabilité, que
les nundines venaient aussi des Etrusques, que primitive-
ment elles étaient identiques aux nones et que la séparation se
fit plus tard, peut-étre aprés ’expulsion des rois: les nones
restant purement mensuelles et étant réduites & l'unité pour
chaque mois, les nundines, au contraire, étant indépendantes
du mois et revenant rigoureusement tous les 9 jours. Ce serait
un jour de nones qui aurait déterminé la 1r¢ nundine et qui
aurait ainsi présidé & I'organisation perpétuelle des nundines?.
A lorigine, les nones se seraientdonc confondues avec les nun-
dines pour ne former qu’une seule institution, appelée proba-
blement les nones ; puis, cette institution se serait bifurquée
chez les Romains, en devenant, d’'un coté, les nones, qui au-
raient conservé certains caractéres de l'institution, mais n’au-
raient plus eu lieu qu’une fois par mois et auraient aussi perdu
tout caractére religieux et, de 'autre, les nundines qui se se-
raient affranchies du mois et auraient hérité de la meilleure
part des anciennes nones.

Les nundines étaient tres soigneusement observées. Nundi-
nas quoque vestras nesciure me fateor, de quibus observatio tam
diligens, tam cauta, narratur, dit 'égyptien Norus, dans le
dialogue des Saturnalia t. Elles durerent jusqu’a ce qu’un édit

UIdeler, IL, p. 137. Noél, Diction. latin-frangais, 1833, p. 1001. Arago,
Astrom. popul., IV, p. T15.

2 Macrobe, Saturn., 1, ch. 15, p. 323 : apud Tuscos nonae plures habe-
bantur : quod nono die regem suum salutabant et de propriis negotiis
consulebant.

3 [deler, 11, p. 187. Ruperti, LI, p. 617.

4 I, ch. 15, p. 321



LE JOUR DU SEIGNEUR H43

de Constantin les efit remplacées par nos dimanches?i. Mais
méme alors elles ne disparurent pas complétement et ’'on a
trouvé un calendrier, probablement du 4™¢ siécle?, qui indique
a la fois les nundines et les dimanches. Les nundines ne dis-
parurent que depuis un édit de Théodose, qui prescrivit la cé-
lébration absolue du dimanche3.

En résumé, l'institution des nundines parait si remarquable
qu’on ne saurait la comparer qu’a celle de la semaine et du
sabbat chez les Chaldéens. Si, d’'un coté, ceux-ci ont conservé
en général le vrai nombre des jours de la semaine, le nom
méme du sabbat et le repos comme caractére fondamental du
7me jour hebdomadaire, en revanche, la semaine n’est point
chez eux indépendante du mois, comme elle I’est chez les Ro-
mains, et chez ceux-ci le dernier jour deleur semaine de 8 jours
a bien un caractere religieux.

Terminons par deux citations d’éminents spécialistes, inté-
ressantes 4 plus d’'un égard pour notre étude.

« L’observation des 4 phases lunaires, aussi ancienne que
I’humanité, dit Mommsen#, a donné naissance au mois et a la
semaine, incontestablement la plus ancienne division du temps
déjd pour nos ancétres les plus reculés, comme le prouvent le
calendrier romain et méme encore le calendrier actuel, dans
lesquels la semaine est un élément hétérogéne, en quelgue
sorte conservé seulement comme mémorial. Aussi longtemps
que le calcul du temps fut déterminé par I'observation immé-
diate du disque tour & tour croissant ou diminuant, le quart de
la lunaison, qui, comme on le comprend, devait se mesurer
en jours entiers, devait alterner inégalement entre 7 et 8 jours,

1 D'apres Ideler, IT, p. 138, il est dit de cet empereur, dans une inscrip-
tion gravée sur la pierre : Provisione etiam pietatis suae nundinas die
Solis perpeti anno constituit.

2 [1 a été publié dans la Comment. de Bibliothecd Ceasared Vindobonense,
lib. 1V, p. 277, et dans le 8 volume du Thesaurus de Gravius (Ideler,
11, p. 140.) — Constantin est le dernier empereur dont le jour de féte y soit
signalé.

3 Codex Theodosianus, 1. 11, tit. 8, d’apres Ideler, I1, p. 140.

4 Die romische Chronologie bis auf Cisar, 2. Avfl,, Berlin, 1859, p. 228,
au début du 3° Beilage : die rimische Woche und die dies fasti.



D4k L. THOMAS

puisque le mois synodique dure 29 jours, 12 h., 44’ et le quart
de la lunaison, environ 7 jours 3/;. L’année lunaire de 354
jours se compose ainsi de 30 semaines de 7 jours et 18 se-
maines de 8 jours. Ainsi s’expliquent les différentes institu-
tions de la semaine, soit qu’on puisse historiquement les rap-
procher les unes des autres, soit qu’elles se soient développées
simultanément sous l'influence des mémes causes. Comme on
le sait, I’'Orient connait depuis les plus anciens temps la se-
maine de 7 jours et, & ma connaissance, aucune trace de la
semaine de 8 jours ne s’y est conservée. kin Grece, toute I'ins-
titution a complétement disparu avec la plupart de celles qui
remontent & la plus haute antiquité, & moins toutefois qu'on
ne reconnaisse dans la période de loctaéteride une semaine
d’années. Mais en Italie la semaine se présente de la maniére
la plus antique et la plus intéressante. La semaine latine est
de 8 jours et elle porte en conséquence le nom du 9me jour
(nundinum). Mals ici s’est pourtant conservée une trace de
Pancienne hésitation dans 'antique institution, puisque le nom
de la jeune fille devait étre donné le 8¢ jour apres la naissance,
etle nom du jeune garcon, le 9me: ¢’est-a-dire, dansle 1¢er cas,
aprés une semaine de 7 jours, et dans le 24, de 8 jours. »

Nous ne pourrions pas nous approprier tout ce que dit ainsi
Mommsen. En particulier, I'institution de la semaine n’est pas
pour nous fondée sur la seule observation des phases de la
lune. Pour nous, dans les racines mémes de 'institution, s’en-
tre-croisent souvent l'influence d’une tradition primitive et celle
de I'observation des phases lunaires, sans qu’on puisse toujours
démeéler ce quitient & 'une ou a 'autre influence, cette obser-
vation, du reste, nous paraissant se rattacher elle-méme & la
tradition primitive 1,

Mais I'appréciation que fait Mommsen de la semaine romaine,
la maniere dont il relie cette semaine de 8 jours, non moins
que celle de 7, aux phases de la lune, I’hésitation dont il croit
reconnaitre des traces, entre ces deux semaines, le contraste
qu’ll signale entre les Grecs et les Romains, ces derniers étant

tGen. I, 14. Voir Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 146-149.



LE JOUR DU SEIGNEUR 545

de beaucoup les plus conservateurs, tout cela nous parait d’un
haut intérét.

Notre seconde citation sera tirée de Huschke?, qui a beau-
coup étudié « la vieille année romaine et ses jours », et qui est
loin d’étre toujours d’accord avec Mommsen, Entre autres, il ne
comprend pas comme lui la lutte qui aurait eu lieu, dans les pre-
miers temps de ’Etat romain, entre la semaine de 7 jours et celle
de 8, et le point de vue qu’il expose est tres digne d’étre si-
gnalé. S’appuyantsur un fragment d’un ancien calendrier sabin-
romain, communiqué par de Rossi &8 Mommsen, calendrier qui
est de ’époque des premiers empereurs et ou se trouvent jux-
taposées les deux semaines, celle de 7 jours avant celle de 82,
Huschke prétend que les Sabins avalent primitivement la se-
maine de 7 jours et que, devenus Romains, ils la conserverent
comme droit municipal. En faveur de cette opinion, il cite plu-
sieurs traces qu’aurait laissées dans les coutumes romaines
la semaine primitive des Sabins. Il signale en particulier cette
meérne coutume de donnerle nom de famille, au gargcon 8 jours
aprés sa naissance, & la fille 7 jours aprés, et il alléegue a
Pappui de son interprétation le fait que depuis l'enlevement
des Sabines, on comparait volontiers le rapport entre Romains
et Sabins aux relations conjugales (p. 293).

Mommsen a expliqué la mention de la semaine de 7 jours
dans ce calendrier d’abord par l'influence de la semaine orien-
tale, puis par celle d’une superstition privée 3.

Schrader, en 1874, ne se prononcait pas entre Mommsen et
Huschke 4; de méme Lotz, en 18835. Nous inclinerions pour
Popinion de Huschke 6.

t Das alte romische Jahr und seine Tage. Berlin, 1869.

2 Mommsen, Rimische Chronologie, p. 230, 313.

3 Rimische Chronologie, p. 313. Huschke, p. 294.

4 Theol. Stud. w. Krit., 1874, p. 343. Note.

> Quaestiones, p. 15, note 1.

¢ Si, comme nous 'avons vu, les Etrusques avaient avec lenrs nones, la
semaine de 8 jours et une certaine solennisation du 8° jour, il vaudrait
la peine de nous arrdter un moment sur une cosmogonie étrusque trans-
mise par Suidas (Lewicon graece et latine, édit. Bernhardy, Halle, 1853,
I1, p. 1247 art. Tuopuvin yope..). Mais nous ne pouvons le faire faute de

THEOL, ET PHIL. 1889. 35



b46 L. THOMAS

(.. IMPORTANCE DU SEPTENAIRE CHEZ LES GRECS
ET LES ROMAINS

Les Grecs, qui semblent avoir complétement perdu la divi-
sion hebdomadaire des jours, ont eu toujours néanmoins un
sentiment singuliérement vif de 'importance du nombre 7. A
cet égard, comme & beaucoup d’autres, ils ont été suivis par
les Romains, vraisemblablement déja préparés a les suivre

dans cette voie.
Nous parlerons de 'importance du septénaire d’abord au

point de vue religieux ou mythologique.

a) Importance religieuse ou mythologique.

Un mot pourrait la caractériser: le nombre 7 était celui
d’Apollon, comme le dit expressément Ammonius d’Alexan-
drie?, dans un discours que lui attribue son disciple Plutar-

que 2.

place. Disons seulement que I'authenticité pleine et entitre de cette cos-
mogonie a €té contestée par Heyne et Ottfried Miiller, maintenue par
Creuzer, Guigniaut, von Bohlen. Dans cette cosmogonie que nous serions
aussi disposé & regarder comme antique, ]a semaine créatrice serait mieux
marquée que dans la cosmogonie chaldéenne. Mais, en revanche, il n'y
aurait pas une correspondance exacte entre la semaine créatrice des
Etrusques et leur semaine sociale : 'une serait de 6 jours de divin travail ,
I’autre serait de 8 jours, le 8 étant particulitrement solennel.

111 ne faut confondre cet Ammonius, philosophe péripatéticien qui
enseigna & Athenes dans le 1°* sitcle de notre ere, ni avec Ammonius
Saceas, qui était aussi d’Alexandrie et qui professa vers la fin du 2¢sigcle,
ni avec Ammonius Hermiae, disciple de Proclus, qui enseigna également
a Alexandrie et vécut jusqu'a la fin du 5 siecle. (Franck, Dict. des sciences
philos.)

2 Qeuvres morales : Traité sur la signification du mot & gravé sur les
portes du temple d’Apollon & Delphes, ch. 17; dans la traduction d'Amyot,
Lyon, 1579, p. 450. Le passage mérite d'étre transcrit en entier : « Tout
un jour, dit Ammonins, ne suffirait pas b vouloir par paroles exprimer
toutes les vertus et propriétez de la sacrée septaine d’Apollon. Et puis
nous ferions que les sages combattraient contre 1a commune loy et contre
toute 'antiquité, si déboutans le 7 de la prééminence, dont il est en pos-
session, ils consacraient le 5 & Apollon. » Ammonius, dans son discours,
d’abord réfute deux de ses amis soutenant que & signifie ici 5 (g, la 5



LE JOUR DU SEIGNEUR 547

Pour se rendre compte de tout ce qu'implique cette qualifi-
cation, il faut pouvoir se représenter en quelque maniére la
grandeur et la signification du role joué en Gréce par le culte
d’Apollon, et pour cela rien ne saurait remplacer la lecture du
chapitre de la Mythologie grecque de Preller sur Apollon1 et
d’un autre chapitre non moins intéressant de I’ Histoire grecque,
d’Ernest Curtius?. Mais comment nous borner & cesimple renvoi?

Apollon est le dieu grec par excellence, tout d’abord par I’ex-
tension de son culte et par la multiplicité des racines helléni-
ques qui I’ont produit et alimenté. Ce culte vient de Lycie aussi
bien que de I'ile de Créte et de la vallée thessalienne de Tempé.
Délos et Delphes, sous ce rapport, ne figurent qu’au 24 rang.
Apollon était le dieu des Ioniens, non moins que des Achéens,
des Thébains et des Doriens: il était dit le pere d’Ton et d’A-
chaeos, aussi bien que de Doros3. (Cétait le dieu d’Athénes
et de Sparte, et si cette derniére cité exerca d’abord la plus
grande influence sur l'oracle de Delphes, plus tard, depuis
Solon, ce fut la premiére. Les Ioniens et les Doriens trouvérent
le culte d’Apollon déja établi chez les peuplades pélasgiques,
et elles étaient de leur race. Tous les cultes helléniques
d’Apollon se grefférent les uns sur les autres ou se tendirent
fraternellement la main pour former une seule unité.

lettre de l'alphabet grec, était appelée e, et ¢ signifie 5), puis expose
comment & devait &tre interprété dans le sens de e, cest-a-dire tu es. Lo
méme philosophe rapproche cette inseription, ainsi interprétée, de cette
autre si célebre, également du temple de Delphes : Connais-tor toi-méme,
I'une étant une « parole d’admiration et d'adoration envers Dieu, comme
estant éternel et toujours en estre, » l'autre, « un advertissement et un
recors i 1'homme mortel de '"imbécillité et débilité de sa nature; » et
cette belle interprétation est aussi celle de Curtius (Histoire grecque,
trad. II, p. 68).

' Griech. Mythologie, 4. Aufl, 1. Bd., 1. Hiilfte, Berlin, 1887, p, 230-295.
Quand nous citerons 1'édition précédente, nous I'indiquerons.

2 Le chap. (Trad., 11, p. 3-118) est intitulé : I’ Unité grecque, et s'occupe
surtout de 'Oracle de Delphes. Il y est parlé successivement de ses rap-
ports avec 'éducation, la prospérité nationale, la science, I'art et la poli-
tique. (Voir aussi Vietor Duruy, Histoire des Grecs, nouv. éd., t. 1, 1887,
p- 197.., 722)

3 Cuartius, trad., 1, p. 108, 129.



548 L. THOMAS

Parmi les facteurs principaux de la nationalité grecque, on
peut signaler en premiére ligne les poémes homériques, se
rapportant aux « grandes expéditions militaires des Eoliens et
des Achéens, mais tissus en une seule trame par I’art des aedes
ioniens ! », et en seconde ligne le culte d’Apollon tel qu’il fut
compris et propagé par le génie si éminemment conservateur
et organisateur des Doriens 2, devenant en quelque sorte, comme
on I’a souvent dit, une véritable religion: la religion apolli-
nienne 3.

L’oracle de Delphes, centre de la plus importante des amphyec-
tionnies grecques, exerca pendant longtemps la plus grande
influence sur le développement des Etats helléniques, leurs
rapports internationaux et leurs colonies. « Toutes les races
helléniques, dit Curtius#4, étaient animées d’une double ten-
dance: d’un coté, le désir de pousser toujours plus avant, de
batir des villes, de fonder des Etats, de s’organiser et de s’éta-
blir de plus en plus en colonies nombreuses ; de ’autre, le be-
soin de resserrer leur unité nationale et de se sentir un seul et
méme peuple en face de I’étranger. Or, par suite du morcelle-
ment croissant de la nation, cette derniére tendance n’avait
d’autre foyer que le sanctuaire commun de I’Apollon Pythien.
(’est dans ses maximes seulement que le sentiment national, qui
devait se développer et s’affirmer & chaque progrés de la civi-
lisation, trouvait son expression vraie. A Delphes, Doriens et
Ioniens, Spartiates et Athéniens, Corinthiens et Thébains se
trouvaient tous Hellénes. L’omphalos... désignait le sanctuaire
pythique comme étant le centre de I’Hellade. »

Mais si telles étaient en Gréce la diffusion et 'influence du
culte d’Apollon, I'idée de ce dieu n’était ni moins noble ni moins
pure. C’est le dieu de la lumiére?®, au triple sens physique, in-

1 Cartius, trad., II, p. 97.

2 Ibid., p. 9.

3 Preller, I, p. 247. Curtius, trad., I, p. 69, 93, ete.

4 Trad., I1, p. 24.

5 C'est ce que prouverait déja I’épithete de Liycien (Adxzog), donnée &
Apollon et d'olt venait le nom de Lycie (Auxie). Le premier nom des habi-

tants du pays était celui de Termiles. D’apres la nouvelle école, Avxeog
ne viendrait pas de Xdxzo;, loup, un des animaux consacrés a Apollon,



LE JOUR DU SEIGNEUR 549

tellectuel et moral. C’est le dieu de I’éternelle jeunesse, a la
fois forte, intelligente et gracieuse. C’est le dieu de la civilisa-
tion : dés qu’il apparait, les cités se fondent et les routes s’ou-
vrent. C’est le dieu des beaux-arts, de la sagesse et des scien-
ces, aussi préside-t-il au cheeur des Neuf Muses?. Cest un
dieu qui révele, mais pour le bien. Nul n’est plus soumis &
Jupiter, il n’est que son prophéte?2, mais il est & ses cotés,
comme Athéné?. (est un dieu pur, comme l'indique son beau
nom de Phébus#; et s’il sait punir le coupable, il est avant
tout un dieu secourable®, un dieu qui guérit le corps et

mais d'un ancien mot grec périmé JE analogue au lux latin. « C'est en
Lycie, dit Curtius (trad. I, p. 95) que Latone trouva pour la premiere fois
un accueil hospitalier; dans le voisinage de Patara s'éleva le premier
temple d’Apollon, le dieu de la lumiere ou Lykios, et peu & peu les habi-
tants du pays s'identifibrent si bien avec le culte du dieu que les Grecs,
sur les rivages desquels ils abordaient, les appelaient, comme lui, Lyciens »
— « Les noms Avxtos, Avxnyevag, dit Preller (Gr. Myth., 3. A., T, p. 202),
peuvent avoir signifié primitivement le dieu de la lumiere (A0 lux ; WE,
d’olt Xixn, la premiere aurore, ordinairement Juxopws.) »

1 Apollon Mouvsayérng ou Mousyypéras.

2 Cuartius, trad.. I, p. 97, 171; 11, p. 15 ,29. Preller, I, p. 278.

3 Preller, I, p. 278,

* « Le vieux nom de Phoebus Apollon est une éloquente expression de
la lumineuse pureté du caractere du dieu. Déja Homere se sert ordinai-
rement des deux noms réunis, bien qu'il ne soit pas rare de les trouver
chez lui séparés. doiffoc désigne la nature rayonnante de la lumiere, spé-
cialement de celle du soleil, mais il désigne aussi la sainteté (dyvérng)
du dieun. » (Preller, I, p. 231.) — « Phoebus, c'est-i-dire pur et net; car
ainsi appeloient les anciens ce qui est sainct et monde sans macule, comme
encore jusques au jourd'huy les Thessaliens & certains jours malencon-
treux, que leurs prétres se tiennent & part dehors des temples & 'escart,
disent qu'ils Phoebonomisent, c’est-a-dire qu'ils se purifient. » (Plutarque,
Oeuv. moral., trad. d’Amyot, p. 451.)

5 Avant tout Apollon Pythien (ITfig), épithete donnée au dieu apres
sa victoire sur le serpent Python, monstre hideux qui dévastait les
campagnes et tuait troupeaux et hommes. Aussi Apollon dhefixaxog,
c'est-a-dire qui repousse et écarte les maux. D'apreés plusieurs nouveaux
étymologistes, le nom méme d’Apollon ('Awédwv) ne signifierait pas le
destructeur, le vengeur (proprement, Amo)iwy de droluut), ainsi que le
pensalent d'ordinaire les anciens; mais il viendrait d'un vieux mot grec
amélw, équivalent & ameipyn, éloigner, détourner. On disait chez les an-
ciens Doriens et ailleurs Amélwy, en Thessalie 'A7nlodv. Chez les anciens



550 L. THOMAS

I'ame1!, et c’est surtout lui qui préside aux expiations: il est
miséricordieux, méme pour le meurtrier qui 'invoque a4 son
aide et se soumet 4 sa discipline 2.

« Apollon, dit Preller?, est le dieu de la lumieére, né dans la
lamiére et habitant la lumiéere, et sous ce rapport il est la
forme la plus élevée dans la religion grecque... Il a surtout du
rapport avec Jupiter, qui, lui aussi, est un dieu de lumiére, et
avec Athéneé. Seulement ces deux divinités représentent plu-
tot la puissance de I’éther et elles embrassent, surtout Jupiter,
les actions atmosphériques étroitement liées avec le sol; Jupi-
ter est ainsi beaucoup plus en contact avec la nature terrestre
et sensible. Le caractere d’Apollon, au contraire, surtout de
I’Apollon Pythien, demeure toujours haut élevé, sérieux et
digne, méme dans son amour et dans sa haine. »

Curtius ne s’exprime pas d’une maniére moins favorable.
« L’Apollon de Delphes, dit-il (I, p. 69 ; II, p. 31), est comme
le couronnement du polythéisme hellénique qu’il a transfiguré
et porté a la perfection dont il était susceptible. Il a été, par la
bouche de ses prétres, I’éducateur et le gardien de ce qu’'on
peut appeler la fleur du sentiment moral commun & tous les

Romains, le nom ordinaire était Apellon, ete. Voir Preller, 3°éd., I, p. 189.
La 4° édition (p. 232), revue par Carl Robert, tandis que la 3° I'avait été
par E. Plew, est moins favorable que celle-ci & cette 2¢ dérivation du nom
d'Apollon, connue aussi des anciens, mais sans se prongncer catégorique-
ment. Il ne serait donc pas superflu d’examiner sérieusement une hypo-
these de Creuzer (Trad., t. 11, 1™ partie, p. 131), qui tronve un argument
favorable & I'origine orientale d’Apollon « dans le nom méme de ce dieu,
dont les Grecs ont si diversement et si vainement cherché la raison dans
leur propre langue. » Selon lui, « la forme crétoise Abelios pour Hélios
montre tout ensemble son identité premibre avec le soleil et sa racine
asiatique, qui, pour les deux mots, doit étre Bel ou Hel, appellation du
soleil ou du dieu qui préside & cet astre, dans les langues sémitiques. »

1 Esculape était dit fils d’Apollon. Apollon lui-méme, d’abord distinct
de Péon (IMawhwv), le médecin des dieux chez Homere (I1. V, v. 401, 899
0d.,IV, v.231), avait fini par s'appeler aussi [lememv ou Metwyv, quisignifie
proprement médecin. [l était aussi célébré b Milet et & Délos comme
ovMog, c'est--dire UytasTindg xoi wowwveros. (Voir Preller, I, p. 277.)

2 Apollon swmip et xabzpaiog. (Voir Preller, I, p. 286-289.)

330 éd. 1, p. 188.



LE JOUR DU SEIGNEUR 551

Hellénes. Ce peuple, dans la conception d’un culte spiritualiste,
n’est pas allé plus loin. »

Ailleurs, Curtius clot son paragraphe sur I’Oracle de Del-
phes et la science, en rattachant & la science delphique
non seulement les royaumes de la Crete et de Sparte,
mais encore la Sparte idéale, imaginée et fondée par 1'école
pythagoricienne, comme une libre association toute remplie
de 'amour de la vertu et formant le plus harmonieux en-
semble.

Preller enfin (I, p. 231), caractérise les effets de la religion
apollinienne comme étant la prophétie, la guérison et la purifi-
cation, c’est-a-dire plus clairement pour nous, la révélation, la
sanctification et ’expiation.

Ici done, comme ailleurs, ne semble-t-il pas que le génie
grec ait été providentiellement chargé de préparer et d’em-
bellir les vases les plus dignes de recevoir le divin parfum de
I’Evangile ? N’est-ce pas I’Evangile qui par ses réalités présen-
tes ou futures, devait un jour remplir la forme idéale imaginée
par 'hellénisme ? Les belles imiaginations de celui-ci n’étaient-
elles pas, en fin de compte, de sublimes aspirations et de vrais
pressentiments?

Indiquons maintenant quelques faits légendaires ou parfaite-
ment réels, fort divers de nature et de portée, qui concourent
tous & prouver que le nombre 7 était bien le chiffre d’Apollon.
Peut-étre nous fourniront-ils aussi les moyens de faire entre-
voir un certain rapport entre 'importance apollinienne du sep-
ténaire et quelque antique cosmogonie.

1011 est parlé dans Od. XII, v. 129, des troupeaux d’Apollon
qui paissaient dans I'ile de Trinacrie, « 'ile chérie du dieu du
jour » et se composaient de 7 troupeaux de génisses et de 7
troupeaux de brebis, chacun comptant 50 tétes. Ne connaissant
ni la mort ni la reproduction, ils étaient gardés par deux nym-
phes, filles d’Apollon. Circé avait averti Ulysse que silui et ses
compagnons ne respectaient point ces troupeaus, ils s’expose-~
raient & de terribles chAtiments. Mais les compagnons du héros
ne se conformeérent pas, pendant son sommeil, & cet avertisse-
ment ; aussi, une épouvantable tempéte se déchaina-t-elle sur



559 L. THOMAS

le vaisseau et Ulysse, seul survivant du naufrage, fut porté par
les flots dans I'ile de Calypso.

20 Selon la tradition la plus répandue chez les Grecs, Apol-
lon était né a4 Délos le 7 Thargélion, mois qui correspondait &
peu pres au mois de mail. Diane, sceur jumelle d’Apollon, élait
née la veille. Aussi célébrait-on & Délos, dans les Délies, le 6 la
naissance de Diane et le 7 celle d’Apollon2. Le 7 du méme
mois était également solennisé en ’honneur de la naissance du
dieu & Athénes,lors de la féte des Thargélies, et dans la plupart
des colonies ioniennes 3. Il I’était aussi en Béotic pendant les
Daphnéphories et dans la vallée de Tempé 4.

A Delphes, le 7 Busios, on célébrait en méme temps la nais-
sance d’Apollon, la fondation de I'Oracle et la victoire sur Py-
thon, qui avait immédiatement précédé cette fondation5. Le
mois delphique de Busios qui était, comme le mois attique de
Thargélion, un mois de printemps®, correspondait d’aprés
‘Wachsmuth 7 au mois attique de Munychion et par conséquent,
selon Alexandre, au mois d’avril.

Peu nous importe, d’ailleurs, la question du mois. Ce qui im-
porte, c’est le quantiéme du mois. Or, la naissance d’Apollon
était célébrée & Delphes comme & Delos un 7me jour mensuel.

Le fait que, selon latradition, Apollon était né un pareil jour
contribua évidemnment & faire attribuer toujours plus a ce dieu
le septenaire, puisque, comme le dit Hésiode ® et comme nous
le reverrons, chaque 7me jour mensuel était consacré a Apol-
lon & cause de la date de sa naissance. Cependant la nature [é-
gendaire de cette date conduit & penser que ce n’est pas la lé-
gende qui a réellement produit la consécration de tous les 7Tmes
jours mensuels & Apollon, mais que c’est bien plutdt le carac-
tere apollinien du septenaire qui a déterminé la date assignée

! D’apres Preller, 1, p. 261 et le dictionnaire d'Alexandre.

2 Preller, 1, p. 302.

3 1bid., p. 261.

4 Wachsmuth, Hellen. Alterth., 11, p. 607, 501.

5 Preller, I, p. 241,

¢ Ibid., p. 265.

7 11, p. THE.
8 Voir plus haut, p. 533.



LE JOUR DU BEIGNEUR 553

par la légende. En fait, déja dans Homeére, nous avons signalé
le caractere apollinien du septenaire, bien qu’il ne mentionne
pas la date de la naissance d’Apollon 1,

Ce qul, au point de vue qui nous préoccupe, semble donner
assez d'importance a cette date, c’est la signification cosmogo-
nique de toute la légende. Jupiter, c’est-a-dire le dieu
supréme, est le pére d’Apollon et de Diane. Or, ces deux divi-
nités représentent le soleil et la lune ; et quant & Latone, la
mere, on peut y voir le chaos primitif et les puissances inhé-
rentes & la nature.

Latone était une déesse fort honorée parmi les populations
helléniques et surtout en Lycie. Elle est considérée quelquefois
comme ’épouse de Jupiter et comme lui étant trés chere 2. Elle
était fille du Titan Ceeils (Keios) et de son épouse Phwebés. Les
anciens faisaient venir son nom de Jxfeiv (wfove), et cette éty-
mologie a été adoptée par Welcker, Preller # et par le Diction-
naire homérique de Theil et Hallez d’Arros. (Paris, 1841.)
« D’aprés 'ensemble de la légende de lanaissance d’Apollon et
d’'Artémis, dit Preller®, la signification de Latone est celle de
la nuit, d’ott la lumiére est née. Aussi Latone est-elle dite
ruavomemlog, ¢'est-a-dire au sombre voile. Fécondée par le dieu
du ciel, elle enfante le dieu rayonnant de la lumiére aprés un
long voyage circulaire (autour de la mer Egée) et de grandes
angoisses. »

Latone est aidée dans son dovloureux travail par la déesse des
accouchements, Eileithya ou Ilythia, dont le nom semble ap-
partenir surtout & une trés ancienne phase mythologique. Selon

1 Selon Curtius, trad., 11, p. 103, « le poete des Travaux et jours appar-
tient & un temps o s’affaiblissait beaucoup I'accent de I'ancienne épopée,
bien qu'il en ait conservé beaucoup de particularités dans la langue. Il
faut donc reporter les plus anciennes ceuvres de I'école hésiodique vers
I’an 800, c’est-h-dire environ un siecle apres I'épanounissement de 1'épopée
homérique. »

2 Preller, I, p. 233. Horace, Ode I, v. 21 : Latonamque supremo dilectam
penitus Jovi.

3 Preller, I, p. 47.

4 Ihid., p. 233.

53. Aufl,, I, p. 191.



554 L. THOMAS

Creuzer !, cette divinité a été d’abord « la nuit primitive de la-
quelle naquirent toutes choses, mais d’abord I’Amour, comme
I’avaient chanté Parménide, Hésio de et d’autres sages, aprés
lantique Olen2. » Creuzer dit plus loin (p. 100): « Ainsi dans
la tradition comme dans son esprit et son caractere propre, le
culte d’Ephése parait avoir la priorité sur celui de Delos, quoi-
qu’au fond :'s se réunissent dansl’adoration d’un seul et méme
étre cosmogonique. Ici une mére nouvelle, avec ses deux en-
fants divins, s’empare des hommages populaires, tandis qu'E-
phése demeure fidele & I'antique divinité de la nature. Quel
qu’ait pu étre son nom primitif, il fut métamorphosé par les
Hellénes ioniens qui lui donnérent un sens dans leur propre
langue. Ils appelérent la déesse Eleutho ou Illythyia, c’est-a-
dire celle qui vient... Mais la véritable étymologie du mot doit
étre demandée aux idiomes orientaux : il se rattache probable-
ment aux noms de Mylitta et d’Alilat 3 et 'on y découvre les
notions de nuit et d’enfantement qui conviennent 'une et I’au-
tre & Ilithyia, surtout la 2de. »

La présence de lantique Eileithya et le role qu’elle joue lors
de la naissance d’Apollon et de Diane, de méme que le person-
nage plus récent de Latone elle-méme, ne semblent-ils pas
constater I’élément cosmogonique de la légende de Délos?

! Relig. de Vantig., trad., t. II, 1* partie, p. 99

2 « Olen est un chantre sacré des temps primitifs, antérieur... & Orphée
méme: venu & la téte d'une colonie sacerdotale de la Lycie & Délos, il y
transporta le culte d’Apollon et d’Artémise avec I'histoire de son origine,
contenue dans des hymnes qu'on avait coutume de chanter aux fétes de
ces deux divinités.... Ilithyia était la déesse de sa prédilection. Selon lui,
elle fut la mere d’Eros oude I’Amour. Ilithyia fut la génératrice premiere,
comme l'appelle un des hymnes homériques. Olen lui donnait encore le
surnom de la bonne Flileuse, la faisait plus ancienne que Cronos et I'iden-
tifiait avec la déesse de la destinée. » (Creuzer, ibid., p. 96.)

3 Ne pourrait-on pas encore rapprocher les noms de Mylitta et Alilat,
Hileithya ou Ilithyia, de celui d’'Enlillal, qui, selon Ledrain, aurait été,
d’apres les monuments de Tello, le nom du Dieu supréme des Sumériens
ou Accadiens, « le seul probablement qui ft connu & 'origine ? » Enlillal
aurait en postérienrement pour épouse Hinlillal ou Dimeris, « plus tard
I'Istar des Assyriens et 1'Astarté des Phéniciens. » (Voir l'article si
curieux de Ledrain sur la « premiere conception des dieux d’apres la col-
lection Sarzec, » Revue bleue, sept. 1837, p. 387.)



LE JOUR DU SEIGNEUR 555

3°D’apres 'ode de Callimaque a Délos, de saints cygnes, lors
de la naissance d’Apollon, vinrent sur les bords de I'ile et en
firent sept fois le tour. Le cygne était un des animaux consa-
crés A ce dieul.

4° On croyait & Delphes que l'oracle y avait été fondé le 7
Busios, immédiatement aprés la victoire d’Apollon sur Python;
aussl l'oracle avait-il été appelé mbs. C'était du moins une des
maniéres d’expliquer ce mot 2.

0° Pendant plusieurs siécles, 'oracle de Delphes ne fut inter-
rogé que le 7 Busios. « Il n’y a pas longtemps, dit Plutarque3,
que 'on a permis de venir & loracle quand on voudroit en
chaque mois, mais auparavant la religieuse d’Apollon ne ren-
doit ses responses et n'ouvroit l'oracle qu'une seule fois en
toute 'année, ainsi comme Callisthenes et Anaxandrides ont
laissé par escript. » C’est méme pour cette raison que Plutar-
que fait dériver le nom du mois Bisws; d’'un mot grec miows, qui
aurait signifié « interrogatoire » : « pour ce qu’en ce mois on
demande et enquiert beaucoup de choses. » — « Les réponses
delphiques, dit Curtius %, étaient des sentences en vers, pronon-
cées par la Pythie, d’abord une seule fois par an, au prin-
temps, c’est-a-dire quand Apollon revenait & Delphes, puis
chaque mois & une date fixe, le jour ol le dieu donnait en
quelque sorte audience. »

6° A Sparte comme & Athénes et en général dans toutes les
populations grecques, le 7me jour de chaque mois était consacré
Apollon. Hésiode déja parle de cette consécration, comme nous
I'avons indiqué (p. 534). Il est dit dans Hérodote (VI, c¢. 57) :
« Chaque nouvelle lune et le 7me de chaque mois, I'Etat four-
nit aux rois de Sparte une victime parfaite pour étre sacrifiée
dans le temple d’Apollon. » Philon rapporte au sujel du 4me
commandement que « certaines villes (v pév tév molewy) céle-

1 Preller, 1, p. 238, 292.

2 Tbid., p. 241.

3 Qeuv. morales, trad. d'Amyot, p. 600. Le savant Plutarque, né vers le
milieu du 1¢* siecle de notre ere & Chéronée en Béotie, avait étudié &
Delphes sous Ammonius; il passa la plus grande partie de sa vie & Ché-

ronée, ou il fut prétre d’Apollon.
4 Trad., 11. p. 101.



556 L. THOMAS

brent une fois par mois un 7me jour, & savoir le 7me jour & par-
tir de la nouménie 1. » Nous avons déja vu qu’a Delphes le 7
Busios (avril) était particuliérement solennisé en I’honneur
d’Apollon et & Délos, & Athenes, en Thessalie, en Béotie, le 7
Thargélion (mai). On peut ajouter: le 7 Karneios (aotit), & Sparte,
a 'occasion des fétes carnéennes qui duraient du 7 au 152 et le
7 Boédromion, & Athenes, lors de la féte des Pyanepsies3. 11 y
aurait encore, sans doute, d’autres dates a signaler si I'on avait
des renseignements plus précis sur les autres fétes d’Apollon.

7° Trois épithétes d’Apollon se rapportent au chiffre 7. Et
d’abord éB8opayevic, qui est né au 7me jour4. En 24 lieu, é83dpuciog
c’est-a-direici dont la féte revient au 7m¢ jour du mois. Apollon
était aussi appelé fwio;, comme présidant & aurore et vovpnviog,
comme présidant au 1¢" jour du wmois®. Enfin, éBdopayimye, de
£B3ouu; et de dyw ou peut-étre syéouen. Cette épithete a du rapport
avec celle déja signalée de Mousayérns. Selon Pape, Apollon était
ainsi appelé parce qu’on lui offrait un sacrifice le 7me jour du
mois ou, comme le pense Lobeck, parce que dans les fétes du
dieu la procession était conduite par 7 jeunes garcons et 7
jeunes filies. C’est dans Eschyle qu’Apollon est appelé & aepvog
§Bdouaryitas cvak et cette expression nous semble devoir étre tra-
duite par: l'auguste chef qui préside au septénaire, en tant
qu’il agit selon le septénaire ou proprement y préside 6.

8 La lyre d’Apollon. La lyre était, comme on le sait, un des

{ De decem oraculis, éd. Mangey, 11, p. 197. L'éditeur cite en note ces
mots d'Eustathe & propos d’un passage de 'Odyssée : « Toute nouménie
était consacrée b Apollon, comme le 7¢ jour suivant, en tant que commé-
morant la naissance d’Apollon. » — De méme le scoliaste du Plutus
d’Aristophane, & l'occasion du v.1127, mais en mentionnant encore la lyre
d'Apollon, comme heptacorde.

2 Preller, I, p. 25.

3 Tbid., p. 262.

4 Plut., Symp., 8. 1, 2.

5 Preller, I, p. 247. Diction. de Pape : « ¢@3cueos : Beiname des Apollo.
Insc. [, p. 463. »

6 Les 7 chefs devant Thebes, v. 748 ou 782 : « Nous avions armé nos
portes de vaillants guerriers dignes de les défendre, dit au cheeur un en-
voyé. Aux 6 premibres, nous sommes vainqueurs; mais Apollon, I'auguste
chef qui préside au septénaire, s'était réservé le septénaire pour punir



LE JOUR DU SEIGNEUR 557

insignes du dieu. Or 'ancienne lyre était 'heptacorde . C’était
la lyre d’Amphion et celle de Terpandre & Sparte, ol elle recut
une sanction légale?2.

90 Les sept sages de la Gréece. Ce qui nous décide a les allé-
guer ici, ce sont les lignes suivantes ‘'de Curtius3: « L’oracle
groupait autour de lui une sorte d’aristocratie intellectuelle;
meéme il s’attribuait le droit de choisir entre tous les plus sages.
Le cénacle des sept sages est pour nous un témoignage tout par-
ticulier de cette sélection remarquable. (C’étaient des Hellenes
d’origine trés diverse; non des chercheurs spéculatifs, mais
des hommes doués d'un coup d’ceil sur dans la vie pratique,
pourvus de saines maximes en religion, en politique, en mo-
rale, habiles enfin & condenser leurs connaissances en senten-
ces concises. Ils appartiennent au temps ol se développa la
sagesse gnomique, 600 ans avant Jésus-Christ. Bien qu’ils ne
constituassent pas un college fermé, dont les membres auraient
eté choisis & Delphes, on ne peut contester leurs relations avec
Uoracle. Ils sont sept et le nombre 7 est consacré a Apollon;
leur sagesse est toute delphique et le prix de cette sagesse est
un trépied apollinien qui, selon la légende, passe de I'un &
Pautre. Personne ne veut accepter le trépied, tous déclarent
qu’il revient & Apollon, le seul vrai sage. Leurs sentences
étaient inscrites dans le vestibule du temple de Delphes. Parmi
les sept sages, il en est un qui dépasse beaucoup le domaine
sur la race d’Oedipe 1'antique forfait de Laius. » (...Keddg 8 dyer & mhsior
Y muldiuaat: Tag 3,2‘533651.«;6 FEwvog 'Eﬁ?;oyayérn; "AvaE Aol 5:'.:)\5?’,...)
— Que s'érait-il passé devant la 7° porte de Thebes? Attaquée par Po-
lynice, elle était défendue par Etéocle, et les deux freres s'étaient entre-
tués. Ils avaient ainsi accompli, sans le savoir, la volonté du dien qui
voulait punir le crime de Laius sur ses petits-enfants et qui, faisant
tomber le terrible chatiment devant la 7° des portes de Thebes, lavait
en quelque sorte marqué de sen chiffre.

1 Zeller, Philos. der Griechen, I, p. 373, — Voir aussi la note 1 de notre
page précédente.

2 Curtius, trad., I[, p. 106, 252. Suivant Barthélemy (Voyage du jeune
Anacharsis, 111, p. 225), 'heptacorde se composait de deux tétracordes
disposés de telle sorte que la corde la plus haute du premier se confondait
avec la corde la plus basse du second.

3 Trad., II, p. 88.



Ho8 L. THOMAS

de la morale apollinienne : c’est le pére de la spéculation
grecque, Thales, de Milet, & qui s’arréta, selon la légende, le
trépied. L’esprit hellénique se réveéle en lui, pour la premieére
fois, comme un esprit vraiment philosophique, cherchant les
causes premiéres. »

b) Importance cosmologique ou philosophique.

Ce que nous désignons ainsi a été formulé fortement,bien qu’a-
vec réserve, par Cicéron, lorsque dans le Songe de Scipiont,
il a dit du nombre 7 qu’il « est le nceud de presque toutes les
choses?2. » Il y a du reste une union assez intime entre 1'im-
portance cosmologique du septénaire et son importance my-
thologique, car ceux qui voyaient dans Apollon le dieu de la
révelation, de la science et de I’art, devaient étre naturellement
portés & envisager son chiffre comme étant aussi celui de 'uni-
vers, en quelque sorte sa clef. L’union des deux points de vue
ressort avec éclat si 'on considére les trois hommes qui sem-
blent avoir le plus contribué au développement de I'importance
cosmologique du septénaire : Solon, Pythagore et Hippocrate.
Et d’abord ces trois nobles génies relévent & un haut degré de
la religion apollinienne. Solon (640-559 av. J.-C.) était un des
sept sages et ce fut surtout sous son influence que les Athé-
niens prirent le parti de Delphes dans la 1v¢ guerre sacrée et
assurérent désormais a 'oracle la protection spéciale d’Athé-
nes 3. Pythagore, qui vécut dans le 5™¢ siécle 4, était dit parfois
un favori, méme un fils d’Apollon et, selon une autre légende,
il avait recu sa doctrine d’une prétresse de Delphes 5. Hippo-
crate, né en 460 et proclamé encore maintenant le plus grand
des médecins, était de 'ille de Cos, qui renfermait un temple

! Fragment conservé du 6¢ livre du De republicd.

2 Qui numerus rerum omnium fere nodus est. Au lien de nodus, on lit
quelquefois modus. Les deux mots vont bien, mais nodus doit étre authen-
tique : c’est le mot employé par Macrobe et celui que reconnait Janus
dans sa savante édition de cet auteur: t. I, 1848, p. 44, 7.

3 Curtius, trad,, 1. p. 315, 401.

4 Zeller, Fhilos. der Griechen, 1. Th., 3. Aufl, p. 254. Selon Curtius (trad.
1T, p. 178), Pythagore serait né en 570.

> Zeller, p. 265, 267.



LE JOUR DU SEIGNEUR 559

fameux d’Esculape et était consacrée elle-méme a ce fils d’A-
pollon. Le serment qu’Hippocrate réclamait de ses disciples
débutait ainsi : « Je jure par Apollon, par Esculape, par Hygée
et les autres dieux et déesses de la médecinel. »

D’autre part, Solon est 'auteur de cette célébre poésie sur la
vie humaine, que nous avons déja indiquée (p. 535). Elle a été
souvent citée par les partisans du septénaire, en particulier par
Philon et par Clément d’Alexandrie, qui nous I’a textuellement
conservée. D’apres elle la vie humaine, censée terminée a 70
ans, se compose de 10 phases comptant chacune 7 années.

Un des caractéres les plus saillants de la doctrine pythagori-
cienne est 'importance donnée aux chiffres, considérés comme
constituant en quelque sorte ’essence des choses, surtout aux
10 premiers et en particulier au chiffre 72.

Hippocrate, enfin, a laissé une division de la vie humaine,
non moins connue que celle de Solon et également citée par
Philon3. On y compte 7 phases : 1° le bas 4ge (infans), durant
jusqu’a la 7 année; 2° 'enfance proprement dite (puer), du-
rant jusqu’d 14 ans; 3° I'adolescence (adolescens), s’étendant
jusqu’a 21 ans; 4° la jeunesse (juvenis) allant jusqu’a la 28¢ an-
née; 5° ’dge mar (vir), allant jusqu’d 49 ans; 6° la vieillesse
(senex), s’étendant jusqu’d 56 ans; 7° la décrépitude (decrepi-
tus). Les 4 premiéres phases et la 6° renferment chacune 7 an-
nées; la 5e, 21.

Hippocrate fournit plusieurs autres arguments aux avocats
du septénaire, mais nous ne rappellerons que sa fameuse théo-
rie des jours critiques. Suivant I'illustre médecin, « la crise est
la fin de I’évolution morbide. Souvent elle se fait & des époques
déterminées; il y a pour cela des jours de prédilection, appelés
« jours critiques, » dont on peut se faire & ’avance une idée par
I’'examen attentif des phénomeénes qui se passent a certains
jours antérieurs, nommés jours indicateurs. Et Hippocrate,
obéissant sans doute & ladoctrine pythagoricienne des nombres,
pose déja la loi des septénaires et des demi-septénaires. Mais

1 Biographie universelle, t. XX, p. 405, 409.
% Zeller, 1. Th., p. 331-421; 3. Th., p. 9.
3 De opif. mundi, éd. Mangey, 1. 1, p. 25.



560 L. THOMAS

il le fait avec réserve, et enseigne qu’une crise peut avoir lieu
la veille ou le lendemaint.... »

Parmi les auteurs paiens ou Juifs qui ont écrit avec distinc-
tion sur 'importance cosmologique du septénaire, on peut citer
le prince de l’érudition romaine, Varron (116-25 avant Christ),
qui du reste avait étudié 4 Athénes; le Juif alexandrin Philon,
né tres probablement 30 ans avant Christ, mort ’an 40 de ’ére
chrétienne, et Macrobe, philosophe platonicien et grammairien
latin du commencement du cinquiéme siecle?. Varron, & cause
de son ouvrage intitulé Hebdomades (c’est-a-dire les heptades
ou septenaires) vel de Imaginibus, qui nous est surtout connu
par le résumé que donne de son premier livre Aulu-Gelle3,
livre qui passait en revue les « nombreuses et diverses vertus

1 A. Chauffard, Des crises dans les maladies, Paris, 1836, p. 3. La théorie
hippocratique des crises a été reprise, modifie et exagérée par Galien, né
131 ansap. C.,et il I'a « fait triompher pour 15 siecles.» 1l divisait les jours
critiques en décrétoires ou principaux, indicateurs et intercalaires. « Les
jours principaux étaient ceux ou les crises avalent lieu le plus ordinaire-
ment : ¢’étaient le 7¢, le 14¢, le 20¢ ou le 21. Toutes les maladies aigués se
terminant en 40 jours et souvent beaucoup plus tét, on indiquait ainsi la
marche ordinaire par septénaire. Les jours indicateurs séparaient la se-
maine en deux et annongaient ce qui devait arriver dans le septénaire
suivant. Les jours intercalaires ou provocateurs étaient ceux ol la crise
se faisait irrégulitrement; on devait les redouter. » (P. 6, 7.) — Le Dr A.
Chauffard estime que les progres de la chimie biologique et les décou-
vertes de la bactériologie nous rameénent & «une conception analogue a
celle qu’avait eue Hippocrate.» (P. 17.) « Ce sera la, dit-il en terminant son
ouvrage, le couronnement de cette grande doctrine médicale des crises,
transmise de siecle en siecle, souvent attaquée, mais toujours vivante; ce
serale triomphe de la tradition rajeunie,dégagée de ses préjugés et de ses
erreurs, et enfin devenue science.» — Hippocrate aurait méme écrit, d’apres
Galien (voir Ideler, I, p. 251), un ouvrage spécial mept éB00udde, qui serait
perdu. — Il en est de méme d'un autre ouvrage analogue d'Hermippe,
de Béryte (Beyrouth), et éfdopadoc, auquel renvoie Clément d’Alexan-
drie (Strom., VI, ¢. 16, § 155).

* Immédiatement aprés ces trois noms viendrait peut-étre celui de
Censerinus, grammairien du 3° siecle, dont 'ouvrage de die natali ren-
ferme des détails fort curieux sur I'opinion des anciens concernant le
septénaire.

3 Noctium atticarum libri XX, lib. 1[I, e¢. 10. L’auteur grammairien
atin, né & Rome vers 130 ap. C., composa son ouvrage a4 Athenes.



LE JOUR DU SEIGNEUR 561

du nombre 71; » Philon, qui a traité ce sujet con amore et i
diverses reprises, surtout dans ses dissertations de opificio
mundi, de decem oraculis, de septenario et festis diebus; Ma-
crobe, dans son Commentaire du songe de Scipion. La trac-
tation de Varron est la plus naive et la moins mathématique ;
celle de Philon, la plus éloquente; celle de Macrobe la plus
systématique et la plus compléte.

Les développements dans lesquels entrent ces auteurs se
ressemblent souvent et embrassent des choses fort différentes.
Les indications mathématiques ne semblent avoir aucune por-
tée. Parmi celles qui se rapportent au monde réel, les unes
nous apparaissent comme décidément erronées; d’autres sont
justes en tout ou en partie. Mais toutes sont également signi-
ficatives pour manifester la tendance de lantiquité gréco-ro-
maine & donner une importance cosmologique au septénaire.

Il serait oiseux et parfois difficile de signaler toutes ces indi-
cations : difficile, car, souvent, pour étre comprises, elles sup-
posent la connaissance de nombreuses notions que s’était for-
mées antiquité et qui sont bien loin de nous. Nous passerons
en revue seulement les plus faciles & comprendre, et nous les
présenterons dans un ordre, qui en gros est généralement
suivi, sous les trois chefs suivants : Mathématique, Astronomie,
Anthropologie.

Le point de vue mathématique est tres développé chez Phi-
lon, Clément d’Alexandrie et Macrobe, surtout chez ce dernier,
qui commence par relever la plénitude ou perfection du septé-
naire, d’abord 4 cause de ses diverses parties (1 4= 6, ou 2+ 95,
ou 3 + 4), puis en lui-méme. Sur ce dernier point, nous ne
signalerons qu’une considération qui revient toujours et dont
Porigine pythagoricienne est incontestable 2 : parmi les dix pre-
miers nombres, auxquels était attachée une importance toute
particuliere et peu justifiée, 7 est le seul qui ne puisse & la fois
ni étre produit par la multiplication de deux aulres de ces
nombres, ni en produire par la méme voie. Il est dit en consé-
quence étre sans mére, comme ne procédant que de la monade,

1 Septenarii numeri, quem Graeci §330p400 adpellant.

2 Zeller, Philos. der Griechen, |, p. 344.

THEOL. ET PHIL. 1839, 36



562 L. THOMAS

et toujours vierge : on le comparait & Minerve sortie vivante

du cerveau de Jupiter?!.

En fait d’astronomie, nous indiquerons :

10 Les 7 planétes 2, qui dans antiquité étaient censées exer-
cer une si grande influence sur les hommes et les choses, et
dont l'idée est pour nous manifestement erronée. Le soleil en
effet n’est pas une planéte; la lune non plus, puisqu’elle n’est
quun satellite; par contre, la terre aurait dii étre mise au
nombre des planétes, et ce nombre s’élevait en 1864 & 883,

20 La lune, & cause de ses 4 phases mensuelles durant cha-

cune environ 7 jours*%,
3°LaGrande-Ourse, constellation censée composéede7 étoiles?,

1 olre éx pvtpog odte pwitap, auntmp xai waphivog ou ayovog. Voir Philon,
de opif. mundi, p. 24 ; de decem orac., p. 198; de Mose, 1. 111, p, 166. Clément
d’Alex. Strom. VI, c. 6, § 140, etec.

2 Varron, d’apres Aulu-Gelle, 1. 111, c. 10, o1 il est d’abord parlé de la
Grande Ourse et de la Petite, des Pléiades, comme constellations compo-
sées chacune de 7 astres, puis des 7 planetes: (ldem numerus) facit stellas,
quas alii erraticas, F. Nigidius errones adpellat. — Philon, de mundi opif,,
p. 27; de decem orac., p. 198; — Clément d’Alex., Strom., 1. VI, ¢. 6,
§ 143; — Macrobe, éd. Janus, I, p. 146.

3 Le Ciel, par Guillemin, p. 253.

4 Varron, d'apres Aulu-Gelle; Philon, de mundi opif., p. 28; Clément
d’Alex., Strom. VI, c. 16, § 149; Macrobe, édit. Janus, p. 47.

> Varron, d’apres Aunlu-Gelle : is namque numerus Septentriones majores
minoresque in coelo facit. Les grands Septentrions sont les étoiles de la
Grande Ourse, et les petits Septentrions, celles de la Petite. Philon, de
mundi opif., p. 28 : dpztos, ursa. Clément d’Alex., Strom. VI, ¢.16,§146:
Ursae autem constant ex 7 stellis, per quas et agricultura exercetur et mavi-
gatur. — Revenons sur l'expression de Septentriones, que, pour simplifier,
nous rapporterons seulement a la Grande Ourse. Cette constellation a
été comparée de bonne heure & un chariot, et de la le nom qu’elle porte
daus plusieurs langues. Les 3 étoiles antérieures, les plus brillantes,
sont envisagées comme le timon du chariot ou comme les animaux
qui le tirent, et les 4 étoiles postérieures figurent les 4 roues. Mais cette
conception ne semble pas la plus ancienne, ¢'il est vrai, comme le
pensent J. Grimm et (Gaston Paris, que les plus anciennes dénominations
astronomicques considerent moins les lignes qu'on peut tracer en passant
par ces étoiles que ces étoiles elles-mémes. Dans la plus ancienne con-
ception, la constellation serait comparde h un groupe de 7 beeufs. Clest a
cette comparaison que se rattache 'expression de septentriones, car triones



LE JOUR DU SEIGNEUR 563

bien qu'Hipparque ou Ptolémée en comptat déja a I’eeil nu 351.

40 La Petite-Ourse, regardée aussi comme formée de 7 étoi-
les, dont la plus brillante est I’Etoile polaire 2.

5° Les Pléiades 3, constellation encore appelée par les Alle-
mands Siebengestern*. Galilée avec une de ses premiéres lu-
nettes y comptait déja 36 étoiles et Arago donne une carte des
64 principales étoiles du groupe>®.

Quant & I’'anthropologie, nous avons déja mentionné les divi-
sions de la vie humaine faites par Solon et par Hippocrate, ainsi
que les observations de ce dernier concernant les jours criti-
tiques dans les maladies, aussi nous bornerons-nous aux septé-
naires suivants :

On a souvent observé que 'enfant né & 7 mois est plus viable
que celul qui est né & 8, et conclu de la que la formation nor-
male et essentielle de I’étre humain dans le sein maternel s’o-
pére pendant une heptade de mois®,

Dans le corps de l'adulte, on a constaté? : 7 organes inté-
rieurs (langue, cceur, poumon, foie, rate, deux reins); — 7 or-

semble bien désigner des beeufs qui foulent le sol ou le grain, soit que,
comme l'admettent Preller et G. Paris, le mot dérive de terere, soit qu’il
vienne de ferra, comme les anciens étymologistes latins sembleraient
plutdt le dire. Voir les p. 10-13, 48, 49 du petit livre si intéressant et si
érudit de G. Paris : Le Petit Poucet et la Grande Ourse, Paris, 1875. Quant
a ’expression de ”Apxrog, d'apres Max Muller (Noww. legons surlelangage, 11,
p- 82-86) et . Paris, elle repose sur une simple erreur étymologique, le
mot primitif sanscrit signifiant ici simplement : étoiles, et n’ayant aucun
rapport avec la forme de la constellation.

! Arago, dstron. popul. I, p. 332.

2 Varron, Clément d’Alex. Voir p. 562, note 2.

Y Varron : dtem vergelias, quas mewdas Graeci vocant. Philon, de mundi
opif., p. 28. Clément d’Alex., Strom., V1, 16, 143.

“ Nom qu'ils donnent aussi & la Grande Ourse. (Voir G. Paris, p. 11, 61.)

b Astron. popul. 1, p. 497; II, p. 6; 1, p. 196. Grace aux appareils astro-
photographiques, on est parvenu récemment & compter dans le groupe
des Pléiades d’abord 1421 étoiles de la 1™ jusqu'a la 18° grandeur, puis
2326. On y a découvert aussi des nébuleuses immenses. (Bibl. univ., 1388,
p. 430.)

® Varron; Philon. : de opif. mundi, p. 29.

7 Philon. ibid.; Clédment d'Alex., Strom., VI, 10, 143. Surtout Macrobe
édit. Janus, p. 53.



bb4 L. THOMAS

ganes de nutrition et de respiration (gorge, estomac, venire,
vessie, et 3 intestins principaux); — 7 couches successives, en
quelque sorte, entre ce qu’il y a de plus intime dans le corps et
sa surface (moelle, os, nerfs, veines, artéres, chair, peau); —
7 parties extérieures du corps (téte, poitrine, mains, pieds, par-
ties génitales) ; — 7 parties pour chaque main ou pied (épaule,
bras, coude, paume de la main, 3 phalanges pour chaque doigt;
ou : cuisse, genou, jambe, plante du pied, 3 phalanges pour
chaque doigt); — 7 ouvertures de la téte, le membre principal
(bouche, veux, narines, oreilles).

Aussi Macrobe conclut-il que «le septénaire est dit avec rai-
son le dispensateur et le maitre de toute la machine humaine
et qu’il annonce aux corps malades le péril ou la santé. »

d) Introduction de la semaine et de la semaine planétaire
dans Uempire romain.

Nous avons vu! que dans la premiére moitié du troisiéme
siecle de notre ere, Dion Cassius, aprés avoir parlé de la prise
de Jérusalem par Pompée, des Juifs et de leur sabbat, «lejour
qui porte le nom de Saturne, » consacre deux paragraphes en-
tiers & la désignation planétaire des jours de la semaine, et ex-
pose méme les deux théories qui, suivant lui, ont présidé a
cette désignation ainsi formulée : b © C g3 % @, c’est-a-
dire avec Saturne en téte. D’apres lui, cette désignation venait
des Egyptiens, par ol, parait-il, il faut entendre surtout les as-
tronomes égyptiens postérieurs, c’est-a-dire des Grecs alexan-
drins; elle existait alors chez les Romains et « parmi toute sorte
d’hommes » ou « dans tous les pays, » comme une coutume
nationale, mais sans remonter & une époque bien éloignée,
sans avoir en particulier existé chez les Grecs.

Cette désignation planétaire des jours de la semaine était
donc au commencement du troisieéme siécle et depuis un temps
assez long tres répandue dans 'empire romain : voild qui est
clair, positif et bien propre & servir de jalon dans ’histoire de
la semaine et de la semaine planétaire dans cet empire.

t Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 253.



LE JOUR DU SEIGNEUR 565

Le fait est du reste amplement confirmé. Il ’est en particu-
lier, soit par une poésie d’Ausone, qui vécut de 309 & 394 de
notre ere et qui fut revétu a la cour de tres hautes dignités !, soit
par une notice non moins explicite de I’évéque -Isidore, de Sé-
ville, qui mourut en 6362, Seulement, dans ces deux docu-
ments le 1t jour de la semaine n’est pas celui de Saturne, mais
celul du Soleil, ce qui doit s’expliquer par l'influence exercée
par I’édit de Constantin, qui rattacha solennellement I'institu-
tion du dimanche comme 1€ jour hebdomadaire, au jour du
Soleil 3.

Mais comment la semaine planétaire s’était-elle ainsi répan-
due dans ’empire? Nous désirerions le savoir, ne flut-ce que
pour avoir une contre-épreuve de ce que nous avons précédem-
ment établi. Malheureusement, le fait est encore assez obscur,
il se présente sous un aspect fort complexe, méme embrouillé.
Essayons cependant d’y relever quelques traits, sans trop nous
préoccuper des lacunes que nous ne pouvons cornbler#.

10 L’astrologie chaldéenne semble avoir fait de trés rapides
progrés dans les populations helléniques sous l'influence du
mage Osthane ou Ostane, qui, d’apres Pline, était un contem-
porain de Xerxes, monté sur le trone en 485 avant Christ, et
cette influence aurait été encore augmentée par l'activité d’un
autre Ostane, qui acccompagnait Alexandre 5.

20 Les 5 planétes proprement dites furent d’abord désignées
chez les Grecs par les dénominations purement physiques que
VOiCl © gwapopos (Ermepos), pour Vénus; otidBwv, pour Mercure;
mupdets, pour Mars; gaéfwv, pour Jupiter; gaivev, pour Saturne 6.

3¢ Le premier passage de la littérature grecque mentionnant

! Voir cette poésie, qui a préeisément pour sujet les noms des jours
hebdomadaires, dans Lotz, Quaest..., p. 15.

2 Etymolog. V. 39. Voir ldeler, 1T, 179.

3 Voir p. 542.

4 Particalitrement ce qui rentre dans l'histoire de l'astronomie et de
I’'astrologie chez les Alexandrins.

 Voir Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 452.

% Lotz, quaestiones..., p. 20. Alex. de Humboldt, Cosmos, 111, p. 680 : « Ces
qualifications, dit-il, indiquent une progression croissante, qui partant
de Saturne (paivev), passe par Jupiter, le guide éclatant du char lumi-



566 L. THOMAS

le nom mythologique d’une de ces planétes, se trouverait dans
le Timée de Platon, ol il est parlé de la planéte Mercure!.

4° Le premier passage des auteurs grecs olt sont réunies plu-
sieurs des dénominations mythologiques des 7 planetes se lirait
dans la Métaphysique d’Aristote (XII, 8). A propos des opinions
d’Eudoxe, il est parlé de Mercure, Vénus, Jupiter et Saturne, a
coté du Soleil et de la Lune. Les données sont plus complétes
dans le livre de mundo (c. 11), qu’on n’attribue plus a Aristote,
et qui cependant serait encore vraisemblablement du premier
siecle avant Christ 2.

50 Apres avoir trés fortement subi 'influence spirituelle de
la Gréce, Rome subit celle de 'Orient et en particulier celle de
la Judée.

6° A une ¢poque fort ancienne, dit G. Boissier3, s’opéra la
fusion des dieux de Rome avec ceux de la Gréce, et les deux
religions se confondirent si bien qu’il nous est difficile de les
séparer. »

70 L’anarchie de prés d’un demi-siécle qui précédal’empire,
fut tres favorable aux progres des cultes paiens orientaux dans
IUempire romain. « En méme temps que les dieux romains s’al-
neux (paéfwv), par Mars, l'astre incandescent (Tvpoers) et arrive & Vénus
(pwagopos) et i Mercure (otidBov). » dudbwv est proprement le participe de
pushow et signifie : brillant.

! Timée, p. 319,éd. Bipont.. Il y a suivant les éditions tév Eppod deydpevov
on oy tepov rE,optoﬁ herpopevoy,

2 Schrader, Theol. Stud. w. Krit., 1874, p. 348... Le passage est ainsi tra-
duit par Barthélemy. Saint-Hilaire dans le volume qui contient d'abord
la traduction de la Météorologie d'Aristote, puis celle du «petit traité
apocryphe Du Monde, » p. 366 : « Le nombre des planktes se résume en 7
parties, qui se trouvent dans autant de cercles... Voici la position succes-
sive de ces cercles. [1 y a d’abord celui du Brillant, qui est appelé aussi le
cercle de Saturne; puis, & la suite, vient celui de Phaéton ou de Jupiter;
puis le cercle de Feu, qu'on nomme d'Hercule ou de Mars; apres ces 3
premiers vient le Scintillant, que parfois on appelle le cercle sacré de
Mercure et parfois celui d’Apollon ; ensuite vient celui de Lucifer, qu'on
appelle le cercle de Junon ou de Vénus; puis vient celui du Soleil, et le
dernier de tous, celni de la Lune.» Il y a donc dans ce passage deux
noms donnés au cercle du Feu (Hercule ou Mars), & celui du Scintillant
(Mercure ou Apollon) et & celui de Lucifer (Junon ou Vénus).

8 La religion romaine d’ Auguste aux Antonins, Paris, 1870, 1, p. 43.



LE JOUR DU SEIGNEUR 567

téraient en se mélant aux divinités de 1'Egypte ou de la Syrie,
les rites et les usages des cultes orientaux s’introduisaient fur-
tivement dans les sanctuaires les plus vénérés de Rome....
Dans les deux premiers siécles de notre ére s’accomplit & Rome
le mélange de toutes les religions de 'ancien monde. » Deux
seulement devaient étre officiellement exclues de ce mélange,
parce qu’elles ne pouvaient s’y préter : le judaisme et le chris-
tianismel.

8° Parmi les importations paiennes de 1'Orient, il faut spé-
cialement mentionner l'astrologie, « cet art ou cette prétendue
science de la religion syro-chaldéenne, qui, dans le premier
siecle de 'empire, tantot liée avec le culte religieux, tantot in-
dépendante, se répandit dans I'Occident.... Ce n’étaient pas
seulement le soleil et la lune dans lesquels on adorait les prin-
cipes male et femelle de la puissance de la nature, mais aussi
les étoiles et tout particulierement les planétes, qui apparais-
saient comme des puissances déterminant la nature en général
et particuliéerement la vie humaine. Il fallait done, pour étre
heureux, s’assurer leurs bonnes influences et se préserver des
mauvaises. Les planétes passaient & cause de leur mobilité pour
étre les interpretes qui annoncaient aux hommes la volonté du
Destin. Nous avons encore dans les noms des jours hebdoma-
daires des traces de cette idée de la domination des planétes
sur le monde terrestre. Aucune autre forme de la religion ne
pouvait plus facilement se détacher du lieu de son origine pour
se répandre ailleurs, et aucune n’etait plus propre a se recru-
ter partout des adhérents. Aussi, sous les empereurs, Rome
était-elle pleine de Chaldéens et de mathématiciens qui vivaient
de l'astrologie, et de temps en temps, mais toujours en vain,
étaient expulsés de la ville?. »

1 Ibid,, p. 392, 439, 447.

2 Schneckenburger, Neutest. Zeitgeschichte, p. 52. — Comp. G. Boissier, 11,
186,270. — Tacite dit des mathematici (Hist. [,22) : Genus hominum poten-
tibus infidwm, sperantibus fallax, quod in civitate nostra et vetabitur semper
et retinebitur. Voir aussi Ann. I, 27; I11, 22; XII, 22, 52, X1V, 9; XVI, 14,
et surtout VI, 2022, o1 il est parlé de Tibere et de son astronome Thra-
sylle, et ot Tacite lui-méme finit par dire: «Au reste, la plupart des
hommes ne peuvent renoncer & I'idée que le sort de chaque mortel est



568 L. THOMAS

90 Trois faits contribuérent & faire toujours plus connaitre
les Juifs aux Romains : la dispersion croissante des Juifs dans
I'empire, et la double prise de Jérusalem, d’abord par Pompée
I'an 63 avant Christ, puis par Titus 'an 70 de ’ére chrétienne.
— Quelques mots sur le premier de ces faits! pour en faire
saisir toute la portée. Quand Cyrus permit aux Juifs de retour-
ner dans leur patrie, le nombre de ceux qui partirent fut
relativement petit. Plus tard, lorsqu’Alexandre eut détruit le
royaume des Perses, beaucoup de Juifs s’enrdlérent dans son
armée, & condition de rester libres dans ’exercice de leur foi.
Alexandre leur assura la méme liberté dans toute I’étendue de

fixé au moment de sa naissance; que si les faits démentent quelquefois
les prédictions, c’est la faute de l’"imposture, qui dit ce qu’elle ignore,
qu'ainsi se discrédite un art dont la certitude a été démontrée. » (Trad. de
Burnouf).— Walckenaer, dans son Histoire dela vie et des poésies d' Horace
(Paris, 1840), a écrit quelques pages fort instructives sur l'astrologie ro-
maine (II, p. 99-105). Nous en extrayons les indications suivantes : Des
progres récents dans les calculs des monvements des corps célestes et la
réforme du calendrier sous Jules-César avaient fait une profonde impres-
gion sur l'esprit des Romains; et les astronomes, en donnant & 'astrologie
Iapparence d'une science, n’eurent pas de peine d répandre une super-
stition dont enx-mémes étaient atteints. Loin de passer avec le paga-
nisme, elle €tait encore en pleine vigueur lors de la naissance de Louis X1V,
Varron dut beaucoup contribner & accréditer parmi les Romains la doc-
trine de I'astrologie; Cicéron la combattit avec force, mais sans succes.
Octave avait la plus grande confiance dans son horoscope et le divalgua
par tous les moyens. Les progres de I'astrologie furent si rapides et si
grands sous Auguste que cette doctrine eut, comme celle d’'Epicure, un
vrai poete, probablement Publius Manilius. Les Astronomigues, dédiées &
Auguste, rappellent souvent Lucrece pour 1'élévation, Virgile pour ’har-
monie et I'élégance. — Mommsen parle d’une curieuse inscription lyon-
naise, dont il ne précise pas la date, mais qui doit 8tre fort ancienne et
qui atteste bien la foi populaire & I'influence des planetes sur les destinées
individuelles. C'est une épitaphe de soldat romain, ainsi congue : « Natus
est die Martis, die Martis probatus (ou: profectus), die Martis missionem
percepit; die Martis defunctus est.» (Rimische Chronol. bis auf Cisar,
p. 314.)

1 Voir Franck, De lUétat politique et religieux dela Judée dans les derniers
temps de la nation : dans ses Etudes orientales, Paris, 1861. — Fr. de Cham-
pagny, Rome et la Judée au temps de la chute de Néron, Paris, 1858. Ch. IV :
Etat du peuple juif avant le regne de Néron.— Allgem. Encykl., Art. Juden,
par Selig Cassel.



LE JOUR DU SEIGNEUR 569

ses Etats, ce qui dut singulierement faciliter les voyages et
I’émigration d’un peuple qui s’adonnait toujours plus au com-
merce. Sous les successeurs d’Alexandre, la dispersion juive
s’accrut encore considérablement : les rois d’Egypte et de
Syrie firent longtemps tout leur possible pour établir les Juifs
dans les villes qu’ils fondaient et dont plusieurs, comme
Alexandrie et Antioche, devinrent rapidement trés importantes.
De I’Asie Mineure, les Juifs se répandirent en Gréce, surtout
dans les villes de commerce maritimes. A Rome méme, oli
Pompée, aprés la prise de Jérusalem, amena de nombreux
prisonniers pour orner son triomphe, ils se comptérent bientot
par milliers. Il n’y avait guére alors de pays connu oll ne se
trouvassent des enfants d’Israél et le monde connu subissait
presque tout entier la domination romaine. Si populeuse que
fit redevenue la Palestine au temps du Seigneur, elle ne ren-
fermait peut-étre que le tiers de la nation : sur 12 millions de
Juifs, il y en avait eu 8 4 9 de dispersés. Sous ce rapport,
comme le remarque Schneckenburger?!, ils se placaient en
quelque sorte & coté des Romains eux-mémes, et la position
de la diaspora était d’autant plus exceptionnelle parmi les
autres populations de l’empire qu’elle entretenait toujours
avec Jérusalem d’intimes relations. « Le monde ancien, dit de
Champagny 2, n’avait donc pas usé envers Juda de moins de
largesse que le monde moderne. Le Juif était Syrien & Antioche,
Alexandrin dans le Bruchium, comme aujourdhui il est
Frangais & Paris et Anglais dans la cité de Londres, sans pour
cela cesser d’étre Juif. »

10° Les Romains furent frappés d’étonnement a la vue d’une
religion qui proclamait I'unité de Dieu, apprenait & I'honorer
sans image et célébrait dans ses synagogues le culte le plas
simple et le plus spirituel. Beaucoup d’entre eux se sentaient
attirés par cette religion qui semblait promettre & leurs besoins
religieux une satisfaction cherchée vainement ailleurs. Aussi
autour d’une multitude de synagogues répandues dans Pem-
pire, se groupait-il un certain nombre de paiens, hommes et

1 Neutest. Zeitgesch., p.71.
2 Rome et la Judée, p. 89.



570 L. THOMAS

femmes, qui se rattachaient plus ou moins étroitement a la loi
de Moise, les uns se faisant complétement juifs; la plupart, et
souvent les plus dignes, se bornant & prendre part & plusieurs
actes du culte. Ces prosélytes & des degrés divers se trouvaient
en tout pays, dans toutes les classes de la société et jusque
sur les trones.

Les Juifs, grace & leur diffusion dans tout 'empire, & leur
habileté, & leur entente mutuelle, & leurs libertés, & leurs ri-
chesses, & leurs prosélytes, exercaient alors une influence
« comparable a celle que, depuis leur émancipation, nous les
voyons prendre dans ’Europe moderne !. » En fait, d’aprées le
récit des Actes, ce sont eux qui soulévent souvent contre les
apotres les populations paiennes, et Cicéron lui-méme, en
plein tribunal, dit & leur sujet?®: Scis quanta sit manus,
quanta concordia, quantum valeat in conciontbus : Summissa
voce agam, tantum est judices audiant... Multitudinem Ju-
dworum, flagrantem nonnungquam in concionibus, pro repu-
blica contemnere gravitatis summe fuit.

110 1l est vrai qu’en méme temps les Juifs étaient pour les
Romains un objet de vive répulsion, et ils I’étaient trés hono-
rablement sous plusieurs rapports, par exemple, comme ado-
rateurs exclusifs du Dieu d’Abraham et comme refusant tout
culte aux empereurs. Genus humanwm superstitionis nove
atque malefice, dit Suétone 3; sceleratissimea gentis consuetudo,
dit Sénequet; exitiabilis superstitio... per [lagitia invisi...
odio generis humani convicte, dit Tacite 5. Ailleurs, sans doute,
les auteurs latins sont moins injustes & I'égard des Juifs.
Trogue Pompée leur rend méme ce magnifique témoignage :
quorum justitia religione permixtd incredibile quantum coa-
luere . Mais soit les accusations, soit les louanges, soit les
adhésions, montrent combien il s’en fallait que le judaisme
fut alors ignoré des Romains, quoiqu’ils le connussent souvent

11bid., p. 92.

2 Pro Flacco, 23.

8 Nero XV, rapproché de Claudins XXV.

4 D’apres Augustin, de civit. Dei, VI, 11.

5 Annales, XV, 44.

6 Justin, . XXX VI, c. 2.



LE JOUR DU SEIGNEUR 571

fort mal. Rien ne le prouve mieux que ces lignes d’Auguste a
Tibére : Ne Judaxus quidem, mi Tiberi, tam diligenter sabbatis
jejunium servat, quam ego hodie servaril,..

120 Les Romains, dans leurs nombreux rapports avec les
Juifs, avait été d’autant plus frappés de leurs sabbats qu’ils
en avaient largement profité dans leurs siéges de Jérusalem.
Ils désignaient méme parfois les Juifs par le sobriquet de sab-
batariens?. Mais ils jugeaient l'institution trés différemment
les uns des autres et souvent, comme Auguste, d’'une maniére
fort erronée. Tantdt ils s’en moquaient dédaigneusement,
comme le faisaient Juvénal, Perse, Rutilius?, et, pour étre équi-
table, il ne faut pas oublier que I'observation du sabbat se
présentait alors sous sa forme pharisaique. Tantot ils mani-
festaient une crainte superstitieuse de ce jour : c’était un dies
ater, et ils 'associaient méme & 'anniversaire de la sanglante
défaite de ’Allia t. Tantot ils jugeaient le sabbat si1 favorable-
ment qu’ils se l'appropriaient, ou réellement, comme le fai-
saient les prosélytes, ou de la plus étrange facon, comme nous
le verrons tout & '’heure. — Horace, dans son Epitre du Fa-
cheux, se met lul-méme en scéne, comme cowpletement in-
différent au sabbat, tandis qu'un de ses amis, qui aurait une
confidence & lui faire, s’y refuse, pour cause de sabbat solen-
nel5. — Comme le remarque heureusement d’'Orelli®, pour
beaucoup de paiens « le sabbat fut un précurseur du christia-
nisme. Ils étaient ainsi conduits & la synagogue, ou les atten-
dait la prédication de la bonne nouvelle. »

43¢ D’autre part, le jour du sabbat fut assez tot identifié avec
le jour hebdomadaire de Saturne. Déja sous Auguste, le poéte
Tibulle, & la veille de partir pour un voyage et cherchant a dif-

! Suéton, Octav., 76.

2 Martial, sat. [V, v. 4 : jejunia sabbatariorwm.

3 Juvénal, sat. XIV, v. 96-106; sat. V1, v. 159. — Perse, sat. V, v. 179-134.
— Rutilius, de reditu suo, 1, v. 389-392... cui (genti) frigida sabbata cordi,
Sed cor frigidius religione sud. Septima quaeque dies turpi damnata veterno,
Tanquam lassati mollis imago dei.

4 Ovide, Ars am., I, v. 413-416; Remed. am., v. 217-220.

5 Sat., 1. I, 9, v. 68-72.

6 Real. Encykl., 2. Ausg., XIII, p. 166.



572 L. THOMAS

férer son départ, prétextait « tantot le vol des oiseaux, tantot
de mauvais présages, tantot la sainteté du jour de Saturne 1. »
Frontin (40-106 aprés Christ) dit que Vespasien triompha des
Juifs en les attaquant « le jour de Saturne, jour auquel il leur
est défendu de faire quoi que ce soit de sérieux 2. » Vers 138,
Justin Martyr parle du samedi comme « jour de Saturne, » du
vendredi comme sa veille et du dimanche comme son lende-
main ou comme « jour du Soleil 3. » Dion Cassius enfin, dans
son récit de la prise de Jérusalem par Pompée, désigne le
sabbat comme jour de Saturne %

Les rabbins reconnurent aussi cette coincidence, en appe-
lant Schabbetai la planéte Saturne 5.

14° L’identification du sabbat et du jour de Saturne pouvait
se justifier de deux maniéres aux yeux des PRomains. Le sabbat,
comme jour de repos, n’était pas sans rapport avec leurs
1dées primitives sur Saturne et son paisible régne, idées qu’en-
tretenait toujours la féte des Saturnales. On pouvait aussi re-
trouver dans le sabbat quelque chose de la sinistre influence
altribuée par I'Orient & la planéte Saturne®, puisque le jour
qui lui était consacré, interdisait, comme dies ater, toute
entreprise, toute activité productrice, commandait ainsi un
certain chomage. Mais ce qui, en fait, a produit I'identification,
c’est une simple coincidence fortuite; car on ne saurait ad-
mettre qu’elle ait été cherchée par les Juifs ou par les paiens?.

15¢ Le 1¢r passage de la littérature romaine ou le sabbat est
désigné comme jour de Saturne, est le passage de Tibulle, et
cette désignation y apparait comme une expression déja cou-
rante. La dénomination planétaire des jours de la semaine de-
vait donc étre alors en usage & Rome, méme depuis un certain

1 Eleg. 1, 3, v. 18.

? Stratag., 11, 1, 17. Die Saturni.

3 Apologet., [, 67: % Kpovewn 5 % mpo tiig Kpovexdic; w pera thy Kpowwdy,
g éotiv Moy Huiow.

4 Tag tob Kpovou 80 awopaguévas Huépag. .. 7 100 Kpovou huépe,

> Oehler, Real. Encykl., 1. A., X111, p. 195.

8 Voir Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 414, et aussi Horace,
Ode 11, v. 17-24; Perse, Sat. V, 45-51.

" Voir Lotz, Quaestiones, p. 19.



LE JOUR DU SEIGNEUR 573

temps. Mais 1l est difficile de préciser la date du passage!. En
tout cas, 'usage de la dénomination astrologique des jours
hebdomadaires 4 Rome semble remonter aux derniers temps
de la République, comme on 'admet généralement 2.

16° Dans la satire de Pétrone sur le souper de Irimalcion,
écrite sous Néron ou peut-étre déja sous Claude?, il est parlé
d’'un « second » tableau se rapportant au cours de la lune et
des étoiles, et renfermant 7 1mages peintes, avec I'indication
des bons jours et des jours dangereux 4.

17° Dans une peinture trouvée a Pompéi et par 12 méme
antérieure & I'an 79 apres Christ, les bustes des divinités tuté-
laires de la semaine sont représentés dans 7 médaillons. En
allant de gauche & droite, on trouve d’abord Saturne : vieillard
avec une harpe, la téte couverte d’'un bonnet, et enveloppé

1 Aut ego sum caussatus aves, aut omina dira Saturnive sacram me tenuisse
diem. Tels étaient les prétextes par lesquels le poete retardait son départ
pour une expédition militaire dans laquelle il devait accompagner Mas-
sala. « On ne sait rien de bien positif sur cette expédition, dit une note
de I'édition Panckouke (p. 197); on pense qu'elle eut lieu I'an de Rome
725, » c'est-a-dire 'an 29 av. C., h I'époque méme ou Octave devenait Au-
guste. Tibulle est dit étre mort jeune, mais on varie pour la date de sa
naissance entre 66 et 43 av. C., c’est-a-dire entre la date de la naissance
d’Horace et celle de la naissance d'Ovide. Cependant d’apres un passage
d’Ovide ( Tristia, 1V,20,5), Tibulle aurait précédé Properce, et Properce lui-
méme serait entré dans la carriere avant Ovide, qui commenca de bonne
heure b se faire connaitre par ses poésies. (Voir Nandet, art. Tibulle, dans
la Biographie universelle.)

2 Schrader, Theol. Stud. w. Krit., 1874, p. 350. Lotz, Quaestiones..., p- 15.
Riehm, Handw. des bibl. Alt., art. Sabbath. Walckenaer, Histoire de la vie
et des poésies d’ Horace, t. 11, p. 102. De Witte, Gaz. archéol., 1371, p. 5.

? De Witte, ibid., p. 53. Amédée Thierry, Tableaw de Uempire romain,
20 éd., Paris, 1862, p. 212

i Satyricon, XXX : Altera (tabula babebat) Lunae cursum stellarumaque
septem imagines pictas et qui dies boni quique incommodi essent, distinguente
bulld, notabantur. Le 1°F tableau était ce que serait pour nous une ardoise
ou une planche noire, servant d’agenda. Trimalcion y faisait donner des
ordres i ses esclaves. 1l y avait donc correspondance entre les deux ta-
bleaux, et le 21 était une espece de calendrier : le cours de la lune se rap-
portait au mois, et les sept astres, parmi lesquels étaient le soleil et de
nouveau la lune, & la semaine. S'agissait-il des jours favorables ou néfastes
de la semaine, du mois ou de I'année ? Le texte ne 'explique pas.



574 L. THOMAS

d’un ample manteau jaune, comme le bonnet; — puis le Soleil :
jeune homme, dont la téte est environnée d’'un nimbe rayon-
nant; 1l porte une chlamyde rouge sur l'épaule et tient un
fouet; — la Lune, avec une chevelure abondante, un nimbe
autour de la téte, un vétement blanc et un sceptre; — Mars,
avec casque, bouclier, lance et une cuirasse de feu; — Mer-
cure, coiffé du pétase ailé et revétu d’'une chlamyde; — Jupiter,
avec barbe, manteau rouge et sceptre; — enfin Vénus, por-
tant un diadéme enrichi de perles et un modius. Sa tunique
est blanche et un petit amour est & son épaule droite 1.

18 L’ordre planétaire que nous venons de décrire (5 ®C
g% % @), est bien Pordre proprement égypto-gréco-romain
ou gréco-romain. C’est celui qu'indique aussi Dion Cassius et
qu’il explique de deux manieres. De Witte a décrit tous les
antiques monuments ol il a discerné sculptées ou peintes les
divinités hebdomadaires : autels, vases, lampe, bracelet, etc...
Or parmi ces 18 monuments, dont quelques-uns sont fragmen-
taires, 14 ou 'on peut reconnaitre encore la succession des
divinités, indiquent aussi le méme ordre : pour les uns (6),
en allant de droite & gauche; pour d’autres (8), en allant
de gauche & droite. Un seul met en téte non Saturne, mais le
Soleil. Un seul échange les places entre Vénus et Mercure,
probablement & cause d’une restauration postérieure 2.

L’ordre planétaire que nous avions appelé ? I'ordre héb-
raico - chrétien et aussi gréco-romain ou plus brievement
I'ordre hébraico-romain, & savoir QU F3%¥ @ b, doit étre
appelé proprement I'ordre hébraico-romano-chrétien ou plus
brievement hébraico-chrétien. Comme nous l'avons indiqué,

' De Witte, p. 79.

2(’est encore par Saturne que commence l'ordre planétaire sur un
autel signalé par Ideler, I, p.623. On y voit les bustes de Saturne, Apol-
lon (Soleil), Diane (Lune), Mars, Mercure, Jupiter, Vénus, et, entre ces
deux dernieres divinités, un Génie en pied avec une corne d'abondance.
L’autel doit appartenir & une époque ol ln semaine était déji tres répan-
due dans 'empire romain et ol le christianisme n’avait pas déja pénétré
en Grermanie, c’est-h-clire dans le 3¢ siecle ou au commencement du 4e. 11
ressemble beaucoup an 6¢ monument déerit par de Witte.

3 Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 263.



LE JOUR DU SEIGNEUR 575

depuis Constantin cet ordre dut prévaloir sur lordre propre-
ment gréco-romain ou romain.

L’ordre hébraico-chrétien résulte au fond de la triple in-
fluence du judaisme, du paganisme et du christianisme, et
cela ressort encore des noms francais des jours de la semaine :
I'influence chrétienne s’y manifeste par le nom de Dimanche;
Pinfluence juive, par celui de Samedi?.

190 Schrader et Riehm disent que les noms planétaires des
jours de la semaine sont arrivés des Chaldéens aux Romains
par le moyen des Syriens?. D’autre part, Dion Cassius estime
que c’est des Egyptiens, c’est-a-dire, semble-t-il, des astro-
logues alexandrins, que la semaine planétaire est venue aux
Romains. Ces deux assertions doivent étre réunies et combi-
nées, en ce sens que si les Chaldéens, dont les Syriens étaient
les disciples, ont inventé et élaboré la semaine planétaire, ce
sont les astrologues alexandrins qui 'ont fixée 3.

En fait, la semaine chaldéenne a pour formule C® % Q@ b 3%,
et la semaine égypto-gréco-romaine b OCJ¥% Q@ n’en est
point provenue. Mais toutes les deux dérivent également de
I'ordre planétaire par grandeur d’orbite :la 1re, & partir du
plus petit orbite (CFQ @3 % b *%); et la 2de, du plus grand
(b %5 QBCH).

20° Des quatre explications que nous avons données de
lordre général de la semaine planétaire actuelle, les deux em-
pruntées A Dion Cassius : la 1re, mystique et musicale; la 2de,
astrologique, nous semblent seules historiquement fondées,
car elles seules conduisent & l'ordre égypto-gréco-romain. En
outre, la 2de doit étre préférée a la 1r¢, & cause de I'importance
énorme quavait acquise 'astrologie.

21° Comme nous l’avons annonceé, ’empire romain vit se ré-

1 Dimanche vient de dies dominica. Samed1 vient de Sabbati dies. Littreé :
« Bourg. saibay ; prov. sabbat, sabat, sapte, sabde; espagnol sabado; portu-
gais sabbado; italien sabato. Du latin sabbatum.» — «Samedi = sabdedi
sabbati dies,» dit J. Grimm (Deut. Mythol., 3. A., I, p. 112).

2 Theol. Stud. u. Krit., 1874. — Handiw. des bibl. Alt., art. Sabbath.

8 Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 258, 435, 450.

4 1bid., p 446.

v Ibid., p. 233-263.



576 L. THOMAS

pandre, concurremment avec le sabbat, une étrange manieére
de célébrer le jour de Saturne, & savoir par le simple chomage
et par la bonne cheére, ainsi que nous 'apprend Vertullien 1.
220 51 'on tient compte soit des Juifs et de leurs prosélytes,
qui célébraient religieusement le sabbat, soit des paiens qui
envisagéaient ce méme jour comme dies ater, dans lequel il
ne fallait rien entreprendre, ou qui en profitaient pour festoyer,
on reconnait que certaines assertions de Philon et de Joséphe
sur la diffusion du sabbat a leur époque, ne sont pas loin de la
vérité, mais seulement exagérées, déclamatoires?. On com-
prend aussi comment Séneéque, qui ne voyait dans le sabbat
qu'un moyen de perdre presque la 7¢ partie de sa vie, pouvait
aller jusqu’a dire : « La coutume de cette race criminelle a
tellement prévalu, que déjd presque toute la terre la regoit.
Les vaincus ont donné leurs lois aux vainqueurs. » (De civit-

Dei, VI, 11.)

1 Ad nat., [, 13: Vos certi estis, qui etiam in laterculum septem dierum
solem recepistis et ex diebus ipsum praelegistis, quo die lavacrum aut in
vesperam differatis, aut otium et prandium curetis. — Quare ut ab excessu
revertar, qui solem et diem ejlus nobis exprobratis, agnoscite vicinitatem, non
longe a Saturno et sabbatis vestris sumus. — Adv. gentis, 16 : si diem solis
leetitiae indulgemus, alid longe ratione quam de religione solis, secundo loco
ab iis sumus, qui diem Saturni otio et victuwi decernunt, exorbitantes et ipsi a
judaico more, quem {gnorant.

2 Comp. Oehler, Real. Encykl., 1° éd., art. Sabbath, p. 194. — Philon,
apres avoir parlé de la coutume des nations paiennes d'exalter chacune
leurs propres lois et de mépriser celles des autres, dit ensuite: « Il en
est tout autrement de nos lois, car elles attirent & elles et convertissent
tous les mortels, Barbares, Greecs, continentaux, insulaires, orientaux,
occidentaux, Burope, Asie, 'univers entier, d'une extrémité i 'autre. Qui
en effet n’honore pas le 7° jour et ne s’accorde & soi-méme et aux siens ce
jour de repos et d'indulgence, non seulement & ceux qui sont libres, mais
encore aux esclaves et aux bétes de somme? » (De Mose, II, p. 137.) —
« Plusieurs autres peuples, dit Josephe (C. App., lI,9; p. 847 de la tra-
dnction de Buchon, Paris, 1852), ont aussi des longtemps été si touchés de
notre piété qu’on ne voit point de villes grecques, ni presque barbares,
ou I'on ne cesse de travailler le 7¢ jour, ol 'on n’allume des lampes et ot1
I’on ne célebre des jelines, »



	Le jour du seigneur : étude de dogmatique Chrétienne et d'histoire [suite]

