
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: Le jour du seigneur : étude de dogmatique Chrétienne et d'histoire
[suite]

Autor: Thomas, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE JOUR DU SEIGNEUR

ÉTUDE DE DOGMATIQUE CHRÉTIENNE ET D'HISTOIRE

PAR

L. THOMAS1

§ 5. Grecs et Romains.

Nous voudrions, au sujet des anciens Grecs, établir surtout
1° que malgré ce qui a été dit et répété, ils n'avaient, aux temps
où ils nous sont vraiment connus, ni la semaine, ni la
célébration d'un 7e jour hebdomadaire, mais 2° que le nombre 7

était chez eux, au moins autant qu'ailleurs, marqué d'un sceau

singulièrement significatif.
Sur ce dernier point, il convient de s'occuper simultanément

des Grecs et des Romains, car ceux-ci subirent de bonne
heure l'influence de ceux-là et devinrent de ces disciples qui
aident beaucoup à comprendre leurs maîtres.

D'autre part, avant de parler de l'importance du septénaire,
nous rechercherons ce qui chez les Romains peut être rattaché
plus directement à la double institution de la semaine et du

repos du 7e jour, et nous terminerons, comme contre-
épreuve, par quelques indications positives sur l'introduction
de la semaine et de la semaine planétaire dans l'empire
romain.

L'étude que nous allons présenter s'est allongée au delà de

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, 18S7, p. 136, 245, 403, 523;
1889, p. 371.

THÉOL. ET r-HII.. 1889. 34



530 L. THOMAS

nos prévisions. Il y a là des matières intéressantes et peu
connues. Puis, les Apologètes s'étant laissé dès les temps anciens
induire en erreur, il importe de s'en rendre compte, mais en
même temps de reprendre le fond de leur thèse, qui sous des

formes nouvelles peut être défendue.

A. Semaine et célébration d'un 7e jour hebdomadaire
chez les Grecs

Sans revenir sur les auteurs modernes qui ont prétendu que
l'institution de la semaine se retrouvait dans toute l'antiquité,
nous mentionnerons seulement Oschwald, qui parle expressément

et sommairement des Grecs comme ayant eu à la fois la
semaine et la célébration du 7me jour1.

Cette erreur a été fort répandue, et la source n'en est rien
de moins que le témoignage de Clément d'Alexandrie et d'Eu-
sèbe de Cesaree.

Dans les Stromates2, Clément, après avoir indiqué les

emprunts que selon lui les Grecs ont faits aux livres hébreux,
arrive à signaler dans le 10meLivre delà République de Platon

une étrange prédiction du Jour du Seigneur, c'est-à-dire du

dimanche, puis il s'exprime ainsi3 :

« § 108. Le 7me jour aussi est connu comme saint, non pas
seulement par les Hébreux, mais encore par les Grecs, en tant

que le chiffre de ce jour est celui des révolutions du monde

entier, de tous les animaux et de tous les autres êtres de la
nature4. »

1 Christi. Sonntagsfeier, p. 13, 15, 16.
2 L. V, ch. 16, § 108. Edition Klotz, Leipzig, 1832.

3 Ne pouvant adopter complètement la traduction qui est donnée par
de Genoude : Les Pères de l'Eglise, traduits en français, T. V, Paria, 1839,

nous traduisons le passage aussi exactement que possible.
1 PiXkà y.ai. triv iß^öpriv ispi.v o-'j povov ol Eßpaloi, àïXà xat ol Eïlrivs; taaat,

xa8 rpi ô nâ; y.óo-po; y.oylsïtai.. [1 y a, ce semble, dans cette phrase une
incorrection : en effet, le pronom v?v ne se rapporte pas précisément à tïi«
sßZopriv (sous-entendu : -hpspav), c'est à dire au 7e jour hebdomadaire,
mais à l'idée beaucoup plus vaste de l'heptade, à laquelle l'auteur attache,
comme Philon et en général les Grecs, une très grande importance
cosmique (voir pour Clément 1. VI, ch. 16, § 137-143, 154, 155). Ce qui confirme



le jour du seigneur 531

Hésiode s'exprime ainsi sur ce jour : « D'abord le 1er, puis le
4me et le 7me jour, jour sacré. » Et encore : « De nouveau au 7me

jour la brillante lumière du soleil. »

Homère dit aussi : « au 7me jour vint ensuite un jour sacré. »

Et : « Le 7me jour était sacré. » Et encore : « C'était le 7me jour
dans lequel tout fut accompli. » Et de nouveau : « A la 7me

aurore, nous quittâmes les rives de l'Achéron. »

Callimaque le poète va jusqu'à dire : « A la 7me aurore, ils
avaient tout fait » (ou: toutes choses avaient été faites)1. Et
encore : « Le 7me jour est dans les jours favorables, et le 7me jour
est un jour de naissance2. » Et : « Le 7me jour est dans les

premiers, et le 7me jour est parfait. » Et : « Par sept toutes choses

notre interprétation, c'est que le texte d'Aristobule, qui, comme nous le

verrons, a évidemment été suivi par Clément, dit: Si e^So^iScov Sì xoti

nà; ò xóopo; yjyksltai... Ai ê^SouâSuv, c'est-à-dire par des lieptades, non
des semaines et encore moins des 708 jours.

1 s3Sou<ztvj 8 viol y.a'i o'i (ou : ot) tstiiy.ovto ànavta. Si on lit ol, comme Klotz,
on traduit, ainsi que Wilson (The Writings of Clem, of Alex, translated,
II, Edimburgo, 1869), par : ils avaient tout fait. Si on lit ot, datifdu pronom
personnel, on peut traduire : dans lequel ils avaient tout fait, ou : dans

lequel toutes choses avaient été faites, le pluriel tstvxovto pouvant s'expliquer

avec ànavta pour sujet- Cette dernière traduction est celle de Gen-
tianus Hervetns Aurelianus (Paris, 1590), de Vigerus (Paris, 1628) et de

Genoude. Le même vers se retrouve, comme nous le verrons, deux fois
dans la Préparation évangélique d'Eusèbe, et chaque fois il a été traduit
dans ce même dernier sens par Séguier de S. Brisson (Paris, 1846). Nous

aurons du reste à revenir sur ce vers.
2 Éj3Sópj lori ysvi<î\-(i. J'ai traduit ysvidlri, qui signifie proprement :

naissance, génération, race, origine, comme Gentian us Hervetns et comme de

Genoude (le jour de la naissance). Wilson: and the seventh race. Vigerus
lie cette citation à la suivante et traduit : Septima rerum Ortus. Séguier
traduit une fois par : « c'est au 7e jour qu'est la naissance, » et une autre
fois par : « et c'est la 7e génération. »

Selon Philon, le 7e jour est y.io-pov ysvsOïto;, c'est-à-dire le jour
anniversaire de la naissance du monde (mundi natalis. De Mose, 1. Ill, p. 167

de l'édition Mangey). — « Il pourrait, dit-il (De septenario, éd. Mangey,
p. 26), être très justement appelé ysvsBlio; toï> ma-pov, c'est-à-dire le jour
de naissance du monde, puisqu'on ce jour, où l'œuvre du Père apparut
comme parfaite et composée de parties parfaites, il est ordonné de s'abstenir

de toute oeuvre- » Philon dit ailleurs, clans la même dissertation
(p. 284), que chez les Israélites « le bœuf lui-même, en se reposant le jour



532 L. THOMAS

avaient été faites dans le ciel sidéral, apparaissant en cercles

par années ordonnées » (ou : ordonnées par années) *.

« § 109. Les élégies de Solon exaltent aussi extrêmement
l'heptade2. »

Ces lignes de Clément se retrouvent deux fois, sauf quelques
modifications, dans la Prépar. évang. d'Eusèbe (1. XIII, c. 12,

13), mais la lre fois (c. 12) à la fin d'une longue citation d'Aris-
tobule, dit ci philosophe hébreu » (fin du chap. 11) ; la 2de fois,
comme faisant partie d'une citation de Clément. A la fin du

chap. 12, Eusèbe dit expressément : « Toutes ces citations sont
tirées d'Aristobule, semblables à ce que Clément a dit sur le

même sujet : vous allez en juger par ce qui suit. »

Les quelques modifications auxquelles nous avons fait
allusion, sont surtout celles-ci : 1° Les vers attribués par Clément

àCallimaque, le sont par Aristobule à Linus ; 2° On ne trouve

du sabbat, célèbre le jour de naissance du monde. » Nous avons déjà vu
(Revue de theol et dephil 1887, p. 246) que le même auteur dit encore : « le

sabbat serait très digne d'être appelé la fête ptovviv nàvh^ipov.. y.ai too

xitrpjov ysvéffkiov, » c'est-à-dire selon la traduction que nous avons donnée,
la seule fête appartenant à tous les peuples et contemporaine du monde.

Mangey traduit : mundi natalis, c'est-à-dire commémorative de la
naissance du monde, et en définitive cette traduction nous paraît la bonne.

1 èn-à Sî nàvta ts--jy.ro iv ovoaväi à.itspòsvtt Ev yjjy\oio-i cpavévr smtsXkopsvoi;

svtavtoï;. Ces deux vers ne sont pas faciles à traduire. Gent. Hervetus :

Sidereo in coclo septem perfecta fuere orbitus, Omnia quae apparent
volventibus annis. Vigerus : Omnia sidereo septena videntur in orbe,
Motibus et propriis certos volvuntur in annos. Wilson : Now all the seven
made in starry heaven, in circles shining as the years appear. De Genoude :

Tous les astres qui roulent dans les plaines de l'air et accomplissent leur
révolution annuelle, ont été créés en 7 jours. Séguier, d'abord : Tout
dans le ciel étoile est renfermé dans le nombre 7 : les planètes errantes
dans leurs orbites, et la révolution des ans; puis : Toutes choses dans le

ciel étoile ont été faites par 7, comme on le voit dans des globes qui par
leur cours remplissent l'année. Bentley pense qu'il faut lire ainsi les

deux derniers mots : nspinl.opivav svia-jtâv (d'après Valckenaer : Diatribe
de Aristobulo, publiée à Leyde en 1806 et rééditée à la suite de la belle

publication du texte grec de la Prép. évang. d'Eusèbe, avec la traduction
latine de Vigerus, Oxford, 1843, t. IV, p. 445). Uspinïopsvo;, pour
nspinslipsvo;, de nsptnùopai, entourer, faire sa révolution. On trouve
dans Homère nspinlopsvw ivtavtäv : dans le cours des années.

8 ...o-tfóSpa nv s|3Souâ3« ixOsiaÇo-jo-iv.



LE JOUR DU SEIGNEUR 533

pas dans Aristobule la 2^ citation d'Homère faite par Clément.

Il n'en est pas moins évident que Clément lui-même, sans en

avertir, n'a guère fait que citer Aristobule.
Mais, avant de revenir sur les citations faites par Clément et

Aristobule, recherchons qui était celui-ci.
« Aristobule, philosophe juif, dont le nom nous a été transmis

par Eusèbe et saint Clément d'Alexandrie, dit Ad. Franck dans

son Dictionnaire des Sciences philosophiques1, florissait dans

cette dernière ville sous le règne de Ptolémée Philométor,
c'est-à-dire environ 150 ans avant l'ère chrétienne. Telle est
du moins l'opinion la plus probable, car il y a aussi un texte
qui le fait vivre sous Ptolémée Philadelphe. U a composé sur le

Pentateuque un commentaire allégorique et philosophique. Cet

ouvrage n'est point parvenu jusqu'à nous; mais les deux
auteurs ecclésiastiques que nous avons cités plus haut, nous en
ont conservé quelques fragments... Aristobule peut être
regardé comme le fondateur de cette école moitié perse moitié

grecque, dont Philon est la plus parfaite expression, et qui
avait pour but, en faisant de l'Ecriture une longue suite
d'allégories, de la concilier avec les principaux systèmes de philosophie,

ou plutôt de montrer que ces systèmes sont tous
empruntés des livres hébreux. Pour prouver que toute sagesse
vient des Juifs, Aristobule, comme un grand nombre de ses

successeurs, ne se contente pas d'expliquer la Bible d'une
manière allégorique, il a aussi recours à des citations falsifiées.
C'est ainsi qu'il rapporte un fragment des oeuvres d'Orphée, où

cet ancien poète de la Grèce parle d'Abraham, des dix
commandements et des deux tables de la Loi2... »

Reprenons maintenant les principales citations3.
La première citation d'Hésiode est le verset 770 de Opera et

i Comp. Prép. évang. d'Eusèbe, trad, par Séguier, II, p. 647, note 5 — et

surtout Zeller, Die Philosophie der Griechen, 3. Th., 2. Abth., 3. Aufl., 1881,

p. 257-264. Il place Aristobule exactement à la même date que Franck.
Selon Vakkenaer (p. 359). qui a tait sur Aristobule une étude si
approfondie, il était très connu à Alexandrie vers l'an 175 av. C

2 Voir Eusèbe, Prép. évang., 1. XIII, ch. 12 et dans la traduction de

Séguier, p. 648, note 7.
3 Comp. Trad, de la Prép. évang. par Séguier, II, 152., 655; Oehler,



534 L. THOMAS

dies ; mais d'après lecontexte, il y est question du 7me jour, non
de la semaine, mais du mois, jour consacré, comme nous le

relèverons plus tard, à Apollon en souvenir de sa naissance.
Voici en effet la traduction du passage d'où le vers est tiré1 :

« Observe les jours d'après l'ordre établi par Jupiter, pour les

apprendre à tes esclaves; le 30me jour du mois est le plus
convenable pour l'inspection de leurs travaux et le partage de

leur salaire, lorsque les peuples rassemblés entendront les
arrêts de la justice. Voici les jours qui viennent du prudent
Jupiter : d'abord le 1er de la nouvelle lune, le 4me et le 7me, jour
sacré où Latone enfanta Apollon au glaive d'or. »

La 2de citation d'Hésiode n'a aucune force probante.
La 3me citation d'Homère : « C'était le 7me jour, dans lequel

tout fut accompli », a ceci de très fâcheux que dans le texte
homérique il est parlé non du 7mejour, mais du 4rae2. En outre,
il s'agit tout simplement des préparatifs d'Ulysse pour son

départ de l'île de Calypso : au bout de 4 jours ils sont terminés
et d'après le vers suivant, « le 5me jour, » le héros reçoit de la
déesse la permission de quitter son île.

Les trois autres citations d'Homère sont reconnues supposées

et de fabrication judéo-grecque 3.

Les trois fragments allégués par Clément comme étant de

Callimaque, étaient attribués par Aristobule à Linus.
Callimaque était un poète grec, né à Cyrène environ 270 ans

avant Christ, et qui vécut à Alexandrie sous le règne de Ptolémée

Philadelphe. De ses nombreux ouvrages il ne reste que
des Hymnes et des Epigrammes, et on n'y retrouve pas les

vers que lui attribue Clément*.

Real-Encyklop.,1- A-, XIII, p. 195; Lotz, Quaestiones, p. 14, et surtout
Valckenaer.

1 Panthéon littéraire, Les petits poèmes grecs, traduits sous la direction
d'Aimé Martin, Paris, 1840, p. 150.

2
tstpatov vipap SYiv, xai ta teriXeo-to ànavta. Odyss., V, v. 262- Ed. Wolt,

Lipsiae, 1807.
3 Prép. évang.. trad, par Séguier, II, p. 652; Oehler, Real-Encyklop., 1.

A-, XIV, p. 195 ; Lotz, Quaestiones, p. 14 et surtout Valckenaer, p. 447-450.

i Voir Bétant, Choix de poésies grecques, Genève, 1850, p. 119. Comp.
Panth. littér.. Les petits poèmes grecs, p. 343-548.



LE JOUR DU SEIGNEUR 535

Linus était un personnage beaucoup plus ancien, mais il se

présente à nous sous un aspect extrêmement mythique1. « Que
le nom de Linus soit pseudonyme, dit Séguier2, il n'y a aucun
doute, non plus que pour tous les vers qu'on lui attribue;
mais qu'on lui ait substitué celui de Callimaque dans saint
Clément et que Bentley n'ait pas relevé cette erreur ou cette fraude
et y ait adhéré dans sa publication des fragments de ce poète,
voilà ce qui a surpris avec juste raison, tous les critiques. »

Enfin, quant aux élégies de Solon, dont il est question comme
« exaltant aussi extrêmement l'heptade», nous connaissons en
effet une remarquable poésie de cet illustre Grec sur la vie
humaine, comme composée au plus de 10 phases comptant
chacune 7 années3.

Ce que nous venons de constater au sujet des fragments cités

par Clément et Eusèbe soulève plusieurs questions assez
délicates de critique et de moralité littéraires. Il y a là des falsifications

d'interprétation et même de texte, dont Aristobule semble
avoir été l'auteur, et c'est ce qui explique peut-être au moins
en partie, comme le pense Valckenaer ip. 425), pourquoi Philon,

qui cependant relève d'Aristobule à tant d'égards, ne le
cite jamais. En outre, on ne comprend pas comment Clément
a si légèrement fait des emprunts à Aristobule, sans même le

dire, ni comment il attribue à Callimaque ce qui selon Aristobule

était de Linus.

1 Hésiode, l'auteur le plus ancien qui en parle, le dit fils d'Uranie. Selon

Diodore de Sicile, il aurait été le maître en musique d'Hercule et d'Orphée.
Apollodore le dit fils de Calliope. D'après Pausanias, il y aurait eu deux

Linus: l'un, fils d'Uranie et petit-fils de Neptune, qui aurait été tué
comme rival par Apollon ; l'autre, fils d'isménius (c'est-à-dire d'Apollon),
qui aurait été tué par Hercule, son élève. Selon Hérodote, le cantique
dit de Linus et relatif à ses malheurs, se chantait non seulement en Grèce,

mais encore en Egypte, en Phénicie, à Cypre et dans d'autres pays. (Voir
Panth. litter., Les petits poèmes grecs, p. 626.)

2 Trad, de la Prép. évang., H, p. 653, note 20. Comp. p. 655, note 35.
3 On peut lire cette élégie dans VAnthdlogia graeca de Nie. Bachius,

Hannoverae, 1838, et la traduction dans le Panth. litter-, Les petits poèmes

grecs, p. 267. Elle a été citée in exteneo par Clément d'Alexandrie, Strom.

VI, ch. 16, § 143 ; et Philon y avait déjà fait allusion : de mundi opif., I,

p. 25, édit. Mangey.



536 L. THOMAS

D'autre part on se demande comment Eusèbe a pu citer de

pareils morceaux d'Aristobule et de Clément sans paraître se

douter de leur caractère suspect1.
Mais ce que nous avons surtout à relever, c'est que les

citations de Clément et d'Eusèbe ne prouvent d'aucune manière

que les anciens Grecs aient célébré un 7me jour hebdomadaire,
ni même aient connu la semaine. Et ce résultat nous surprend
d'autant moins qu'on est bien renseigné sur la manière dont
ils divisaient généralement le mois2. Ils le divisaient, en effet,

non pas en semaines, mais en décades (Ss^ripspov), comme cela

apparaît déjà dans Hésiode3, et principalement chez les
Athéniens.

La lre décade s'appelait le commencement du mois (piv

latàpsvo;), la 2de, le milieu du mois (phv p=o-wv) ; la 3me, qui comptait

9 ou 10 jours suivant le nombre des jours mensuels, la lin
du mois (pw Mr/wv ou fBivav).

Le 1er jour de la lre décade s'appelait la nouvelle lune ou

nouménie, les autres jours étaient dits le 2d, le 3me, etc. du

«mois commençant. »

Les jours de la 2de décade étaient appelés le 1er, le 2d, etc.,
du « milieu du mois » ; mais le 15mc jour du mois avait aussi un

nom spécial, celui de lijopovia ou moitié du mois.

Quant aux 9 ou 10 jours de la 3me décade, tantôt ils étaient

désignés comme le 1er, le 2d, etc., du « mois finissant », le dernier

étant considéré comme 30me, sauf erreur possible d'un

jour, et étant appelé en conséquence la trentaine (tpiaxà;), de

1 Zeller a écrit au sujet d'Aristobule et de ses citateurs des lignes
sévères, très propres à faire sentir aux apologêtes le respect qu'ils doivent
toujours avoir pour toute vérité : « Pour faire recommander par des

autorités helléniques les institutions juives, dit-il ip. 261), il avait supposé
des vers d'Orphée et de Linus, d'Homère et d'Hésiode ou profité
d'interpolations qui avaient été faites par d'autres et qui trahissent si ouvertement

leur origine juive qu'on ne sait pas ce qui doit le plus étonner :

l'effronterie du falsificateur ou la légèreté des théologiens juifs et chrétiens

qui pendant près de 2000 ans ont su se soustraire à l'évidence. »

2 Voir Ideier, I, p. 8S, 257, 279; Diet, des antiquités grecques et romaines,

sous la direction de Oh. Daremberg et Kdm. Saglio, t. II, 2° partie, Paris
1887, Art. Calendrier, par Ch. Ruelle ; etc.

3 Ideler, I, p. 257.



LE JOUR DU SEIGNEUR 537

même que le 20me jour était appelé la vingtaine (sixà;) ; tantôt
ils étaient comptés comme le 1er, le 2d, etc., après la vingtaine
(in sixàSi) ; tantôt ils étaient comptés à rebours, le 21me jour étant
appelé le 9me du « mois finissant» ; le 22me, le 8me, etc. Le 29

ou le 30 avait aussi un nom spécial correspondant à ceux du
1er et du 15, à savoir celui de hr, xàt via, la vieille et la nouvelle
lune.

Ajoutons cependant que le savant moderne qui a peut-être
le plus étudié l'histoire ancienne de la Grèce et dont l'autorité
est de premier ordre, estime que les Grecs ont eu primitivement

la semaine de 7 jours et qu'ils ont ensuite emprunté la
décade aux Egyptiens. « Parmi les institutions de la Grèce
concernant la vie publique qu'on a attribuées à une origine
égyptienne, dit Ern. Curtius1, on peut citer d'abord la division du
mois en 3 décades, qui a remplacé de bonne heure, chez les
Athéniens notamment, la semaine sémitique de7 jours,
primitivement suivie et dont quelques traces sont encore visibles.
Ce changement est certainement dû aux prêtres, puisqu'ils ont
toujours réglé la distribution du temps -. »

B. Semaine et célébration d'un 7e jour hebdomadaire
chez les Romains

On a souvent rapproché du sabbat la fête romaine des Saturnales.

On y était d'autant plus porté que la connaissance et

l'adoption de la semaine planétaire se répandirent rapidement
dans l'empire romain et que parmi les jours de cette semaine

celui de Saturne coïncidait précisément avec le sabbat, de telle
sorte que le même jour était appelé assez indifféremment par
des écrivains fort divers le sabbat et le jour de Saturne.

Mais on ne peut guère insister sur ce rapprochement.
1° Les Saturnales étaient une fête essentiellement ancienne

et romaine, tandis que la dénomination du jour de Saturne était

en Italie d'importation étrangère et relativement récente.
1 Histoire grecque, traduction de Bouché-Leclercq, t. II, 1881. p. 64.
2 Curtius ajoute en note : « Sur la décade, voyez E. Curtius, Jonier vor

der ionischen Wanderung, p. 50. Petersen (Geburtstagsfeier bei den Griechen,

p. 242), attribue l'introduction de la semaine de 10 jours à Solon. »



538 L. THOMAS

2° Malgré l'identité des noms, le dieu des Saturnales apparaît
comme fort différent de l'Adar des Chaldéens et même du
Kronos des Grecs.

3° La fête n'était point hebdomadaire, mais annuelle.
4° Elle peut renfermer quelque lointain souvenir de la vie

paradisiaque, souvent appelée par les païens l'âge d'or, mais

il est difficile d'y voir un rapport avec le repos du 7me jour. Il
y en aurait un cependant, mais fort éloigné, si, comme l'ont
admis des auteurs très anciens et compétents *, les Saturnales

étaient primitivement une fête de sept jours.
Si l'espace me le permettait, je résumerais à l'appui de ces

considérations, ce que nous savons des Saturnales et du Saturne
romain.

L'institution des Saturnales nous paraît donc avoir peu de

rapport avec la semaine et le repos du 7me jour, mais il en est

autrement de l'institution des nundines (nundinae), elle aussi

profondément romaine et très caractéristique.
Rappelons d'abord brièvement comment les Romains

divisaient le mois au moyen des calendes, des ides et des

nones.
Le jour des calendes était le 1er jour du mois et il était ainsi

désigné parce qu'en ce jour, dans les temps anciens, un prêtre,
après l'observation de la nouvelle lune et l'offrande d'un sacrifice,

proclamait au Capitole devant le peuple s'il devait y avoir
cette fois 5 ou 7 jours entre celui des calendes et celui des

nones, ces deux jours y compris, si les nones tomberaient sur
le 5 ou le 7 du mois.

Ne l'oublions pas en effet : quand les Romains mesuraient
l'intervalle qui séparait 2 jours placés à quelque distance l'un
de l'autre, ils comptaient dans l'intervalle non seulement le

jour du point de départ, le terminus a quo mais encore celui
1 Idonei auctores, dit Macrobe avant de les citer : Saturn. I, 9; dans

l'édition des oeuvres de Macrobe imprimée à Lyon en 1585, p. 285. Telle
est aussi l'opinion de Preller qui dit p. 286 de la trad, franc, de sa Mythologie

romaine {Les dieux de l'ancienne Rome, Paris, 1865) : « De tout temps,
à ce qu'il semble, on a célébré les Saturnales pendant 7 jours.., il en
demeura ainsi pendant toute l'histoire romaine, malgré certaines
prescriptions des empereurs. »



LE JOUR DU SEIGNEUR 539

du point d'arrivée, le terminus ad quem V Dans ce qui va

suivre, nous suivrons en général le même procédé.
Le prêtre prononçait donc 5 ou 7 fois la formule : Dies te

quinque (ou septem) calo Juno Novella, suivant que l'intervalle
entre les calendes et les nones était de 5 ou de 7 jours2.

Par contre, il y avait invariablement 9 jours entre les nones
et les ides ; les ides tombaient sur le 13 ou sur le 15, suivant

que les nones étaient le 5 ou le 7. Le jour des nones (nonse),
était ainsi appelé, suivant l'étymologie la meilleure3, parce
qu'il était le 9me jour avant les ides. On comptait à reculons,
soit les jours entre les calendes et les nones, soit ceux qui
séparaient les nones des ides : les premiers à partir des nones,
les seconds à partir des ides.

Les ides partageaient le mois en deux parties à peu près
égales et de là le nom de ce jour, venu probablement d'un mot
étrusque iduare, signifiant diviser L Le mot ides (idus)
correspondrait donc à l'expression §iy_op-«via, dont les Grecs se servaient

pour désigner la pleine lune. Les jours qui suivaient les ides

étaient comptés à partir des calendes du mois suivant.
Les calendes correspondaient évidemment à la nouvelle lune;

les ides à la pleine lune et les nones au 1er quartier.
Les calendes et les ides étaient des jours religieux, consacrés

par des sacrifices : les calendes à Junon et les ides à Jupiter.
Mais il n'en était pas de même des nones 5.

Quant aux nundines, qui avaient un certain rapport avec les

nones et peut-être se confondaient avec elles à l'origine, elles

étaient, comme les ides, consacrées à Jupiter.
1 Ideler, II, p. 129.
2 Macrobe, Satur,, I, ch. 15, p. 322; Ideler, 11, p.39. Comp. Varron. de

ling, lat VI, 4, d'après Ruperti, Handb- der rôm. Altesth., Hannover»

1842,11, p. 614, note 2.
3 Ideler II, p. 42. C'est la lre des etymologies mentionnées par Varron,

de ling, lat., VI, 4 (d'après Ruperti, 11, p. 614. note 2) et la 2e de celles

qu'indique Macrobe. Saturn., I, ch. 15, p. 323. Cette étymologie est aussi

pour Guigniaut « certainement la véritable- » (Religions de l'antiq... par
Creuzer, trad, franc, par Guigniaut. II, 1™ partie, p. 1186

4 Macrobe, Saturn., I, ch. 15, p. 324. Ruperti, II, p. 614.

5 Ovide, Fastes, I, 55 : Vindicat Junonis cura kalendas ; Idibus alba Jov

grandior agna cadit. Nonarum tutela deo caret...



540 L. THOMAS

Bien que deux nundines consécutives fussent séparées par
un intervalle de 9 jours, comme le nom même l'indiquait (nono

quoque die)l, il en résultait une semaine de 8 jours2.
On parle quelquefois de cette institution comme surtout propre

aux campagnards, qui travaillaient 7 jours dans les champs,
puis venaient en ville le 8me (comme nous dirions) pour vendre
et acheter, ce jour étant un vrai jour démarché. Mais les
nundines avaient aussi de l'importance au triple point de vue civil,
politique et religieux.

D'abord, c'étaient des jours fasti, c'est-à-dire des jours de

tribunal, dans lesquels les rois eux-mêmes rendaient lajustice3;
puis plus tard, les préteurs.

En 2d lieu, les campagnards venaient alors à Rome pour
prendre connaissance des projets de loi et, s'il y avait lieu, pour
voter à leur sujet. Une loi promulguée l'an de Rome 656 stipulait

que tout projet de loi devait être soumis à l'examen de tous
les citoyens un trinundinurn, c'est-à-dire l'espace compris
entre une nundine et la 2de qui venait après, y compris celle-
ci, soit 17 jours4.

Enfin, chaque nundine on immolait à Jupiter un bélier dans

la Regia Flaminica 5.

Les nundines étaient-elles des jours fériés (ferise), c'est-à-dire
des jours de fête (festi) La question a été résolue contradictoi-
rement par les Romains eux-mêmes, comme on peut le voir
dans Macrobe0. Mais il explique très bien cette divergence
d'opinions par une citation de Granus Licinianus : « Les
nundines étaient des jours fériés consacrés à Jupiter (Jovis ferite),
puisque chaque nundine, on a coutume d'immoler un bélier à

Jupiter; mais, d'après la loi Hortensia, elles devinrent des jours
fastes, afin que les campagnards qui venaient en ville pour la

1 Ideler, II,p. 136. Nundinae novendinae, dit J. Grimm. [Deutsche
Mythologie, 3. A., I, 1854, p. 111.)

2 Ideler, II, p. 136. Lotz, Quaestiones., p. 12. Schrader, Theol. Stud. u.

Krit, 1874, p. 343.
3 Ruperti, II, p. 615. Varron, de ling, lat., VI, 4 (d'après Ruperti, p. 614).
4 Macrobe, Saturn., I, ch. 16, p. 332. Ideler, II, 136.
5 Macrobe, Saturn., I, ch. 16, p. 332.

«Ibid., p. 331.



LE JOUR DU SEIGNEUR 541

nundine (nundinandi causa) pussent y terminer leurs
différends. » Ainsi, reprend Macrobe, ceux qui disent que les
nundines sont des jours fériés ont pour eux l'antiquité, et leurs
adversaires ont raison pour les temps postérieurs à la loi.

Le caractère religieux des nundines était donc très ancien.
Les opinions étaient partagées sur l'origine des nundines.

Les uns la rapportaient à Romulus, lorsqu'il appela Tatius a

partager la royauté. D'autres à Servius Tullius. Suivant d'autres,

parmi lesquels Varron, le jour des nundines aurait
commencé à être célébré après l'expulsion des rois1. Il ne serait

peut-être pas difficile de combiner là aussi les diverses
opinions, en tenant compte du développement de l'institution.

Tandis que les calendes, les nones et les ides dépendaient du
mois, les nundines, au moins telles qu'elles étaient déjà
célébrées de très bonne heure, étaient complètement indépendantes

du mois et même de l'année, comme nos semaines et nos
dimanches.

Seulement, on évitait soigneusement qu'elles tombassent sur
les lres calendes de l'année et sur les nones2. Après l'expulsion
des rois, dit-on, le peuple romain célébrait avec la plus grande
ardeur tous les jours de nones, parce qu'on pensait que Servius

Tullius était né un de ces jours et qu'on en ignorait le

mois. Aussi les magistrats, craignant que la multitude assemblée

en un jour à la fois jour de nones et de nundines, ne fit
quelque soulèvement pour rétablir la royauté, décidèrent-ils de

séparer à jamais les deux jours. Dans ce but, ou pour empêcher

les calendes de janvier de tomber sur une nundine, on

ajoutait ou on retranchait un jour dans l'année. On changeait
ainsi le nombre des jours d'un mois et même d'une année, mais

on respectait l'ordre des nundines.
Dans les calendriers romains, la semaine de 8 jours, avec la

nundine qui la terminait, était désignée par les 8 premières
lettres de l'alphabet, appelées pour cette raison lettres nundina-
les, à peu près comme les 7 jours hebdomadaires sont indiqués
dans nos calendriers parles initiales des noms de ces jours. Et

' Macrobe, Saturn., 1, eh. 16, p. 332.
2 Ibid., ch. 13, p. 314. Ideler, II 62, 133, 137.



542 L. THOMAS

il en était pour les nundines comme il en est actuellement pour
nos dimanches ; elles ne tombaient pas toutes les années sur
les mêmes quantièmes mensuels et ces variations constituaient
un certain cycle analogue à celui qui, pendant une période de
28 ans, régit le rapport de nos dimanches avec les quantièmes
des mois1.

Les Etrusques, à qui les Romains devaient le nom des ides,
avaient aussi des nones ; mais ils en avaient plusieurs dans

chaque mois2. On en a conclu avec assez de probabilité, que
les nundines venaient aussi des Etrusques, que primitivement

elles étaient identiques aux nones et que la séparation se

fit plus tard, peut-être après l'expulsion des rois : les nones
restant purement mensuelles et étant réduites à l'unité pour
chaque mois, les nundines, au contraire, étant indépendantes
du mois et revenant rigoureusement tous les 9 jours. Ce serait
un jour de nones qui aurait déterminé la lre nundine et qui
aurait ainsi présidé à l'organisation perpétuelle des nundines3.
A l'origine, les nones se seraient donc confondues avec les
nundines pour ne former qu'une seule institution, appelée
probablement les nones ; puis, cette institution se serait bifurquée
chez les Romains, en devenant, d'un côté, les nones, qui
auraient conservé certains caractères de l'institution, mais
n'auraient plus eu lieu qu'une fois par mois et auraient aussi perdu
tout caractère religieux et, de l'autre, les nundines qui se

seraient affranchies du mois et auraient hérité de la meilleure

part des anciennes nones.
Les nundines étaient très soigneusement observées. Nundi-

nas quoque vestras nescire me fateor, de quibus observatio tam
diligens, tam cauta, narratur, dit l'égyptien Norus, dans le

dialogue des Saturnalia4. Elles durèrent jusqu'à ce qu'un édit

1 Ideler, II, p. 137. Noël, Diction, latin-français, 1833, p. 1001. Arago,
Astrom. popul, IV, p. 715.

2 Macrobe, Saturn., I, ch. 15, p. 323 : apud Tuscos nonae plures habe-
bantur : quod nono die regem suum salutabant et de propriis negotiis
consulebant.

3 Ideler, II, p. 137. Ruperti, II, p. 617.
4 I, ch. 15, p. 321.



LE JOUR DU SEIGNEUR 543

de Constantin les eût remplacées par nos dimanches1. Mais
même alors elles ne disparurent pas complètement et l'on a

trouvé un calendrier, probablement du4mesiècle2, qui indique
à la fois les nundines et les dimanches. Les nundines ne
disparurent que depuis un édit de Théodose, qui prescrivit la
célébration absolue du dimanche3.

En résumé, l'institution des nundines paraît si remarquable
qu'on ne saurait la comparer qu'à celle de la semaine et du
sabbat chez les Chaldéens. Si, d'un côté, ceux-ci ont conservé
en général le vrai nombre des jours de la semaine, le nom
même du sabbat et le repos comme caractère fondamental du
7me jour hebdomadaire, en revanche, la semaine n'est, point
chez eux indépendante du mois, comme elle l'est chez les
Romains, et chez ceux-ci le dernier jour de leur semaine de 8 jours
a bien un caractère religieux.

Terminons par deux citations d'éminents spécialistes,
intéressantes à plus d'un égard pour notre étude.

« L'observation des 4 phases lunaires, aussi ancienne que
l'humanité, dit Mommsen4, a donné naissance au mois et à la

semaine, incontestablement la plus ancienne division du temps
déjà pour nos ancêtres les plus reculés, comme le prouvent le

calendrier romain et même encore le calendrier actuel, dans

lesquels la semaine est un élément hétérogène, en quelque
sorte conservé seulement comme mémorial. Aussi longtemps

que le calcul du temps fut déterminé par l'observation immédiate

du disque tour à tour croissant ou diminuant, le quart de

la lunaison, qui, comme on le comprend, devait se mesurer
en jours entiers, devait alterner inégalement entre 7 et 8 jours,

1 D'après Ideler, II. p. 138, il est dit de cet empereur, dans une inscription

gravée sur la pierre : Provisione etiam pietatis suae nundinas die

Solis perpeti anno constituit.
2 II a été publié dans la Comment, de Bïbliothecâ Ceasareâ Vindobonense,

lib. IV, p. 277, et dans le 8e volume du Tltesaurus de Gravius (Ideler,
II, p. 140.) — Constantin est le dernier empereur dont le jour de fête y soit
signalé.

3 Codex Theodosianus, 1. Il, tit. 8, d'après Ideler, II, p. 140.
4 Die römische Chronologie bis auf Cäsar, 2. Aufl., Berlin, 1859, p. 228,

au début du 3° Beilage : die römische Woche und die dies fasti.



544 L. THOMAS

puisque le mois synodique dure 29 jours, 12 h., 44' et le quart
de la lunaison environ 7 jours 3/8. L'année lunaire de 354

jours se compose ainsi de 30 semaines de 7 jours et 18

semaines de 8 jours. Ainsi s'expliquent les différentes institutions

de la semaine, soit qu'on puisse historiquement les

rapprocher les unes des autres, soit qu'elles se soient développées
simultanément sous l'influence des mêmes causes. Comme on
le sait, l'Orient connaît depuis les plus anciens temps la

semaine de 7 jours et, à ma connaissance, aucune trace de la
semaine de 8 jours ne s'y est conservée. En Grèce, toute
l'institution a complètement disparu avec la plupart de celles qui
remontent à la plus haute antiquité, à moins toutefois qu'on
ne reconnaisse dans la période de l'octaétéride une semaine

d'années. Mais en Italie la semaine se présente de la manière
la plus antique et la plus intéressante. La semaine latine est

de 8 jours et elle porte en conséquence le nom du 9mejour
(nundinum). Mais ici s'est pourtant-conservée une trace de

l'ancienne hésitation dans l'antique institution, puisque le nom
de la jeune fille devait être donné le 8mejour après la naissance,
et le nom du jeune garçon, le 9me : c'est-à-dire, dans le 1er cas,

après une semaine de 7 jours, et dans le 2d, de 8 jours. »

Nous ne pourrions pas nous approprier tout ce que dit ainsi
Mommsen. En particulier, l'institution de la semaine n'est pas

pour nous fondée sur la seule observation des phases de la

lune. Pour nous, dans les racines mêmes de l'institution, s'en-
tre-croisent souvent l'influence d'une tradition primitive et celle
de l'observation des phases lunaires, sans qu'on puisse toujours
démêler ce qui tient à l'une ou à l'autre influence, cette
observation, du reste, nous paraissant se rattacher elle-même à la
tradition primitive1.

Mais l'appréciation que fait Mommsen delà semaine romaine,
la manière dont il relie cette semaine de 8 jours, non moins

que celle de 7, aux phases de la lune, l'hésitation dont il croit
reconnaître des traces, entre ces deux semaines, le contraste

qu'il signale entre les Grecs et les Romains, ces derniers étant

1 Gen. 1,14. Voir Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 146-149.



LE JOUR DU SEIGNEUR 545

de beaucoup les plus conservateurs, tout cela nous paraît d'un
haut intérêt.

Notre seconde citation sera tirée de Huschke1, qui a beaucoup

étudié « la vieille année romaine et ses jours », et qui est

loin d'être toujours d'accord avec Mommsen, Entre autres, il ne
comprend pas comme lui la lutte qui aurait eu lieu, dans les
premiers temps de l'Etat romain, entre la semaine de 7 jours et celle
de 8, et le point de vue qu'il expose est très digne d'être
signalé. S'appuyantsur un fragment d'un ancien calendrier sabin-

romain, communiqué par de Rossi à Mommsen, calendrier qui
est de l'époque des premiers empereurs et où se trouvent
juxtaposées les deux semaines, celle de 7 jours avant celle de 82,
Huschke prétend que les Sabins avaient primitivement la
semaine de 7 jours et que, devenus Romains, ils la conservèrent
comme droit municipal. En faveur de cette opinion, il cite
plusieurs traces qu'aurait laissées dans les coutumes romaines
la semaine primitive des Sabins. Il signale en particulier cette
même coutume de donner le nom de famille, au garçon 8 jours
après sa naissance, à la fille 7 jours après, et il allègue à

l'appui de son interprétation le fait que depuis l'enlèvement
des Sabines, on comparait volontiers le rapport entre Romains
et Sabins aux relations conjugales(p. 293).

Mommsen a expliqué la mention de la semaine de 7 jours
dans ce calendrier d'abord par l'influence de la semaine orientale,

puis par celle d'une superstition privée3.
Schrader, en 1874, ne se prononçait pas entre Mommsen et

Huschke4; de même Lotz, en 18835. Nous inclinerions pour
l'opinion de Huschke6.

1 Das alte römische Jahr und seine Tage. Berlin, 1869.

2 Mommsen, Römische Chronologie, p. 230, 313.
3 Römische Chronologie, p. 313. Huschke, p. 294.
4 Theol. Stud. u. Krit., 1874, p. 343. Note.
5 Quaestiones, p. 15, note 1.
6 Si, comme nous l'avons vu, les Etrusques avaient avec leurs nones, la

semaine de 8 jours et une certaine solennisation du 8e jour, il vaudrait
la peine de nous arrêter un moment sur une cosmogonie étrusque transmise

par Suidas (Lexicon graece et latine, édit. Bernhardy, Halle, 1853,

II, p. 1247. art. Tupp-ma ^cip«..). Mais nous ne pouvons le faire faute de

THÉOL. ET PHIL. 1889. 35



546 L. THOMAS

C. Importance du septénaire chez les Grecs

et les Romains

Les Grecs, qui semblent avoir complètement perdu la division

hebdomadaire des jours, ont eu toujours néanmoins un
sentiment singulièrement vif de l'importance du nombre 7. A
cet égard, comme à beaucoup d'autres, ils ont été suivis par
les Romains, vraisemblablement déjà préparés à les suivre
dans cette voie.

Nous parlerons de l'importance du septénaire d'abord au

point de vue religieux ou mythologique.

a) Importance religieuse ou mythologique.

Un mot pourrait la caractériser : le nombre 7 était celui

d'Apollon, comme le dit expressément Ammonius d'Alexandrie1,

dans un discours que lui attribue son disciple Plutar-
que2.

place. Disons seulement que l'authenticité pleine et entière de cette
cosmogonie a été contestée par Heyne et Ottfried Müller, maintenue par
Creuzer, Guigniaut, von Bohlen. Dans cette cosmogonie que nous serions
aussi disposé à regarder comme antique, la semaine créatrice serait mieux
marquée que dans la cosmogonie chaldéenne. Mais, en revanche, il n'y
aurait pas une correspondance exacte entre la semaine créatrice des

Etrusques et leur semaine sociale : l'une serait de 6 jours de divin travail,
l'autre serait de 8 jours, le 8e étant particulièrement solennel.

'Il ne faut confondre cet Ammonius, philosophe péripatéticien qui
enseigna à Athènes dans le 1er siècle de notre ère, ni avec Ammonius
Saccas, qui était aussi d'Alexandrie et qui professa vers la fin du 2e siècle,
ni avec Ammonius Hermiae, disciple de Proclus, qui enseigna également
à Alexandrie et vécut jusqu'à la fin du 5e siècle. (Franck, Diet, des sciences

philos.)
- Oeuvres morales : Traité sur la signification du mot ti gravé sur les

portes du temple d'Apollon à Delphes, ch. 17 ; dans la traduction d'Amyot,
Lyon, 1579, p. 450. Le passage mérite d'être transcrit en entier : « Tout
un jour, dit Ammonius, ne suffirait pas à vouloir par paroles exprimer
toutes les vertus et propriétez de la sacrée septaine d'Apollon. Et puis

nous ferions que les sages combattraient contre la commune loy et contre
toute l'antiquité, si déboutans le 7 de la prééminence, dont il est en
possession, ils consacraient le 5 à Apollon. » Ammonius, dans son discours,
d'abord réfute deux de ses amis soutenant que et signifie ici 5 (s, la 5°



LE JOUR DU SEIGNEUR 547

Pour se rendre compte de tout ce qu'implique cette qualification,

il faut pouvoir se représenter en quelque manière la
grandeur et la signification du rôle joué en Grèce par le culte
d'Apollon, et pour cela rien ne saurait remplacer la lecture du
chapitre de la Mythologie grecque de Preller sur Apollon1 et
d'un autre chapitre non moins intéressant de l'Histoire grecque,
d'Ernest Curtius2. Mais comment nous borner à ce simple renvoi?

Apollon est. le dieu grec par excellence, tout d'abord par
l'extension de son culte et par la multiplicité des racines helléniques

qui l'ont produit et alimenté. Ce culte vient de Lycie aussi
bien que de l'île de Crète et de la vallée thessalienne de Tempe.
Délos et Delphes, sous ce rapport, ne figurent qu'au 2d rang.
Apollon était le dieu des Ioniens, non moins que des Achéens,
des Thébains et des Doriens: il était dit le père d'Ion et d'A-
chaeos, aussi bien que de Doros3. C'était le dieu d'Athènes
et de Sparte, et si cette dernière cité exerça d'abord la plus
grande influence sur l'oracle de Delphes, plus tard, depuis
Solon, ce fut la première. Les Ioniens et les Doriens trouvèrent
le culte d'Apollon déjà établi chez les peuplades pélasgiques,
et elles étaient de leur race. Tous les cultes helléniques
d'Apollon se greffèrent les uns sur les autres ou se tendirent
fraternellement la main pour former une seule unité.

lettre de l'alphabet grec, était appelée si, et s signifie 5), puis expose
comment si devait être interprété dans le sens de si, c'est-à-dire tu es. Le

même philosophe rapproche cette inscription, ainsi interprétée, de cette
autre si célèbre, également du temple de Delphes : Connais-toi toi-même,
l'une étant une « parole d'admiration et d'adoration envers Dieu, comme
estant éternel et toujours en estre, >• l'autre, « un advertissement et un
recors à l'homme mortel de l'imbécillité et débilité de sa nature; » et
cette belle interprétation est aussi celle de Curtius (Histoire grecque,
trad. II, p. 68).

1 Griech. Mythologie, 4. Aufl., 1. Bd., 1. Hälfte, Berlin, 1887, p, 230-295.

Quand nous citerons l'édition précédente, nous l'indiquerons.
2 Le chap. (Trad., II, p. 3-118) est intitulé : Y Unité grecque, et s'occupe

surtout de l'Oracle de Delphes. Il y est parlé successivement de ses

rapports avec l'éducation, la prospérité nationale, la science, l'art et la
politique. (Voir aussi Victor Duruy, Histoire des Grecs, nouv. éd., t. 1, 1887,

p. 197.., 722.)
3 Curtius, trad., 1, p. 108, 129.



548 L. THOMAS

Parmi les facteurs principaux de la nationalité grecque, on

peut signaler en première ligne les poèmes homériques, se

rapportant aux « grandes expéditions militaires des Eoliens et
des Achéens,mais tissus en une seule trame par l'art des aèdes

ioniens1 », et en seconde ligne le culte d'Apollon tel qu'il fut
compris et propagé par le génie si éminemment conservateur
et organisateur des Doriens2, devenant en quelque sorte, comme
on l'a souvent dit, une véritable religion: la religion apolli-
nienne3.

L'oracle de Delphes, centre de la plus importante des amphye-
tionnies grecques, exerça pendant longtemps la plus grande
influence sur le développement des Etats helléniques, leurs
rapports internationaux et leurs colonies. « Toutes les races
helléniques, dit Curtius4, étaient animées d'une double
tendance : d'un côté, le désir de pousser toujours plus avant, de

bâtir des villes, de fonder des Etats, de s'organiser et de s'établir

de plus en plus en colonies nombreuses ; de l'autre, le
besoin de resserrer leur unité nationale et de se sentir un seul et

même peuple en face de l'étranger. Or, par suite du morcellement

croissant de la nation, cette dernière tendance n'avait
d'autre foyer que le sanctuaire commun de l'Apollon Pythien.
C'est dans ses maximes seulement que le sentiment national, qui
devait se développer et s'affirmer à chaque progrès de la

civilisation, trouvait son expression vraie. A Delphes, Doriens et

Ioniens, Spartiates et Athéniens, Corinthiens et Thébains se

trouvaient tous Hellènes. L'omphalos... désignait le sanctuaire

pythique comme étant le centre de l'Hellade. »

Mais si telles étaient en Grèce la diffusion et l'influence du
culte d'Apollon, l'idée de ce dieu n'était ni moins noble ni moins

pure. C'est le dieu de la lumière5, au triple sens physique, in-
1 Curtius, trad., II, p. 97.
2 Ibid., p. 99.
3 Preller, I, p. 247. Curtius, trad., I, p. 69, 98, etc.
4 Trad., II, p. 24.
5 C'est ce que prouverait déjà l'épithète de Lycien (aûxmoç), donnée a

Apollon et d'où venait le nom de Lycie (Avxia). Le premier nom des

habitants du pays était celui de Termiles. D'après la nouvelle école, Aùxsio;

ne viendrait pas de hlixo;, loup, un des animaux consacrés à Apollon,



LE JOUR DU SEIGNEUR 549

tellectuel et moral. C'est le dieu de l'éternelle jeunesse, à la
fois forte, intelligente et gracieuse. C'est le dieu de la civilisation

: dès qu'il apparaît, les cités se fondent et les routes
s'ouvrent. C'est le dieu des beaux-arts, de la sagesse et des sciences,

aussi présidet-il au chœur des Neuf Muses1. C'est un
dieu qui révèle, mais pour le bien. Nul n'est plus soumis à

Jupiter, il n'est que son prophète2, mais il est à ses côtés,
comme Athênè3. C'est un dieu pur, comme l'indique son beau

nom de Phébus4; et s'il sait punir le coupable, il est avant
tout un dieu secourable5, un dieu qui guérit le corps et

mais d'un ancien mot grec périmé XvÇ analogue au lux latin. « C'est en

Lycie, dit Curtius (trad. I, p. 95) queLatone trouva pour la première fois

un accueil hospitalier; dans le voisinage de Patara s'éleva le premier
temple d'Apollon, le dieu de la lumière ou Lykios, et peu à peu les habitants

du pays s'identifièrent si bien avec le culte du dieu que les Crées,
s ur les rivages desquels ils abordaient, 1 es appelaient, comme lui, Lyciens »

— « Les noms Avxio;, A-jxriysvh;, dit Preller (Gr. Myth., 3. A., I, p. 202),

peuvent avoir signifié primitivement le dieu de la lumière (MÇ lux ; >0Ç,

d'où Xvxïî, la première aurore, ordinairement ^jxoœwç.) »

1 Apollon Movo-ayétriç Ou Moxiariysta;.
2 Curtius, trad.. I, p. 97, 171 ; II, p. 15 .29. Preller, I, p. 278.
3 Preller, I, p. 278.
4 « Le vieux nom de Phoebus Apollon est une éloquente expression de

la lumineuse pureté du caractère du dieu. Déjà Homère se sert ordinairement

des deux noms réunis, bien qu'il ne soit pas rare de les trouver
chez lui séparés. $olßo; désigne la nature rayonnante de la lumière,
spécialement de celle du soleil, mais il désigne aussi la sainteté (àyvót-n;)
du dieu. » (Preller, I, p. 231.) — « Phoebus, c'est-à-dire pur et net ; car
ainsi appeloient les anciens ce qui est sainct et monde sans macule, comme
encore jusques au jourd'huy les Thessaliens à certains jours malencontreux,

que leurs prêtres se tiennent à part dehors des temples à l'escart,
disent qu'ils Phoebonomisent, c'est-à-dire qu'ils se purifient. » (Plutarque,
Oeuv. moral, trad. d'Amyot, p. 451.)

r' Avant tout Apollon Pythien (llùSto;), épithète donnée au dieu après
sa victoire sur le serpent Python monstre hideux qui dévastait les

campagnes et tuait troupeaux et hommes. Aussi Apollon àXsfyxaxo;,

c'est-à-dire qui repousse et écarte les maux. D'après plusieurs nouveaux
étymologistes, le nom même d'Apollon ('AnoïXwv) ne signifierait pas le
destructeur, le vengeur (proprement, AnoïXvoav do ànoïïvpi), ainsi que le

pensaient d'ordinaire les anciens ; mais il viendrait d'un vieux mot grec
ànsXkv, équivalent a ànsipyos, éloigner, détourner. On disait chez les
anciens Doriens et ailleurs AnsïXwv, en Thessalie A7r).oûv. Chez les anciens



550 L. THOMAS

l'âme1, et c'est surtout lui qui préside aux expiations: il est

miséricordieux, même pour le meurtrier qui l'invoque à son
aide et se soumet à sa discipline2.

« Apollon, dit Preller3, est le dieu de la lumière, né dans la

lumière et habitant la lumière, et sous ce rapport il est la
forme la plus élevée dans la religion grecque... Il a surtout du

rapport avec Jupiter, qui, lui aussi, est un dieu de lumière, et
avec Athênè. Seulement ces deux divinités représentent plutôt

la puissance de l'éther et elles embrassent, surtout Jupiter,
les actions atmosphériques étroitement liées avec le sol; Jupiter

est ainsi beaucoup plus en contact avec la nature terrestre
et sensible. Le caractère d'Apollon, au contraire, surtout de

l'Apollon Pythien, demeure toujours haut élevé, sérieux et

digne, même dans son amour et dans sa haine. »

Curtius ne s'exprime pas d'une manière moins favorable.
« L'Apollon de Delphes, dit-il (I, p. 69 ; II, p. 31), est comme
le couronnement du polythéisme hellénique qu'il a transfiguré
et porté à la perfection dont il était susceptible. Il a été, par la
bouche de ses prêtres, l'éducateur et le gardien de ce qu'on
peut appeler la fleur du sentiment moral commun à tous les

Romains, le nom ordinaire était Apellon, etc. Voir Preller, 3e éd., I,p. 189.

La 4e édition (p. 232), revue par Cari Robert, tandis que la 3e l'avait été

par E. Plew, est moins favorable que celle-ci à cette 2e dérivation du nom
d'Apollon, connue aussi des anciens, mais sans se prononcer catégoriquement.

Il ne serait donc pas superflu d'examiner sérieusement une hypothèse

de Creuzer (Trad., t. U, lre partie, p. 131), qui trouve un argument
favorable à l'origine orientale d'Apollon « dans le nom même de ce dieu,
dont les Grecs ont si diversement et si vainement cherché la raison dans

leur propre langue. » Selon lui, « la forme Cretoise Abelios pour Hélios
montre tout ensemble son identité première avec le soleil et sa racine
asiatique, qui, pour les deux mots, doit être Bel ou Hel, appellation du
soleil ou du dieu qui préside a cet astre, dans les langues sémitiques. »

1 Esculape était dit fils d'Apollon. Apollon lui-même, d'abord distinct
de Péon (tWiMv), le médecin des dieux chez Homère (II- V, v. 401, 899 ;

Od., IV, v. 231), avait fini par s'appeler aussi ïiairiav ou IIcuwv, qui signifie
proprement médecin. Il était aussi célébré à Milet et à Délos comme
o-jÏioç, c'est-à-dire dytacrtixo; xai naiwvixi;. (Voir Preller, I, p. 277.)

2 Apollon a-at-cp et xaMpoto;. (Voir Preller, I, p. 286-289.)
3 S" éd. 1, p. 188.



LE JOUR DU SEIGNEUR 551

Hellènes. Ce peuple, dans la conception d'un culte spiritualiste,
n'est pas allé plus loin. »

Ailleurs, Curtius clôt son paragraphe sur l'Oracle de
Delphes et la science, en rattachant à la science delphique
non seulement les royaumes de la Crète et de Sparte,
mais encore la Sparte idéale, imaginée et fondée par l'école
pythagoricienne, comme une libre association toute remplie
de l'amour de la vertu et formant le plus harmonieux
ensemble.

Preller enfin (I, p. 231), caractérise les effets de la religion
apollinienne comme étant la prophétie, la guérison et la
purification, c'est-à-dire plus clairement pour nous, la révélation, la
sanctification et l'expiation.

Ici donc, comme ailleurs, ne semble-t-il pas que le génie
grec ait été providentiellement chargé de préparer et d'embellir

les vases les plus dignes de recevoir le divin parfum de

l'Evangile? N'est-ce pas l'Evangile qui par ses réalités présentes

ou futures, devait un jour remplir la forme idéale imaginée
par l'hellénisme Les belles imaginations de celui-ci n'étaient-
elles pas, en fin de compte, de sublimes aspirations et de vrais
pressentiments?

Indiquons maintenant quelques faits légendaires ou parfaitement

réels, fort divers de nature et de portée, qui concourent
tous à prouver que le nombre 7 était bien le chiffre d'Apollon.
Peut-être nous fourniront-ils aussi les moyens de faire entrevoir

un certain rapport entre l'importance apollinienne du
septénaire et quelque antique cosmogonie.

1° Il est parlé dans Od. XII, v. 129, des troupeaux d'Apollon
qui paissaient dans l'île de Trinacrie, « l'île chérie du dieu du

jour » et se composaient de 7 troupeaux de génisses et de 7

troupeaux de brebis, chacun comptant 50 têtes. Ne connaissant
ni la mort ni la reproduction, ils étaient gardés par deux
nymphes, filles d'Apollon. Circé avait averti Ulysse que si lui et ses

compagnons ne respectaient point ces troupeaux, ils s'exposeraient

à de terribles châtiments. Mais les compagnons du héros

ne se conformèrent pas, pendant son sommeil, à cet avertissement

; aussi, une épouvantable tempête se décbaîna-t-elle sur



552 L. THOMAS

le vaisseau et Ulysse, seul survivant du naufrage, fut porté par
les flots dans l'île de Calypso.

2° Selon la tradition la plus répandue chez les Grecs, Apollon

était né à Dèlos le 7 Thargélion, mois qui correspondait à

peu près au mois de mai1. Diane, sœur jumelle d'Apollon, était
née la veille. Aussi célébrait-on à Délos, dans les Délies, le 6 la
naissance de Diane et le 7 celle d'Apollon2. Le 7 du même
mois était également solennisé en l'honneur de la naissance du
dieu à Athènes, lors de la fête des Thargélies, et dans la plupart
des colonies ioniennes3. Il l'était aussi en Béotie pendant les

Daphnéphories et dans la vallée de Tempe *.

A Delphes, le 7 Busios, on célébrait en même temps la
naissance d'Apollon, la fondation de l'Oracle et la victoire sur
Python, qui avait immédiatement précédé cette fondation5. Le
mois delphique de Busios qui était, comme le mois attique de

Thargélion, un mois de printemps6, correspondait d'après
Wachsmuth7 au mois attique de Munychion et par conséquent,
selon Alexandre, au mois d'avril.

Peu nous importe, d'ailleurs, la question du mois. Ce qui
importe, c'est le quantième du mois. Or, la naissance d'Apollon
était célébrée à Delphes comme à Dèlos un 7me jour mensuel.

Le fait que, selon la tradition, Apollon était né un pareil jour
contribua évidemment à faire attribuer toujours plus à ce dieu
le septénaire, puisque, comme le dit Hésiode8 et comme nous
le reverrons, chaque 7me jour mensuel était consacré à Apollon

à cause de la date de sa naissance. Cependant la nature
légendaire de cette date conduit à penser que ce n'est pas la

légende qui a réellement produit la consécration de tous les 7mos

jours mensuels à Apollon, mais que c'est bien plutôt le caractère

apollinien du septénaire qui a déterminé la date assignée

1 D'après Preller, 1, p. 261 et le dictionnaire d'Alexandre.
2 Preller, 1, p. 302.
3 Ibid., p. 261.
4 Wachsmuth, Hellen. Alterth., 11, p. 607, 501.
5 Preller, I, p. 241.
6 Ibid., p. 265.

7II, p. 785.
8 Voir plus haut, p. 533.



LE JOUR DU SEIGNEUR 553

par la légende. En fait, déjà dans Homère, nous avons signalé
le caractère apollinien du septénaire, bien qu'il ne mentionne
pas la date de la naissance d'Apollon L

Ce qui, au point de vue qui nous préoccupe, semble donner
assez d'importance à cette date, c'est la signification cosmogo-
nique de toute la légende. Jupiter, c'est-à-dire le dieu
suprême, est le père d'Apollon et de Diane. Or, ces deux
divinités représentent le soleil et la lune ; et quant à Latone, la

mère, on peut y voir le chaos primitif et les puissances
inhérentes à la nature.

Latone était une déesse fort honorée parmi les populations
helléniques et surtout en Lycie. Elle est considérée quelquefois
comme l'épouse de Jupiter et comme lui étant très chère2. Elle
était fille du Titan Coeüs (Koïoç) et de son épouse Phœbé3. Les
anciens faisaient venir son nom de laQsïv (IxvQàvu), et cette éty-
mologie a été adoptée par Welcker, Preller4 et par le Dictionnaire

homérique de Theil et Hallez d'Arros. (Paris, 1841.)
« D'après l'ensemble de la légende de la naissance d'Apollon et

d'Artémis, dit Preller5, la signification de Latone est celle de

la nuit, d'où la lumière est née. Aussi Latone est-elle dite
xvavònenlo;, c'est-à-dire au sombre voile. Fécondée par le dieu
du ciel, elle enfante le dieu rayonnant de la lumière après un

long voyage circulaire (autour de la mer Egée) et de grandes
angoisses. »

Latone est aidée dans son douloureux travail par la déesse des

accouchements, Eileithya ou Ilythia, dont le nom semble

appartenir surtout à une très ancienne phase mythologique. Selon

1 Selon Curtius, trad., II, p. 103, « le poète des Travaux et jours appartient

à un temps où s'affaiblissait beaucoup l'accent de l'ancienne épopée,
bien qu'il en ait conservé beaucoup de particularités dans la langue. Il
faut donc reporter les plus anciennes œuvres de l'école hésiodique vers
l'an 800, c'est-à-dire environ un siècle après l'épanouissement de l'épopée

homérique. »

2 Preller, I, p. 233. Horace, Ode I, v. 21 : Latonamque supremo dilectam

penitus Jovi.
3 Preller, I, p. 47.
4 Ibid., p. 233.
5 3. Aufl., I, p. 191.



554 L. THOMAS

Creuzer •, cette divinité a été d'abord « la nuit primitive de

laquelle naquirent toutes choses, mais d'abord l'Amour, comme
l'avaient chanté Parmenide, Hésio de et d'autres sages, après
l'antique Olen2. » Creuzer dit plus loin (p. 100): « Ainsi dans
la tradition comme dans son esprit et son caractère propre, le
culte d'Ephèse paraît avoir la priorité sur celui de Dèlos, quoi-
qu'au fond s se réunissent dans l'adoration d'un seul et môme
être cosmogonique. Ici une mère nouvelle, avec ses deux
enfants divins, s'empare des hommages populaires, tandis qu'E-
phèse demeure fidèle à l'antique divinité de la nature. Quel

qu'ait pu être son nom primitif, il fut métamorphosé par les

Hellènes ioniens qui lui donnèrent un sens dans leur propre
langue. Ils appelèrent la déesse Eleutho ou llythyia, c'est-à-
dire celle qui vient... Mais la véritable étymologie du mot doit
être demandée aux idiomes orientaux : il se rattache probablement

aux noms de Mylitta et d'Alilat3 et l'on y découvre les

notions de nuit et d'enfantement qui conviennent l'une et l'autre

à Ilithyia, surtout la 2de. »

La présence de l'antique Eileithya et le rôle qu'elle joue lors
de la naissance d'Apollon et de Diane, de même que le personnage

plus récent de Latone elle-même, ne semblent-ils pas
constater l'élément cosmogonique de la légende de Délos?

1 Relig. de l'antiq-, trad., t. II, lrs partie, p. 99.
2 « Olen est un nhantre sacré des temps primitifs, antérieur... à Orphée

même : venu à la tête d'une colonie sacerdotale de la Lycie à Délos, il y
transporta le culte d'Apollon et d'Artémise avec l'histoire de son origine,
contenue dans des hymnes qu'on avait coutume de chanter aux fêtes de

ces deux divinités.... Ilithyia était la déesse de sa prédilection. Selon lui,
elle fut la mère d'Eros ou de l'Amour. Ilithyia fut la génératrice première,
comme l'appelle un des hymnes homériques. Olen lui donnait encore le

surnom de la bonne Fileuse. la faisait plus ancienne que Cronos et l'identifiait

avec la déesse de la destinée. » (Creuzer, ibid-, p. 96.)
3 Ne pourrait-on pas encore rapprocher les noms de Mylitta et Alitât,

Eileithya ou Ilithyia, de celui tVEnlillal, qui, selon Ledrain, aurait été,

d'après les monuments de Tello, le nom du Dieu suprême des Sumériens
ou Accadiens, « le seul probablement qui fût connu à l'origine » Enlillal
aurait eu postérieurement pour épouse Hinlillal ou Dimeris, « plus tard
ITstar des Assyriens et l'Astarté des Phéniciens. =» (Voir l'article si
curieux de Ledrain sur la « première conception des dieux d'après la
collection Sarzec, » Revue bleue, sept. 1887, p. 387.)



LE JOUR DU SEIGNEUR 5o0

3°D'après l'ode de Callimaque à Délos, de saints cygnes, lors
de la naissance d'Apollon, vinrent sur les bords de l'île et en
firent sept fois le tour. Le cygne était un des animaux consacrés

à ce dieu L
4° On croyait à Delphes que l'oracle y avait été fondé le 7

Busios, immédiatement après la victoire d'Apollon sur Python;
aussi l'oracle avait-il été appelé Hufloô. C'était du moins une des

manières d'expliquer ce mot2.
5° Pendant plusieurs siècles, l'oracle de Delphes ne fut interrogé

que le 7 Busios. « Il n'y a pas longtemps, dit Plutarque3,
que l'on a permis de venir à l'oracle quand on voudroit en

chaque mois, mais auparavant la religieuse d'Apollon ne ren-
doit ses responses et n'ouvroit l'oracle qu'une seule fois en
toute l'année, ainsi comme Callisthènes et Anaxandrides ont
laissé par escript. » C'est même pour cette raison que Plutarque

fait dériver le nom du mois Bù<no; d'un mot grec nùo-io;, qui
aurait signifié « interrogatoire » : « pour ce qu'en ce mois on
demande et enquiert beaucoup de choses. » — « Les réponses
delphiques, dit Curtius4, étaient des sentences en vers, prononcées

par la Pythie, d'abord une seule fois par an, au
printemps, c'est-à-dire quand Apollon revenait à Delphes, puis
chaque mois à une date fixe, le jour où le dieu donnait en

quelque sorte audience. »

6° A Sparte comme à Athènes et en général dans toutes les

populations grecques, le 7me jour de chaque mois était consacré à

Apollon. Hésiode déjà parle de cette consécration, comme nous
l'avons indiqué (p. 534). Il est dit dans Hérodote (VI, c. 57) :

« Chaque nouvelle lune et le 7me de chaque mois, l'Etat fournit

aux rois de Sparte une victime parfaite pour être sacrifiée
dans le temple d'Apollon. » Philon rapporte au sujet du 4me

commandement que « certaines villes (inai ph twv mW.*) célè-
1 Preller, 1, p. 238, 292.
2 Ibid., p. 241.
3 Oeuv. morales, trad. d'Amyot, p. 600. Le savant Plutarque, né vers le

milieu du lor siècle de notre ère à Chéronée en Béotie, avait étudié à

Delphes sous Ammonius ; il passa la plus grande partie de sa vie à

Chéronée, où il fut prêtre d'Apollon.
"Trad., 11. p. 101.



556 L. THOMAS

brent une fois par mois un 7mejour, à savoir le 7me jour à partir
de la nouménie1. » Nous avons déjà vu qu'à Delphes le 7

Busios (avril) était particulièrement solennisé en l'honneur
d'Apollon et à Délos, à Athènes, en Thessalie, en Béotie, le 7

Thargélion (mai). On peutajouter: le 7 Karneïos(août), à Sparte,
à l'occasion des fêtes carnéennes qui duraient du 7 au 152 et le
7 Boédromion, à Athènes, lors de la fête des Pyanepsies3. Il y
aurait encore, sans doute, d'autres dates à signaler si l'on avait
des renseignements plus précis sur les autres fêtes d'Apollon.

7° Trois épithètes d'Apollon se rapportent au chiffre 7. Et
d'abord sß^opaysv-h;, qui est né au 7me jour4. En 2d lieu, eßUpsto;

c'est-à-dire ici dont la fête revient au 7me jour du mois. Apollon
était aussi appelé saio;, comme présidant à l'aurore et vo-jp-hvto;,

comme présidant au 1er jour du mois5. Enfin, ißSopayirtic, de

ïBZopa; et de àyw ou peut-être -hyiopai. Cette épithète a du rapport
avec celle déjà signalée de Movo-aystn;. Selon Pape, Apollon était
ainsi appelé parce qu'on lui offrait un sacrifice le 7me jour du

mois ou, comme le pense Lobeck, parce que dans les fêtes du

dieu la procession était conduite par 7 jeunes garçons et 7

jeunes filles. C'est dans Eschyle qu'Apollon est appelé ô asp-m;

sß^opayita; aval et cette expression nous semble devoir être
traduite par : l'auguste chef qui préside au septénaire, en tant
qu'il agit selon le septénaire ou proprement y préside G.

8° La lyre d'Apollon. La lyre était, comme on le sait, un des

1 De decern oraculis. éd. Mangey, IL p. 197. L'éditeur cite en note ces

mots d'Eustathe à propos d'un passage de l'Odyssée : « Toute nouménie

était consacrée à Apollon, comme le 7e jour suivant, en tant que commémorant

la naissance d'Apollon. ¦> — De même le scoliaste du Piutus
d'Aristophane, à l'occasion du v. 1127, mais en mentionnant encore la lyre
d'Apollon, comme heptacorde.

2 Preller, I, p. 25.

3 Ibid., p. 262.
4 Plut., Symp., 8. 1. 2.

5 Preller, I, p. 247. Diction, de Pape : « sßlipsto; : Beiname des Apollo.
Insc. I, p. 463. »

6 Les 7 chefs devant Thèbes, v. 748 ou 782 : « Nous avions armé nos

portes de vaillants guerriers dignes de les défendre, dit au chœur un
envoyé. Aux 6 premières,nous sommes vainqueurs; mais Apollon, l'auguste
chef qui préside au septénaire, s'était réservé le septénaire pour punir



LE JOUR DU SEIGNEUR 557

insignes du dieu. Or l'ancienne lyre était l'heptacorde1. C'était
la lyre d'Amphion et celle de Terpandre à Sparte, où elle reçut
une sanction légale2.

9° Les sept sages de la Grèce. Ce qui nous décide à les

alléguer ici, ce sont les lignes suivantes de Curtius3 : « L'oracle
groupait autour de lui une sorte d'aristocratie intellectuelle ;

même il s'attribuait le droit de choisir entre tous les plus sages.
Le cénacle des sept sages est pour nous un témoignage tout
particulier de cette sélection remarquable. C'étaient des Hellènes

d'origine très diverse ; non des chercheurs spéculatifs, mais
des hommes doués d'un coup d'œil sûr dans la vie pratique,
pourvus de saines maximes en religion, en politique, en
morale, habiles enfin à condenser leurs connaissances en sentences

concises. Ils appartiennent au temps où se développa la

sagesse gnomique, 600 ans avant Jésus-Christ. Bien qu'ils ne
constituassent pas un collège fermé, dont les membres auraient
été choisis à Delphes, on ne peut contester leurs relations avec
l'oracle. Us sont sept et le nombre 7 est consacré à Apollon ;

leur sagesse est toute delphique et le prix de cette sagesse est

un trépied apollinien qui, selon la légende, passe de l'un à

l'autre. Personne ne veut accepter le trépied, tous déclarent

qu'il revient à Apollon, le seul vrai sage. Leurs sentences

étaient inscrites dans le vestibule du temple de Delphes. Parmi
les sept sages, il en est un qui dépasse beaucoup le domaine

sur la race d'Oedipe l'antique forfait de Laïus. » .KaXwç § s%si ta nl.sïo-t

èv i\ n-Skiypaav Ta; 8 s'^Sdu«; o aspvo; Eßo'opaysT/i; AvaÇ AnoXkuv siXst

— Que s'éoait-il passé devant la 7e porte de Thèbes? Attaquée par Po-

lynice, elle était défendue par Etéocle, et les deux frères s'étaient entretués.

Ils avaient ainsi accompli, sans le savoir, la volonté du dieu qui
voulait punir le crime de La'ïus sur ses petits-enfants et qui, faisant
tomber le terrible châtiment devant la 7" des portes de Thèbes, l'avait
en quelque sorte marqué de son chiffre.

1 Zeller, Philos, der Griechen, I, p. 373. — Voir aussi la note 1 de notre

page précédente.
2 Curtius, trad., Il, p. 106, 252. Suivant Barthélémy (Voyage du jeune

Anacharsis, III, p. 225), l'heptacorde se composait de deux tétracordes

disposés de telle sorte que la corde la plus haute du premier se confondait

avec la corde la plus basse du second.
3 Trad., II, p. 88.



5o8 L. THOMAS

de la morale apollinienne : c'est le père de la spéculation

grecque, Thaïes, de Milet, à qui s'arrêta, selon la légende, le

trépied. L'esprit hellénique se révèle en lui, pour la première
fois, comme un esprit vraiment philosophique, cherchant les

causes premières. »

b) Importance cosmologique ou philosophique.

Ce que nous désignons ainsi a été formulé fortement, bien qu'avec

réserve, par Cicéron, lorsque dans le Songe de Scipione,
il a dit du nombre 7 qu'il « est le nœud de presque toutes les
choses2. » Il y a du reste une union assez intime entre
l'importance cosmologique du septénaire et son importance
mythologique, car ceux qui voyaient dans Apollon le dieu de la

révélation, de la science et de l'art, devaient être naturellement
portés à envisager son chiffre comme étant aussi celui de l'univers,

en quelque sorte sa clef. L'union des deux points de vue
ressort avec éclat si l'on considère les trois hommes qui
semblent avoir le plus contribué au développement de l'importance
cosmologique du septénaire : Solon, Pythagore et Hippocrate.
Et d'abord ces trois nobles génies relèvent à un haut degré de

la religion apollinienne. Solon (640-559 av. J.-C.) était un des

sept sages et ce fut surtout sous son influence que les Athéniens

prirent le parti de Delphes dans la lre guerre sacrée et
assurèrent désormais à l'oracle la protection spéciale d'Athènes3.

Pythagore, qui vécut dans le 5me siècle4, était dit parfois
un favori, même un fils d'Apollon et, selon une autre légende,
il avait reçu sa doctrine d'une prêtresse de Delphes5. Hippocrate,

né en 460 et proclamé encore maintenant le plus grand
des médecins, était de l'île de Cos, qui renfermait un temple

1 Fragment conservé du 6e livre du De republicâ.
2 Qui numerus rerum omnium fere nodus est- Au lieu de nodus, on lit

quelquefois modus. Les deux mots vont bien, maisnodus doit être authentique

: c'est le mot employé par Macrobe et celui que reconnaît Janus
dans sa savante édition de cet auteur : t. 1,1848, p. 44, 7.

3 Curtius, trad., 1. p. 315, 401.

i Zeller, Philos, der Griechen, 1. Th., 3. Aufl., p. 254. Selon Curtius (trad.
II, p. 173), Pythagore serait né en 570.

¦"' Zeller, p. 265, 267.



LE JOUR DU SEIGNEUR 559

fameux d'Esculape et était consacrée elle-même à ce fils
d'Apollon. Le serment qu'Hippocrate réclamait de ses disciples
débutait ainsi : « Je jure par Apollon, par Esculape, par Hygée
et les autres dieux et déesses de la médecine L »

D'autre part, Solon est l'auteur de cette célèbre poésie sur la
vie humaine, que nous avons déjà indiquée (p. 535). Elle a été
souvent citée par les partisans du septénaire, en particulier par
Philon et par Clément d'Alexandrie, qui nous l'a textuellement
conservée. D'après elle la vie humaine, censée terminée à 70

ans, se compose de 10 phases comptant chacune 7 années.
Un des caractères les plus saillants de la doctrine pythagoricienne

est l'importance donnée aux chiffres, considérés comme
constituant en quelque sorte l'essence des choses, surtout aux
10 premiers et en particulier au chiffre 72.

Hippocrate, enfin, a laissé une division de la vie humaine,
non moins connue que celle de Solon et également citée par
Philon3. On y compte 7 phases : 1° le bas âge (infans), durant
jusqu'à la 7e année; 2° l'enfance proprement dite (puer),
durant jusqu'à 14 ans; 3° l'adolescence (adolescens), s'étendant

jusqu'à 21 ans ; 4° la jeunesse (juvenis) allant jusqu'à la 28e

année ; 5° l'âge mûr (vir), allant jusqu'à 49 ans ; 6° la vieillesse
(senex), s'étendant jusqu'à 56 ans; 7° la décrépitude (decrepi-
tus). Les 4 premières phases et la 6e renferment chacune 7

années; la 5e, 21.

Hippocrate fournit plusieurs autres arguments aux avocats
du septénaire, mais nous ne rappellerons que sa fameuse théorie

des jours critiques. Suivant l'illustre médecin, « la crise est

la fin de l'évolution morbide. Souvent elle se fait à des époques
déterminées ; il y a pour cela des jours de prédilection, appelés
« jours critiques, » dont on peut se faire à l'avance une idée par
l'examen attentif des phénomènes qui se passent à certains

jours antérieurs, nommés jours indicateurs. Et Hippocrate,
obéissant sans doute à la doctrine pythagoricienne des nombres,

pose déjà la loi des septénaires et des demi-septénaires. Mais

1 Biographie universelle, t. XX, p. 405, 409.
5 Zeller, 1. Th., p. 331-421; 3. Th., p. 79.
3 De opif. mundi, éd. Mangey, 1. I, p. 25.



560 L. THOMAS

il le fait avec réserve, et enseigne qu'une crise peut avoir lieu
la veille ou le lendemain1.... »

Parmi les auteurs païens ou Juifs qui ont écrit avec distinction

sur l'importance cosmologique du septénaire, on peut citer
le prince de l'érudition romaine, Varron (116-25 avant Christ),
qui du reste avait étudié à Athènes; le Juif alexandrin Philon,
né très probablement 30 ans avant Christ, mort l'an 40 de l'ère
chrétienne, et Macrobe, philosophe platonicien et grammairien
latin du commencement du cinquième siècle2. Varron, à cause
de son ouvrage intitulé Hebdomades (c'est-à-dire les heptades
ou septénaires) vel de Imaginibus, qui nous est surtout connu

par le résumé que donne de son premier livre Aulu-Gelle3,
livre qui passait en revue les « nombreuses et diverses vertus

1 A. Chauffard, Des crises dans les maladies, Paris, 1886, p. 3. La théorie
hippocratique des crises a été reprise, modifiée et exagérée par Galien,né
131 ans ap. C, et il l'a « fait triompher pour 15 siècles.> Il divisait les jours
critiques en décrétoires ou principaux, indicateurs et intercalaires. « Les

jours principaux étaient ceux où les crises avaient lieu le plus ordinairement

: c'étaient le 7e, le 14e, le 20e ou le 21e. Toutes les maladies aiguës se

terminant en 40 jours et souvent beaucoup plus tôt, on indiquait ainsi la
marche ordinaire par septénaire. Les jours indicateurs séparaient la
semaine en deux et annonçaient ce qui devait arriver dans le septénaire
suivant. Les jours intercalaires ou provocateurs étaient ceux où la crise
se faisait irrégulièrement; on devait les redouter. » (P. 6, 7.) — Le Dr A.
Chauffard estime que les progrès de la chimie biologique et les découvertes

de la bactériologie nous ramènent à « une conception analogue à

celle qu'avait eue Hippocrate.» (P. 17.) « Ce sera là, dit-il en terminant son

ouvrage, le couronnement de cette grande doctrine médicale des crises,
transmise de siècle en siècle, souvent attaquée, mais toujours vivante; ce
serale triomphe de la tradition rajeunie,dégagée de ses préjugés et de ses

erreurs, et enfin devenue science.»— Hippocrate aurait même écrit, d'après
Gaben (voir Ideler,I, p. 251),un ouvrage spécial nsp'i ißüopa&av, qui serait
perdu. — Il en est de même d'un autre ouvrage analogue d'Hermippe,
de Béryte (Beyrouth), nspi sßdopaEo;, auquel renvoie Clément d'Alexandrie

(Strom., VI, c 16, § 155).
2 Immédiatement après ces trois noms viendrait peut-être celui de

Censerinus, grammairien du 3e siècle, dont l'ouvrage de die natali
renferme des détails fort curieux sur l'opinion des anciens concernant le

septénaire.
3 Noctium atticarum libri XX, lib. Ill, c. 10. L'auteur grammairien

atin, né à Rome vers 130 ap. C-, composa son ouvrage à Athènes.



LE JOUR DU SEIGNEUR 561

du nombre 71 ; » Philon, qui a traité ce sujet con amore et à

diverses reprises, surtout dans ses dissertations de opificio
mundi, de decern oraculis, de septenario et festis diebus;
Macrobe, dans son Commentaire du songe de Scipion. La
tractation de Varron est la plus naïve et la moins mathématique ;

celle de Philon, la plus éloquente; celle de Macrobe la plus
systématique et la plus complète.

Les développements dans lesquels entrent ces auteurs se

ressemblent souvent et embrassent des choses fort différentes.
Les indications mathématiques ne semblent avoir aucune portée.

Parmi celles qui se rapportent au monde réel, les unes
nous apparaissent comme décidément erronées; d'autres sont
justes en tout ou en partie. Mais toutes sont également
significatives pour manifester la tendance de l'antiquité gréco-romaine

à donner une importance cosmologique au septénaire.
Il serait oiseux et parfois difficile de signaler toutes ces

indications : difficile, car, souvent, pour être comprises, elles

supposent la connaissance de nombreuses notions que s'était
formées l'antiquité et qui sont bien loin de nous. Nous passerons
en revue seulement les plus faciles à comprendre, et nous les

présenterons dans un ordre, qui en gros est généralement
suivi, sous les trois chefs suivants : Mathématique, Astronomie,
Anthropologie.

Le point de vue mathématique est très développé chez Philon,

Clément d'Alexandrie et Macrobe, surtout chez ce dernier,
qui commence par relever la plénitude ou perfection du septénaire,

d'abord à cause de ses diverses parties (1 -t- 6, ou 2+ 5,

ou 3 + 4), puis en lui-même. Sur ce dernier point, nous ne

signalerons qu'une considération qui revient toujours et dont

l'origine pythagoricienne est incontestable2 : parmi les dix
premiers nombres, auxquels était attachée une importance toute

particulière et peu justifiée, 7 est le seul qui ne puisse à la fois

ni être produit par la multiplication de deux autres de ces

nombres, ni en produire par la même voie. Il est dit en

conséquence être sans mère, comme ne procédant que de la monade,

1 Septenarii numeri, quem Graeci IßSopdcS« adpellant.
2 Zeller, Philos, der Griechen. I, p. 344.

THÉOL. ET PHIL. 1889. 36



562 L. THOMAS

et toujours vierge : on le comparait à Minerve sortie vivante
du cerveau de Jupiter1.

En fait d'astronomie, nous indiquerons :

1° Les 7 planètes2, qui dans l'antiquité étaient censées exercer

une si grande influence sur les hommes et les choses, et

dont l'idée est pour nous manifestement erronée. Le soleil en

effet n'est pas une planète; la lune non plus, puisqu'elle n'est

qu'un satellite; par contre, la terre aurait dû être mise au

nombre des planètes, et ce nombre s'élevait en 1864 à 883.

2° La lune, à cause de ses 4 phases mensuelles durant
chacune environ 7 jours4.

3° La Grande-Ourse, constellation censée composée de 7 étoiles5,

1 ours sx pr,tp6; o-jts phfcp, àpiitoip xaï napßivo; ou àyovo;. Voir Philon,
de opif. mundi, p. 24 ; de decern orac, p. 198 ; de Mose, 1. Ill, p, 166. Clément
d'Alex. Strom. VI, c. 6, § 140, etc.

2 Varron, d'après Aulu-Gelle, 1. III, c. 10, où il est d'abord parlé de la
Grande Ourse et de la Petite, des Pléiades, comme constellations composées

chacune de 7 astres, puis des 7 planètes : (Idem numerus) facit Stellas,

quas alii erraticas, F. Nigidius erronés adpellat- — Philon, de mundi opif.,

p. 27; de decern orac, p. 198; — Clément d'Alex., Strom., 1. VI, c. 6,

§ 143; — Macrobe, éd. Janus, I, p. 146.
3 Le Ciel, par Guillemin, p. 253.
4 Varron, d'après Aulu-Gelle; Philon, de mundi opif., p. 28; Clément

d'Alex., Strom. VI, c 16, § 149; Macrobe, édit. Janus, p. 47.
5 Varron, d'après Aulu-Gelle : is namque numerus Septentriones majores

minoresque in coelo facit. Les grands Septentrions sont les étoiles de la
Grande Ourse, et les petits Septentrions, celles de la Petite. Philon, de

mundi opif., p. 28 : apxto;, ursa. Clément d'Alex., Strom. VI, c. 16, § 146 :

Ursae autem constant ex 7 stéllis, per quas et agricultura exercetur et navi-

gatur. — Revenons sur l'expression de Septentriones, que, pour simplifier,
nous rapporterons seulement à la Grande Ourse. Cette constellation a
été comparée de bonne heure à un chariot, et de là le nom qu'elle porte
dans plusieurs langues. Les 3 étoiles antérieures, les plus brillantes,
sont envisagées comme le timon du chariot ou comme les animaux
qui le tirent, et les 4 étoiles postérieures figurent les 4 roues. Mais cette
conception ne semble pas la plus ancienne, s'il est vrai, comme le

pensent J. (trimm et Caston Paris, que les plus anciennes dénominations
astronomiques considèrent moins les lignes qu'on peut tracer en passant
par ces étoiles que ces étoiles elles-mêmes. Dans la plus ancienne
conception, la constellation serait comparée à un groupe de 7 bœufs. C'est à

cette comparaison que se rattache l'expression de septentriones, car triones



LE JOUR DU SEIGNEUR 563

bien qu'Hipparque ou Ptolémée en comptât déjà à l'œil nu 35 L
4° La Petite-Ourse, regardée aussi comme formée de 7 étoiles,

dont la plus brillante est l'Etoile polaire2.
5° Les Pléiades3, constellation encore appelée par les

Allemands Siebengestern4. Galilée avec une de ses premières
lunettes y comptait déjà 36 étoiles et Arago donne une carte des

64 principales étoiles du groupe5.
Quant à l'anthropologie, nous avons déjà mentionné les

divisions de la vie humaine faites par Solon et par Hippocrate, ainsi

que les observations de ce dernier concernant les jours criti-
tiques dans les maladies, aussi nous bornerons-nous aux
septénaires suivants :

On a souvent observé que l'enfant né à 7 mois est plus viable

que celui qui est né à 8, et conclu de là que la formation
normale et essentielle de l'être humain dans le sein maternel
s'opère pendant une heptade de mois0.

Dans le corps de l'adulte, on a constaté7 : 7 organes
intérieurs (langue, cœur, poumon, foie, rate, deux reins); — 7 or-

semble bien désigner des bœufs qui foulent le sol ou le grain, soit que,
comme l'admettent Preller et G. Paris, le mot dérive de terere, soit qu'il
vienne de terra, comme les anciens étymologistes latins sembleraient

plutôt le dire. Voir les p. 10-13, 48, 49 du petit livre si intéressant et si

érudit de G. Paris : Le Petit Poucet et la Grande Ourse, Paris, 1875. Quant
à l'expression de Apxto;, d'après Max Mulier (Nouv. leçons sur le langage, II,
p. 82-86) et G- Paris, elle repose sur une simple erreur étymologique, le
mot primitif sanscrit signifiant ici simplement : étoiles, et n'ayant aucun
rapport avec la forme de la constellation.

1 Arago, Astron. popul. I, p. 332.
2 Varron, Clément d'Alex. Voir p. 562, note 2.
3 Varron : item vergélias, quas nïsiàtia; Graeci vocant. Philon, de mundi

opif., p. 28. Clément d'Alex., Strom., VI, 16, 143.

'' Nom qu'ils donnent aussi à la Grande Ourse. (Voir G. Paris, p. U, 61.)
¦'' Astron. popul. I, p. 497; II, p. 6; I, p. 196. Grâce aux appareils astro-

photographiques, on est parvenu récemment à compter dans le groupe
des Pléiades d'abord 1421 étoiles de la lre jusqu'à la 18e grandeur, puis
2326. On y a découvert aussi des nébuleuses immenses. (Bibl. unie., 1888,

p. 430.)
r' Varron; Philon. : de opif. mundi, p. 29.
7 Philon. ibid.; Cément d'Alex-, Strom., VI, 10, 143. Surtout Macrobe

édit. Janus, p. 53.



564 L. THOMAS

ganes de nutrition et de respiration (gorge, estomac, ventre,
vessie, et 3 intestins principaux); — 7 couches successives, en

quelque sorte, entre ce qu'il y a de plus intime dans le corps et
sa surface (moelle, os, nerfs, veines, artères, chair, peau); —
7 parties extérieures du corps (tête, poitrine, mains, pieds, parties

génitales) ; — 7 parties pour chaque main ou pied (épaule,
bras, coude, paume de la main, 3 phalanges pour chaque doigt;
ou : cuisse, genou, jambe, plante du pied, 3 phalanges pour
chaque doigt); — 7 ouvertures de la tète, le membre principal
(bouche, yeux, narines, oreilles).

Aussi Macrobe conclut-il que « le septénaire est dit avec raison

le dispensateur et le maître de toute la machine humaine
et qu'il annonce aux corps malades le péril ou la santé. »

d) Introduction de la semaine et de la semaine planétaire
dans l'empire romain.

Nous avons vu1 que dans la première moitié du troisième
siècle de notre ère, Dion Cassius, après avoir parlé de la prise
de Jérusalem par Pompée, des Juifs et de leur sabbat, «lejour
qui porte le nom de Saturne, » consacre deux paragraphes
entiers à la désignation planétaire des jours de la semaine, et

expose même les deux théories qui, suivant lui, ont présidé à

cette désignation ainsi formulée : ï) 0Cd*?¥ $, c'est-à-
dire avec Saturne en tète. D'après lui, cette désignation venait
des Egyptiens, par où, paraît-il, il faut entendre surtout les

astronomes égyptiens postérieurs, c'est-à-dire des Grecs alexandrins;

elle existait alors chez les Romains et « parmi toute sorte
d'hommes » ou « dans tous les pays, » comme une coutume
nationale, mais sans remonter à une époque bien éloignée,
sans avoir en particulier existé chez les Grecs.

Cette désignation planétaire des jours de la semaine était
donc au commencement du troisième siècle et depuis un temps
assez long très répandue dans l'empire romain : voilà qui est

clair, positif et bien propre à servir de jalon dans l'histoire de

la semaine et de la semaine planétaire dans cet empire.

1 Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 253.



LE JOUR DU SEIGNEUR 565

Le fait est du reste amplement confirmé. Il l'est en particulier,

soit par une poésie d'Ausone, qui vécut de 309 à 394 de

notre ère et qui fut revêtu à la cour de très hautes dignitési, soit

panine notice non moins explicite de l'évêque Isidore, de
Seville, qui mourut en 6362. Seulement, dans ces deux
documents le 1er jour de la semaine n'est pas celui de Saturne, mais
celui du Soleil, ce qui doit s'expliquer par l'influence exercée

par l'édit de Constantin, qui rattacha solennellement l'institution

du dimanche comme 1er jour hebdomadaire, au jour du
Soleil3.

Mais comment la semaine planétaire s'était-elle ainsi répandue

dans l'empire? Nous désirerions le savoir, ne fût-ce que
pour avoir une contre-épreuve de ce que nous avons précédemment

établi. Malheureusement, le fait est encore assez obscur,
il se présente sous un aspect fort complexe, même embrouillé.
Essayons cependant d'y relever quelques traits, sans trop nous
préoccuper des lacunes que nous ne pouvons combler4.

1° L'astrologie chaldéenne semble avoir fait de très rapides
progrès dans les populations helléniques sous l'influence du

mage Osthane ou Ostane, qui, d'après Pline, était un contemporain

de Xerxès, monté sur le trône en 485 avant Christ, et

cette influence aurait été encore augmentée par l'activité d'un
autre Ostane, qui acccompagnait Alexandre5.

2° Les 5 planètes proprement dites furent d'abord désignées
chez les Grecs par les dénominations purement physiques que
voici : tfwa-fipo; (so-nspo;), pour Vénus ; aTtlj3wv, pour Mercure ;

nvplmi;, pour Mars; q?«é9wv, pour Jupiter; yaivuv, pour Saturne6.
3° Le premier passage de la littérature grecque mentionnant

1 Voir cette poésie, qui a précisément pour sujet les noms des jours
hebdomadaires, dans Lotz, Quaest-.., p. 15.

2 Etymolog. V. 39. Voir Ideler, H, 179.
3 Voir p. 542.

i Particulièrement ce qui rentre dans l'histoire de l'astronomie et de

l'astrologie chez les Alexandrins.
5 Voir Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 452.
6 Lotz, quaestiones..., p. 20. Alex, de Humboldt, Cosmos, III,p.680: «Ces

qualifications, dit-il, indiquent une progression croissante, qui partant
de Saturne (tfaivoiv), passe par Jupiter, le guide éclatant du char lumi-



566 L. THOMAS

le nom mythologique d'une de ces planètes, se trouverait dans

le Timée de Platon, où il est parlé de la planète Mercure1.
4° Le premier passage des auteurs grecs où sont réunies

plusieurs des denominations mythologiques des 7 planètes se lirait
dans la Métaphysique d'Aristote (XII, 8). Apropos des opinions
d'Eudoxe, il est parlé de Mercure, Vénus, Jupiter et Saturne, à

côté du Soleil et de la Lune. Les données sont plus complètes
dans le livre de mundo (c. 11), qu'on n'attribue plus à Aristote,
et qui cependant serait encore vraisemblablement du premier
siècle avant Christ2.

5° Après avoir très fortement subi l'influence spirituelle de

la Grèce, Rome subit celle de l'Orient et en particulier celle de

la Judée.
6° A une époque fort ancienne, dit G. Boissier3, s'opéra la

fusion des dieux de Rome avec ceux de la Grèce, et les deux

religions se confondirent si bien qu'il nous est difficile de les

séparer. »

7° L'anarchie de près d'un demi-siècle qui précéda l'empire,
fut très favorable aux progrès des cultes païens orientaux dans

l'empire romain. « En même temps que les dieux romains s'al-

neux (aaida-j), par Mars, l'astre incandescent (îlvposi;) et arrive à Vénus

(foìotfòpo;) et à Mercure (utiXßosv). » *œÔwv est proprement le participe de

fasBù> et signifie : brillant.
1 Timée, p. 319, éd. Bipont.. Il y a suivant les éditions tó-j Eppov Isyòpsvov

ou tÓv ispóv Eppo'j Isyòpsvov.
2 Schrader, Theol Stud. u. Krit., 1874. p. 348... Le passage est ainsi

traduit par B.irthélemy. Saint-Hilaire dans le volume qui contient d'abord
la traduction de la Météorologie d'Aristote, puis celle du « petit traité
apocryphe Du Monde, » p. 366 : « Le nombre des planètes se résume en 7

parties, qui se trouvent dans autant de cercles... Voici la position successive

de ces cercles. Il y a d'abord celui du Brillant, qui est appelé aussi le
cercle de Saturne; puis, à la suite, vient celui de Phaéton ou de Jupiter;
puis le cercle de Feu, qu'on nomme d'Hercule ou de Mars; après ces 3

premiers vient le Scintillant, que parfois on appelle le cercle sacré de

Mercure et parfois celui d'Apollon ; ensuite vient celui de Lucifer, qu'on
appelle le cercle de Junon ou de Vénus ; puis vient celui du Soleil, et le
dernier de tous, celui de la Lune. » Il y a donc dans ce passage deux

noms donnés au cercle du Feu (Hercule ou Mars), à celui du Scintillant
(Mercure ou Apollon) et à celui de Lucifer (.Junon ou Vénus).

3 La religion romaine d'Auguste aux Antonins, Paris, 1870, 1, p. 43.



LE JOUR DU SEIGNEUR 567

téraient en se mêlant aux divinités de l'Egypte ou de la Syrie,
les rites et les usages des cultes orientaux s'introduisaient
furtivement dans les sanctuaires les plus vénérés de Rome....
Dans les deux premiers siècles de notre ère s'accomplit à Rome
le mélange de toutes les religions de l'ancien monde. » Deux
seulement devaient être officiellement exclues de ce mélange,
parce qu'elles ne pouvaient s'y prêter : le judaïsme et le
christianisme1.

8° Parmi les importations païennes de l'Orient, il faut
spécialement mentionner l'astrologie, « cet art ou cette prétendue
science de la religion syro-chaldéenne, qui, dans le premier
siècle de l'empire, tantôt liée avec le culte religieux, tantôt
indépendante, se répandit dans l'Occident.... Ce n'étaient pas
seulement le soleil et la lune dans lesquels on adorait les

principes mâle et femelle de la puissance de la nature, mais aussi
les étoiles et tout particulièrement les planètes, qui apparaissaient

comme des puissances déterminant la nature en général
et particulièrement la vie humaine. Il fallait donc, pour être
heureux, s'assurer leurs bonnes influences et se préserver des

mauvaises. Les planètes passaient à cause de leur mobilité pour
être les interprètes qui annonçaient aux hommes la volonté du
Destin. Nous avons encore dans les noms des jours hebdomadaires

des traces de cette idée de la domination des planètes

sur le monde terrestre. Aucune autre forme de la religion ne

pouvait plus facilement se détacher du lieu de son origine pour
se répandre ailleurs, et aucune n'était plus propre à se recruter

partout des adhérents. Aussi, sous les empereurs, Rome
était-elle pleine de Chaldéens et de mathématiciens qui vivaient
de l'astrologie, et de temps en temps, mais toujours en vain,
étaient expulsés de la ville2. »

1 Ibid., p. 392, 439, 447.
2 Schneckenburger, Neutest. Zeitgeschichte, p. 52. — Comp. G. Boissier, 11,

186,270. — Tacite dit des mathematici (Hist. 1,22) : Genus hoininuin poten-
tibus infidum, sperantibus fallax, quod in civitate nostra et retabitur semper
et retinebitur. Voir aussi Ann. II, 27 ; III, 22 ; XII, 22, 52 ; XIV, 9 ; XVI, 14,

et surtout VI, 20-22, où il est parlé de Tibère et de son astronome Thra-
8ylle, et où Tacite lui-même finit par dire: «Au reste, la plupart des

hommes ne peuvent renoncer à l'idée que le sort de chaque mortel est



568 L. THOMAS

9° Trois faits contribuèrent à faire toujours plus connaître
les Juifs aux Romains : la dispersion croissante des Juifs dans

l'empire, et la double prise de Jérusalem, d'abord par Pompée
l'an 63 avant Christ, puis par Titus l'an 70 de l'ère chrétienne.
— Quelques mots sur le premier de ces faits ' pour en faire
saisir toute la portée. Quand Cyrus permit aux Juifs de retourner

dans leur patrie, le nombre de ceux qui partirent fut
relativement petit. Plus tard, lorsqu'Alexandre eut détruit le

royaume des Perses, beaucoup de Juifs s'enrôlèrent dans son

armée, à condition de rester libres dans l'exercice de leur foi.
Alexandre leur assura la même liberté dans toute l'étendue de

fixé au moment de sa naissance; que si les faits démentent quelquefois
les prédictions, c'est la faute de l'imposture, qui dit ce qu'elle ignore,
qu'ainsi se discrédite un art dont la certitude a été démontrée. » (Trad, de

Burnouf).— Walékeuaer, dans son Histoire de la vie et des poésies d'Horace
(Paris, 1840), a écrit quelques pages fort instructives sur l'astrologie
romaine (II, p. 99-105). Nous en extrayons les indications suivantes : Des

progrès récents dans les calculs des mouvements des corps célestes et la
réforme du calendrier sous Jules-César avaient fait une profonde impression

sur l'esprit des Romains; et les astronomes, en donnant à l'astrologie
l'apparence d'une science, n'eurent pas de peine à répandre une
superstition dont eux-mêmes étaient atteints. Loin de passer avec le
paganisme, elle était encore en pleine vigueur lors delà naissance de Louis XIV.
Varron dut beaucoup contribuer à accréditer parmi les .Romains la
doctrine de l'astrologie; Cicéron la combattit avec force, mais sans succès.

Octave avait la plus grande confiance dans son horoscope et le divulgua
par tous les moyens. Les progrès de l'astrologie furent si rapides et si
grands sous Auguste que cette doctrine eut, comme celle d'Epicure, un
vrai poète, probablement Publius Manilius. Les Astronomiques, dédiées à

Auguste, rappellent souvent Lucrèce pour l'élévation, Virgile pour
l'harmonie et l'élégance. — Mommsen parle d'une curieuse inscription
lyonnaise, dont il ne précise pas la date, mais qui doit être fort ancienne et
qui atteste bien la foi populaire à l'influence des planètes sur les destinées
individuelles. C'est une épitaphe de soldat romain, ainsi conçue : « Natus
est die Martis, die Martis probatus (ou: profectus), die Martis missionem

percepit ; die Martis defunctus est. » (Römische Chronol. bis auf Cäsar,

p. 314.)
1 Voir Franck, De l'état politique et religieux de la Judée dans les derniers

temps de la nation : dans ses Etudes orientales, Paris, 1861. — Fr. de Cham-

pagny,iüo»te et la Judée au temps de la chute de Néron, Paris, 1858. Ch. IV :

Etat du peuple juif avant le règne de Néron.—Allgem. Encykl, Art. Juden,

par Selig Cassel.



LE JOUR DU SEIGNEUR 569

ses Etats, ce qui dut singulièrement faciliter les voyages et

l'émigration d'un peuple qui s'adonnait toujours plus au
commerce. Sous les successeurs d'Alexandre, la dispersion juive
s'accrut encore considérablement : les rois d'Egypte et de
Syrie firent longtemps tout leur possible pour établir les Juifs
dans les villes qu'ils fondaient et dont plusieurs, comme
Alexandrie et Antioche, devinrent rapidement très importantes.
De l'Asie Mineure, les Juifs se répandirent en Grèce, surtout
dans les villes de commerce maritimes. A Rome même, où

Pompée, après la prise de Jérusalem, amena de nombreux
prisonniers pour orner son triomphe, ils se comptèrent bientôt

par milliers. Il n'y avait guère alors de pays connu où ne se

trouvassent des enfants d'Israël et le monde connu subissait

presque tout entier la domination romaine. Si populeuse que
fût redevenue la Palestine au temps du Seigneur, elle ne
renfermait peut-être que le tiers de la nation : sur 12 millions de

Juifs, il y en avait eu 8 à 9 de dispersés. Sous ce rapport,
comme le remarque Schneckenburger *, ils se plaçaient en

quelque sorte à côté des Romains eux-mêmes, et la position
de la diaspora était d'autant plus exceptionnelle parmi les

autres populations de l'empire qu'elle entretenait toujours
avec Jérusalem d'intimes relations. « Le monde ancien, dit de

Champagny2, n'avait donc pas usé envers Juda de moins de

largesse que le monde moderne. Le Juif était Syrien à Antioche,
Alexandrin dans le Bruchium, comme aujourd'hui il est

Français à Paris et Anglais dans la cité de Londres, sans pour
cela cesser d'être Juif. »

10° Les Romains furent frappés d'étonnement à la vue d'une

religion qui proclamait l'unité de Dieu, apprenait à l'honorer
sans image et célébrait dans ses synagogues le culte le plus

simple et le plus spirituel. Beaucoup d'entre eux se sentaient

attirés par cette religion qui semblait promettre à leurs besoins

religieux une satisfaction cherchée vainement ailleurs. Aussi

autour d'une multitude de synagogues répandues dans l'empire,

se groupait-il un certain nombre de païens, hommes et
1 Neutest. Zeitgesch., p. 77.
2 Rome ei la Judée, p. 89.



570 L. THOMAS

femmes, qui se rattachaient plus ou moins étroitement à la loi
de Moïse, les uns se faisant complètement juifs ; la plupart, et

souvent les plus dignes, se bornant à prendre part à plusieurs
actes du culte. Ces prosélytes à des degrés divers se trouvaient
en tout pays, dans toutes les classes de la société et jusque
sur les trônes.

Les Juifs, grâce à leur diffusion dans tout l'empire, à leur
habileté, à leur entente mutuelle, à leurs libertés, à leurs
richesses, à leurs prosélytes, exerçaient alors une influence
« comparable à celle que, depuis leur émancipation, nous les

voyons prendre dans l'Europe moderne1. » En fait, d'après le

récit des Actes, ce sont eux qui soulèvent souvent contre les

apôtres les populations païennes, et Cicéron lui-même, en

plein tribunal, dit à leur sujet2 : Sois quanta sit manus,
quanta concordia, quantum valeat in concionibus : Summissa

voce agam, tantum est judices audiant... Multitudinem Ju-
divorurn, flagrantem nonnunquam in concionibus, pro repu-
blica contemnere gravitatis surnmic fuit.

11° Il est vrai qu'en même temps les Juifs étaient pour les

Romains un objet de vive répulsion, et ils l'étaient très
honorablement sous plusieurs rapports, par exemple, comme
adorateurs exclusifs du Dieu d'Abraham et comme refusant tout
culte aux empereurs. Genus humanuni superstitionis novie

atque maleficx, dit Suétone3; sceleratissimx gentis consuetudo,
dit Sénèque4; exiliabilis superstitio... per flagitia invisi...
odio generis Immani convicti. dit Tacite5. Ailleurs, sans doute,
les auteurs latins sont moins injustes à l'égard des Juifs.

Trogue Pompée leur rend même ce magnifique témoignage :

quorum justititi religione permixtâ incredibile quantum coa-
luere °. Mais soit les accusations, soit les louanges, soit les

adhésions, montrent combien il s'en fallait que le judaïsme
fût alors ignoré des Romains, quoiqu'ils le connussent souvent

1 Ibid., p. 92.
2 Pro Fiacco, 28.
3 Nero XVI, rapproché de Claudius XXV.
* D'après Augustin, de civil Dei, VI, 11.
5 Annales, XV, 44.
6 Justin, 1. XXXVI, c. 2.



LE JOUR DU SEIGNEUR 571

fort mal. Rien ne le prouve mieux que ces lignes d'Auguste à

Tibère : Ne Judaeus quidem, mi Tiberi, tam diligenter sabbatis

jejunium servat, quam ego hodie servarii...
12° Les Romains, dans leurs nombreux rapports avec les

Juifs, avait été d'autant plus frappés de leurs sabbats qu'ils
en avaient largement profité dans leurs sièges de Jérusalem.
Ils désignaient même parfois les Juifs par le sobriquet de sab-
batariens2. Mais ils jugeaient l'institution très différemment
les uns des autres et souvent, comme Auguste, d'une manière
fort erronée. Tantôt ils s'en moquaient dédaigneusement,
comme le faisaient Juvénal, Perse, Rutilius3, et, pour être
équitable, il ne faut pas oublier que l'observation du sabbat se

présentait alors sous sa forme pharisaïque. Tantôt ils
manifestaient une crainte superstitieuse de ce jour : c'était un dies

ater, et ils l'associaient même à l'anniversaire de la sanglante
défaite de l'Allia4. Tantôt ils jugeaient le sabbat si favorablement

qu'ils se l'appropriaient, ou réellement, comme le
faisaient les prosélytes, ou de la plus étrange façon, comme nous
le verrons tout à l'heure. — Horace, dans son Epître du

Fâcheux, se met lui-même en scène, comme complètement
indifférent au sabbat, tandis qu'un de ses amis, qui aurait une
confidence à lui faire, s'y refuse, pour cause de sabbat
solennel5.—¦ Comme le remarque heureusement d'Orelli6, pour
beaucoup de païens « le sabbat fut un précurseur du christianisme.

Ils étaient ainsi conduits à la synagogue, où les attendait

la prédication de la bonne nouvelle. »

13° D'autre part, le jour du sabbat fut assez tôt identifié avec
le jour hebdomadaire de Saturne. Déjà sous Auguste, le poète

Tibulle, à la veille de partir pour un voyage et cherchant à dif-

1 Suéton, Octav., 76.

2 Martial, sat. IV, v. 4 -.jejunia sabbatarioruin.
'¦> Juvénal, sat. XIV, v. 96-106; sat. VI, v. 159. - Perse, sat. V, v. 179-184.

— Rutilius, de reditu suo, 1, v. 389-392... cui (genti) frigida sabbata cordi,
Sed cor frigidius religione sua. Septima quaeque dies turpi damnata veterno,

Tanquam lassati mollis imago dei.
4 Ovide, Ars am., I, v. 413-416; Rented, am., v. 217-220.

5 Sat., 1. I, 9, v. 68-72.
6 Real Encykl., 2. Ausg., XIII, p. 166.



572 L. THOMAS

férer son départ, prétextait « tantôt le vol des oiseaux, tantôt
de mauvais présages, tantôt la sainteté du jour de Saturne *. »

Frontin (40-106 après Christ) dit que Vespasien triompha des

Juifs en les attaquant « le jour de Saturne, jour auquel il leur
est défendu de faire quoi que ce soit de sérieux2. » Vers 138,
Justin Martyr parle du samedi comme « jour de Saturne, » du
vendredi comme sa veille et du dimanche comme son lendemain

ou comme « jour du Soleil3. » Dion Cassius enfin, dans

son récit de la prise de Jérusalem par Pompée, désigne le
sabbat comme jour de Saturne4.

Les rabbins reconnurent aussi cette coïncidence, en appelant

Schabbetai la planète Saturne5.
14° L'identification du sabbat et du jour de Saturne pouvait

se justifier de deux manières aux yeux des Romains. Le sabbat,

comme jour de repos, n'était pas sans rapport avec leurs
idées primitives sur Saturne et son paisible règne, idées
qu'entretenait toujours la fête des Saturnales. On pouvait aussi

retrouver dans le sabbat quelque chose de la sinistre influence
attribuée par l'Orient à la planète Saturne0, puisque le jour
qui lui était consacré, interdisait, comme dies atcr, toute
entreprise, toute activité productrice, commandait ainsi un
certain chômage. Mais ce qui, en fait, a produit l'identification,
c'est une simple coïncidence fortuite; car on ne saurait
admettre qu'elle ait été cherchée par les Juifs ou par les païens7.

15° Le 1er passage de la littérature romaine où le sabbat est

désigné comme jour de Saturne, est le passage de Tibulle, et
cette désignation y apparaît comme une expression déjà
courante. La dénomination planétaire des jours de la semaine
devait donc être alors en usage à Rome, même depuis un certain

' Eleg. I, 3, v. 18.

2 Stratag., Il, 1, 17. Die Saturni.
3 Apologet., I, 67 : r, Kpóvtx-h', -il npó tri; Kpovixri;', fi p.erà fhv Kpovixfiv,

riti; èativ -liìio-j f,pipa.
4 Ti.; toxt Kpóvov m ùvopao-psva; ripipaq... tri rod Kpòvov fipipa.
5 Oehler, Real. Encykl, 1. A., XIII, p. 195.'

6 Voir Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 414, et aussi Horace,
Ode II, v. 17-24; Perse, Sat. V, 45-51.

7 Voir Lotz, Quaestiones, p. 19.



LE JOUR DU SEIGNEUR 573

temps. Mais il est difficile de préciser la date du passage1. En

tout cas, l'usage de la dénomination astrologique des jours
hebdomadaires à Rome semble remonter aux derniers temps
de la République, comme on l'admet généralement2.

16° Dans la satire de Pétrone sur le souper de Trimalcion,
écrite sous Néron ou peut-être déjà sous Claude3, il est parlé
d'un « second » tableau se rapportant au cours de la lune et
des étoiles, et renfermant 7 images peintes, avec l'indication
des bons jours et des jours dangereux 4.

17° Dans une peinture trouvée à Pompei et par là même
antérieure à l'an 79 après Christ, les bustes des divinités
tutelages de la semaine sont représentés dans 7 médaillons. En
allant de gauche à droite, on trouve d'abord Saturne : vieillard
avec une harpe, la tête couverte d'un bonnet, et enveloppé

1 Aut ego sum caussatus aves, aut ominadira Saturnive sacram me tenuisse
diem. Tels étaient les prétextes par lesquels le poète retardait son départ
pour une expédition militaire dans laquelle il devait accompagner Mas-
sala. « On ne sait rien de bien positif sur cette expédition, dit une note
de l'édition Panekouke (p. 197) ; on pense qu'elle eut lieu l'an de Rome
725, » c'est-à-dire l'an 29 av. C, à l'époque même où Octave devenait
Auguste. Tibulle est dit être mort jeune, mais on varie pour la date de sa
naissance entre 66 et 43 av. O, c'est-à-dire entre la date de la naissance
d'Horace et celle de la naissance d'Ovide. Cependant d'après un passage
d'Ovide Tristia, IV,20,5), Tibulle aurait précédé Properce, et Properce lui-
même serait entré dans la carrière avant Ovide, qui commença de bonne
heure à se faire connaître par ses poésies. (Voir Naudet, art. Tibulle, dans

la Biographie universelle.)
2 Schrader, Theol Stud, u- Krit., 1874, p. 350. Lotz. Quaestiones-.., p. 15.

Riehm, Ilandw. des bibl. Alt., art. Sabbath. Walekenaer, Histoire de la vie

et despoésies d'Horace, t. 11, p. 102. De Witte, Gaz. archéol, 1877, p. 50.
3 De Witte, ibid., p. 53. Amédée Thierry, Tableau de l'empire romain,

2« éd., Paris, 1862, p. 212.
'' Satyricon, XXX : Altera (tabula habebat) Lunae cursum stellarumque

septem imagines pietas et qui dies boni quique incommodi essent, distinguente
bulla, notabantur. Le 1er tableau était ce que serait pour nous une ardoise
ou une planche noire, servant d'agenda. Trimalcion y faisait donner des

ordres à ses esclaves. 11 y avait donc correspondance entre les deux
tableaux, et le 2d était une espèce de calendrier : le cours de la lune se

rapportait au mois, et les sept astres, parmi lesquels étaient le soleil et de

nouveau la lune, à la semaine. S'agissait-il des jours favorables ou néfastes
de la semaine, du mois ou de l'année? Le texte ne l'explique pas.



574 L. THOMAS

d'un ample manteau jaune, comme le bonnet ; — puis le Soleil :

jeune homme, dont la tête est environnée d'un nimbe rayonnant;

il porte une chlamyde rouge sur l'épaule et tient un
fouet; — la Lune, avec une chevelure abondante, un nimbe
autour de la tête, un vêtement blanc et un sceptre; — Mars,
avec casque, bouclier, lance et une cuirasse de feu ; —
Mercure, coiffé du pétase ailé et revêtu d'une chlamyde; — Jupiter,
avec barbe, manteau rouge et sceptre; — enfin Vénus, portant

un diadème enrichi de perles et un modius. Sa tunique
est blanche et un petit amour est à son épaule droite L

18° L'ordre planétaire que nous venons de décrire (ï)©C
cf$^9)> est men l'ordre proprement égypto-gréco-romain
ou gréco-romain. C'est celui qu'indique aussi Dion Cassius et

qu'il explique de deux manières. De Witte a décrit tous les

antiques monuments où il a discerné sculptées ou peintes les

divinités hebdomadaires : autels, vases, lampe, bracelet, etc..
Or parmi ces 18 monuments, dont quelques-uns sont fragmentaires,

14 où l'on peut reconnaître encore la succession des

divinités, indiquent aussi le même ordre : pour les uns (6),
en allant de droite à gauche; pour d'autres (8), en allant
de gauche à droite. Un seul met en tête non Saturne, mais le
Soleil. Un seul échange les places entre Vénus et Mercure,
probablement à cause d'une restauration postérieure2.

L'ordre planétaire que nous avions appelé 3 l'ordre héb-
raïco - chrétien et aussi gréco-romain ou plus brièvement
l'ordre hébraïco-romain, à savoir ©Cc?$:^9d> doit être
appelé proprement l'ordre hébraïco-romano-chrétien ou plus
brièvement hébraïco-chrétien. Comme nous l'avons indiqué,

1 De Witte, p. 79.

- C'est encore par Saturne que commence l'ordre planétaire sur un
autel signalé par Ideler, II, p. 623. On y voit les bustes de Saturne, Apollon

(Soleil), Diane (Lune), Mars Mercure Jupiter, Vénus, et, entre ces

deux dernières divinités, un Génie en pied avec une corne d'abondance.
L'autel doit appartenir à une époque où la semaine était déjà très répandue

dans l'empire romain et où le christianisme n'avait pas déjà pénétré
en Germanie, c'est-à-dire dans le 3e siècle on au commencement du 4°. 11

ressemble beaucoup au 6e monument décrit par de Witte.
3 Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 263.



LE JOUR DU SEIGNEUR 575

depuis Constantin cet ordre dut prévaloir sur l'ordre proprement

gréco-romain ou romain.
L'ordre hébraïco-chrétien résulte au fond de la triple

influence du judaïsme, du paganisme et du christianisme, et
cela ressort encore des noms français des jours de la semaine :

l'influence chrétienne s'y manifeste par le nom de Dimanche;
l'influence juive, par celui de Samedi1.

19° Schrader et Riehm disent que les noms planétaires des

jours de la semaine sont arrivés des Chaldéens aux Romains

par le moyen des Syriens2. D'autre part, Dion Cassius estime

que c'est des Egyptiens, c'est-à-dire, semble-t-il, des

astrologues alexandrins, que la semaine planétaire est venue aux
Romains. Ces deux assertions doivent être réunies et combinées,

en ce sens que si les Chaldéens, dont les Syriens étaient
les disciples, ont inventé et élaboré la semaine planétaire, ce
sont les astrologues alexandrins qui l'ont fixée3.

En fait, la semaine chaldéenne a pour formule 'C© ^ 9 ï> C?5>

et la semaine égypto-gréco-romaine ï)©Ccf?-?9 n'en est

point provenue. Mais toutes les deux dérivent également de

l'ordre planétaire par grandeur d'orbite : la lre, à partir du

plus petit orbite (C$9 ©cf^ D *); et la 2de, du plus grand
(ï>?cf©9$C5)-

20° Des quatre explications que nous avons données de

l'ordre général de la semaine planétaire actuelle, les deux

empruntées à Dion Cassius : la lre, mystique et musicale; la 2de,

astrologique, nous semblent seules historiquement fondées;

car elles seules conduisent à l'ordre égypto-gréco-romain. En

outre, la 2de doit être préférée à la lre, à cause de l'importance
énorme qu'avait acquise l'astrologie.

21° Comme nous l'avons annoncé, l'empire romain vit se ré-
1 Dimanche vient de dies dominica- Samedi vient de Sabbati dies. Littré :

« Bourg, saibay ; prov. sabbat, sabat, sapte, sabde; espagnol sabado; portugais

sabbado; italien sabato. Du latin sabbatum. » — « Samedi sabdedi-

sabbati dies, dit J. Grimm (Deut. Mythol, 3. A., I, p. 112).
2 Theol. Stud. u. Krit., 1874. — Handle des bibl. Alt-, art. Sabbath.
3 Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 258,435, 450.

'' Ibid., p 446.
5 Ibid., p. 233-263.



576 L. THOMAS

pandre, concurremment avec le sabbat, une étrange manière
de célébrer le jour de Saturne, à savoir par le simple chômage
et par la bonne chère, ainsi que nous l'apprend Tertullien1.

22° Si l'on tient compte soit des Juifs et de leurs prosélytes,
qui célébraient religieusement le sabbat, soit des païens qui
envisageaient ce même jour comme dies ater, dans lequel il
ne fallait rien entreprendre, ou qui en profitaient pour festoyer,

on reconnaît que certaines assertions de Philon et de Josephe

sur la diffusion du sabbat à leur époque, ne sont pas loin de la

vérité, mais seulement exagérées, déclamatoires2. On

comprend aussi comment Sénèque, qui ne voyait dans le sabbat

qu'un moyen de perdre presque la 7e partie de sa vie, pouvait
aller jusqu'à dire : « La coutume de cette race criminelle a

tellement prévalu, que déjà presque toute la terre la reçoit.
Les vaincus ont donné leurs lois aux vainqueurs. » (De civit-
Dei, VI, 11.)

1 Ad nat., I, 13 : Vos certi estis, qui etiam in laterculum septem dierum
solem recepistis et ex diebus ipsum praelegistis, quo die lavacruin aut in
vesperam differatis, aut otium et prandium curetis- — Quare ut ab excessu

revertar, qui solem et diem eßts nobis exprobratis, agnoscite vicinitatem, non
longe a Saturno et sabbatis vestris sumus. — Adv. gentis, 16 : si diem solis

lœtitiae indulgemus, aliâ longe ratione quam de religione solis, secundo loco

ab Us sumus, qui diem Saturni otio et vietiti decernunt, exorbitantes et ipsi a
iudaïco more, quem ignorant.

2 Comp. Oehler. Real Encykl., 1° éd., art. Sabbath, p. 194. — Philon,
après avoir parlé de la coutume des nations païennes d'exalter chacune
leurs propres lois et de mépriser celles des autres, dit ensuite : « Il en
est tout autrement de nos lois, car elles attirent à elles et convertissent
tous les mortels, Barbares, Grecs, continentaux, insulaires, orientaux,
occidentaux, Europe, Asie, l'univers entier, d'une extrémité à l'autre. Qui
en effet n'honore pas le 7* jour et ne s'accorde à soi-même et aux siens ce

jour de repos et d'indulgence, non seulement à ceux qui sont libres, mais
encore aux esclaves et aux bêtes de somme? » (De Mose, II, p. 137.) —

«Plusieurs autres peuples, dit Josephe (C. App., 11,9; p. 847 de la
traduction de Buchon, Paris, 1852), ont aussi dès longtemps été si touchés de

notre piété qu'on ne voit point de villes grecques, ni presque barbares,
où l'on ne cesse de travailler le 7e jour, où l'on n'allume des lampes et où

l'on ne célèbre des jeûnes. »


	Le jour du seigneur : étude de dogmatique Chrétienne et d'histoire [suite]

