Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: Théologie et philosophie : a propos d'une legon d'ouverture
Autor: Frommel, Gaston

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379457

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE

A PROPOS D'UNE LECON D'OUVERTURE"
PAR

GASTON FROMMEL

«L’Eglise sera en danger aussi longtemps qu’elle n’aura pas
montré que la foi a sa méthode propre et ses lumiéres spécia-
les. » Ainsi parlait Schérer dans ce premier dialogue avec
Montaigu qui est resté si célébre?.

Trente-deux ans se sont écoulés depuis, mais le conseil n’a
pas été vain. La nécessité des choses a forcé de le suivre. Ce
qui n’était alors que la prophétie de quelques esprits clair-
voyants est devenu I’évidence pour un grand nombre. Le dé-
veloppement inoui de la science expérimentale, faisant échec
4 la pensée religieuse sur presque tous les points, I'a dépossé-
dée peu a peu de ses anciennes prérogatives. Traquée de tou-
les parts, ébranlée par de légitimes objections, parfois inter-
dite et souvent hésitante, la foi s’est vue contrainte de revenir
sur elle-méme pour s’assurer 4 nouveau de sa raison d’étre.
Elle s’occupe aujourd’hui & formuler d’'une maniére plus rigou-
reuse son expérience fondamentale et & rendre compte plus
exactement de sa nature essentielle. L’effort de la théologie
contemporaine a cessé d’étre extensif pour devenir intensif.

1 Legon d’ouverture d’un cours donné & la faculté de Montauban sur les
rapports de Uhellénisme et du judaisme, par Henri Bois. — Sceaux, Impri-
merie Charaire et fils, 1839,

2 Mélanges de critique religieuse, p. 184.



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE 503

Le probleme de la certitude chrétienne, de ses raisons, de ses
moyens et de ses preuves est, & I’heure présente, celui qui
préoccupe le plus vivement le monde religieux.

(est le mouvement inverse de celui du moven dge. La théo-
logie prétendait & cette époque diriger et dominer toutes les
sciences en les pénétrant. 11 était résulté de cette pénétration
je ne sais quel amalgame équivoque qui faussait & la fois et la
théologie et la science, chacune empruntant & 'autre des élé-
ments hétérogenes. On put croire un instant que le seiziéme
siecle, passant cet alliage au creuset ardent de sa foi et de sa
pensée, en retirerait nets et purs les métaux primitifs. Il n’en
fut rien. L’impulsion féconde de la Renaissance et de la Réfor-
mation , détournée de sa direction initiale, fut impuissante a
faire cesser un compromis tant de fois séculaire. L’esprit
humain retomba dans ses anciennes habitudes et la scolastique,
un moment menacée, mais désormais atteinte dans sa racine,
refleurit de plus belle. Elle devait vivre trois siécles encore. La
foi, qui lui avait porté les premiers coups et qui etit recueilli
de sa chute les avantages les plus certains, n’eut pas le cou-
rage d’achever son ceuvre.

Ce fut & la science laique que revint cet honneur. Mise en
possession de sa vraie méthode, elle faisait ses premiers pas
dans une voie qu’elle devait bientot parcourir brillamment. Cha-
cune de ses étapes était ou semblait étre une plus directe me-
nace & la conception religieuse du monde. Sa position devint
si formidable qu’elle crut son triomphe accompli. Peut-étre vy
croit-elle encore.

Cependant la pensée religieuse, forcée jusque dans ses der-
niers retranchements, n’abdiquait pas. Elle gagnait en profon-
deur ce qu’elle perdait en étendue. Repliée sur elle-méme, elle
prit conscience de sa force et, laissant de cOté le bagage inutile
qui 'avait trop longtemps entravée, concentra toute son atten-
tion sur son essence propre. Elle reconnut bientét qu’elle
reposait avant tout, non surun dogme qu’il faut croire, mais sur
un fait de vie dont la certitude est expérimentale au méme titre
que toute autre cerlitude, quoique dans une sphére différente.

Cette constatation, franchement acceptée, marque une période



504 ' GASTON FROMMEL

nouvelle dans 'histoire de la théologie. En lui empruntant sa,
méthode elle a dérobé ses armes & la science et s’en sert dé-
sormais pour se défendre contre ses envahissements. Elle avoue
ses limites, mais ses limites mémes lui servent de rempart;
elle s’y retranche comme dans une citadelle. Elle constate sans
effroiles divergences qui existent entre ses propositions et celles
de la science, parce qu’elle sait qu'une méthode identique,
appliquée & des matiéres dissemblables, conduit nécessairement
a des résultats dissemblables. Elle voit sans crainte un abime
infranchissable se creuser entre deux théories contradictoires,
parce qu’elle sait qu’a la base de ces théories se trouvent
deux expériences également contradictoires : celle de la nature
et celle de la grace. Elle concoit que sa philosophie — car le
christianisme a sa philosophie et nous verrons tout & I'’heure
de quel nom il convient de 'appeler — ne corresponde & au-
cune aulre, puisquelle repose sur des données dont elle a
seule le privilege. Devenu conscient de soi comme d’un fait
d’existence spirituelle qu’aucune négation ne saurait abroger,
le chrétien professe avec saint Paul que « 'homme psychique
ne recoit pas les choses de 'Esprit de Dieu, car elles sont une
folie pour lui et il ne peut les connaitre parce qu’elles deman-
dent & étre jugées spirituellement. L’homme spirituel, au con-
traire, juge de tout et n’est jugé lui-méme par personnet. »
On le voit, la différence radicale qui sépare et doit séparer
le chrétien de 'homme naturel a été de bonne heure posée
en principe. Depuis que le Christ disait & ses apodtres: « Vous
n’étes pas du monde comme je ne suis pas du monde », I’Eglise
en a toujours conservé le sentiment. Il n’y a rien de nouveau
non plus dans l'idée d’une opposition entre la connaissance
profane et la connaissance spécifiquement chrétienne. Saint
Paul, dés le premier siecle, I'enseignait, et les grands mys-
tiques, au moyen é4ge, I'ont proclamée avec beaucoup de force.
Ce qui est nouveau et réjouissant, c’est approbation de plus
en plus générale et 'assentiment que cette idée rencontre chez
des penseurs de plus en plus nombreux. Tous ceux qu’ont in-
quiété les dures négations de notre 4dge et qui, sans cesser de

1 1 Cor. 11, 14, 15. Comparez encore 1 Cor. XV, 445-47.



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE 505

croire, ont désiré pourtant se rendre compte de leur foi et la
justifier devant la raison ; tous ceux qui ont compris que si
I’Evangile est « une folie pour ceux qui périssent », il doit étre
néanmoins ¢ une sagesse parmi les parfaits », voient dans cette
distinction la sauvegarde unique et la seule justification de
leur croyance. Un courant irrésistible, issu d’un approfondis-
ment théorique du phénomeéne chrétien en méme temps que
de la nécessité d’une apologétique efficace, entraine dans cette
direction. Les esprils s’orientent insensiblement de ce coté, et
si quelques-uns des maitres de la théologie moderne repré-
sentent cette tendance avec un éclat compromettant parce qu’il
recouvre de grandes lacunes, on peut dire que ce mouvement
se dessine un peu partout et que la question des rapports de
la théologie avec la philosophie, c’est-a-dire du monde chrétien
et sa théorie avec le monde naturel et sa théorie, est a 'ordre
du jour.

Aussi n’avons-nous point €té surpris de voir M. H. Bois, un
jeune théologien qui promet aux kglises de France un savant
et un écrivain distingué, la traiter par trois fois dans la Revue
théologique ! de Montauban. Mais nous I'avons été de la voir
résoudre par lul dans un sens contraire a celul que nous ve-
nons d’indiquer. A vrai dire, plusieurs fragments de son pre-
mier ouvrage? laissaient entrevoir déja quel parti prendrait
l'auteur dans le débat qui nous occupe. Appelé depuis a donner,
prés la faculté de Montauban, un cours sur les rapportsde I'hel-
lénisme et du judaisme, le nouveau professeur a inauguré son
enseignement par une legcon d’ouverture ot il achéve de pren-
dre position. Cette lecon a la valeur d’un manifeste. La publi-
cité qui lui a été donnée nous autorise & la considérer comme
telles.

Nous avons été peiné tout d’abord de la maniére dont M. H.

1 Philosophie, théologie et religion, Revue théologique, janvier-mars 1838,
— Science, théologie et religion, 1bid., juillet-septembre et octobre-décembre
1888.

2 Dela certitude chrétienne, Essai sur la théologie de Frank. — Paris,
Fischbacher, 1887.

3 Insérée d’abord dans la Critique philosophique, elle a paru depuis en
librairie.



H0o6 GASTON FROMMEL

Bois raille les disputes théologiques qui se tiennent actuelle-
ment de "autre coté du Rhin, qui passionnent une partie de
I’Allemagne scientifique et qui se résument toutes dans la re-
cherche d’une nouvelle et plus exacte formule du fait chrétien.
La critique, sérieusement pratiquée et loyalement comprise,
comporte-t-elle I'ironie ? Et n’est-ce pas singuliérement mécon-
naitre 'importance d’une si grave question que de la présenter
sous l'aspect du ridicule? On peut certes, comme nous le fai-
sons, déplorer que les systemes d’un Albert Ritschl, d’un Lip-
sius, d’'un Hermann, d’'un Kaftan aient monopolisé, au profit
d'une théologie incompléte et fausse i bien des égards, une
tendance plus générale; on ne peut leur dénier le mérite d’a-
voir répondu & des aspirations réelles. M. H. Bois ne semble
guére se douter combien cela est considérable et que, de toutes
facons, le premier devoir d’'un critique est de respecter la na-
ture objective des faits qu’il expose.

Il termine son exposition, trop humoristique & notre gré,
par les lignes suivantes: « Pour ma part, messieurs, si je me
place en présence d’une théologie chrétienne achevée, je re-
marquerai tout de suite que, puisque dans la religion chré-
tienne Dieu, 'homme, le monde, sont compris, cette théologie
doit forcément présenter dans son ensemble une explication
universelle des choses, ¢’est-a4-dire justement ce que poursuit
la philosophie. Jaffirmerai donc que cette théologie chrétienne
est une philosophie. »

« Si je considére comment les diverses théologies se sont
produites et développées, ou bien quel est leur structure in-
time et leur agencement secret, je ne pourrai pas oublier que
I'intelligence du théologien a existé avant qu’il fat théologien,
— ou chrétien, s’il 'est, — que cette intelligence a été appliquée
a d’aulres objets avant d’étre appliquée au christianisine,
qu’elle a été bon gré mal gré imprégnée de philosophie, et que,
d'ailleurs, fat-elle absolument « table rase» au point de vue
philosophique, la réflexion humaine, en certaines matiéres, ne
peut pas ne pas étre philosophique, & moins de cesser d’étre.
Et je poserai en fait que, depuis qu’il y a de la théologie chré-
tienne au monde, il n’y a jamais eu de théologie chrétienne



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE 507

qui n’ait été formée sous l'influence et comme du point de vue
de quelque philosophie. »

A tout cecl, 'auteur avait déja conclu précédemment?: « Il
est stir qu’il y a souvent, en fait, hostilité entre la théologie et
la philosophie; mais il y a en droit identité. » Et encore?2:
« La théologie et la philosophie ne sont pas distinctes en droit;
et, en fait, il n’y a d’autres distinctions entre la théologie et la
philosophie que celle qui existe entre les diverses philoso-
phies. »

Telles sont les conclusions dernieres de M. H. Bois. Nous
nous bornons a les constater. Il n’est personne, en les consi-
dérant, qui ne reste frappé de leur audace, du danger de leurs
conséquences et ne sente qu’une atteinte irrémédiable a été
portée au caractére distinctif de la Révélation chrétienne.

Nous avons cependant, avec M. IH. Bois, un point de ren-
contre. Nous reconnaissons avec lul que « la théologie n’est
pas autre chose qu’une conception philosophique de la reli-
gion. » Nous affirmons avec lui que « la théologie chrétienne
est une philosophie chrétienne. » Nous lui accordons méme
que, hors la théologie apostolique et quelques autres tenta-
tives isolées et fragmentaires, « 1l n’y a jamais eu de théologie
chrétienne qui n’ait été formée sous 'influence et comme du
point de vue de quelque philosophie. »

Ce que nous contestons, c’est qu’il doive en étre ainsi. Nous
accordons le fait; mais nous nions qu’il soit normal, & plus
forte raison normatif. Nous pensons que construire « une théo-
logie du point de vue d’une philosophie» est le propre de la
scolastique et que I’¢ére de la scolastique est définitivement
passée. Nous estimons que la théologie chrétienne doit étre
formée du point de vue de la religion chrétienne et non d’une
philosophie quelconque, parfois hostile, toujours étrangére &
l'idée chrétienne, méme quand elle semble lui étre le plus
apparentée. Nous nous assurons que si le christianisme est
une vie, il se produira sur le prolongement de ceite vie une

1 Philosophie, théologie et religion, Revue théologique, p. 60, janvier-
mars 1883,
2 Science, théologie et religion, ibid. p. 256, juillet-septembre 1838



o08 GASTON FROMMEL

pensée, comme il se produit une pensée sur le prolongement
de la vie naturelle, que cette pensée sera la pensée chrétienne
ou théologique et qu’elle recevra de la vie dont elle procede
et sa forme et son contenu, comme la pensée naturelle recoit
de la vie naturelle et sa forme et son contenu. Nous croyons
méme que si la vie chrélienne est une vie supérieure a la vie
naturelle, inaccessible & I’homme en dehors de la régénéra-
tion, la pensée chrétienne, issue de la vie chrétienne, offrira
les mémes caracléres et sera pareillement inaccessible a la
pensée naturelle.

Non qu’il ne soit possible de considérer le christianisme
d’une maniere objective, du dehors pour ainsi dire, et de 'in-
visager comme un des nombreux faits constitutifs du fait
cosmique universel. Un historien des religions étudiera de la
sorte le bouddhisme ou le mahomeétisme et nous ne saurions
refuser a cette élude la qualification de philosophique. Mais
autre sera la philosophie de cet homme et celle du mahomé-
tan ou du bouddhiste lui-méme qui, pariant du centre de sa
religion verra le monde et l'interprétera du point de vue de
sa propre conception religieuse. De méme, et bien plus encore
pour le christianisme, si du moins on lui concede d’étre, non
seulement une doctrine, comme sont les autres religions, mais
une énergie spirituelle régénérant les sources mémes de la vie.
Il est impossible de le connaitre pour ce qu’il se donne, impos-
sible d’en fournir une juste interprétation en I'abordant de
I’extérieur par 'un quelconque de ses cotés. L’avoir devant
soi comme un fait n’est point encore le comprendre, et, pour
I’expliquer, il faut le posséder comme une vie. On ne saurait
certainement Interdire & personne l'acces de la théologie;
mais 1l est évident que le seul chrétien est qualifié pour en
faire.

M. H. Bois, qui parle beaucoup de philosophie, la définit
trés sommairement. Elle est dit-il, « 'explication universelle. »
Soit. Mais cette « explication, » pour étre « universelle, » n’en
a pas moins un point de départ trés particulier, savoir la per-
sonne méme du philosophe. Quoi qu’on en ait, la pensée, pour
prendre possession de l'univers, doit s’appuyer sur une certi-



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE 509

tude originelle, et cette certitude ne saurait provenir que
d’une expérience subjective.

Or lexpérience, qui détermine ainsi tout le cours de la
pensée puisqu’elle préside & son origine, est infiniment va-
riable. Elle peut étre cherchée dans la nature morale, dans la
nature intellectuelle ou dans la nature psychique du sujet
pensant, et, & chaque fois, elle engendre une philosophie dif-
férente. Différente, non parce que la réalité objective aurait
changé, mais parce que la pensée, réfléchissant le monde sous
un angle différent, en recoit, sur un miroir différent, une
1image forcément différente. Descartes disait : « Je pense,
donc je suis; » Maine de Biran: « Je veux, donc je suis; » un
moderne néo-kantien pourrait dire: « Je suis obligé, donc je
suis; » et chacun tire & bon droit de cette constatation pri-
mordiale une autre explication universelle, c’est-a-dire une
philosophie spéciale. Car c’est de I'étre que se déduit tout le
connaitre, et le principium cognoscendi est en tout et partout
égal au principium essends.

Or, s’il est une telle distance entre des systémes ¢élaborés
pourtant par des sujets identiquement conditionnés et qui ne
different entre eux que pour avoir accentué l'une de leurs
communes expériences au détriment de toutes les autres, com-
bien cette distance sera-t-elle plus considérable encore lors-
que le sujet, étant devenu chrétien, entré par 1a méme cans
des conditions d’existence toutes nouvelles, formulera une
théorie de I'univers basée sur ’expérience chrétienne spécifi-
que ! Cette théorie, issue d’un centre de vie nouveau, inacces-
sible & I'expérience de la vie naturelle, expliquera nécessaire-
ment des choses semblables d’une fagon nouvelle et parfaite-
ment inaccessible 4 la raison profane.

Si le christianisme est essentiellement une vie, — non une
pratique, un sentiment ou une idée, — le chrétien est essen-
tiellement un étre; et si le chrétien est un étre, il sera justifié
a dire : « Je suis chrétien, donc je suis. » L’expérience chré-
tienne, primant en lui toutes les autres expériences, la certi-
tude chrétienne primera toutes les autres certitudes. Placée
dés lors & la source méme de son étre, de son développement



510 GASTON FROMMEL

et de son activité, elle le sera aussi de son activité intellec-
tuelle et fera de la connaissance chrétienne une philosophie
particuliere, appelée théologie ou plus spécialement dogma-
tique, dont les conclusions seront aussi étrangéres aux conclu-
sions d’une philosophie quelconque, que ses prémisses lui
étaient inabordables1.

Si le christianisme est une vie, .disons-nous, le chrétien est
un étre. Cette proposition, malgré son évidence, pourrait nous
étre contestée, sinon par les prédicateurs et dans son sens
général, du moins par quelques théologiens et au sens précis
que nous Jui donnons.

Nous entendons, en effet, par vie chrétienne, non pas
seulement une modification ou une variété de la vie naturelle,
mais une espeéce de vie dont le type nouveau est en Christ,
dont la condition est la communion de Christ, et dont 'origine
est la nouvelle naissance, c¢’est-a-dire une incarnation de Christ
en ’'nomme. Nous nous trompons fort, ou c’est 1a le point quj
domine toute la discussion. La cause qui sépare si profondément
notre théorie de la connaissance chrétienne de celle de M. H.
Bois nous parait étre surtout dans une doctlrine différente de
la régénération. L’examen de cette doctrine fera donc le sujet
d’une prochaine étude.

! Nous avons dit ici-méme, et & propos de la notion de miracle, 'op-
position irréductible qui existe entre la pensée chrétienne et la pensée
naturelle. Voir Religion et philosophie, Revue de théologie et de philoso-
phie, janvier 1888,




	Théologie et philosophie : à propos d'une leçon d'ouverture

