
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: Théologie et philosophie : à propos d'une leçon d'ouverture

Autor: Frommel, Gaston

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE

A PROPOS D'UNE LEÇON D'OUVERTURE'

PAR

GASTON FROMMEL

«L'Eglise sera en danger aussi longtemps qu'elle n'aura pas
montré que la foi a sa méthode propre et ses lumières spéciales.

» Ainsi parlait Scherer dans ce premier dialogue avec

Montaigu qui est resté si célèbre2.
Trente-deux ans se sont écoulés depuis, mais le conseil n'a

pas été vain. La nécessité des choses a forcé de le suivre. Ce

qui n'était alors que la prophétie de quelques esprits
clairvoyants est devenu l'évidence pour un grand nombre. Le

développement inouï de la science expérimentale, faisant échec
à la pensée religieuse sur presque tous les points, l'a dépossédée

peu à peu de ses anciennes prérogatives. Traquée de toutes

parts, ébranlée par de légitimes objections, parfois interdite

et souvent hésitante, la foi s'est vue contrainte de revenir
sur elle-même pour s'assurer à nouveau de sa raison d'être.
Elle s'occupe aujourd'hui à formuler d'une manière plus rigoureuse

son expérience fondamentale et à rendre compte plus
exactement de sa nature essentielle. L'effort de la théologie

contemporaine a cessé d'être extensif pour devenir intensif.

1 Leçon d'ouverture d'un cours donné à la faculté de Montauban sur les

rapports de l'hellénisme et du judaïsme, par Henri Bois. — Sceaux, Imprimerie

Charaire et fils, 1889.
2 Mélanges de critique religieuse, p. 184.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 503

Le problème de la certitude chrétienne, de ses raisons, de ses

moyens et de ses preuves est, à l'heure présente, celui qui
préoccupe le plus vivement le monde religieux.

C'est le mouvement inverse de celui du moyen âge. La théologie

prétendait à cette époque diriger et dominer toutes les
sciences en les pénétrant. Il était résulté de cette pénétration
je ne sais quel amalgame équivoque qui faussait à la fois et la

théologie et la science, chacune empruntant à l'autre des

éléments hétérogènes. On put croire un instant que le seizième

siècle, passant cet alliage au creuset ardent de sa foi et de sa

pensée, en retirerait nets et purs les métaux primitifs. Il n'en
fut rien. L'impulsion féconde de la Renaissance et de la
Réformation détournée de sa direction initiale, fut impuissante à

faire cesser un compromis tant de fois séculaire. L'esprit
humain retomba dans ses anciennes habitudes etla scolastique,
un moment menacée, mais désormais atteinte dans sa racine,
refleurit de plus belle. Elle devait vivre trois siècles encore. La

foi, qui lui avait porté les premiers coups et qui eût recueilli
de sa chute les avantages les plus certains, n'eut pas le courage

d'achever son œuvre.
Ce fut à la science laïque que revint cet honneur. Mise en

possession de sa vraie méthode, elle faisait ses premiers pas
dans une voie qu'elle devait bientôt parcourir brillamment.
Chacune de ses étapes était ou semblait être une plus directe
menace à la conception religieuse du monde. Sa position devint
si formidable qu'elle crut son triomphe accompli. Peut-être y
croit-elle encore.

Cependant la pensée religieuse, forcée jusque dans ses
derniers retranchements, n'abdiquait pas. Elle gagnait en profondeur

ce qu'elle perdait en étendue. Repliée sur elle-même, elle

prit conscience de sa force et, laissant de côté le bagage inutile
qui l'avait trop longtemps entravée, concentra toute son attention

sur son essence propre. Elle reconnut bientôt qu'elle
reposait avant tout, non sur un dogme qu'il faut croire, mais sur
un fait de vie dont la certitude est expérimentale au même titre
que toute autre certitude, quoique dans une sphère différente.

Cette constatation, franchement acceptée, marque une période



504 GASTON FROMMEL

nouvelle dans l'histoire de la théologie. En lui empruntant sa

méthode elle a dérobé ses armes à la science et s'en sert
désormais pour se défendre contre ses envahissements. Elle avoue
ses limites, mais ses limites mêmes lui servent de rempart;
elle s'y retranche comme dans une citadelle. Elle constate sans
effroi les divergences qui existent entre ses propositions et celles
de la science, parce qu'elle sait qu'une méthode identique,
appliquée à des matières dissemblables, conduit nécessairement
à des résultats dissemblables. Elle voit sans crainte un abîme

infranchissable se creuser entre deux théories contradictoires,
parce qu'elle sait qu'à la base de ces théories se trouvent
deux expériences également contradictoires : celle de la nature
et celle de la grâce. Elle conçoit que sa philosophie — car le

christianisme a sa philosophie et nous verrons tout à l'heure
de quel nom il convient de l'appeler — ne corresponde à

aucune autre, puisqu'elle repose sur des données dont elle a

seule le privilège. Devenu conscient de soi comme d'un fait
d'existence spirituelle qu'aucune négation ne saurait abroger,
le chrétien professe avec saint Paul que « l'homme psychique
ne reçoit pas les choses de l'Esprit de Dieu, car elles sont une
folie pour lui et il ne peut les connaître parce qu'elles demandent

à être jugées spirituellement. L'homme spirituel, au

contraire, juge de tout et n'est jugé lui-même par personne1. »

On le voit, la différence radicale qui sépare et doit séparer
le chrétien de l'homme naturel a été de bonne heure posée

en principe. Depuis que le Christ disait à ses apôtres: «Vous
n'êtes pas du monde comme je ne suis pas du monde », l'Eglise
en a toujours conservé le sentiment. Il n'y a rien de nouveau
non plus dans l'idée d'une opposition entre la connaissance

profane et la connaissance spécifiquement chrétienne. Saint

Paul, dès le premier siècle, l'enseignait, et les grands
mystiques, au moyen âge, l'ont proclamée avec beaucoup de force.
Ce qui est nouveau et réjouissant, c'est l'approbation de plus
en plus générale et l'assentiment que cette idée rencontre chez

des penseurs de plus en plus nombreux. Tous ceux qu'ont
inquiété les dures négations de notre âge et qui, sans cesser de

1 1 Cor. Il, 14, 15. Comparez encore 1 Cor. XV, 446-47.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 505

croire, ont désiré pourtant se rendre compte de leur foi et la

justifier devant la raison; tous ceux qui ont compris que si

l'Evangile est « une folie pour ceux qui périssent », il doit être
néanmoins « une sagesse parmi les parfaits », voient dans cette
distinction la sauvegarde unique et la seule justification de

leur croyance. Un courant irrésistible, issu d'un approfondis-
ment théorique du phénomène chrétien en même temps que
de la nécessité d'une apologétique efficace, entraîne dans cette
direction. Les esprits s'orientent insensiblement de ce côté, et
si quelques-uns des maîtres de la théologie moderne
représentent cette tendance avec un éclat compromettant parce qu'il
recouvre de grandes lacunes, on peut dire que ce mouvement
se dessine un peu partout et que la question des rapports de

la théologie avec la philosophie, c'est-à-dire du monde chrétien
et sa théorie avec le monde naturel et sa théorie, est à l'ordre
du jour.

Aussi n'avons-nous point été surpris de voir M. H. Bois, un
jeune théologien qui promet aux Eglises de France un savant
et un écrivain distingué, la traiter par trois fois dans la Revue

théologique^ de Montauban. Mais nous l'avons été de lavoir
résoudre par lui dans un sens contraire à celui que nous
venons d'indiquer. A vrai dire, plusieurs fragments de son
premier ouvrage2 laissaient entrevoir déjà quel parti prendrait
l'auteur dans le débat qui nous occupe. Appelé depuis à donner,
près la faculté de Montauban, un cours sur les rapports de

l'hellénisme et du judaïsme, le nouveau professeur a inauguré son

enseignement par une leçon d'ouverture où il achève de prendre

position. Cette leçon a la valeur d'un manifeste. La publicité

qui lui a été donnée nous autorise à la considérer comme
telle3.

Nous avons été peiné tout d'abord de la manière dont M. H.
1 Philosophie, théologie et religion, Bévue théologique, janvier-mars 1888.

— Science, théologie et religion, Ibid., juillet-septembre et octobre-décembre

2 De la certitude chrétienne, Essai sur la théologie de Frank. — Paris,
Fischbacher, 1887.

3 Insérée d'abord dans la Critique philosophique, elle a paru depuis en
librairie.



506 GASTON FROMMEL

Bois raille les disputes théologiques qui se tiennent actuellement

de l'autre côté du Rhin, qui passionnent une partie de

l'Allemagne scientifique et qui se résument toutes dans la
recherche d'une nouvelle et plus exacte formule du fait chrétien.
La critique, sérieusement pratiquée et loyalement comprise,
comporte-t-elle l'ironie? Et n'est-ce pas singulièrement méconnaître

l'importance d'une si grave question que de la présenter
sous l'aspect du ridicule? On peut certes, comme nous le

faisons, déplorer que les systèmes d'un Albert Ritschl, d'un
Lipsius, d'un Hermann, d'un Kaftan aient monopolisé, au profit
d'une théologie incomplète et fausse à bien des égards, une
tendance plus générale ; on ne peut leur dénier le mérite
d'avoir répondu à des aspirations réelles. M. H. Bois ne semble

guère se douter combien cela est considérable et que, de toutes
façons, le premier devoir d'un critique est de respecter lana-
ture objective des faits qu'il expose.

Il termine son exposition, trop humoristique à notre gré,

par les lignes suivantes: «Pour ma part, messieurs, si je me

place en présence d'une théologie chrétienne achevée, je
remarquerai tout de suite que, puisque dans la religion
chrétienne Dieu, l'homme, le monde, sont compris, cette théologie
doit forcément présenter dans son ensemble une explication
universelle des choses, c'est-à-dire justement ce que poursuit
la philosophie. J'affirmerai donc que cette théologie chrétienne
est une philosophie. »

« Si je considère comment les diverses théologies se sont

produites et développées, ou bien quel est leur structure
intime et leur agencement secret, je ne pourrai pas oublier que
l'intelligence du théologien a existé avant qu'il fût théologien,
— ou chrétien, s'il l'est, — que cette intelligence a été appliquée
à d'autres objets avant d'être appliquée au christianisme,
qu'elle a été bon gré mal gré imprégnée de philosophie, et que,
d'ailleurs, fût-elle absolument « table rase » au point de vue
philosophique, la réflexion humaine, en certaines matières, ne

peut pas ne pas être philosophique, à moins de cesser d'être.
Et je poserai en fait que, depuis qu'il y a de la théologie
chrétienne au monde, il n'y a jamais eu de théologie chrétienne



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 507

qui n'ait été formée sous l'influence et comme du point de vue
de quelque philosophie. »

A tout ceci, l'auteur avait déjà conclu précédemment1: «Il
est sûr qu'il y a souvent, en fait, hostilité entre la théologie et
la philosophie; mais il y a en droit identité. » Et encore2:
« La théologie et la philosophie ne sont pas distinctes en droit;
et, en fait, il n'y a d'autres distinctions entre la théologie et la

philosophie que celle qui existe entre les diverses philosophies.

»

Telles sont les conclusions dernières de M. H. Bois. Nous

nous bornons à les constater. Il n'est personne, en les

considérant, qui ne reste frappé de leur audace, du danger de leurs
conséquences et ne sente qu'une atteinte irrémédiable a été

portée au caractère distinctif de la Révélation chrétienne.
Nous avons cependant, avec M. H. Bois, un point de

rencontre. Nous reconnaissons avec lui que « la théologie n'est

pas autre chose qu'une conception philosophique de la
religion. » Nous affirmons avec lui que «la théologie chrétienne
est une philosophie chrétienne. » Nous lui accordons même

que, hors la théologie apostolique et quelques autres tentatives

isolées et fragmentaires, « il n'y a jamais eu de théologie
chrétienne qui n'ait été formée sous l'influence et comme du

point de vue de quelque philosophie. »

Ce que nous contestons, c'est qu'il doive en être ainsi. Nous

accordons le fait; mais nous nions qu'il soit normal, à plus
forte raison normatif. Nous pensons que construire « une théologie

du point de vue d'une philosophie» est le propre delà
scolastique et que l'ère de la scolastique est définitivement

passée. Nous estimons que la théologie chrétienne doit être

formée du point de. vue de la religion chrétienne et non d'une

philosophie quelconque, parfois hostile, toujours étrangère à

l'idée chrétienne, même quand elle semble lui être le plus

apparentée. Nous nous assurons que si le christianisme est

une vie, il se produira sur le prolongement de cette vie une

1 Philosophie, théologie et religion, Eevue théologique, p. 60, janvier-
mars 1888.

2 Science, théologie et religion, ibid. p. 256, juillet-septembre 1888.



o08 GASTON FROMMEL

pensée, comme il se produit une pensée sur le prolongement
de la vie naturelle, que cette pensée sera la pensée chrétienne
ou théologique et qu'elle recevra de la vie dont elle procède
et sa forme et son contenu, comme la pensée naturelle reçoit
de la vie naturelle et sa forme et son contenu. Nous croyons
même que si la vie chrétienne est une vie supérieure à la vie
naturelle, inaccessible à l'homme en dehors de la régénération,

la pensée chrétienne, issue de la vie chrétienne, offrira
les mêmes caractères et sera pareillement inaccessible à la
pensée naturelle.

Non qu'il ne soit possible de considérer le christianisme
d'une manière objective, du dehors pour ainsi dire, et de l'in-
visager comme un des nombreux faits constitutifs du fait
cosmique universel. Un historien des religions étudiera de la

sorte le bouddhisme ou le mahométisme et nous ne saurions
refuser à cette étude la qualification de philosophique. Mais

autre sera la philosophie de cet homme et celle du mahomé-
tan ou du bouddhiste lui-même qui, parlant du centre de sa

religion verra le monde et l'interprétera du point de vue de

sa propre conception religieuse. De même, et bien plus encore

pour le christianisme, si du moins on lui concède d'être, non
seulement une doctrine, comme sont les autres religions, mais

une énergie spirituelle régénérant les sources mêmes de la vie.
Il est impossible de le connaître pour ce qu'il se donne, impossible

d'en fournir une juste interprétation en l'abordant de

l'extérieur par l'un quelconque de ses côtés. L'avoir devant
soi comme un fait n'est point encore le comprendre, et, pour
l'expliquer, il faut le posséder comme une vie. On ne saurait
certainement interdire à personne l'accès de la théologie;
mais il est évident que le seul chrétien est qualifié pour en
faire.

M. H. Bois, qui parle beaucoup de philosophie, la définit
très sommairement. Elle est dit-il, « l'explication universelle. »

Soit. Mais cette « explication, » pour être « universelle, » n'en
a pas moins un point de départ très particulier, savoir la

personne même du philosophe. Quoi qu'on en ait, la pensée, pour
prendre possession de l'univers, doit s'appuyer sur une certi-



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 509

tude originelle, et cette certitude ne saurait provenir que
d'une expérience subjective.

Or l'expérience, qui détermine ainsi tout le cours de la
pensée puisqu'elle préside à son origine, est infiniment
variable. Elle peut être cherchée dans la nature morale, dans la

nature intellectuelle ou dans la nature psychique du sujet
pensant, et, à chaque fois, elle engendre une philosophie
différente. Différente, non parce que la réalité objective aurait
changé, mais parce que la pensée, réfléchissant le monde sous
un angle différent, en reçoit, sur un miroir différent, une
image forcément différente. Descartes disait : « Je pense,
donc je suis; » Maine de Biran : « Je veux, donc je suis ; » un
moderne néo-kantien pourrait dire : « Je suis obligé, donc je
suis; » et chacun tire à bon droit de cette constatation
primordiale une autre explication universelle, c'est-à-dire une
philosophie spéciale. Car c'est de l'être que se déduit tout le

connaître, et le principium cognoscendi est, en tout et partout
égal au principium essendi.

Or, s'il est une telle distance entre des systèmes élaborés

pourtant par des sujets identiquement conditionnés et qui ne
diffèrent entre eux que pour avoir accentué l'une de leurs
communes expériences au détriment de toutes les autres, combien

cette distance sera-t-elle plus considérable encore lorsque

le sujet, étant devenu chrétien, entré par là même dans
des conditions d'existence toutes nouvelles, formulera une
théorie de l'univers basée sur l'expérience chrétienne spécifique

Cette théorie, issue d'un centre de vie nouveau, inaccessible

à l'expérience de la vie naturelle, expliquera nécessairement

des choses semblables d'une façon nouvelle et parfaitement

inaccessible à la raison profane.
Si le christianisme est essentiellement une vie, — non une

pratique, un sentiment ou une idée, — le chrétien est
essentiellement un être; et si le chrétien est un être, il sera justifié
à dire : « Je suis chrétien, donc je suis. » L'expérience
chrétienne, primant en lui toutes les autres expériences, la certitude

chrétienne primera toutes les autres certitudes. Placée
dès lors à la source même de son être, de son développement



510 GASTON FROMMEL

et de son activité, elle le sera aussi de son activité intellectuelle

et fera de la connaissance chrétienne une philosophie
particulière, appelée théologie ou plus spécialement dogmatique,

dont les conclusions seront aussi étrangères aux conclusions

d'une philosophie quelconque, que ses prémisses lui
étaient inabordables1.

Si le christianisme est une vie, .disons-nous, le chrétien est

un être. Cette proposition, malgré son évidence, pourrait nous
être contestée, sinon par les prédicateurs et dans son sens

général, du moins par quelques théologiens et au sens précis

que nous lui donnons.
Nous entendons, en effet, par vie chrétienne, non pas

seulement une modification ou une variété de la vie naturelle,
mais une espèce de vie dont le type nouveau est en Christ,
dont la condition est la communion de Christ, et dont l'origine
est la nouvelle naissance, c'est-à-dire une incarnation de Christ
en l'homme. Nous nous trompons fort, ou c'est là le point qui
domine toute la discussion. La cause qui sépare si profondément
notre théorie de la connaissance chrétienne de celle de M. H.
Bois nous paraît être surtout dans une doctrine différente de
la régénération. L'examen de cette doctrine fera donc le sujet
d'une prochaine étude.

1 Nous avons dit ici-même, et à propos de la notion de miracle,
l'opposition irréductible qui existe entre la pensée chrétienne et la pensée
naturelle. Voir Religion et philosophie, Revue de théologie et de philosophie,

janvier 1888.


	Théologie et philosophie : à propos d'une leçon d'ouverture

