Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 22 (1889)

Artikel: La tolérance selon Bayle [suite]
Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379456

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA TOLERANCE SELON BAYLE

PAR

F.-C.-J. VAN GOENS

La thése de la tolérance universelle provoque la question
trés controversée des droits de Uerrewr. Jestime, dit Bayle,
que la conscience qui est dans l'erreur ales mémes droits que
celle qui n’y est pas. Tout ce qui se fait contre la conscience
est un péché. De deux actions, I'une bonne, 'autre mauvaise,
la bonne faite contre inspiration de la conscience est un plus
grand péché que la mauvaise faite selon l'inspiration de la
conscience. Un exemple I’éclaircira. Un homme qui repousse-
rait un pauvre, sachant qu’il est indigne de l'aumone, a plus
de bonté morale que celui qui, nonobstant le jugement de la
conscience (qu’il ne faut pas l'accorder en telle occasion, I'ac-
corderait soit parce (u’il se soucie peu de la conscience, ou &
cause d’'un caprice ou & cause de la posture du mendiant ou &
cause d'un jugement d’un passant. Gelui qui repousse le men-
diant & cause de son indignité rend un hommage & la conscience
et & Dieu; et le mal qu’il fait est moindre que celui que com-
met l'autre; car c’est un mal moins grave de repousser un
pauvre que de fouler aux pieds la conscience. Supposons que
le mendiant insulté soit un homme qui craint Dieu; eh bien!
il n’a pas été insulté comme tel ; le péché de celui qui I'a re-
poussé se réduit a la précipitation de croire sur de fausses
apparences; mais ce péché n’est pas un aussi grand mal que

1 Pour la premibre partie, voir la livraison de mars 1889.



LA TOLERANGE SELON BAYLE 463

de commetire ce qu’on prend pour un péché, Et ne comp-
tez-vous pour rien linjure faite & ce pauvre ? Mais I'injure
n’offense qu’a proportion qu’on sait que celui qui la fait a l'in-
tention d’offenser. Lt les suites ? L’aumone soulage le malheu-
reux, tandis que l'injure le laisse dans la souffrance! Mais les
suites, bonnes ou mauvaises, qu’ont nos actions, ne servent de
rien devant Dieu pour nous excuser, justifier ou condamner,
lorsque nous n’avons pas agi dans la vue de procurer ces sui-
tesl. Aulre exemple: un Juif et un Grec également persuadés,
I'un que le temple de Jérusalem est consacré & Dieu, I'autre
que le temple de Delphes est consacré a Apollon et qu’Apol-
lon est un vrai Dieu, sont également coupables, si 'un pille le
temple de Jérusalem, lautre celui de Delphes, puisqu’on vy
trouve le concours d’'une volonté de dérober certains objets et
la croyance claire et distincte que ces objets sont consacrés a
un Dieu qui s’estimera trés offensé de ce qu’on les ote de 142,

Faut-il donc dire qu’un homme qui commet un meurtre sous
Pinspiration de sa conscience fait une meilleure action que
s'il ne le faisait pas? Ces cas se présenlent rarement; on a
affaire ici & ces grands zélateurs de religion a4 qui des direc-
teurs de conscience, grands scélérats, peuvent inspirer le des-
sein de tuer un prince qui s'oppose a leur religion. Mais en
acceptant les cas, il faut dire, sans doute, que celui qui est
pleinement persuadé qu’il doit faire un meurtre, s’est abuse
grossierement en prenant pour une inspiration de Dieu ce (ui
ne I’était point; mais cette faute n’est pas comparable i celle
de ne tenir aucun compte de l'ordre qu'on croit venir de Dieu.
Ainsi le meurtre fait selon les instincts de la conscience est un
moindre mal que de ne pas tuer lorsque la conscience l'or-
donne. Les juges n'ont donc pas le droit de punir celul qui n’a
fait que son devoir? Au contraire. Les juges ayant recu ordre
de Dieu et des hommes de faire mourir les meurtriers, ils peu-

1 P. 390-415. Plus loin (p. 415) Bayle cite un bitard persuadé que le
mari de sa mere est son pere; il lui doit Ja méme soumission qu’a son
pere effectif, sans encourir le méme crime u’il encourrait en y manquant
pour son vrai pere. (Voyez plus bas p. 44.)

2 P.421-423.



464 F.-C.-J. VAN GOENS

vent faire justement punir celui qui tue selon les instincts de
la conscience. Ce n’est pas & eux de déméler ces rencontres
rares et singuliéres ol la conscience tombe & cet égard dans
I'illusion 1.

Pour apprécier justement les erreurs de la conscience, il
faut envisager les obstacles qui s’opposent pour elle & I'évi-
dence de la vérité. Ce sont d’abord les passions, les habitudes
de l'enfance, les préjugés de ’éducation. C’est surtout le ca-
ractéere des vérités que Dieu nous réveéle, qui ne sont et qui ne
peuvent pas étre d’une clarté métaphysique et géomeétrique.
On ne peut rien marquer dans les objels qu'un homme croit
véritables et qui le sont effectivement, qui ne se trouve dans
les objets que le méme homme ou un autre croit véritables et
qui ne le sont pas. Ainsi la seule loi1 que Dieu ait pu imposer
A 'homme a I'égard de la vérité, est d’aimer tout objet qui lui
paraitrait véritable, aprés avoir employé toutes ses lumieres
pour le discerner. Dieu ne se serait pas accommodé & 'état ol
nous sommes réduits, s’il avait exigé de nous la connaissance
de la vérité absolue et le dégagement de toutes ces fausses
images dans cette petite portion de lumieére qui est plutot un
faible crépuscule qu’'un beau jour 2.

[’Eglise romaine objecte aux protestants que c’est pour avoir
renoncé a Pautorité de I'Eglise, qu’ils n’ont jarnais une certi-
tude légitime de leur croyance. Avouons que pour maint pas-
sace de I'Ecriture, nous ne parvenons jamais a l'évidence
irrésistible avec laquelle nous connaissons que le tout est plus
grand que sa partie et que six est la moitié de douze3. Mais
le catholique lui-méme ne sait pas non plus de science certaine
que ce qu’il prend pour la vérité n’est pas une vérité appa-
rente. Il doit savoir si I'Eglise est infaillible ; or, ni U'Ecriture,
ni la lumiére naturelle, ni Uexpérience ne peuvent lui fournir

! Pages 434-441. — 2 Pages 457-463.

? « Je veux bien, dit dévotement Bayle, que ce soit la griice qui nous
fasse sentir que tel ou tel sens de I'Ecriture est vdritable et qui nous
modifie de telle manieére que précisément le sens qui est vrai, nous pa-
raisse vrai. Mais je dis que la griice qui produit ce sentiment, ne fait pas

pour cela que nous connaissions aucune preuve certaine du sens que
nous croyony vral. » (Pages 467, 468.)



LA TOLERANCE SELON BAYLE 465

a cet égard une connaissance certaine. Ceux qui admettent
cette infaillibilité ne peuvent en donner aucune raison néces-
saire, ni voir dans leur dme des marques de vérité qu'un
autre, qui croit le contraire, n’en sente autant; tout ce qu’ils
y voient est un sentiment de conviction qui donne un grand
repos d’esprit, une grande pitié, ou une grande haine ou un
grand mépris pour ceux qui enseignent le contraire. Or tout
cela peut se rencontrer dans 'dme de ceux-ci. Ils ne peuvent
donc les uns et les autres donner 'assurance que de ce qu’ils
sentent intérieurement, & savoir qu’ils sont persuadés les uns
que I'Eglise est infaillible, et les autres qu’elle ne P’est pas. La
derniere analyse de notre croyance, soit orthodoxe, soit héri-
tique est que nous sentons et qu’il nous semble que cela ou
cela est vrai. D’olt je conclus que Dieu se contente pour les
uns et les antres qu’ils aiment ce qui leur paraitra vrail.

On a prétendu que toutes les erreurs naissent d’un grand
fonds de corruption qui fait que U'esprit se préoccupe pour ou
contre telle doctrine. Cette opinion aurait quelque fondement
s’il s’agissait d’une doetrine qui génat la cupidité et qui re-
frénat les inclinations charnelles. Mais ce n’est pas la ce qui
divise les chrétiens; au contraire, ils sont tous d’accord sur ce
sujet. Nous convenons tous qu’il faut vivre chastement, sobre-
ment , aimer Dieu, renoncer & la vengeance, pardonner 2 nos
ennemis, leur faire du bien, étre charitable. Ce qui divise les
catholiques et les protestants, c’est la transsubstantiation ; or il
est évident qu’elle n’a rien a faire avec la sensualité. Les Soci-
niens nient la Trinité; or, quand il s’agit d’obéir i Dieu et de
résister aux tentations, n’est-il pas indifférent de croire un
Dieu unique en nature et en personne ou de le croire seule-
ment unique en nature?. Ajoutons qu’'on persévére dans I’hé-

1 Pages 463-468. Les réflexions de Vinet & ce propos me paraissent bien
confuses. Il en veut & Bayle de déclarer I'i'ncapacité de 'homme & con-
naitre la vérité absolue et de n"admetbre que la vérité subjective. « Les
motifs i donner en favear de la vérité objective (absolue) appartiennent
aux profondeurs de 'ame bien plus qu'an domaine de l'intelligence. »

Pages 332, 333. N'est-ce pas revenir toujours & la vérité subjective ?
2 Pages 470, 471.

THEOL. ET PHIL. 1839, 30



466 F.-C.-J. VAN GOENS

résie contre les intéréts de la chair et du sang. Il est manifeste
que les réformés de France et les Sociniens de Pologne eus-
sent été bien aises que Dieu leur et fait la grice de leur dé-
couvrir que 'Eglise romaine est la vraie; ils se fussent délivrés
par la des malheurs qui les ont enfin accablés. Asouons que
c’est une chose étrange qu’on veuille que par sensualité et
cupidité un homme rejette comme faux certains dogmes pen-
dant qu’il en admet d’autres comme vrais qui l’exposent &
mille persécutions et miséres 1.

On insiste et on soutient que c’est 'orgueil qui empéche de
soumettre la raison & Dieu. Mais comment pourrait-on douter
des choses mémes qu’on croirait avoir été affirmées de Dieu?
Non, il ne s’agit pas entre chrétiens si ce que Dieu révele est
faux ou vrai; il s’agit seulement de savoir si Dieu a révélé
ceci ou cela; or, qui nevoit que cette dispute ne touche point
a lautorité et & la véracité de Dieu? Disons que ce sont les
préjugés de I’éducation qui nous empéchent de trouver dans
I’Ecriture ce qui y est. Si nous étions nés en Chine, nous se-
rions Chinois; si les Chinois étaient nés en Angleterre, ils
seraient tous chrétiens. Enfants, nous apprenons & discerner
le bien et le mal, selon qu’il plaira & nos parents, qui ne man-
queront jamais de nous instruire & leur mode et de nous
donner un pli que nous croirons devoir conserver précieuse-
ment toute notre vie 2.

Ce n’est pas tout. Dés qu’'un homme en est venu & n’aimer
ses opinions que parce qu’il les croit vraies, il faut dire qu’il
a une disposition trés sinceére et trés morale & aimer la vérité
partout ol il la trouve et qu’il laime effeclivement. Oserait-on
dire qu’'un avare qui prend de fausses pieces d’or pour bonnes
et qui y met son cceur, n’aime point Uor. Il faul ajouter que
la fausseté réelle qui se trouve dans ses opinions n’est point
la cause pour laquelle 1l les aime ; que, si ce qui est vrai réel-
lement lui paraissait tel, il Vaimerait, et que non seulement il
surpasse en amour de la vérité celul qui connait la vérité sans
Iaimer, mais qu’il peut encore disputer d’amour de la vérité
avec celui qui connait la vérité et qui 'aime®. On suppose

111, p. 201, 836, — 2 I, p. 472-474. — ¢ 11, p. 309, 310.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 467

comme une chose incontestable que I’adhésion 4 un dogme
faux en lui-méme, mais apparemment vrai et embrassé seule-
ment & cause de cette apparence, n’est point un acte d’amour
de la vérité, mais un acte d’amour pour la fausseté. Que cela
est peu fin et que c’est juger des choses a I'étourdie ! Cette
adhésion est antant un amour de la vérité que 'adhésion a un
dogme véritable; et 'on me fera plaisir de me montrer une
différence quant au moral entre cette adhésion 4 I'erreur et
une adhésion & la vérité. Qui a jamais douté qu'un homme, —
fort passionné des vieilles médailles, mais méchant connais-
seur et qul en ayant acheté beaucoup de fausses, qu’il croit
pourtant bonnes, se réjouit de tout son cceur de la possession
de ce trésor, — qui a jamais douté qu’un homme pareil n’ait
autant de passion pour les vieilles médailles qu’un autre éga-
lement passionné, mails si habile qu’il n’a ramassé que les
bonnes. Ces deux hommes, fort inégaux en esprit et en capa-
cité, ne le sont nullement pour les vieilles médailles. Bref, tout
homme qui voudra parler dans l’exactitude philosophique,
dira que le terme de 'amour ou son objet direct et immédiat,
est toujours la qualité qui nous détermine a aimer, soit qu’elle
subsiste réellement hors de nous, soit qu’elle n’existe que dans
notre idée 1.

On a avancé encore que toutes les erreurs sont des actes de
volonlé et par conséyguent moralement mauvaises. Nous voici
dans une ficheuse alternative. Il faudra gqu’on dise que tout
erreur étant volontaire estcriminelle et alors I’'absurdité éclate
d tous les veux: les critiques qui portent un faux jugement sur
I'lliade ou I’Enéide, commettront un péché; un juge ne vou-
dra plus se méler de procés et un médecin n’osera plus or-
donner un reméde. Ou bien il faudra dire qu’il y a des erreurs
innocentes quoique volontaires. Tout dépend du motif: toute
erreur est criminelle lorsqu’on y est entretenu on conduil par
un principe mauvais, amour de ses aises, esprit de contradic-
tion, jalousie, envie, vanité. Celui qui refuserait 'examen de
sa religion par la conviction qu’elle est la vraie et que toutes
les autres sont fausses et que cet examen est entouré de mille

11, p. 244, 345.



468 I.-C.-J. VAN GOENS

picges, je n'oserais le taxer de mépris de la vérité, d’erreur
volontaire; il croit déja tenir la vérité et ne refuse d’examiner
que parce qu’il croit n’en avoir pas besoin. Le refus d'exa-
miner n’est pas mauvais en lui-méme moralement?.

On hésite & admettre que la conscience est & chacun la régle
de ce qu’il doit croire et faire. Supposons donc que ce senti-
ment intérieur ne soit pas une margue que nous devions pra-
tiquer les actes qui nous paraissent honnétes et agréables a
Dieu, et qu’en les pratiquant nous ne serons pas damnés;
gqu’en résultera-t-il? c’est qu’il n’y a homme qui ne doive
croire qu’il s’expose a la damnation éternelle en faisant ce que
sa conscience lui dicte comme nécessaire au salut. Il faudra
donc pour se comporter sagement, vivre comme une statue et
ne donner jamais rien aux instincts de la conscience. Avouons
plutdt que Dieu nous a donné dans la conscience un guide et
comme une pierre de touche et que le sentiment intérieur, la
conviction pleine et entiére gu’elle nous donne, est le carac-
tére certain de la conduite que chacun doit tenir 2. On objecte
que cette conscience montre & I'un un tel objet comme vrai,
a 'autre comme faux. Mais n’en va-t-il pas de méme pour la
vie corporelle? Le gott de I'un ne montre-t-il pas comme bhonne
la viande que le golGt d’un autre monire comme mauvaise ?
Et cependant cette diversité n’empéche pas chacun de trouver
son aliment; il suffit que les sens nous montrent la conve-
nance qu’ont les objets avec nous, sans (qu’il soit nécessaire
gue nous sachions leurs qualités absolues. De méme il suffit
que la conscience de chacun lui montre non pas ce que les
objets sont en eux-mémes, mais leur nature respective, leur
vérité putative. Chacun discernera par ce moyen sa nour-
riture. Il faudra qu’il tiche de discerner la meilleure et qu’il
y emploie tous ses soins; mais si, lul étant présentée, sa con-

111, p. 313-328.

2 Bayle cite ici (p. 479) comme « divine » la pensée de Marc- Aurele
(V, 19) : « Celui-la vit avec les dieux qui fait ce que veut le génie que
Jupiter a donné & chacun pour le conduire et qui est comme une portion
émanée de Dien méme (&mdomaopx fuutod) et I'entendement et la rai-
son de chacun (6 éxdotou vols zui M6y05). »



LA TOLERANCE SELON BAYLE 4G9O

science ne s’en accommode pas et se trouve sans gott pour elle,
et avec un grand golt pour une autre chose, & la bonne heure,
il faudra prendre ce dernier partit.

Faudra-t-il donc admettre qu’il y a plusieurs faussetés im-
portantes qui absolvent de tout crime, lorsqu’on les croit
vraies, des personnes (ui sans cette conviction mériteraient la
mort éternelle ? sans doute. J'en donne pour exemple un ba-
tard qui exclut d’une grande succession, a eux appartenant de
droit, les parents du mari de sa mére, lequel 1l prend de bonne
foi pour son pére. Ici I'ignorance de bonne foi disculpe dans
un cas criminel comme le vol. Ainsi un hérétique, un infidele
de bonne foi ne sera puni de Dieu qu’a cause des mauvaises
actions qu’il aura faites, croyant qu’elles étaient mauvaises.
Pour celles (u’il aura faites en conscience, c’est-a-dire par
une conscience qu'il n’aura pas lui-méme aveuglée malicreu-
sement, je ne saurais me persuader qu’elles soient un crime.
Si elles le sont, qu'on me montre pourquol dans 'exemple du
batard il n’y a point de vol; quoiqu’il soit certain qu’il est
aussi impossible A4 beaucoup de protestants de découvrir que
la transsubstantiation est véritable et & un Turc ou un Juif de
se convaincre de la Trinité, qu’d un homme de découvrir que
le mari de sa mere ne lul a pas donné la naissance 2.

Mais que faites-vous donc de I'Ecriture ? Pourquoi Dicu
nous l'aurait-il donnée, s’il se contentait que chacun aimat ce
qui serait vérité & son égard? Je réponds que I'Ecriture sert
toujours en général de régle & tous les chrétiens et que les
plus grands hérétiques, qui y cherchent la confirmation de
leurs dogmes, rendent hommage par cela méme a la Parole
de Dieu. Gardons-nous de penser que de deux hommes dont
I'un entend I’Ecriture mieux que l'autre, le premier soit né-
cessairement plus respectueux pour elle et pour Dieu que le
second. Celui qui a donné & I’Ecriture le sens qu’il lui faut
donner, ne le fait pas parce que ce sens est véritable, mais
parce qu'’il le croit véritable et qu’il croirait déplaire a Dieu,
s’ll entendait ’Ecriture d’'une autre maniére ; et celui qui donne
un faux sens & I'Ecriture ne le fait pas parce qu’il est faux et

1], 476-478. — 2 Pages 481-483.



470 F.-C.-J. VAN GOENS

qu’il le croit faux, mais parce qu’il le croit véritable et qu’il
croirait déplaire & Dieu s’il entendait I’Ecriture d’une autre
maniére. Concluons donc que, malgré le don de I'Ecriture,
nous avons chacun besoin d’une regle particuliére, qui est la
conscience 1.

Ici se présente la question de savoir si les preuves de la vé-
rité sont toujours plus solides que celles de la fausseté. Distin-
guons, dit Bayle. Il y a des vérités nécessaires et des vérités
contingentes. Les premiéres sont évidentes ou en soi ou par le
moyen d’une gradation de preuves qui les fasse remonter jus-
qu’d un premier principe sur des prémisses incontestables.
Les secondes peuvent ne pas étre évidentes. Bayle range dans
cette catégorie non seulement les faits historiques, mais aussi
les vérités qui dépendent « des décrets libres de Dieu2» c’est-
a-dire, celles qui s’appuient contradictoirement sur tant de
preuves de philosophie, de théologie, de piété, sur tant de
passages de la Bible, qu’on ne peut presque prendre parti, si
I'on ne se détermine par les idées qui sont le plus du gotit du
tempérament. Tel est le dogme de I'universalisme et celui de
la grace particuliere. On sait combien ici les réformés et les
luthériens ont différé de Calvin et de Luther. Ce sont des pro-

1 Pages 486-489.

? Bayle est grand partisan de la liberté de Diew. Ainsi 1] dit ailleurs:
(11, 396) « Dieu n’est point nécessité par sa nature & faire ni des hommes,
ni d’autres étres. Par conséquent, il aurait pu, #’il I'avait voulu ou ne
rien produire ou prodaire un monde différent de celni-ci; car une infinie
sagesse a des moyens infinis de se manifester, tous dignes d’elle. » Ceci
est évidemment dirigé contre son contemporain Leibnitz, qui, comme on
sait, voulait que Dieu a choisi ce monde entre tous les mondes possibles
comme le meilleur. En revanche, Bayle se fait ici I’écho des Sociniens qui
demandaient pourquoi le soleil n’aurait pas pu se coucher en orient aussi
bien qu'en occident; et qui soutenaient que Dieu peut punir le mal et ne
pas le punir, pardonner et ne pas pardonner. Theses impies aux yeux des
théologiens réformés, qui soutenaient que la volonté de Dieu est libre
quoiqu’elle ne puisse pas agir autrement qu'elle n’agit, par la raison
qu’il n'est déterminé que par sa mnature sainte, ce qui est la supréme
liberté. On trouvera les passages cités chez M. Scholten, Doctrine réfor-
mée, 11, p. 192-198.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 471

positions contradictoires qui ont chacune des preuves égale-
ment spécieuses. Apres cela qu’on vienne nous dire que ja-
mais les preuves de la fausseté ne sont comparables & celles
de la vérité. Au reste, il faut bien que ceux qui le disent n’en
soient pas bien slrs ; car on remarque que toutes les sectes
chrétiennes so redoutent mutuellement. L’Eglise romaine ne
souffre en aucun lieu qu’ad grand’peine que ses laiques met-
tent le nez dans le livre des protestants. Quant & I’Eglise pro-
testante, un proposant ferait mal sa cour & ses professeurs,
s’il leur allait emprunter souvent les livres des Sociniens ; et
s'il leur disait qu’il les étudie avec soin!. Je ne pense pas non
plus que les Sociniens exhortent leurs jeunes gens a lire les
livres qui les combattent. Et méme n’y a-t-il pas des gens bien
lettrés et d’esprit qui se vantent, comme d’une conduite sage
et pieuse, de n’avoir jamais voulu lire les écrits du parti con-
traire qui avaient le plus d’approbation du coté de l'adresse
et de la subtilité 7 Ce ne serait pas le cas, si ¢’était une fatalité
inséparable de toute erreur, que ses preuves soient faibles et
improbables en comparaison de celles de la vérité 2.

Et d’olt vient-il que la fausseté se prouve par de bonnes rai-
sons ? C’est que la plupart des faussetés qui se voient dans les
controverses de religion sont aussi possibles que les vérités.
En effet, Dieu n’est pas comme le Dieu du stoicisme et du
spinosisme, enchainé par une destinée inévitable ; Dieu est
libre ; il aurait pu faire les choses autrement qu’il ne les a fai-
tes, en cent maniéres différentes, toutes dignes de sa perfec-
tion absolue. Il en résulte que lorsque la révélation est dou-
teuse sur quelque point, les uns P'expliquent par un systéme
et les autres par un autre. Je veux que le systéme des uns

I 1 est curieux de rapprocher de cette affirmation un article du Synode
de Nimes en 1678, cité par M. Frank Puaux, Les précurseurs francais de
la tolérance, p. 187: « Ayant appris que certains proposants sont soup-
connés d’aimer des nouveautés dangereunses, la compagnie charge les exa-
minateurs d’employer dans 'examen tous les soins et toute la diligence
possible pour découvrir quels sont les véritables sentiments des propo-
sants, afin qu'on puisse rejeter tous ceux qui s'éloigneront tant soit peu
de la saine doctrine.

2 11, 388-394.)



472 F.-C.-J. VAN GOENS

soit conforme a ce que Dieu a réellement choisi; cela n’em-
péche pas que celui des autres ne soit conforme a ce qu’il
aurait pu faire aussi dignement et glorieusement pour lui qu’en
faisant une autre chose. Par conséquent, il ne peut y avoir de
crime dans les faux systemes; ni les uns ni les autres n’ont
jamais pensé a altenter & la majesté supréme de Dieu ; mais
ils ont concu, les uns que certaines idées n’étaient pas com-
patibles avec sa nature et dés lors ils les ont traitées de faus-
ses ; les autres que certaines idces lul étaient plus glorieuses
et, dés lors, ils les ont crues véritables et ont expliqué I’Ecri-
ture sur ce plan-la. Bref, n’ayvant pas une méme 1dée de la per-
fection de Dieu, ils ont pris deux routes différentes pour ex-
pliquer ce que I'Ecriture dit de lui. Et jusques-la, je ne vois
pas plus de crime dans ceux qui se trompent que dans ceux
qui ne se trompent pas. Plut & Dieu qu’on elt toujours envi-
sagé de cette maniere les controverses! il n’y et jamais eu
de schismes, ni d’excommunications; et on etl employé &
bien vivre et 4 fuir ce que tous les partis conviennent étre un
péché, la médisance, le vol, la paillardise, le meurtre, la haine
de son prochain, etc., le temps qu'on a perdu a disputer et &
se persécuter 1.

En consultant I'histoire de la persécution au sein de la chré-
tienté, on trouve, dit Bayle en termipant la réfutation de la
contrainte et I'apologie de la liberté, que I'intolérance, depuis
Constantin, a plus régné, généralement parlant, parmi les
orthodoxes que parmi les hérétiques. Les Ariens qu’on regarde
comme trés impurs dans la foi, tout en usant aussi de violence
sous Constantius et Valens, n’ont pas abandonné autant que
les orthodoxes 1’esprit de modération évangélique. Témoin
le roi arien Théodoric et les rois ariens des (Goths en Espagne,
qui conserverent les évéques catholiques avec leurs églises et
leurs ouailles. Au contraire, devenus catholigues, les rois des
Goths usent de violence; 'un tourne les armes contre son
pére, resté arien; un autre ne veut pas de denx communions
et se sert de la sévérité du chatiment partout ot elle est né-

111, 395-398.



LA TOLERANCE SELON BAYLE A73

cessaire!. Il n’y a dans la chrétienté que la secte des Soci-
niens, — qui ne font pas un corps & part appréciable, — et
celle des Arminiens, — qui ne sont connus que dans quelques
villes de la Hollande, — qui fassent profession d’enseigner que
toute autre voie que celle de linstruction est illégitime pour
converlir les hérétiques ou les infideles 2.

(’est un grand sujet de scandale que de voir que des per-
sonnes suscitées extraordinairement « pour redresser I’'Eglise
tombée en ruine et en désolalion, » comme parle la Confession
de Genéve, n’aient pas compris les immunités sacrées et in-
violables de la conscience ; et qu’ayant rejeté tant de folies et
d’hérésies de la communion romaine, ils aient retenu le dogme
de la contrainte3. Tout le monde sait que la république de
Geneve détendit en 1535 tout exercice de la religion romaine
et ordonna que tous ceux qui ne voudraient pas abandonner
cette religion eussent & sortir de la ville dans trois jours, &
peine d’étre emprisonnés et chassés 4 Il est notoire que Servet
fut puni de mort & Genéve, Valentin Gentilis emprisonné au
méme lieu, puis chassé et enfin décapité & Berne. Ochin et
Lascus furent rudement chassés en plein hiver de Genéve, non
pas par raison politique (ce qui peut étre légitime), mais par
la funeste erreur qu’on peut condamner a certaines peines tem-
porelles ceux quirefusent d’entrer danslavraie Eglise par prin-
cipe de conscience °. It ce n’est pas seulement Genéve qui soit
coupable, Il y a des cantons suisses qui ne souffrent uela com-
munion réformée et qui ont usé de nos jours d’une rude vio-

111, 436-445. Ajoutons que les Donatistes furent aussi de cruels persé-
cuteurs et que Nestorius dit un jour & I'empereur: Donne-moi la terre
purgée d'hérétiques et je te donnerai le ciel. Cf. Lecky, loc. cit., II, p. 14.

2 Bayle aurait pu signaler aussila tolérance relative de Cromwell et la
tolérance absolue réclamée par Quacres. Tout cela s'était passé sous ses
yeux et aurait parfaitement cadré avec le personnage anglais qu'il joue
dans son livre.

3 Calv. Inst. 1V, 12, 1. Quemadmodum salvifica Christi doctrina anima
est Feclesie, ita illic disciplina pro nervis est, qua fit ut membra cor-
poris suo quodque loco inter ge cobeereant. 1V, 20, 9. Officinm magistra-
tunm extendi ad ntramque legis tabulam, si non doceret scriptura, ex-

profanis seriptoribus discendum esset.
4 11, 450, 451. — 5 Ibid. 454, 455.



474 F.=C.-J. VAN GOENS

lence contre les anabaptistes, les gens du monde qui méritent
le plus d’étre soufferts?, puisque renoncant & la profession des
armes et aux magistratures par principe de religion, il ne faut
pas craindre qu’ils se soulévent, ni qu’ils courent sur les bri-
sées de ceux qui postulent une charge. Et quant au refus de
préter serment de fidélité, ce n’est pas une marque qu'’ils
veuillent étre moins soumis au souverain que les autres sujets ;
c’est qu’ils prennent a la lettre le passage ou Jésus-Christ dé-
fend de jurer et qu’ils se croient aussi engagés par une simple
parole donnée que les autres par les serments.— Ne pensez pas
que les luthériens soient plus éclairés sur l'article de la tolé-
rance que les réformés. Ils ne souffrent qu’a peine, dans quel-
ques villes ou ils prédominent, les réformés, lesquels sont
contraints de s’assembler hors des murailles, comme des pes-
tiférés dans les lazarets ; quelquefois dans des temples bien
écartés. La reine de Danemarck, qui est réformée, n’a des mi-
nistres de sa religion que pour son usage ; a quol il faut ajou-
ter ceux qui depuis peu et en trés petit nombre servent les
réfugiés de France et qui ne sont guére vus de bon ceil par les
pasteurs luthériens. La duchesse de Zell, réformée aussi, n’a
pu avoir aussi quelque ministre de sa communion que depuis
peu de temps; ce n'est pas que le duc son époux soit autre-
ment difficile, mais il ne voulait pas irriter son clergé. Dans le
pays de Wurtemberg, les Francais réfugiés n’ont été admis &
la céne luthérienne qu’en souscrivant un formulaire de foi qui
contient le dogme de l'ubiquité avec celui de la communica-
tion des autres idiomes du Verbe incréé & I’humanité de Jésus-
Christ, comme aussi celui de la présence réelle et de la man-
ducation orale et la réjection de la grice particuliére et de la
réprobation absolue. Il serait aussi aisé aux réformés d’obtenir
I'exercice de religion dans les pays héréditaires de la maison
d’Autriche que dans I’é¢lectorat de Saxe. Les papistes ne sont

! Il ne s’agit pas ici des fanatiques de Munster dont le glaive fit justice
en 1535, mais des anabaptistes pieux réunis par Menno Simons (f 1561)
en Hollande, qui, sous le nom de mennonites ou baptistes, obéissent &
une tendance idéale et se distinguent encore & I'heure qu’il est par les
qualités modestes que Bayle signale. Cf. Hase. K. G. 1887, § 331 ss.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 475

tolérés ni en Suede ni en Danemark 1. C’est le souverain degré
de l’aveuglement et du désordre, qu’une doctrine aussi enragée
que celle qui autorise la punition de ceux qui refuseront, par
motifs de conscience, la signature d’un formulaire, se soit ré-
pandue dans I'Eglise chrélienne avec ’applaudissement de
presque tous les docteurs, et s’y soit si bien maintenue, qu’on
passe presque pour hérétique jusque chez les protestants, lors-
gquon parle avec quelque force pour la tolérance, comme j’ai
fait2. « Il y a 14 de quoi faire douter, si Dien n’a pas débouté
encore une fois son peuple; et si la religion chrétienne, outre
sa parta la Providence générale, est encore gouvernée et pro-
tégée spécialement par un Chef assis & la droite de Dieu et en
possession d’une puissance, d’'une bonté et d’'une sagesse infi-
nies 3. »

On le voit, Bayle n’épargne pas ses coreligionnaires et dis-
tribue également le blame.

v

Il s’agit maintenant d’apprécier la tolérance dont Bayle s’est
fait I’habile et fervent champion. Il est évident que nous ne
pouvons pas examiner tous les arguments qu’il a avancés, no-
tamment celui de 'innocence de l'erreur, qu’il a poussé avec

1 11, 424-450. Bayle aurait pu compléter la liste en montrant le Synode
de Dordrecht (1618-1619) armant I'Eglise réformée contre ses propres en-
trailles. Les destitutions, les emprisonnements, les bannissements avec
confiscation des biens frapperent les amis de la tolérance. On s'attaqua
aux hommes les plus éminents, les Grotius, les Oldebarnevelt. « Les ca-
nonsde Dordrecht ont emputé sa téte, » disait le professeur Diodati de
Genbve, calviniste rigide et membre du synode, en signalant I'illustre
pensionnaire.

2 11, 431. Pour achever de confondre ses coreligionnaires, Bayle aurait
pu en appeler au bouddhisme, qui a réalisé une tolérance sans pareille par
la conviction que toutes les autres religions ne sont qu'autant de modifi-
cations de la seule vérité absolue, telles qu'elles résultent du degré de
civilisation de chaque peuple. (Voir Ahler, Buddhismus und Christentum
dans la Zeitschrift fiir Missionskunde, 1837, p. 19.) Mais que savait-on au
dix-septibme siecle du bouddhisme ?

3 11, 432.



476 F.-G.-J. VAN GOENS

une victorieuse vigueur. Il suffira de discuter ses principes, sa
methode et ses résultats.

Et d’abord, on peut dire qu’en avant de son siécle, il a eu la
gloire, & travers les doutes, les paradoxes, les exces de la polé-
mique, de défendre la souveraineté de la conscience, la liberté
religieuse. Il est inutile de parler des catholiques. Il suffira de
rappeler la fameuse apostrophe que Bossuet venait de pronon-
cer le 15 janvier 1686, dans l'oraison funébre de Michel Le
Tellier, & propos de la révocation de I’édit de Nantes1!, aux
applaudissements de la Bruyere, de Mme de Sévigné et méme de
la Fontaine. Non, il s’agit des coreligionnaires de Bayle, des
protestants. On sait qu’ils ont réclamé le droit de cité en Alle-
magne, en Suisse, en France au nom, au seul nom de la liberté
de croyance et de culte. Il suffit de lire, pour s’en convaincre,
le détail de leurs proces. On ne trouverait pas dans tout le
volume des martyrs de Crespin un mot ou il soit question de
la tolérance entendue dans le sens de Bayle, de Locke et de la
pensée moderne. Ils se justifient par des textes de la Bible et
somment leurs adversaires de prouver que leur foi n’y est pas
conforme ou de les absoudre. Leur défense est 1a et n’est que
la. Sion leur eGt proposé d’accorder & ceux qu’ils regardaient
eux-mémes comme hérétiques ou impies des droits semblables
aux leurs, ils y auraient vu une révolte contre la loi de Dieu 2.
Au reste les grands initiateurs de la Réforme en avaient donné
Pexemple a leurs partisans du dix-septiéme siécle. Luther sou-

! «Prenez vos plumes sacrées, vous qui composez les annales de
I'Eglise, hatez-vous de mettre Louis avec les Constantins et les Théodoses..
Touchés de tant de merveilles, épanchons nos ceeurs sur la piété de Louis;
poussons jusqu’au ciel nos acclamaticns et disons & ce nouveau Constan-
tin, & c¢e nouveau Théodose, » ce nouveau Marcien, b ce nouveau Charle-
magne, ce que les six cent trente Peres dirent autrefois dans le Concile
de Chalcédoine: Vous avez affermi la foi, vous avez exterminé les héré-
tiques : c’est le digne ouvrage de votre régne; c'en est le propre carac-
tere. Pour vous I'hérésie n'est plus. Dieu seul a pu faire cette merveille.
Roi du ciel, conservez le roi de la terre ; c’est le veeu des églises ; c'est le
veeu des évéques. » Plus loin Bossuet parle du pieux édit que le sage chan-
celier regut I'ordre de dresser.

2 Je me suis servi des paroles de G. de Félice, Histoire des Protestants
de France, 1850, p. 54.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 477

haitait qu’on brialat les synagogues, ol, disait-il, les Juifs
blasphément le Christ 1. Béze compose un livre de puniendis
heereticis en face des échafauds qui se dressent pour ses coreli-
gionnaires. Mélanchton, le sage et savant Mélanchton, Bullin-
ger, Farel (Zwingli était déja mort) applaudissentau biicher de
Servet; et s1 Castalion, ami de Calvin et professeur & Geneéve,
proteste au nom de I'innocence de 'erreur, il est chassé de la
ville et finit par mourir de faim?2. Bref, catholiques et proles-
tants se jettent un défit mutuel d’intolérance; ils sont oppri-
mes & ou ils ne peuvent étre oppresseurs en se répétant avec
Augustin (Epist. 166) : quid est pejor mors animae quam liber-
tas erroris ?

(’est dans une pareille atmosphére sociale que Bayle en
appelle aux droits imprescripiibles de la raison et de la con-
science. Ses déclarations sont ici aussi explicites que possible 3.
« Tous les théologiens, dit-il, reconnaissent que le tribunal su-
préme et qui juge en dernier ressort et sans appel de tout ce
(ui nous est propos¢, est la raison parlant par les axiomes de
lIa lTumiére naturelle ou de la métaphysique. Et la preuve, c¢’est
que les catholiques cherchent & justifier la transsubstantiation
devant la raison, comme les protestants soutiennent devant les
Sociniens que la Trinité et 'Incarnation ne sont pas des dog-
mes contradictoires. Ils ne feraient pas tant d’efforts pour se
rendre la raison favorable et pour étre d’accord avec ses lois,

! Luthers Leben, par J. Kostlin. Leipzig, 1883, p. 568.

2 Lecky. 1. c. 11, p. 50-54. Montaigne (Essais [, 34) se souv.ent avec une
vive sympathie de cet apdtre de la tolérance, « un tres excellent person-
nage, Sebastianus Castalio. » lls étaient contemporains.

3 Je dis 7ei, car malheurensement ailleurs 1l change de ton et tombe
dans la plus déplorable contradiction. « Renongons, dit-il (Dict. art.
Pyrrhon), i prendre la raison pour guide et demandons-en un meilleur i
la cause de toutes choses, qui emmene 'entendement captif & I'obéissance
de lafoi. » — « En présence d'un jeune sauvage, je me demande, si, lorsqu'il
tue son pere, 'universalité de la loi morale n'est pas démentie par l'expé-
rience. » (Réponse aux questions d'un provincial, 47¢ partie, ch. 10). « Il faut
dompter la philosophie cormme l'on dompta Bucéphale, en I'empéchant
de voir son ombre et en la tournant vers le soleil, ¢’est-a-dire qu’il faut
qu’'elle se détache de ron esprit de dispute, pour ne consulter que 'oracle
de la révélation. » (Réponse aux questions d’un provincial, ch. 92.)



478 F.-C.-J. VAN GOENS

s’ils ne reconnaissaient pas que tout dogme qui n’est pas homo-
logué, pour ainsi dire, vérifié et enregisiré au parlement su-
préme de la raison, ne peut étre que d’une autorité chance-
lante et fragile comme verre. Il faut nécessairement en venir
la que tout dogme particulier, soit qu'on Pavance comme
contenu dans 'Ecriture, soit qu’on le propose autrement est
faux, lorsqu’il est réfuté par les notions claires de la lumiére
naturelle, principalement &1’égard de la moralel. »

Voila un ton bien décisif, un langage bien absolu. La raison
n’a-t-elle donc pas des nuages? Elle en a, en effet, dit Bayle,
en tempérant son air avantageux. « ll y a plusieurs nuages qui
se mettent quelquefois entre notre esprit et cette lumiére
primitive et universelle qui émane de Dieu, tels que 'ascen-
dant des passions, la force de la coutume. Pour se défaire de
ces obstacles, je voudrais gqu’'un homme, qui veut connaitre
distinctement la lumiére naturelle par rapport & la morale,
I’élevit au-dessus de son intérét personnel et de la coutume de
son pays et se demandit en général: une telle chose est-elle
juste ? Je crois que cette abstraction dissiperait plusieurs nua-
ges et permettrait & la lumiére primitive d’étre la pierre de
touche de tous les préceptes et de toutes les lois parti-
culieres,sans en excepter méme celles que Dieu nous ré-
vele ensuite extraordinairement ou en parlant lui-méme 4 nos
oreilles (sic) ou en nous envoyant des prophétes inspirés de
lui 2. »

Tout cela est bien insuffisant. Bayle plaide la cause de la
tolérance au nom de lintelligence (confondue & tort par lui
avec la raison), qui ne saurait admettre que deux fois deux
font cing et au nom de la conscience morale qui condamne la
calomnie, le mensonge, le vol, le meurtre 3. Or, I'intelligence
discerne le vrai d’avec le faux; la conscience morale discerne
le mal d’avec le bien; mais 'organe qui nous met en rapport
avec Dieu et crée la conscience religieuse, est absent; c’est la

UL p. 139-161,

2 [, 142-144. Ailleurs Bayle parle de «la religion naturelle fortifiée et
pertectionnée par I'Evangile. »

3 Comp. I, 143.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 479

raison qui, nous portant vers 'infini et I'éternel, vers le vrai, le
beau, le bien, vers Dieu, constitue la faculté naturelle de
I’homme pour saisir la vérité religieuse. Voild le gdc w0 & oo,
dont parle Jésus-Christ (Mat. VI, 23) ; voila le rvedpe humain au-
quel correspond selon Paul le mveipa w09 600 (Rom. VI, 16,
1 Cor. I, 11.) Malheureusement, grice a la chair, cet ceil de
I’ame, fait pour discerner Dieu dans le monde physique et dans
le monde moral, voit trouble. L’haleine du péché a terni la
glace du miroir ot Dieu se refléte. Pour voir Dieu il faut que
la raison se mette en rapport avec Celui qui a vu Dieu parfaite-
ment et qui ne posséde pas son Esprit par mesure. Cet Esprit,
PEsprit de Jésus-Christ, le Saint-Esprit, loin d’anéantir la rai-
son, la purifie et la restaure et en fait un ceil qui voit clair,
ce que Paul appelle un « ceil illuminé du coeur » (Eph. I, 18) 1.
Mais cette ceuvre accomplie dans la communion de I’Esprit de
Dieu est plus longue et plus difficile que celle que Bayle sem-
ble désigner sous le nom d’« abstraction des passions et des
préjugés. »

Remarquons encore que si Bayle réclame ce que nous appe-
lons liberté, il la désigne toujours par le mot de tolérance. A le
prendre dans le sens propre, ce mot exprime la disposition a
souffrir, & supporter chez les autres des doctrines ou une con-
duite qu'on condamne, & n’accorder juste que ce qu'on ne
peut pas refuser; c’est I’'édit de tolérance de 1787 qui n’ac-
cordait au protestants que le droit de vivre en paix, d’avoir une
famille légale et de mourir en liberté, tout en les excluant des
charges judiciaires ou municipales et des fonctions de I'ensei-
gnement public. Autrefois prononcé par des philosophes,
écouté avec complaisance par les rois, ce mot pouvait porter
dans les Ames une impression douce et consolante ; aujourd’hui

! Calvin exprime cette idée h sa manitre: « Ubi spivita Dei trahimur,
mente et animo evehimur supra nostram ipsorum intelligentiam. Nam
ab eo illustrata anima novam guasi aciem sumit, que celestia mysteria
contempletur, quorum splendore ante in se ipsa perstringebatur. Atque
ita quidem spiritus sancti lumine irradiatus hominis intellectus tun vere
demum ea que ad regnum Dei pertinent, gustare incipit, antea ad ea
delibanda fatuus et insipidus. » (Inst. 111, 2, 34.)



480 F.-G.-J. VAN GOENS

il ne suffit plus et les consciences, devenues plus exigeantes,
ne veulent entendre ¢ue celui de liberté1.

Cette liberté a-t-elle des bornes? et si elle en a quelles sont-
elies ?

En principe, Bayle veut que I'Etat empéche qu’aucun droit
soit compromis, que chacun soit libre de faire ce qui lui plait
ou ce qu’il croit qui plait & Dieu, que la conviction religieuse
est un domaine ou le pouvoir public ne doit point pénétrer. Il
ne cesse de répéter ce grand principe: « Il est aussi absurde,
dit-il, & un roi, de commander que ce qui lul parait vrai, le
paraisse aussl & ses sujets, que de commander qu’'ils aient le
visage fait comme lui ou le méme tempérament que le sien2. »
« Si Louis le Grand ordonnait que tous ses sujets s’agenouillas-
sent devant la statue que le duc de la Feuillade lui a fait
dresser, sous peine d’'une amende arbitraire ou de chétiment
corporel, les catholiques de France qui refuseraient de le faire
ne seraient-ils pas chitiés criminellement? Les Jésuites n’ose-
raient aujourd’hui dire le contraire?. » — « Que dirait-on, si le
pape Adrien VI, qui aimait extrémement le merlus, se fit avisé
d’ordonner, non pas en tant que pape, mais comme souverain
de I'Etat ecclésiastique, que désormais chacun efit & se confor-
mer a son goat, 4 peine d’une grosse amende, de prison,
ou de logement de soldats? Il n’y a point ’homme raison-
nable qui ne trouvat cette conduite ridicule et tyrannique.
Cependant a tout bien prendre, elle ne le serait pas autant que

1 On se rappelle 'éloquente critique que Rabaud-Saint-Etienne fit de
I’édit de tolérance comme membre de I'assemblée constituante de 1789 :
» la tolérance ! le support! le pardon! idée souverainement injuste envers
les dissidents, tant qu’il sera vrai que la différence de religion, que la
différence d’opinion n’est pas un crime. La tolérance! je demande qn’il
soit proserit & son tour, et il le sera, ce mot injuste qui ne nous présente
que comme des citoyens dignes de pitié, comme des coupables auxquels
on pardonne. Je demande pour tous les non-catholiques ce que vous de-
mandez pour vous: I'égalité des droits, la liberté. » (Histoire des protestants
de France, par G. de Félice, p. 553.)

2 [, p.224. — 31, p. 220.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 481

si 'on disait dans un pays ot il y a plusieurs religions : nous
voulons et ordonnons que désormais chacun déclare qu’il a sur
la religion les mémes sentiments que la cour, & peine, pour
ceux quine 'avoueront pas, de la prison ou de la confiscation de
tous ses biens. Je dis que cette conduite serait pire que I'autre;
car il est plus facile d’accoutumer son palais a certaines vian-
des que son esprit & cerlaines opinions, surtout lorsqu’on est
fortement persuadé qu’elles exposent a4 la damnation éter-
nelle!. » — « Les magistrats doivent laisser & Dieu seul le soin
de chatier les hérétiques qui ne troublent pas le repos public,
je veux dire qui obéissent aux lois, puisqu’étant hérétiques ils
ne pechent pas contre les choses dont les souverains ont droit
d’imposer la nécessité2. » — « Le Magistrat excéde son pouvoir
s’il ne souffre qu'une religion, comme en Suéde, par la seule
vue de la fausseté qu’il croit étre dans les dogmes des autres
religions3. » Convenons qu’on ne saurait étre plus net dans
Paffirmation de l'indépendance religieuse & ’égard de 'Etat 4,

Cependant Bayle tombe ici dans les plus grandes contradic-
tions. D’une part il ne veut exclure de la tolérance de I'Etat
ni les Juifs, ni les Mahométans, ni les sociniens, ni les blasphé-
mateurs. Mais d’autre part, il veut que les Etats protestants
tiennent les papistes qui sont leurs sujets « comme des lions et
des léopards », afin de les empécher de nuire, ou du moins de
ne leur accorder qu’autant de hberté que liptérét de I'Etat
peut permettre. 1l considére le papisme comme le déshonneur
de la chrétienté et méme de I’humanités. Mais surtout une

1,223, 224. — 2 1, p. 330.

3 P. 339-342. Cf. plus haut, live. de mars, p. 136, 137.

4 Remarquons néanmoins qu'avant Bayle, le Synode de Dordrecht
{1618) avait déjh protesté contre la confusion des deux pouvoirs; et que
Bossuet avait dit en 1669 (Oraison tunibre de Henriette de France): « Ces
deux puissances, d'un ordre si différent, ne s'unissent pas mais s’embarras-
sent mutuellement quand on les confond ensemble. »

° I, p. 113. Il ajoute: «Je connais un fort bon esprit qui, ayant mis en
question s'il y avait une Eglise romaine dans les enfers, ¢’est-d-dire un
corps de gens qui se gouvernent par les furieuses et abominables maxi-
mes de cette religion? répondit qu'oui: et que sans cela il manquerait

quelque chose au malheur de ceux qui doivent demeurer dans ces noirs
abimes.

THEOL. ET PHIL. 1839. 31



AB2 F.-C.-J. VAN GOENS

exclusion méritée doit s’appliquer aux athées; Bayle veut ex-
pressément que « le bras séculier fasse, & leur égard, tout ce
qu’il trouvera & propos 1. » Et pourquoi ? parce que sans reli-
gion il n’y a pas de conscience. Inutile de dire combien cette
thése est injuste. Nous n’avons qu’a rappeler les noms de
Littré et de Stuart Mill pour montrer que la libre philosophie
de notre Age a possédé dans son sein des vertus susceptibles
d’étre comparées a celles dont les religions sont le plus fiéres.
Ce qui ne nous empéche pas de demander en passant, si Littré
et John Stuart Mill ne devaient pas beaucoup au christianisme,
et si, chrétiens, ils n’auraient pas été supérieurs & un Littré et
A un Mill purement moraux. Enfin, pour comble d’inconséquene,
Bayle demande « s’il ne serait pas permis de tolérer une infi-
nité de sectes opposées en sentiments, pourva qu’elles recon-
naissent en général 'autorité de I’Ecriture ?» Quiempéchera les
tolérants, dit-il, de dire qu’on ne souffre les différentes opinions
que dans les points ot 'Ecriture n’est pas d’une clarté nécessi-
tante? » Concluons que Bayle, quelque supérieur qu’il ait été
a son siecle 4 I'’égard de la notion de la liberté religieuse, ne
I’a pas concue dans toute son étendue. En effet, « cette liberté
n’est pas seulement la faculté de se décider entre une religion
et une autre; c’est aussi essentiellement le droit de n’en adop-
ter aucune et de rester étranger a toutes les formes et 4 tous
les établissements que le sentiment religieux a pu créer dans
la société ; c’est le droit de choisir entre croire et ne pas croire,
entre adorer et ne pas adorer. Cette notion est inséparable de
I'idée de liberté. La liberté est le droit d’apprécier par soi-
méme, de peser (librare) et de choisir. Ce droit n’existe plus,
lorsque, entre plusieurs systémes, vous étes obligé d’en choisir
un. Aujoutons que la religion n’exige pas qu’on impose silence
a des voix ennemies; il est de son intérét que toutes les opi-
nions s’expriment aussi librement qu’elle , sachant qu’il n’y a
pas de vraie foi sans conviction, ni de conviction sans examen,
ni d’examen sans comparaison. Elle ne demande donc que ce

1 I,431.0n se rappelle 'apologie que Bayle a faite ailleurs de I'athéisme.

Comp. ci-dessus p. 147, note 2.
2 I, 374.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 483

que réclament les autres opinions, la liberté! Et elle se croit
assez protégée!. »

Une autre question importante est de savoir comment Bayle
a accordé la tolérance avec I’Ecriture, dont il ne cesse de sup-
poser et de reconnaitre lautorité,

Convenons que nous avons rencontré dans le Commentaire
quelques bonnes solutions aux objections que les adversaires
de la tolérance tiraient de la Bible. Ainsi, il distingue parfaite-
ment entre les deux économies et insiste sur le caractére théo-
cratique du peuple israélite qui ne permet pas d’appliquer &
I’Eglise chrétienne les lois édictées dans I’Ancien Testament 2,
Disons que Bayle se sépare ici avantageusement de tous les
chrétiens qui, depuis Cyprien jusqu’a Knox, considéraient I'Etat
juif comme le type de I'Eglise chrétienne, admettaient le code
lévitique et qualifiaient I'idolatrie non seulement d’erreur, mais
de crime et de crime & expler par le sang 3.

Mais ailleurs Bayle avance de singuliéres propositions pour
sauver les passages embarrassants de la Bible. Les adversaires
en appellent & la boucherie que fit Elie des prétres de Baal. Au
lieu de dire: (’est U'esprit de 'ancienne alliance, ou bien c’est
le zéle aveugle qui emporte la personne d’Elie, Bayle affirmera
« qu’Elie, animé de 'esprit prophétique, pouvait agir par dis-

1 Vinet dans Astiég, I, 195-198.

2 I 311, 825..

3 « Le christianisme, dit M. Renan (Vie de Jésus. 1882, p. 425), a été in-
tolérant, mais I'intolérance n’est pas un fait essentiellement chrétien.
C’est un fait juif, en ce sens que le judaisme dressa pour la premiere fois
la théorie de 'absolu en matiere de foi et posa le principe que tout indi-
vidu détournant le peuple de la vraie religion, méme quand il apporte
des miracles & I'appni de sa doctrine, doit étre regu acoups de pierre, la-
pidé par tout le mondse, sans jugement. Certes, les nations paiennes eu-
rent aussi leurs violences religieuses. Mais si elles avaient eu cette loi-lh,
comment seraient-elles devenues chrétiennes ? Le Pentateuque a été de
la sorte le premier code de la terreur religieuse. Le judaisme a donné
I'exemple d'un dogme immuable, armé du glaive. Si, au lieu de poursui-
vre les Juifs d'une haine aveugle, le christianisme et aboli le régime qui
tua son fondateur, combien il efit été plus conséquent, combien il elt
mieux mérité du genre humain ! »



484 F.-C.-J. VAN GOENS

pense et connaitre 'esprit frauduleux des prétres de Baal 1. »
Sile psalmiste maudit ses ennemis, Bayle usera d’un biais et
dira que c’est « un fait particulier ot Dieu aura présidé par
une providence spéciale qui n’est pas la lumiére qui nous con-
duit et ne déroge ni & la loi positive ni & la loi naturelle qui
nous ordonnent de pardonner2. » Si Phinées, Samuel, Pierre
ont fait mourir un homme, c’est que « Dieu, par des inspirations
secrétes, les y a poussés et, par une providence spéciale, s’est
servi d’eux 3. » Mais c’est surtout dans lappréciation des mi-
racles scripturaires que nous constatons une oscillation surpre-
nante. D’un coOté, il dira: « Dieu confirme sa volonté & Moise
par des miracles incontestables®. » Il n’y a qu’un cas ol I'on
puisse se dispenser des préceptes du Décalogue par I’espérance
du profit spirituel que 'on fera & ses fréres, c’est lorsqu’on se
sent orné de la vertu prophétique, du don des miracles et con-
duit extraordinairement et immédiatement par Pesprit de
Dieu; alors on peut tuer un homme, comme Pierre fit mourir
Ananias et Saphira, et livrer Hyménée et Alexandre & Satan,
comme fit Paul®. Mais d’un autre co6té, voici le contraire.
« Quand on ferait mille et mille miracles plus que Moise el les
apOtres pour établir la doctrine opposée anx maximes univer-
selles du sens commun, ’homme, fait comme il est, n’en croi-
rait rien®, » Jésus-Christ a fait un si grand nombre de miracles
qu’il n’y aurait que l'opposition de sa doctrine & quelque vérité
de la révélation naturelle qui elit pu faire douter de Ja divinité de
sa mission.» « Si un prophéte, faisant des miracles pour le main-
tien littéral des paroles compelle intrare, en faisait un précepte
général, nous aurions droit de le prendre, malgré ses miracles,
pour un imposteur®. » On le voit, d’'une page A& 'autre Bayle
passe du blanc au noir.

On se demande naturellement comment un esprit aussi
pénétrant, un dialecticien aussi habile, un polémiste aussi vigi-
lant a pu tomber dans des inconséquences aussi palpables,

11.326. 320. — I, 144. — =1, 439. — 41, 331. — 51I, 55. — 61, 138. —
71, 161. — 8], 169.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 485

chercher tant d’échappatoires ridicules et user de tant de
sophismes cousus de fil blanc ? Tout cela provient de la contra-
diction qui exisle entre sa croyance d’une part et son intelli-
gence et sa conscience de l'autire. Il est pris comme dans un
étaul. Sa croyance dit: « les lois de Moise émanent directe-
ment de Dieu; en conséquence, si les Juifs ont oui dire a
Moise qu’il fallait faire mourir incessamment tout homme qui
s’éléverait parmi eux pour dogmatiser contre les fondements
de leur religion, ils n’ont pas eu lieu de soupc¢onner que cela
ne venait pas de Dieu, sous prétexie de quelque contradiction
entre ces commandements et les idées les plus pures de I'é-
quité 2. » « Les esprits forls voudraient bien nous persuader que
Moise et Elie se servirent de quelque fraude pieuse &4 bonne
intention ; mais & Dieu ne plaise que nous adoptions des idées
aussi dangereuses et aussi 1mpies ; 1l me semble que nous y
donnerons une solution raisonnable en croyant, comme 1l est
vral, 'inspiration de Moise et d’Elie?. » « On peut avancer un
dogme contraire & la lumiére naturelle, comme contenu dans
IEcriture, mais au fond il ne I'est pas*. » Voici maintenant le
langage de son intelligence et de sa conscience: « Si quelqu’un
s’avise de soutenir que Dieu nous arévélé un précepte de mo-
rale directement opposé aux premiers principes, il faut lui nier
cela et lui soutenir qu’il donne dans un faux sens et qu’il est
bien plus juste de rejeter le témoignage de sa critique et de sa
grammaire que celui de la raison 5. » Ce qui revient a4 dire que
PEcriture ne saurait contredire la pensée et le sentiment de
Bayle et qu’il faut rejeter dans la premiére ce qui est contraire
a4 ceux-ci. Bayle sera-t-il conséquent et maintiendra-t-il ce
principe jusqu’au bout? Gardez-vous de le croire. « A Dieu ne
plaise, s’écrie-t-il quelques pages plus loin, que je veuille éten-
dre autant que les Sociniens la juridiction de la lumiére natu-
relle et des principes métaphysiques, lorsqu’ils prétendent que

! On trouvera d'intéressants détails sur ce conflit intérieur chez Feuer-
bach, p. 159-165. Cet anteur dit (p. 159): « Bayle n'affectait pas la foi; il
croyait effectivement, mais il croyait en contradiction avec lui-méme,
avec sa nature, avec son esprit. »

21, 321, 322. — 31, 318. 319. — 4 I, 151. — 5 1, 149.



486 F.-C.-J. VAN GOENS

tout sens donné & ’Ecriture qui n’est pas conforme & cette lu-
miére et & ces principes est & rejeter et qui, en vertu de cette
maxime, refusent de croire la Trinité, I'Incarnation. Non, non,
ce n’est pas 1a ce que je prétends sans bornes et sanslimites?!. »
Il appelle Socin et consorts « des gens errants dans les doctri-
nes les plus essentielles 2. » Il déclare que les Réformés, a leur
point de vue, ont raison d’appeler les papistes et les arminiens
blasphémateurs, lorsqu’ils disent que le Dieu de Calvin est
cruel, injuste, auteur du péché et néanmoins punisseur de ce
péché sur des créatures innocentes 3. Bref, si Bayle se montre
vacillant dans sa foi au dogme réformé, il n’a garde de s’en
porter I'adversaire et évite tout ce qui pourrait faire suspecter
son orthodoxie. Il combat les dogmes sans les rejeter. Mais il
a beau faire, il a beau se retourner, il ne réussit pas & concilier
les choses inconciliables, 1a conscience intellectuelle et morale
avec I'Ecriture tout entiére et le dogme traditionnel. Il n’abou-
tit qu’a donner tour & tour un démenti & 'une et & l'autre et,
par conséquent, une entorse & la vérité.

Au reste, Bayle ne fait ici qu’user d’un procédé qu’on a em-
ployé de tout temps pour le besoin de sa cause: il ne fait que
plier I'Ecriture & ses gofits & 'exemple des chrétiens les plus
excellents et les plus instruits. Paul veut montrer par I’Ecriture,
c’est-a-dire par son argument favori, que les apétres « ont le
droit de manger et de boire aux frais des Eglises. » Et comment
s’y prend-il ? Il allegue le précepte mosaique: tu n’enmusel-
leras pas le beeuf qui foule le grain; il déclare que Dien n’a
pas pu se mettre en peine des beeufs et affirme que Dieu parle
ici certainement (rdvrws) de lui et de ses compagnons de ser-
vice 4. Augustin justifie 'invocation du pouvoir temporel contre
les hérétiques et les schismatiques en en appelant, entre au-

11, 137. Comp. p. 141, o1 il renouvelle la méme assurance chaleureuse.

21, p. 355.

3 T, 385. On peut voir chez Feuerbach (p. 298 ss.) comment Bayle dans
d’'autres éerits s'efforgait d’accepter la chute et les peines éternelles, si
incompatibles, selon la raison, avec un Dieu saint et bon, en vertu du té-
moignage scripturaire. 11 en est ici, disail-il, comme des origines du Nil ;

on admire, mais on ne comprend pas.
4 1. Cor. IX, 3-10.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 487

tres arguments bibliques, au magistrat qui, selon Paul (Rom.
XIII, 4) est ministre de Dieu pour tirer vengeance de celui qui
fait mall. C’est en s’appuyant sur 'ordre que Dieu donna i
Satil par 'organe de Samuel « de frapper Amalech » que les
anabaptistes se soulévent contre 'autorité établie. Le savant et
sage Mélanchton sanctionne la bigamie du Landgrave de Hesse
en en appelant 4 I’exemple des patriarches 2. L’inquisition avait
son texte pour justifier les blichers. « Si quelqu’un ne demeure
pas en moi, on le jette dehors comme le sarment et il est sé-
ché, puis on l’amasse, on le jette au feu et ¢l briile. (Jean, XV,
6)3. Les Eglises du sud dans les Etats-Unis faisaient du Christ
le soutien du despotisme des hommes et avilissaient Dieu méme
pour en faire le complice de la servitude 4. Mais ou1 en finirais-
je si je voulais énumérer toutes les mutilations que l'ignorance
et le fanatisme ont fait subir aux textes sacrés ? Malgré toute
sa science, toute sa sagacité, toute sa souplesse, Bayle n’a pas
pu s’empécher de tremper dans ce déplorable abus.

Et pourquoi ? D’ol1 vient cet antagonisme entre 'individualité
de Bayle et I'Ecriture ? Il résulte de sa conception de I’Ecriture
sainte, qui était celle de son milieu, toute autoritaire. (Cp. plus
haut, p. 30 et p. 57.)

! « En conséquence de quoi, dit Bayle (II. 223), M. de Meaux demande
assez fierement aux protestants un texte de ’Ecriture qui excepte les hé-
rétiques du nombre des malfaiteurs contre lesquels Dieu a armé les prin-
ces. »

* « Polygamia non est prohibita jure divino. Habuerunt multas conju-
ges David et alii sancti viri. » (Corpus Reformatorum, 11, p. 526.)

3 K. Renan, Questions contemporaines, 1868, p. 442.

4 Qu'on me permette, i titre de curiosité, de citer la déeision d'une com-
munaunté presbytérienne de la Caroline du Sud, qui mériterait d'étre re-
produite in extenso. Nous en donnons la derniére considération: « 11
est résolu que, comme les devoirs relatifs du maitre et de l'esclave sont
enseignés dans I'Ecriture de la méme fagon que ceux du pere et de 1'en-
fant, du mari et de la femme, 1'existence méme de 1'esclavage n’est pas
opposée i la volonté divine ; et quiconque a une conscience trop tendre
pour reconnaitre la légitimité de cette relation est juste plus qu'il ne
convient et sage au delh de ce qui est éerit ; il a soumis sa téte au joug
humain, a sacrifié sa liberté chrétienne et laisse la parole infaillible de
Dieu pour les imaginations et les doctrines des hommes. » (Laboulaye,
Etudes morales et politiques, 1863, p. 213, 214.)



488 ¥.-C.-J. VAN GOENS

En effet, le dix-septiéme siecle est celui du scolasticisme
protestant. Lorsque Bayle écrivait son Commentaire, ’Eglise
réformée venait de pousser la doctrine de la théopneustie a sa
derniére extremité!. L’inspiration surnaturelle des choses en-
traine celle des mots destinés a les rendre et méme celle des
poinis-voyelles du texte hébreu. Louis Cappel, professeur de
théologie & Saumur, avait beau montrer que les points-voyelles
étaient dus aux Massorethes et remontaient tout au plus au
sixieme siécle de notre ere?. La savante famille des hébraisans
a Bale, les Buxtorf, et la colonne de I'Eglise réformée en Hol-
lande, G. Veetius, professeur de théologie & Ulrecht, déclare-
rent que l'autorité scripturaire s’ébranle,quele doute s'introduit,
que la foi périclite, du moment qu’on s'en rapporte au juge-
ment individuel ; en conséquence, les points-voyelles devaient
étre considérés comme divinement inspirés. Le Consensus hel-
vétique de 1675 se prononca formellement en ce senss, Ainsi,
la Bible doit rester telle qu’elle est dans son texte actuel : I’'An-
cien Testament selon le texte inaltérable et inviolable des Mas-
soréthes et le Nouveau Testament d’aprés le tewctus ;’ecept’e,cs.
Voild I'ceuvre de Dieu, non celle des hommes qui n’ont été que
ses secrétaires, « ce que la flite est & celui qui en joue. » Tout
leur a été inspiré, choses, méthode, style; les choses de la na-
ture comme les autres; elles ne peuvent pas ne pas éire vraies,
« puisque le Saint- Esprit est le meillear physicient. » Le so-
leil et la lune se meuvent, tandis que la terre est immobile, car
il est dit au Ps. XIX, 7, que le soleil se léeve & une extrémité
des cieux et achéve sa course & 'autre extrémité. Josué (X,12)

1 Tout en reconnaissant les vertus éminentes des anciens protestants,
je pense que la Bible a exercé cette influnence bénie malgré le dogme de
Vinspiration, grice & une heureuse inconséquence.

2 On trouvera des détails sur ce sujet dans de Wette-Schrader, finl. in
das A. 1. § 123.

3 Formula Consensus Helvetica. Can, 1I. « Hebraicus V. T. codex, tam
quoad consonas, tam quoad vocalia, sive puncta ipsa, sive punctorum
saltem potestatem, feomvevatos. »— Cappel fut qualifié de profanus biblio-
mastiz et la critique sacrée d’atheismi buccina.

4 Ainsi s’exprime le professeur réformé de la Hollande, Joh. a Marck
(Christ theol. medulla, 11, 22), mort en 1781.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 489

ordonne au soleil de s’arréter sur Gabaon et & la lune de s’ar-
réter sur la vallée d’Ajalon; enfin, le psalmiste (XCIII, 1) af-
firme que la terre est ferme et qu’elle ne chancelle pas. Les
choses les plus vulgaires méme n’échappent pas a l'inspiration
divine ; ni la priére que Paul adresse & Timothée de lui appor-
ter le manteau qu’il a laissé & Troas chez Carpe (2 Tim. IV,
13), ni l'ordre que Jacques donne aux anciens de 'Eglise d’oin-
dre les malades d’huile au nom du Seigneur. (Jacq. V, 14)1.

Voila la Bible devant laquelle Bayle se trouvait placé, qu'’il
acceplait et respectait, ou si ’on veut, qu’il était obligé d’ac-
cepter et de respecter et qu’en tout cas il devait ménager.
Convenons qu’il était impossible qu’il ne faussit pas les textes
et ne donnat pas une entorse & son 1ntelligence et & sa con-
science.

Supposons maintenant que Bayle eut connu I’Ecriture telle
(que notre époque nous a appris a 'envisager, grice a la mé-
thode historico-psychologique qui, bien loin de faire défiler
le passé devant elle pour le glorifier ou le flétrir d’'un mot
lancé de haut et de loin, se méle intimementl & ce passé et
finit par se transporter tout entiére dans un monde si éloigné
du notre, au point de ne pouvoir plus le juger du dehors. Qu’en
résultera-t-il ? N’ayant d’autre autorité que celle de Dieu dans sa
conscience intellectuelle, morale et religieuse, 'exégéte com-
mencera par se placer devant la Bible, sans parti pris, sans au
cune prévention favorable ou contraire dictée par la tradition,
comme devant tous les autres monuments de l'antiquité. Il
trouvera que ce qu'on appelle le livre est une collection de
soixante-six livres contenant les archives les plus anciennes
du peuple d’Israél et de la primitive Eglise ; livres dus a diffé-
rents auteurs pour la plupart anonymes ou pseudonymes,
séparés les uns des autres par des siécles et des opinions ;

! Voir tous ces détails diiment justifiés, Scholten, Doctrine de I’ Eglise ré-
formée, 42 édit. p. 99, 130 ss. 250. Tous les traits que nous avons cités pour
caractériser la théopneustie du XVII® sieele sont empruntés aux
dogmaticiens hollandais, allemands, suisses. 1l est certain que I'Eglise ré-
formée de France partageait ces idées. En tout cas, Bayle, établi & Rot-

terdam, devait partir des principes professés par I'Eglise strictement or-
thodoxe de la Hollande. C'était 1a son milieu.



490 F.-C.-J. VAN GOENS

composés enfin d’éléments trés divers, d’histoire, de poésie,
de théologie, de cosmogonie, de physique, d’astronomie, de
zoologie 1, de pathologie 2, mélésh des éléments moraux et reli-
gieux de différente valeur et qui sont du ressort de la con-
science morale et religieuse, comme les autres éléments le
sont des différentes sciences qui s’en occupent. Il constatera
que ces éléments moraux et religieux varient non seulement
selon les deux économies, mais encore dans chacune d’entre
elles d’un livre & l'autre3 et ne peuvent pas par conséquent
faire autorité tous & la fois. Quant au principe d’autorité, il
trouvera que c’est celui de la loi, instituteur pour nous mener
4 Christ, mais que la foi venue, nous ne sommes plus sous un
instituteur, car tous sont fils de Dieu (Gal. III, 24-26) ; que ce-
lui qui est de la vérité entend la voix du Christ (Jean XVIII,
37) ; que pour juger de sa doctrine, il suffit de vouloir faire la
volonté de Dieu (Jean VII, 17), que c’est par la franche révé-
lation de la vérité que ses envoyes se rendent recommandables
4 toute conscience d’homme (2 Cor. 1V, 2) et prétendent si
peu dominer sur la foi des fidéles, qu’ils ne tichent que de
contribuer a leur joie (2 Cor. I, 24). Bref, tandis que Moise,
avant de quitter la terre, grava une loi sur deux tables de
pierre et créa une sacrificature pour en assurer I’observation,
Jésus ne laissa que son Esprit dans I’assurance de son triomphe
final dans les cceurs.

Je le demande avec confiance; si Bayle avait pu se placera
ce point de vue, aurait-il été encore dans la triste nécessité de
défendre, & force de sophismes, le zéle aveugle d’Elie et I'es-
prit vindicatif du psalmiste ; de feindre la foi & la Trinité, I'In-
carnation ou la prédestination, s’il ne pouvait pas y croire; de
mettre les affirmations contradictoires de I’Ecriture sur 1'uni-
versalisme et le particularisme sur le compte du libre arbitre

1 Par exemple : le lievre qui rumine (Lév. XI. 6), le Béhémoth et le Lé-
viathan du livre de Job.

2 Comme certains phénomenes prophétiques (1 Sam. X, 9-12 ete.) et les
possédés du Nouveau Testament.

3 Qu'on compare par exemple, Ex. XX, 5 & Ezéch. XVI1II, 20; 2 Cor. 11,
15,21 Tim. 1,4 ; Rom. 1X, 22,23 & Rom. XI,32; 2 Cor. V,10 & Rom.
V111, 32, 33.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 49

de Dieu?!; de dissimuler sa sympathie pour les sociniens
toutes les fois qu’il ne pouvait nier leur bon sens irréfragable ?
N’aurait-il pas placé le caractére chrétien au-dessus du credo
réformé, en se disant avec une sereineassurance que celui qui
a I'Esprit de Christ, lui appartient (Rom. VIII, 10) ? Et usant
ainsi pour lui-méme d’une sainte liberté, ne Vaurait-il pas accor-
dée comme un droit inaliénable & ceux auquel il la refuse
maintenant, aux sociniens dans 'Eglise, aux athées dans
I’Etat ? Mais ce qui n’était pas possible au dix-septiéme giécle,
I’est aujourd’hui. Tout alors, religion, philosophie, législation
était imprégné d’absolu ; tout passait pour absolument vrai ou
absolument faux, absolument bon ou absolument mauvais,
pour divin ou diabolique 2. Le protestantisne et méme le catho-
licisme, qui en principe est l'intolérance méme 3, se ressentent
tous les jours davantage du changement qui s’est opéré dans
la conscience de la chrétienté. Ou sont les protestants sérieux
qui puissent signer tous les articles des confessions du sei-
ziéme siécle et qui ne fassent leurs réserves, c’est-d-dire qui
n’en nient 'autorité et nefassent acte d’indépendance ? L’Eglise
romaine elle-méme, qui semble inaccessible & toute concession
aprés lencyclique de Grégoire XVI (1832) et le syllabus de
Pie IX (1851), obéit involontairement au mouvement général.
En effet, qu'on compare le langage tenu par Bossuet & I’égard
Moliére & celui de archevéque de Paris & 'occasion du service
funébre célébré A Notre-Dame enfaveur des victimes de1’Opéra-
comique (1887); et 'ontrouvera plus d’humanité chez le prélat
ultramontain d’aujourd’hui que chez le prélat gallican d’au-
trefois.

t Voyez plus haut, p. 469-471.

2 Les héritiers de la tradition calviniste admettaient 'affirmation de
Th. de Beze dans sa Confession de la foi chrétienne : « la doctrine touche
la conscience et ne dépend point des hommes, qui sont tenus de la main-
tenir sous peine de damnation, sans y rien changer, adjouster ni dimi-
nuer en facon quelconque. »

3 Tolerantia religiosa est impia et absurda, dit le dogmaticien romain
le plus classique, J. Perrone. Preelectiones theologicee 1. § 290. Ajoutons ce-
pendant que PEglise romaine sait invoquer et réclamer la liberté Ia ol
elle n’est pas la maitresse.



492 F.-C.-J. VAN GOENS

Cetle derniere réflexion me rappelle une objection impor-
tante qu'on fait & la tolérance religieuse en prétendant qu’elle
n’est garantie que par I'ébranlement des croyances, qu’on est
moins croyant & mesure qu’on est plus tolérant, qu’en un mot
la tolérance s'établit sur les ruines de l'autel.

Déja Jurieu dans sa réponse au Gommentaire! s’était écrié :
« C’est une conspiration contre la vérité ; et de quoi s’agit-il ?
d’établir l'indifférence de toutes les religions, ce qui est
I'idole de ces messieurs! » Le propre du systeme d’autoritée,
dit M. Schérer 2 « c’est de supposer que la vérité a recu une
forme absolue et une évidence compléte sur la terre; mal-
heureusement la foi & 'absolu est intimement liée & l'intolé-
rance, puisque la tolérance n’a de fondement solide que l'in-
telligence du caractéere relatif etsubjectifde la vérité. » « Il est
de 'essence d’une religion, dit M. Jules Simon 3 d’étre intolé-
rante et de 'essence d’une philosophie d’étre compréhensive. »
Chose bizarre! les plus grands ennemis et les amis les plus
ardents de la religion ont été souvent du méme avis sur cette
question. Jurieu pense comme M. Schérer, Diderot comme
X de Maistre, et Voltaire comme M. de Bonald, seulement les
deux partis, d’accord sur les prémisses, arrivent & des con-
clusions différentes. Les uns prétendent établir la tolérance sur
les ruines de la foi ; les autres, pour sauver la religion, invo-
quent le droit de contrainte et maudissent la liberté de con-
science comme un fléau. Bayle a combattu les prétentions de
I’Eglise romaine & la vérité absolue, sans se doutcr ou du moins
sans déclarer qu’elles étaient aussi celles de son Eglise au
dix-septieme siécle : « Dieu, dit-1], ne se serait pas accommodé &
I’état ol nous sommes réduits, s’il avait exigé de nous que
nous connussions la vérité absolue dans cette petite portion de

1 Des droits des deux souverains en matiére de religion, la conscience et le
Prince, p. 208, Le titre portait : « Pour détruire le dogme de 'indifférence
des religions et de la tolérance universelle. » Pour Jurieu, le Prince est
obligé de travailler & la gloire de Dieu et de suivre I’exemple de David
« qui avait mis la derniere main & la police ecclésiastique. » Cf. plushaut
p- 134.

2 Mélanges de critique religieuse, Paris 1860, p. 202.

3 La religion naturelle, Paris 1860, p. 341.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 493

lumiere qui est le partage de cette vie et qui est plutdt un
faible crépuscule qu'un beau jour comme Paul nous le déclare
(1 Cor. XIII, 12), avouant qu’aujourd’huil nous ne voyons que
comme dans un miroir, obscurément et par énigme 1. » Mais
Bayle n’a ni relevé ni combattu la conclusion qu’on tire du
prétendu caractére absolu de la religion contre la tolérance,
ni signalé la correspondance rigoureuse de I'avénement de la
tolérance & celui du caractére individuel des convictions.

Que faut-il répondre 2 ? Si 'on entend par religion la foi
d’autorité qui accepte un corps de doctrines nettement formu-
lées d’une Eglise surnatureliement illuminée ou dune Bible
surnaturellement inspirée, il est évident qu’on ne peut qu’étre
intolérant & I’égard d’autres doctrines. Toute doctrine absolue
ne peut étre qu’intolérante. C’est chose convenue entre les
parties intéressées. Mais il s’agit de s’entendre sur la foi auto-
ritaire. En matiére de foi, l'autorité a son prix; elle est méme
indispensable ; c’est parl’autorité que la foi débute ; mais c’est
le parvis et non le sanctuaire. Le sanctuaire, 'idéal de la foi,
tel qu’il résulte de ’enseignement de Jésus et de Paul, comme
nous l'avons rappelé plus haut, est autre chose. Différente de

1], 461.

2 « La vraie tolérance, 1 ol elle ne découle pas directement d’un eceur
chrétien, repose sur les considérations suivantes: 1° les grandes reli-
gions du monde marquent différents points de développement de 1'esprit
éthico-religieux de I'humanité et sont voulues de Dieu, antant qu’il a
voulu des hommes libres avec un large développement historique. —
20 Les différentes Eglises de la chrétienté et plusieurs de ses sectes corres-
pondent & certains développements de 'esprit chrétien, quoique avec une
autorité, une importance et une influence morale tres différentes, mais
toujours de fagon & rendre I'individu capable, selon les dons qu'il a regus,
de parvenir i Christ et par lui au salut. — 8° Aucune puissance humaine
n'a le droit d’extorquer telle ou telle religion, tandis qu'une religion
extorquée, quin’est pas devenue intime, est sans valeur. — Ces considéra-
tions forment aussi la base de la tolérance politique et établissent un tel
rapport entre ceux qui cherchent ou trouvent la paix ailleurs, que nous
ne les inquiétons pas sur leur salut, pas plus que nous ne nous en tour-
mentons nous-mémes, sans leur refuser la meillenre part que nous
croyons posséder, sous 'image paisible de notre vie, ni une connaissance

exacte de cette part, des qu’on en manifeste le désir. » Karl Hase, Hand-
buch der prot. Polemik, 4° Aufl. 1878, p. 57.



494 F.-C.-J. VAN GOENS

la croyance, elle est essentiellement ’ensemble des saintes
dispositions d’un cceur tourné vers Dieu; elle est ce qui dans
la religion est vraiment religion, force,.charité, flamme divine,
inspiration d’en haut, étincelle du foyer d’amour divin ; ou
vour parler avec Jésus-Christ, pauvreté d’esprit, faim et soif
de la justice, esprit de miséricorde, espérance, conditions aux-
quelles Jésus rattache I'entrée dans le royaume des cieux ; ou
enfin, pour parler avec Paul, c¢’est 'Esprit filial, criant dans le
coeur Abba! Peére! Or, si telle est la foi selon I’'Evangile, tolé-
rera-t-elle, souffrira-t-elle moins les dissidents, & mesure
qu’elle est plus intense? Ne sera-t-elle pas d’autant plus belle
que le sacrifice est plus grand, c’est-a-dire, que ses principes
seront plus fermes? Au contraire, justice et amour, -— et
qu’est-ce que la fol sans cela? — ne reconnaitra-t-elle pas le
droit & la liberté que possede autrui, & mesure qu’elle sera plus
profonde et plus sérieuse ? Humble, ne sentira-t-elle pas tout ce
qui lui manque? pleine d’amour, en manquera-t-elle envers
ceux qu’elle juge malheureux par excellence? Tout dépend
donc de la grande distinction qu’il faut faire entre la foi et la
croyance ou le systéme théologique.

Ce n’est pas tout. Uniquement fondée sur le relichement de
la piété, sur I'indifférence ou le scepticisme, la tolérance reli-
gieuse sera & la merci du premier motif intéressé qui la rend
génante. On s’imagine que l'incrédulité est tolérante de sa na-
ture. « Je lui crois au contraire, disons-nous avec Vinet 1, un
grand penchant & l'intolérance. Les adversaires des religions
positives peuvent bien, dansle temps ol leur liberté de pensée
est menacée, ¢lever la voix avec les défenseurs de I'indépen-
dance religieuse ; il y a entre ces deux partis, non pas com-
munautés de principes, mais société de périls; et la plupart
des déistes et des indifférentistes défendent alors, non l'intérét
de la société, mais leur intérét particulier. Leur impatience
contre les manifestations d’une croyance positive, leurs cla-
meurs contre des ceuvres ol la charité se joint & la piété, leur
amertume conire tous les hommes religieux d’une maniére
prononcée, pouvaient faire pressentir quels seraient leurs

1 Astié, 1. c. 11, p. 199.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 495

actes, si par un jour de malheur, le pouvoir leur tombait en
partage. »

Il ne sera pas difficile d’en citer des exemples?. Hobbes, le
plus grand écrivain antichrétien sous les Stuarts, enseigne, au
moment méme ol le principe de la tolérance commence &
s’établir en Angleterre, que le pouvoir civil seul posséde le
droit absolu de déterminerlareligion d’une nation et qu’en con-
séquence le refus d’acquiescer & cette religion est un acte de
rebellion 2. Rousseau conclut également a I'intolérance. Il dit
aux partisans du salut exclusif qu’il est de leur devoir de per-
sécuter ceux qui different d’eux. Il dit aux philosophes qu’il
est nécessaire de bannir tous ceux qui tiennent la doctrine du
salut exclusif3. Dans le court moment ol la philosophie régna
officiellement sur la France, c’est-a-dire sous la premiere ré-
publique, on sait de quelle singuliére tolérance ses disciples,
partagés entre Voltaire et Rousseau, donnérent la preuve.
Nous y constatons deux tendances : un amour intense de la
liberté religieuse et un grand penchant & l'intolérance. Nous
avons un exemple éclatant de la premiére dans le noble décret
qul écarta tout d’un coup toutes les incapacités légales dont
les protestants et les juifs étaient frappés; tandis que l'exil, la
spoliation et souvent la mort infligés aux prétres catholiques,
nous offrent une déplorable preuve de la seconde tendance 4.

1 Nous n'oublions pas que si l'incrédulité et le scepticisme n'ont pas
empéché d'inspirer 'intolérance ils ont aussi protesté contre la persécu-
tion. Bayle 1'érudit n'est pas le seul. On peut citer aussi un homme da
monde, comme Montaigne, un philosophe comme Spinosa, un homme de
lettres comme Voltaire.

2 Lecky, 1. ¢. 11, p. 89.
3 1d. Ibid. p. 74. Rousseau dit : (Contrat social, 1. IV. ch. 8.) « Ceuxqui

distinguent "intolérance civile et I'intolérance théologique se trompent
amon avis. Il estimpossible de vivre en paix avecles gens qu'on croit dam-
nés ; les aimer, ce serait hair Dieu qui les punit il faut absolumentqu’on
les ramene ou qu'on les tourmente. On doit tolérer toutes lesreligions qui
tolerent les autres, autant que leurs dogmes n'ont rien de contraire aux
devoirs du citoyen ; mais quiconque ose dire : hors de I'Eglise, point de
salut ! doit étre chassé de I'Etat, & moins que 1'Etat ne soit I'Eglise et
que le Prince ne soit pontife.
4 Lecky, L. c. 74.



496 F.-C.-J. VAN GOENS

Pour nous, au lieu d’appuyer la tolérance sur le doute et I'in-
différence, c’est-a-dire sur deux faiblesses, comme I'a fait le
dix-huitieme siécle, nous lui donnons pour bases les inspira-
tions de la foi qui est assurée.que ’ame humaine est faite pour
la vérité, que I'Esprit de Dieu ne cesse d’y poursuivre son
ccuvre et que la seule arme dont elle puisse user consiste dans
un amour compatissant, patient et dévoué.

Il nous reste une derniére considération & présenter. Aprés
avoir envisagé la tolérance civile et individuelle, il faut encore
discuter brievement la tolérance ecclésiastique. Nous avons vu
combien Bayle a balancé ici et devait balancer au point de vue
qu’il occupait : les sociniens étaient son cauchemar; il ne sa-
vait qu’en faire.

La libre communion de I'dme avec Dieu qui s’appelle la foi,
ainsi que les idées qui 'accompagnent et qu’elle fait naitre,
peuvent étre fort légitimes et suffisantes pour I'individu ; mais
elles semblent ne pas pouvoir I’étre tout a fait, quand il s’agit
d’'une association comme I’Eglise chrétienne. Ici le point de
vue personnel ne suffit pas; il faut un cadre qui embrasse les
individus. Une Eglise, — et ici je laisse de coté I'Eglise ro-
maine qui confondant I’Eglise idéale avec I'Eglise réelle et se
déclarant infaillible, a fait son siége et a renoncé & tout chan-
gement, — une Eglise, dis-jé, ne saurait se borner au principe
général et formel, quelque élevé qu’il soit, de la recherche de
la vérité, sans énoncer quelque résultat de cette recherche.
Ce serait oublier que I’Eglise est une association religieuse et
qui par conséquent ne saurait admettre la négation de Dieu,
lors méme que celle-ci serait le résultat de la recherche la
plus consciencieuse ; que de plus, une Eglise est une associa-
tion religieuse qui demande & adorer Dieu selon la parole,
I'exemple et 'esprit de Jésus-Christ, une association chré-
tienne, et qu’ainsi elle ne saurait admettre dans son sein ceux
qui rejettent Jésus-Christ, quand méme ils déclareraient n’a-
voir d’autre objet que la recherche de la vérité: qu’enfin
IPEglise dont nous parlons est une kglise protestante, qui a



LA TOLERANCE SELON BAYLE 497

inscrit sur sa banniére le principe du libre examen de ses
archives, et qui, amie de la science, reconnait la possibilité et
méme la nécessité du progrés, d’une réforme continue des
conceptions et des institutions sur la base commune. Il est
évident qu’il faut & une Eglise pareille un signe auquel on la re-
connaisse, une expression de la foi commune ; une formule sur
laquelle on s’accorde et hors de laquelle on cesse de faire
partie de la communauté; enfin un lien qui unisse tous les
membres qui la composent. Il va sans dire que chaque Eglise
a le droit de fixer les limites qu’elle croit devoir poser d’aprés
la maniére dont elle entend P’Evangile. Mais toujours une
Eglise protestante qui veut rester fidele & ses principes, devra
s’efforcer d’unir la liberté & 'ordre. La grande question est de
savolr en quoi ce lien consistera.

Dés I'apparition de la Réforme, chacune des communions
qui en relevaient, a donné sa confession. Avouons que ce pro-
cédé était tout a fait naturel: en se séparant de I'Eglise établie,
il ¢était nécessaire que ces associations nouvelles montrassent
qu’elles ne reposaient pas sur une simple négation et qu’elles
rendissent compte de leur conception de la vérité chrétienne.
Il était d’ailleurs également naturel, vu le milieu qu’elles quit-
taient et dont elles emportaient les traditions, que cette vérité
revétit les formes d’'une dogmatique séculaire. Mais qu’avons-
nous afaire, nous, enfants du dix-neuviéme siécle ? Nousincar-
cérer dans la formule adoptée par les Peres. Ce serait pour nous
comme un langage étranger; nous le parlerions sans nous
exprimer. Il y a plus. Tout le monde conviendra que l'entre-
prise est impossible. On n’a qu’a se rappeler 'art. XII de la
confession gallicane sur la prédestination particulariste, etl’art.
XXXIX sur le pouvoir temporel étendu aux transgresseurs de
la premiére table du Décalogue. Ce serait d’ailleurs contraire
aux principes professés par nos péres. Calvin lui-méme disait:
« Je voudrais que toutesles fois qu'on met en avant un décret
de quelque concile, 'on examinit selon la régle de 'Ecriture
I'article mis en questiont.» Le Synode d’Anvers en 1566 ar-
réta qu'au commencement de chaque Synode on ait a faire

1 Inst. 1V, 9.
THEOL. ET PHIL. 1839. 32



498 F.-C.-J. VAN GOENS

lecture de la confession de foi des Eglises, « tant pour protester
de notre union, que pour adviser s’il n’y a rien & changer, ni
amender. » On sait que plusieurs des anciens Synodes de
France modifierent quelques articles de leur confession !. Fau-
dra-t-il donc dresser une confession dogmatique moderne,
mieux assortie aux besoins de notre époque? Sans doute, le
principe protestant en autorise I’essai; mais il est permis de
demander si un tel essai peut se flatter avec raison de quelque
sérieux résultat. Les temps ont bien changé: il régne plus que
jamais une lutte acharnée entre I'autonomic des individus et
lautorité sous ses noms divers; le souffle du libre examen
emporte tous les esprits ; le role de'élément moral en matiére
de religion va toujours en croissant au détriment du dogme;
le christianisme du Nouveau Testament apparait de plus en
plus aux fideles indépendants, non comme une doctrine nou-
velle, mais comme un principe de vie divine, céleste levain
destiné & pénétrer et a transformer peu & peu 'humanité ;
enfin plusieurs essais qu’on a tentés ont bien prouveé que 'ac-
cord sur les doctrines est toujours plus difficile & obtenir ; au
lieu d’unir, ils n’ont contribué qu’a diviser ; on donne trop pour
I'un et trop peu pour l'autre2. Mais supposons qu’on réussit a
faire adopter une nouvelle formule doctrinale, 'unité risquera
d’abord d’étre fictive : car d’une part, ’Eglise, comme collec-
tivité, n’étant pas un moi pensant et sentant, ne saurait étre
un moi croyant; et d’autre part, si les individus ont pu s’en-
gager, par un motif ou par un autre, & employer la méme

1 Synodes de Montauban 1594, de Montpellier 1595, de Gap 1603, de
Saint-Maixent 1609, de Privas 1612, de Tonneins 1614. Voir Aymon,
tome II.

2 On se rappelle 'assemblée de 1848 et le Synode de 1872 en France.
Dans la premiere, sur quatre-vingts délégués six seulement réclamerent
jusqu'au bout la rédaction d’un Symbole. 1l en résulta la fondation des
Eglises libres. (Voir de Félice, Histoire des protestants de France, 1850,
p- 636 et Histoire des Synodes nationawx 1864, p. 297.) Quant au Synode de
1872, on connalt la division et la confession qui en résulterent. Et de nos
jours, n'a-t-on pas vu M. Spurgeon adresser une déclaration d’indignité
et se retirer de son Eglise baptiste, parce que ses collegues refusaient de
renoncer & leur droit de juger par eux-mémes? (Voir Le Protestant du
10 décembre 1887 et des 11 février, 21 avril, 13 mai 1888.)



LA TOLERANCE SELON BAYLE 499

formule tout en l'expliquant et en I’entendant chacun & sa ma-
niére, & quoi servira cette unité? Ensuite cette unité risquera
d’étre funeste: on expose les uns & dissimuler leurs senti-
ments ; les autres & se livrer au s ommeil sur le doux oreiller
de lindifférence qui se dispense de réfléchir; d’autres enfin a
s’entéter. Il y aura plus qu’une fiction: il y aura un fruit véné-
neux. Autrefois une sévére discipline se mettait au service du
Symbole. Les consistoires avaient mission de connaitre des
fautes privées et d’infliger des peines spirituelles : le prince de
Condé et Henri de Béarn s’y soumettaient comme les plus
humbles fidéles; et on ne saurait contester a4 ce princfpe
Pinappréciable bienfait d’avoir préservé I'Eglise d’alors d’'une
ruine certaine. Mais aujourd’hui qu’on conteste le droit exercé
par les juges, on ne pourra maintenir I'unité apparente que
par des procédés contestables, qui accableront les errants ou
ceux qui sont réputés tels, sans tuer 'erreur. Rendons justice
& la sollicitude qui redoute la liberté indéfinie des opinions
dans 'Eglise; mais convenons en méme temps qu’une barriére
dogmatique n’en arrétera pas le cours; on aura beau faire, les
flots 'emporteront sans retour.

Que faut-il donc? Je suis du nombre de ceux qui pensent
qu’il faut distinguer entre les idées religieuses, qui sont aussi
indispensables & la foi que le corps l'est & esprit, et leurs for-
mules raisonnées; entre les principes religieux et les doctrines
sanctionnées par 'autorité ecclésiastique et imposées par elle,
qu’on appelle les dogmes; qu’il faut chercher I'unité non dans
la lettre qui divise, mais dans 'Esprit qui rapproche!. Tout le
monde convient de la différence qui sépare ces deux points
de vue: que de fermes croyants dont la foi est loin d’étre
sainte et élevée! que de fidéles pleux dont la croyance est
bien enfantine et éiroite! Eh bien! dans le domaine des dispo-

! Bayle a énoncé la m@me idée a sa maniere. Pour lui religion est syno-
nyme de dogme et morale équivalent de piété. C'est ce qui n’empéche
pas la légitimité du veen qu'il énonce, lorsqu’il s'éerie: « Plat &b Dieu
qu'on eiit employé » bien vivre et b fuir ce que fous les partis convien-
nent étre un péchd, la médisance, le vol, la paillardise, le meurtre, la

haine de son prochain, le temps qu'on a perdu & discuter et & se persé-
cuter. » 11, 393 cf. ci-dessus, p. 472.



500 F.-C.-J. VAN GOENS

sitions morales et religieuses I'unité n’est pas seulement possi-
ble; elle n’est pas & créer; elle existe; car en théorie aucun
chrétien ne balance dans le choix d’un cceur pur ou d’un ceceur
impur, d’une vie sainte ou d’une vie charnelle et mondaine.
Cette unité a de plus 'immense avantage de prévenir le dan-
ger de scinder I'esprit et le cceur, en laissant 4 chacun une
grande latitude quant aux doctrines qui divisent, la liberté de
s’en occuper ou de ne pas s’en occuper, d’en accepter ou d’en
rejeter aprés un examen consciencieux.

Or, pour établir cette unité dans I’Eglise, aucun drapeau de
ralliement ne me parait plus recommandable que la déclaration
bien connue que Jésus fitad un docteur de laloi, qui 'interrogea
sur le plus grand commandement: « Tu aimeras le Seigneur
ton Dieu de tout ton cceur, de toute ton adme et de toute ta
pensée et ton prochain comme toi-méme. » (Mat. XXII, 40.)
Ce symbole présente deux avantages capitaux. D’abord il em-
brasse toute la religion: « De ces deux commandements, dit
Jésus-Christ, dépendent toute la loi et les propheétes. » En
d’autres termes : c’est I'abrégé de 'essence de la religion. En-
suite ce symbole sera I’expression la plus authentique de la
pensée de Jésus-Christ; personne, que je sache, n’a jamais
douté de cette authenticité. Bref, ce symbole est essentielle-
ment religieux et chrétien. Ne faut-il pas davantage ? deman-
dera tel ami des confessions dogmatiques, en en comptant sur
les doigts les trente ou quarante articles. Est-ce tout ? C’est tout
en effet, répond Jésus-Christ ; c’est la loi et les prophétes, il
n’y a rien au dela.

Et quelle est la sanction de votre loi ? demandera-t-on.
Quelle sera la peine décernée pour en assurer l'exécution?
Quel estle contrdle qui s’exercera sur les membres de I'Eglise?
Que ferez-vous de ceux qui, naturellement fort épris du prin-
cipe de 'amour, auquel au fond aucun cceur ne peut se refu-
ser, veulent se joindre & vous, mais abstraction faite de Dieu et
de la religion; qui veulent I'amour du prochain, la philan-
thropie, sans 'amour de Dieu, la piété, la foi? Ici se pose la
question de la liberté. Et voici ma réponse : De deux choses
I'une : ou ceux qui s’annoncent, manquent de sincérité; et je



LA TOLERANCE SKLON BAYLE 501

leur en laisse la responsabilité; on verra alors se renouveler
le fait signalé par un apotre: « Ils sont sortis du milieu de
nous; mais ils n’étaient poiut des noétres, car s’ils eussent
€té des notres ils seraient demeurés avec nous. » (1 Jean
II, 19.) Ou bien, ils sont sincéres et déclarent éprouver le
besoin de coopérer avec moi, & ma maniére, & ce que jap-
pelle 'amour de Dieu et du prochain dans 'esprit de Jésus-
Christ, et alors, pourquoi les exclurais-je, §’ils sont déja a
moiti¢ gagnés? Redouterais-je cette association en la croyant
capable de saper ma foi? Ce serait une déplorable faiblesse.
N’aurai-je pas plutot la confiance qu’en coopérant avec moi,
ces affiliés finiront par reconnaitre le prix de mon symbole,
qui doit se manifester dans ma vie? On le voit’, la sanc-
tion, le controle appartiennent uniquement & la conscience
individuelle; c’est elle qui constitue le tribunal. Toute intolé-
rance sera exclue; ni accusation, ni reproches, ni haines, ni
tracasseries. S’il y a séparation, ce seront ’évidence et la li-
berté qui l'auront déterminée; s’'il y a union ce sera celle de
la conformité des sentiments et des gouts les plus élevés. Nulle
contrainte, nulle pression odieuse ; 'union, comme la sépa-
ration sera spontanée; ce sera le fruit mir qui tombe de l'ar-
bre. Le bon Berger sera suivi de ses brebis, « parce qu’elles
connaissent sa voix » (Jean X, 4); « ce qui marque, dit Bayle,
que jaime & rencontrer en finissant, la pleine liberté qu’il
leur donne de suivre pendant qu’elles le connaissent, et de
s’écarter, si elles venaient & le méconnaitre; et qu’il ne veut
qu'une obéissance volontaire, procédée de la connaissance et
fondée sur ellel. »

Utopie! s’écrient les amis de la lettre qui s’enferment dans
leur formule dogmatique. Idéal! disent les amis de I’Esprit qui,
résumant avec Jésus-Christ 'Evangile dans 'amour de Dicu et
du prochain, en font le symbole obligé et définitif de I'E-
glise.

I, p. 166.



	La tolérance selon Bayle [suite]

