
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La tolérance selon Bayle [suite]

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379456

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA TOLERANCE SELON BAYLE

F.-C.-J. VAN GOENS

La thèse de la tolérance universelle provoque la question
très controversée des droits de l'erreur. J'estime, dit Bayle,

que la conscience qui est dans l'erreur aies mêmes droits que
celle qui n'y est pas. Tout ce qui se fait contre la conscience
est un péché. De deux actions, l'une bonne, l'autre mauvaise,
la bonne faite contre l'inspiration de la conscience est un plus
grand péché que la mauvaise faite selon l'inspiration de la

conscience. Un exemple l'éclaircira. Un homme qui repousserait

un pauvre, sachant qu'il est indigne de l'aumône, a plus
de bonté morale que celui qui, nonobstant le jugement de la

conscience qu'il ne faut pas l'accorder en telle occasion,
l'accorderait soit parce qu'il se soucie peu de la conscience, ou à

cause d'un caprice ou à cause de la posture du mendiant ou à

cause d'un jugement d'un passant. Celui qui repousse le mendiant

à cause de son indignité rend un hommage à la conscience
et à Dieu; et le mal qu'il fait est moindre que celui que commet

l'autre; car c'est un mal moins grave de repousser un

pauvre que do fouler aux pieds la conscience. Supposons que
le mendiant insulté soit un homme qui craint Dieu; eh bien
il n'a pas été insulté comme tel ; le péché de celui qui l'a
repoussé se réduit à la précipitation de croire sur de fausses

apparences; mais ce péché n'est pas un aussi grand mal que

1 Pour la première partie, voir la livraison de mars 1889.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 463

de commettre ce qu'on prend pour un péché. Et ne
comptez-vous pour rien l'injure faite à ce pauvre? Mais l'injure
n'offense qu'à proportion qu'on sait que celui qui la fait a

l'intention d'offenser. Et les suites? L'aumône soulage le malheureux,

tandis que l'injure le laisse dans la souffrance! Mais les
suites, bonnes ou mauvaises, qu'ont nos actions, ne servent de

rien devant Dieu pour nous excuser, justifier ou condamner,
lorsque nous n'avons pas agi dans la vue de procurer ces
suites1. Autre exemple : un Juif et un Grec également persuadés,
l'un que le temple de Jérusalem est consacré à Dieu, l'autre
que le temple de Delphes est consacré à Apollon et qu'Apollon

est un vrai Dieu, sont également coupables, si l'un pille le
temple de Jérusalem, l'autre celui de Delphes, puisqu'on y
trouve le concours d'une volonté de dérober certains objets et
la croyance claire et distincte que ces objets sont consacrés à

un Dieu qui s'estimera très offensé de ce qu'on les ôte de là2.
Faut-il donc dire qu'un homme qui commet un meurtre sous

l'inspiration de sa conscience fait une meilleure action que
s'il ne le faisait pas? Ces cas se présentent rarement; on a

affaire ici à ces grands zélateurs de religion à qui des directeurs

de conscience, grands scélérats, peuvent inspirer le dessein

de tuer un prince qui s'oppose à leur religion. Mais en

acceptant les cas, il faut dire, sans doute, que celui qui est

pleinement persuadé qu'il doit faire un meurtre, s'est abusé

grossièrement en prenant pour une inspiration de Dieu ce qui
ne l'était point; mais cette faute n'est pas comparable à celle
de ne tenir aucun compte de l'ordre qu'on croit venir de Dieu.
Ainsi le meurtre fait selon les instincts de la conscience est un
moindre mal que de ne pas tuer lorsque la conscience
l'ordonne. Les juges n'ont donc pas le droit de punir celui qui n'a
fait que son devoir? Au contraire. Les juges ayant reçu ordre
de Dieu et des hommes de faire mourir les meurtriers, ils peu-

1 P. 390-413. Plus loin (p. 415) Bayle cite un bâtard persuadé que le

mari de sa mère est son père; il lui doit la même soumission qu'à son

père effectif, sans encourir le même crime qu'il encourrait en y manquant
pour son vrai père. (Voyez plus bas p. 44.)

* P. 421-423.



464 F.-C.-J. VAN GOENS

vent faire justement punir celui qui tue selon les instincts de

la conscience. Ce n'est pas à eux de démêler ces rencontres

rares et singulières où la conscience tombe à cet égard dans

l'illusion L

Pour apprécier justement les erreurs de la conscience, il
faut envisager les obstacles qui s'opposent pour elle à

l'évidence de la vérité. Ce sont d'abord les passions, les habitudes

de l'enfance, les préjugés de l'éducation. C'est surtout le

caractère des vérités que Dieu nous révèle, qui ne sont et qui ne

peuvent pas être d'une clarté métaphysique et géométrique.
On ne peut rien marquer dans les objets qu'un homme croit
véritables et qui le sont effectivement, qui ne se trouve dans

les objets que le même homme ou un autre croit véritables et

qui ne le sont pas. Ainsi la seule loi que Dieu ait pu imposer
à l'homme à l'égard de la vérité, est d'aimer tout objet qui lui
paraîtrait véritable, après avoir employé toutes ses lumières

pour le discerner. Dieu ne se serait pas accommodé à l'état où

nous sommes réduits, s'il avait exigé de nous la connaissance
do la vérité absolue et le dégagement de toutes ces fausses

images dans cette petite portion de lumière qui est plutôt un
faible crépuscule qu'un beau jour 2.

L'Eglise romaine objecte aux protestants que c'est pour avoir
renoncé à l'autorité de l'Eglise, qu'ils n'ont jamais une certitude

légitime de leur croyance. Avouons que pour maint
passage de l'Ecriture, nous ne parvenons jamais à l'évidence
irrésistible avec laquelle nous connaissons que le tout est plus
grand que sa partie et que six est la moitié de douze3. Mais

le catholique lui-même ne sait pas non plus de science certaine

que ce qu'il prend pour la vérité n'est pas une vérité
apparente. Il doit savoir si l'Eglise est infaillible ; or, ni l'Ecriture,
ni la lumière naturelle, ni l'expérience ne peuvent lui fournir

1 Pages 434-441. - 2 Pages 457-463.
3 « Je veux bien, dit dévotement Bayle, que ce soit la grâce qui nous

fasse sentir que tel ou tel sens de l'Ecriture est véritable et qui nous
modifie de telle manière que précisément le sens qui est vrai, nous
paraisse vrai. Mais je dis que la grâce qui produit ce sentiment, ne fait pas

pour cela que nous connaissions aucune preuve certaine du sens que
nous croyons vrai. »(Pages 467, 468.)



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 465

à cet égard une connaissance certaine. Ceux qui admettent
cette infaillibilité ne peuvent en donner aucune raison nécessaire,

ni voir dans leur âme des marques de vérité qu'un
autre, qui croit le contraire, n'en sente autant; tout ce qu'ils
y voient est un sentiment de conviction qui donne un grand
repos d'esprit, une grande pitié, ou une grande haine ou un
grand mépris pour ceux qui enseignent le contraire. Or tout
cela peut se rencontrer dans l'âme de ceux-ci. Ils ne peuvent
donc les uns et les autres donner l'assurance que de ce qu'ils
sentent intérieurement, à savoir qu'ils sont persuadés les uns

que l'Eglise est infaillible, et les autres qu'elle ne l'est pas. La
dernière analyse de notre croyance, soit orthodoxe, soit héri-
tique est que nous sentons et qu'il nous semble que cela ou
cela est vrai. D'oii je conclus que Dieu se contente pour les

uns et los autres qu'ils aiment ce qui leur paraîtra vrai L

On a prétendu que toutes les erreurs naissent d'un grand
fonds de corruption qui fait que l'esprit se préoccupe pour ou
contre telle doctrine. Cette opinion aurait quelque fondement
s'il s'agissait d'une doctrine qui gênât la cupidité et qui
refrénât les inclinations charnelles. Mais ce n'est pas là ce qui
divise les chrétiens; au contraire, ils sont tous d'accord sur ce

sujet. Nous convenons tous qu'il faut vivre chastement, sobrement

aimer Dieu, renoncer à la vengeance, pardonner à nos

ennemis, leur faire du bien, être charitable. Ce qui divise les

catholiques et les protestants, c'est la transsubstantiation ; or il
est évident qu'elle n'a rien à faire avec la sensualité. Les
Sociniens nient la Trinité ; or, quand il s'agit d'obéir à Dieu et de

résister aux tentations, n'est-il pas indifférent de croire un
Dieu unique en nature et en personne ou de le croire seulement

unique en nature-. Ajoutons qu'on persévère dans l'hé-
1 Pages 463-468. Les réflexions de Vinet à ce propos me paraissent bien

confuses. 11 en veut à Bayle de déclarer l'incapacité de l'homme à
connaître la vérité absolue et de n'admettre que la vérité subjective. < Les
motifs à donner en faveur de la vérité objective (absolue) appartiennent
aux profondeurs de l'âme bien plus qu'au domaine de l'intelligence.»
Pages 332, 333. N'est-ce pas revenir toujours à la vérité subjective

2 Pages 470, 471.

THÉOL. ET PHIL. 1889. 30



466 F.-C.-J. VAN GOENS

résie contre les intérêts de la chair et du sang. Il est manifeste

que les réformés de France et les Sociniens de Pologne
eussent été bien aises que Dieu leur eût fait la grâce de leur
découvrir que l'Eglise romaine est la vraie; ils se fussent délivrés

par là des malheurs qui les ont enfin accablés. A*ouons que
c'est une chose étrange qu'on veuille que par sensualité et

cupidité un homme rejette comme faux certains dogmes pendant

qu'il en admet d'autres comme vrais qui l'exposent à

mille persécutions et misères L

On insiste et on soutient que c'est l'orgueil qui empêche de

soumettre la raison à Dieu. Mais comment pourrait-on douter
des choses mêmes qu'on croirait avoir été affirmées de Dieu?

Non, il ne s'agit pas entre chrétiens si ce que Dieu révèle est

faux ou vrai ; il s'agit seulement de savoir si Dieu a révélé
ceci ou cela; or, qui ne voit que cette dispute ne touche point
à l'autorité et à la véracité de Dieu? Disons que ce sont les

préjugés de l'éducation qui nous empêchent de trouver dans

l'Ecriture ce qui y est. Si nous étions nés en Chine, nous
serions Chinois; si les Chinois étaient nés en Angleterre, ils
seraient tous chrétiens. Enfants, nous apprenons à discerner
le bien et le mal, selon qu'il plaira à nos parents, qui ne
manqueront jamais de nous instruire à leur mode et de nous
donner un pli que nous croirons devoir conserver précieusement

toute notre vie2.
Ce n'est pas tout. Dès qu'un homme en est venu à n'aimer

ses opinions que parce qu'il les croit vraies, il faut dire qu'il
a une disposition très sincère et très morale à aimer la vérité

partout où il la trouve et qu'il l'aime effectivement. Oserait-on
dire qu'un avare qui prend de fausses pièces d'or pour bonnes
et qui y met son cœur, n'aime point l'or. Il faul ajouter que
la fausseté réelle qui se trouve dans ses opinions n'est point
la cause pour laquelle il les aime ; que, si ce qui est vrai
réellement lui paraissait tel, il l'aimerait, et que non seulement il

surpasse en amour de la vérité celui qui connaît la vérité sans

l'aimer, mais qu'il peut encore disputer d'amour de la vérité
avec celui qui connaît la vérité et qui l'aime3. On suppose

1 II, p. 291, 336. - 2 I, p. 472-474. — ;! II, p. 309, 310.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 467

comme une chose incontestable que l'adhésion à un dogme
faux en lui-même, mais apparemment vrai et embrassé seulement

à cause de cette apparence, n'est point un acte d'amour
de la vérité, mais un acte d'amour pour la fausseté. Que cela
est peu fin et que c'est juger des choses à l'étourdie Cette
adhésion est autant un amour de la vérité que l'adhésion à un
dogme véritable ; et l'on me fera plaisir de me montrer une
différence quant au moral entre cette adhésion à l'erreur et
une adhésion à la vérité. Qui a jamais douté qu'un homme, —
fort passionné des vieilles médailles, mais méchant connaisseur

et qui en ayant acheté beaucoup de fausses, qu'il croit
pourtant bonnes, se réjouit de tout son cœur de la possession
de ce trésor, — qui a jamais douté qu'un homme pareil n'ait
autant de passion pour les vieilles médailles qu'un autre
également passionné, mais si habile qu'il n'a ramassé que les
bonnes. Ces deux hommes, fort inégaux en esprit et en capacité,

ne le sont nullement pour les vieilles médailles. Bref, tout
homme qui voudra parler dans l'exactitude philosophique,
dira que le terme de l'amour ou son objet direct et immédiat,
est toujours la qualité qui nous détermine à aimer, soit qu'elle
subsiste réellement hors de nous, soit qu'elle n'existe que dans

notre idée1.
On a avancé encore que toutes les erreurs sont des actes de

volonté et par conséquent moralement mauvaises. Nous voici
dans une fâcheuse alternative. Il faudra qu'on dise que tout
erreur étant volontaire est criminelle et alors l'absurdité éclate
à tous les yeux: les critiques qui portent un faux jugement sur
l'Iliade ou l'Enéide, commettront un péché; un juge ne voudra

plus se mêler de procès et un médecin n'osera plus
ordonner un remède. Ou bien il faudra dire qu'il y a des erreurs
innocentes quoique volontaires. Tout dépend du motif: toute
erreur est criminelle lorsqu'on y est entretenu on conduit par
un principe mauvais, amour de ses aises, esprit de contradiction,

jalousie, envie, vanité. Celui qui refuserait l'examen de

sa religion par la conviction qu'elle est la vraie et que toutes
les autres sont fausses et que cet examen est entouré de mille

1 11, p. 844, 345.



468 F.-C.-J. VAN GOENS

pièges, je n'oserais le taxer de mépris de la vérité, d'erreur
volontaire; il croit déjà tenir la vérité et ne refuse d'examiner

que parce qu'il croit n'en avoir pas besoin. Le refus d'examiner

n'est pas mauvais en lui-même moralement1.
On hésite à admettre que la conscience est à chacun la règle

de ce qu'il doit croire et faire. Supposons donc que ce sentiment

intérieur ne soit pas une marque que nous devions

pratiquer les actes qui nous paraissent honnêtes et agréables à

Dieu, et qu'en les pratiquant nous ne serons pas damnés ;

qu'en résultera-t-il c'est qu'il n'y a homme qui ne doive

croire qu'il s'expose à la damnation éternelle en faisant ce que
sa conscience lui dicte comme nécessaire au salut. Il faudra
donc pour se comporter sagement, vivre comme une statue et

ne donner jamais rien aux instincts de la conscience. Avouons

plutôt que Dieu nous a donné clans la conscience un guide et

comme une pierre de touche et que le sentiment intérieur, la

conviction pleine et entière qu'elle nous donne, est le caractère

certain de la conduite que chacun doit tenir2. On objecte

que cette conscience montre à l'un un tel objet comme vrai,
à l'autre comme faux. Mais n'en va-t-il pas de même pour la
vie corporelle? Le goût de l'un ne montre-t-il pas comme bonne
la viande que le goût d'un autre montre comme mauvaise?

Et cependant cette diversité n'empêche pas chacun de trouver
son aliment; il suffit que les sens nous montrent la convenance

qu'ont les objets avec nous, sans qu'il soit nécessaire

que nous sachions leurs qualités absolues. De même il suffit

que la conscience de chacun lui montre non pas ce que les

objets sont en eux-mêmes, mais leur nature respective, leur
vérité putative. Chacun discernera par ce moyen sa

nourriture. Il faudra qu'il tâche de discerner la meilleure et qu'il
y emploie tous ses soins ; mais si, lui étant présentée, sa con-

< II, p. 313-328.

- Bayle cite ici (p. 479) comme « divine » la pensée de Marc-Aurèle
(V, 19) : « Celui-là vit avec les dieux qui fait ce que veut le génie que
Jupiter a donné à chacun pour le conduire et qui est comme une portion
émanée de Dieu même (ànònnaopa sautóo) et l'entendement et la raison

de chacun (ô sxâato-j voî>; y.ai l.àyo;). »



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 469

science ne s'en accommode pas et se trouve sans goût pour elle,
et avec un grand goût pour une autre chose, à la bonne heure,
il faudra prendre ce dernier parti1.

Faudra-t-il donc admettre qu'il y a plusieurs faussetés

importantes qui absolvent de tout crime, lorsqu'on les croit
vraies, des personnes qui sans cette conviction mériteraient la

mort éternelle? sans doute. J'en donne pour exemple un
bâtard qui exclut d'une grande succession, à eux appartenant de

droit, les parents du mari de sa mère, lequel il prend de bonne
foi pour son père. Ici l'ignorance de bonne foi disculpe dans

un cas criminel comme le vol. Ainsi un hérétique, un infidèle
de bonne foi ne sera puni de Dieu qu'à cause des mauvaises
actions qu'il aura faites, croyant qu'elles étaient mauvaises.
Pour celles qu'il aura faites en conscience, c'est-à-dire par
une conscience qu'il n'aura pas lui-même aveuglée malicieusement,

je ne saurais me persuader qu'elles soient un crime.
Si elles le sont, qu'on me montre pourquoi dans l'exemple du

bâtard il n'y a point de vol; quoiqu'il soit certain qu'il est
aussi impossible à beaucoup de protestants de découvrir que
la transsubstantiation est véritable et à un Turc ou un Juif de

se convaincre de la Trinité, qu'à un homme de découvrir que
le mari de sa mère ne lui a pas donné la naissance2.

Mais que faites-vous donc de l'Ecriture Pourquoi Dieu

nous l'aurait-il donnée, s'il se contentait que chacun aimât ce

qui serait vérité à son égard? Je réponds que l'Ecriture sert

toujours en général de règle à tous les chrétiens et que les

plus grands hérétiques, qui y cherchent la confirmation de

leurs dogmes, rendent hommage par cela même à la Parole
de Dieu. Gardons-nous de penser que de deux hommes dont
l'un entend l'Ecriture mieux que l'autre, le premier soit
nécessairement plus respectueux pour elle et pour Dieu que le
second. Celui qui a donné à l'Ecriture le sens qu'il lui faut
donner, ne le fait pas parce que ce sens est véritable, mais

parce qu'il le croit véritable et qu'il croirait déplaire à Dieu,
s'il entendait l'Ecriture d'une autre manière ; et celui qui donne

un faux sens à l'Ecriture ne le fait pas parce qu'il est faux et
1 I, 476-478. - 2 Pages 481-483.



470 F.-C.-J. VAN GOENS

qu'il le croit faux, mais parce qu'il le croit véritable et qu'il
croirait déplaire à Dieu s'il entendait l'Ecriture d'une autre
manière. Concluons donc que, malgré le don de l'Ecriture,
nous avons chacun besoin d'une règle particulière, qui est la
conscience1.

Ici se présente la question de savoir si les preuves de la
vérité sont toujours plus solides que celles de la fausseté. Distinguons,

dit Bayle. Il y a des vérités nécessaires et des vérités

contingentes. Les premières sont évidentes ou en soi ou par le

moyen d'une gradation de preuves qui les fasse remonter
jusqu'à un premier principe sur des prémisses incontestables.
Les secondes peuvent ne pas être évidentes. Bayle range dans

cette catégorie non seulement les faits historiques, mais aussi
les vérités qui dépendent « des décrets libres de Dieu2 » c'est-
à-dire, celles qui s'appuient contradictoirement sur tant de

preuves de philosophie, de théologie, de piété, sur tant de

passages de la Bible, qu'on ne peut presque prendre parti, si

l'on ne se détermine par les idées qui sont le plus du goût du

tempérament. Tel est le dogme de l'universalisme et celui de

la grâce particulière. On sait combien ici les réformés et les

luthériens ont différé de Calvin et de Luther. Ce sont des pro-

1 Pages 486-489.
5 Bayle est grand partisan de la liberté de Dieu- Ainsi il dit ailleurs :

(II, 396) « Dieu n'est point nécessité par sanatare à faire ni des hommes,
ni d'autres êtres. Par conséquent, il aurait pu, s'il l'avait voulu ou ne
rien produire ou produire un monde différent de celui-ci ; car une infinie
sagesse a des moyens infinis de se manifester, tous dignes d'elle. » Ceci

est évidemment dirigé contre son contemporain Leibnitz, qui, comme on

sait, voulait que Dieu a choisi ce monde entre tous les mondes possibles
comme le meilleur. En revanche, Bayle se fait ici l'écho des Sociniens qui
demandaient pourquoi le soleil n'aurait pas pu se coucher en orient aussi
bien qu'en occident; et qui soutenaient que Dieu peut punir le mal et ne

pas le punir, pardonner et ne pas pardonner. Thèses impies aux yeux des

théologiens réformés, qui soutenaient que la volonté de Dieu est libre
quoiqu'elle ne puisse pas agir autrement qu'elle n'agit, par la raison

qu'il n'est déterminé que par sa nature sainte, ce qui est la suprême
liberté. On trouvera les passages cités chez M. Schölten, Doctrine réformée,

II, p. 192-198.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 471

positions contradictoires qui ont chacune des preuves également

spécieuses. Après cela qu'on vienne nous dire que
jamais les preuves de la fausseté ne sont comparables à celles
de la vérité. Au reste, il faut bien que ceux qui le disent n'en
soient pas bien sûrs ; car on remarque que toutes les sectes
chrétiennes se redoutent mutuellement. L'Eglise romaine ne
souffre en aucun lieu qu'à grand'peine que ses laïques mettent

le nez dans le livre des protestants. Quant à l'Eglise
protestante, un proposant ferait mal sa cour à ses professeurs,
s'il leur allait emprunter souvent les livres des Sociniens ; et
s'il leur disait qu'il les étudie avec soin *. Je ne pense pas non
plus que les Sociniens exhortent leurs jeunes gens à lire les

livres qui les combattent. Et même n'y a-t-il pas des gens bien
lettrés et d'esprit qui se vantent, comme d'une conduite sage
et pieuse, de n'avoir jamais voulu lire les écrits du parti
contraire qui avaient le plus d'approbation du côté de l'adresse
et de la subtilité Ce ne serait pas le cas, si c'était une fatalité

inséparable de toute erreur, que ses preuves soient faibles et

improbables en comparaison de celles de la vérité2.
Et d'où vient-il que la fausseté se prouve par de bonnes

raisons? C'est que la plupart des faussetés qui se voient dans les

controverses de religion sont aussi possibles que les vérités.
En effet, Dieu n'est pas comme le Dieu du stoïcisme et du

spinosisme, enchaîné par une destinée inévitable ; Dieu est

libre ; il aurait pu faire les choses autrement qu'il ne les a

faites, en cent manières différentes, toutes dignes de sa perfection

absolue. Il en résulte que lorsque la révélation est
douteuse sur quelque point, les uns l'expliquent par un système
et les autres par un autre. Je veux que le système des uns

1 II est curieux de rapprocher de cette affirmation un article du Synode
de Nîmes en 1678, cité par M. Frank Puaux, Les précurseurs français de

la tolérance, p. 187 : « Ayant appris que certains proposants sont
soupçonnés d'aimer des nouveautés dangereuses, la compagnie charge les

examinateurs d'employer dans l'examen tous les soins et toute la diligence
possible pour découvrir quels sont les véritables sentiments des proposants,

afin qu'on puisse rejeter tous ceux qui s'éloigneront tant soit peu
de la saine doctrine.

2 II, 388-394.)



472 F.-C.-J. VAN GOENS

soit conforme à ce que Dieu a réellement choisi ; cela

n'empêche pas que celui des autres ne soit conforme à ce qu'il
aurait pu faire aussi dignement et glorieusement pour lui qu'en
faisant une autre chose. Par conséquent, il ne peut y avoir de

crime dans les faux systèmes; ni les uns ni les autres n'ont
jamais pensé à attenter à la majesté suprême de Dieu ; mais

ils ont conçu, les uns que certaines idées n'étaient pas
compatibles avec sa nature et dès lors ils les ont traitées de fausses

; les autres que certaines idées lui étaient plus glorieuses
et, dès lors, ils les ont crues véritables et ont expliqué l'Ecriture

sur ce plan-là. Bret, n'ayant pas une même idée de la
perfection de Dieu, ils ont pris deux routes différentes pour
expliquer ce que l'Ecriture dit de lui. Et jusques-là, je ne vois

pas plus de crime dans ceux qui se trompent que dans ceux
qui ne se trompent pas. Plût à Dieu qu'on eût toujours envisagé

de cette manière les controverses il n'y eût jamais eu
de schismes, ni d'excommunications ; et on eût employé à

bien vivre et à fuir ce que tous les partis conviennent être un

péché, la médisance, le vol, la paillardise, le meurtre, la haine
de son prochain, etc., le temps qu'on a perdu à disputer et à

se persécuter1.

En consultant l'histoire de la persécution au sein de la
chrétienté, on trouve, dit Bayle en terminant la réfutation de la

contrainte et l'apologie de la liberté, que l'intolérance, depuis
Constantin, a plus régné, généralement parlant, parmi les

orthodoxes que parmi les hérétiques. Les Ariens qu'on regarde
comme très impurs dans la foi, tout en usant aussi de violence

sous Constantius et Valens, n'ont pas abandonné autant que
les orthodoxes l'esprit de modération évangélique. Témoin
le roi arien Théodoric et les rois ariens des Goths en Espagne,

qui conservèrent les évêques catholiques avec leurs églises et

leurs ouailles. Au contraire, devenus catholiques, les rois des

Goths usent de violence; l'un tourne les armes contre son

père, resté arien ; un autre ne veut pas de deux communions
et se sert de la sévérité du châtiment partout où elle est né-

1 II, 395-398.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 473

cessaire1. Il n'y a dans la chrétienté que la secte des

Sociniens, — qui ne font pas un corps à part appréciable, — et

celle des Arminiens, — qui ne sont connus que dans quelques
villes de la Hollande, — qui fassent profession d'enseigner que
toute autre voie que celle de l'instruction est illégitime pour
convertir les hérétiques ou les infidèles2.

C'est un grand sujet de scandale que de voir que des

personnes suscitées extraordinairement « pour redresser l'Eglise
tombée en ruine et en désolalion, » comme parle la Confession
de Genève, n'aient pas compris les immunités sacrées et

inviolables de la conscience; et qu'ayant rejeté tant de folies et
d'hérésies delà communion romaine, ils aient retenu le dogme
de la contrainte3. Tout le monde sait que la république de

Genève défendit en 1535 tout exercice de la religion romaine
et ordonna que tous ceux qui ne voudraient pas abandonner
cette religion eussent à sortir de la ville dans trois jours, à

peine d'être emprisonnés et chassés 4. Il est notoire que Servet
fut puni de mort à Genève, Valentin Gentilis emprisonné au

même lieu, puis chassé et enfin décapité à Berne. Ochin et
Lascus furent rudement chassés en plein hiver de Genève, non

pas par raison politique (ce qui peut être légitime), mais par
la funeste erreur qu'on peut condamner à certaines peines
temporelles ceux qui refusent d'entrer dans la vraie Eglise par principe

de conscience5. Et ce n'est pas seulement Genève qui soit
coupable. Il y a des cantons suisses qui ne souffrent que la
communion réformée et qui ont usé de nos jours d'une rude vio-

1 II, 436-445. Ajoutons que les Donatistes furent aussi de cruels
persécuteurs et que Nestorins dit un jour à l'empereur : Donne-moi la terre
purgée d'hérétiques et je te donnerai le ciel. Cf. Lecky, loc. cit., II. p. 14.

2 Bayle aurait pu signaler aussi la tolérance relative de Cromwell et la
tolérance absolue réclamée par Quaeres. Tout cela s'était passé sous ses

yeux et aurait parfaitement cadré avec le personnage anglais qu'il joue
dans son livre.

3 Calv. lnst. IV, 12, 1. Quemadmodum salvifica Christi doctrina anima
est Ecclesise, ita illic disciplina pro nervis est, qua fit ut membra
corporis suo quodque loco inter se cohœreant. IV, 20, !>. Officium magistra-
tuum extendi ad ntramque legis tabulam, si non doceret scriptura, ex-
profanis scriptoribus discendum esset.

1 II, 450, 451. - 5 Ibid. 454, 455.



474 F.-C.-J. VAN GOENS

lence contre les anabaptistes, les gens du monde qui méritent
le plus d'être soufferts1, puisque renonçant à la profession des

armes et aux magistratures par principe de religion, il ne faut

pas craindre qu'ils se soulèvent, ni qu'ils courent sur les
brisées de ceux qui postulent une charge. Et quant au refus de

prêter serment de fidélité, ce n'est pas une marque qu'ils
veuillent être moins soumis au souverain que les autres sujets ;

c'est qu'ils prennent à la lettre le passage où Jésus-Christ
défend de jurer et qu'ils se croient aussi engagés par une simple
parole donnée que les autres parles serments. — Ne pensez pas

que les luthériens soient plus éclairés sur l'article de la
tolérance que les réformés. Ils ne souffrent qu'à peine, dans quelques

villes où ils prédominent, les réformés, lesquels sont
contraints de s'assembler hors des murailles, comme des
pestiférés dans les lazarets ; quelquefois dans des temples bien
écartés. La reine de Danemarck, qui est réformée, n'a des

ministres de sa religion que pour son usage ; à quoi il faut ajouter

ceux qui depuis peu et en très petit nombre servent les

réfugiés de P'rance et qui ne sont guère vus de bon œil par les

pasteurs luthériens. La duchesse de Zell, réformée aussi, n'a

pu avoir aussi quelque ministre de sa communion que depuis

peu de temps; ce n'est pas que le duc son époux soit autrement

difficile, mais il ne voulait pas irriter son clergé. Dans le

pays de Wurtemberg, les Français réfugiés n'ont été admis à

la cène luthérienne qu'en souscrivant un formulaire de foi qui
contient le dogme de l'ubiquité avec celui de la communication

des autres idiomes du Verbe incréé à l'humanité de Jésus-

Christ, comme aussi celui de la présence réelle et de la
manducation orale et la rejection de la grâce particulière et de la

réprobation absolue. Il serait aussi aisé aux réformés d'obtenir
l'exercice de religion dans les pays héréditaires de la maison
d'Autriche que dans l'électorat de Saxe. Les papistes ne sont

1 II ne s'agit pas ici des fanatiques de Munster dont le glaive fit justice
en 1535, mais des anabaptistes pieux réunis par Menno Simons (f 156D

en Hollande, qui, sous le nom de mennonites ou baptistes, obéissent à

une tendance idéale et se distinguent encore à l'heure qu'il est par les

qualités modestes que Bayle signale. Cf. Hase. K. G. 1887, § 331 ss.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 475

tolérés ni en Suède ni en Danemark L C'est le souverain degré
de l'aveuglement et du désordre, qu'une doctrine aussi enragée
que celle qui autorise la punition de ceux qui refuseront, par
motifs de conscience, la signature d'un formulaire, se soit
répandue dans l'Eglise chrétienne avec l'applaudissement de

presque tous les docteurs, et s'y soit si bien maintenue, qu'on
passe presque pour hérétique jusque chez les protestants,
lorsqu'on parle avec quelque force pour la tolérance, comme j'ai
fait2. « Il y a là de quoi faire douter, si Dieu n'a pas débouté
encore une fois son peuple; et si la religion chrétienne, outre
sa parta la Providence générale, est encore gouvernée et
protégée spécialement par un Chef assis à la droite de Dieu et en

possession d'une puissance, d'une bonté et d'une sagesse infinies

3. »

On le voit, Bayle n'épargne pas ses coreligionnaires et
distribue également le blâme.

Il s'agit maintenant d'apprécier la tolérance dont Bayle s'est
fait l'habile et fervent champion. Il est évident que nous ne

pouvons pas examiner tous les arguments qu'il a avancés,
notamment celui de l'innocence de l'erreur, qu'il a poussé avec

1 II, 424-450. Bayle aurait pu compléter la liste en montrant le Synode
de Dordrecht (1618-1619) armant l'Eglise réformée contre ses propres
entrailles. Les destitutions, les emprisonnements, les bannissements avec
confiscation des biens frappèrent les amis de la tolérance. On s'attaqua
aux hommes les plus éminents, les Grotius, les Oldebarnevelt. « Les

canons de Dordrecht ont emputé sa tête, » disait le professeur Diodati de

Genève, calviniste rigide et membre du synode, en signalant l'illustre
pensionnaire.

2 II, 431. Pour achever de confondre ses coreligionnaires, Bayle aurait
pu en appeler au bouddhisme, qui a réalisé une tolérance sans pareille palla

conviction que toutes les autres religions ne sont qu'autant de
modifications de la seule vérité absolue, telles qu'elles résultent du degré de

civilisation de chaque peuple. (Voir Ahler, Buddhismus und Christentum
dans la Zeitschrift für Missionskunde, 1887, p. 19.) Mais que savait-on au

dix-septième siècle du bouddhisme
3 II, 432.



476 F.-G.-J. VAN GOENS

une victorieuse vigueur. Il suffira de discuter ses principes, sa
méthode et ses résultats.

Et d'abord, on peut dire qu'en avant de son siècle, il a eu la

gloire, à travers les doutes, les paradoxes, les excès de la
polémique, de défendre la souveraineté de la conscience, la liberté
religieuse. Il est inutile de parler des catholiques. Il suffira de

rappeler la fameuse apostrophe que Bossuet venait de prononcer

le 15 janvier 1686, dans l'oraison funèbre de Michel Le

Tellier, à propos de la révocation de l'édit de Nantes1, aux
applaudissements de la Bruyère, de Mme de Sévigné et même de

la Fontaine. Non, il s'agit des coreligionnaires de Bayle, des

protestants. On sait qu'ils ont réclamé le droit de cité en

Allemagne, en Suisse, en France au nom, au seul nom de la liberté
de croyance et de culte. Il suffit cie lire, pour s'en convaincre,
le détail de leurs procès. On ne trouverait pas dans tout le

volume des martyrs de Crespin un mot où il soit question de

la tolérance entendue dans le sens de Bayle, de Locke et de la

pensée moderne. Ils se justifient par des textes de la Bible et

somment leurs adversaires de prouver que leur foi n'y est pas
conforme ou de les absoudre. Leur défense est là et n'est que
là. Si on leur eût proposé d'accorder à ceux qu'ils regardaient
eux-mêmes comme hérétiques ou impies des droits semblables

aux leurs, ils y auraient vu une révolte contre la loi de Dieu 2.

Au reste les grands initiateurs de la Beforme en avaient donné

l'exemple à leurs partisans du dix-septième siècle. Luther sou-
1 «Prenez vos plumes sacrées, vous qui composez les annales de

l'Eglise, hâtez-vous démettre Louis avec les Constantins et les Théodoses..
Touchés de tant de merveilles, épanchons nos cœurs sur la piété de Louis ;

poussons jusqu'au ciel nos acclamations et disons à ce nouveau Constantin,

à ce nouveau Théodose, à ce nouveau Marcien, à ce nouveau
Charlemagne, ce que les six cent trente Pères dirent autrefois dans le Concile
de Chalcédoine : Vous avez affermi la foi, vous avez exterminé les

hérétiques : c'est le digne ouvrage de votre règne ; c'en est le propre caractère.

Pour vous l'hérésie n'est plus. Dieu seul a pu faire cette merveille.
Roi du ciel, conservez le roi de la terre ; c'est le vœu des églises ; c'est le

vœu des évêques. » Plus loin Bossuet parle du pieux édit que le sage chancelier

reçut l'ordre de dresser.
2 Je me suis servi des paroles de G. de Felice, Histoire des Protestants

de France, 1850, p. 54.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 477

haitait qu'on brûlât les synagogues, où, disait-il, les Juifs

blasphèment le Christ1. Bèze compose un livre de puniendis
hcereticis en face des échafauds qui se dressent pour ses

coreligionnaires. Mélanchton, le sage et. savant Mélanchton, Bullin-
ger, Farei (Zwingli était déjà mort) applaudissent au bûcher de

Servet; et si Castalion, ami de Calvin et professeur à Genève,
proteste au nom de l'innocence de l'erreur, il est chassé de la

ville et finit par mourir de faim2. Bref, catholiques et prolestants

se jettent un défit mutuel d'intolérance; ils sont opprimés

là où ils ne peuvent être oppresseurs en se répétant avec

Augustin (Epist. 166) : quid eslpejor mors animœ quam liber-
tas erroris

C'est dans une pareille atmosphère sociale que Bayle en

appelle aux droits imprescriptibles de la raison et de la

conscience. Ses déclarations sont ici aussi explicites que possible3.
« Tous les théologiens, dit-il, reconnaissent que le tribunal
suprême et qui juge en dernier ressort et sans appel de tout ce

qui nous est proposé, est la raison parlant par les axiomes de

la lumière naturelle ou de la métaphysique. Et la preuve, c'est

que les catholiques cherchent à justifier la transsubstantiation
devant la raison, comme les protestants soutiennent devant les

Sociniens que la Trinité et l'Incarnation ne sont pas des dogmes

contradictoires. Ils ne feraient pas tant d'efforts pour se

rendre la raison favorable et pour être d'accord avec ses lois,

1 Luthers Leben, par J. Köstlin. Leipzig, 1883, p. 568.

- Lecky. 1. c. 11, p. 50-54. Montaigne (Essais I, 34) se souvient avec une
vive sympathie de cet apôtre de la tolérance, « un très excellent personnage,

Sebastianus Castalio. » Ils étaient contemporains.
3 Je dis ici, car malheureusement ailleurs il change de ton et tombe

dans la plus déplorable contradiction. «Renonçons, dit-il (Diet. art.
Pyrrhon), à prendre la raison pour guide et di-mandons-en un meilleur à
la cause de toutes choses, qui emmène l'entendement captif à l'obéissance
de lafoi. » — « En présence d'un ieune sauvage, je me demande, si, lorsqu'il
tue son père, l'universalité de la loi morale n'est pas démentie par
l'expérience. » (Réponse, aux questions d'un provincial, 4",e partie, ch. 10). « Il faut
dompter la philosophie comme l'on dompta Bucéphale, en l'empêchant
de voir son ombre et en la tournant vers le soleil, c'est-à-dire qu'il faut
qu'elle se détache de t on esprit de dispute, pour ne consulter que l'oracle
de la révélation. » (Réponse aux questions d'un provincial, ch. 92.)



478 F.-C.-J. VAN GOENS

s'ils ne reconnaissaient pas que tout dogme qui n'est pas homologué

pour ainsi dire, vérifié et enregistré au parlement
suprême de la raison, ne peut être que d'une autorité chancelante

et fragile comme verre. Il faut nécessairement en venir
là que tout dogme particulier, soit qu'on l'avance comme
contenu dans l'Ecriture, soit qu'on le propose autrement est

faux, lorsqu'il est réfuté par les notions claires de la lumière
naturelle, principalement à l'égard de la morale1. »

Voilà un ton bien décisif, un langage bien absolu. La raison
n'a-t-elle donc pas des nuages? Elle en a, en effet, dit Bayle,
en tempérant son air avantageux. « Il y a plusieurs nuages qui
se mettent quelquefois entre notre esprit et cette lumière
primitive et universelle qui émane de Dieu, tels que l'ascendant

des passions, la force de la coutume. Pour se défaire de

ces obstacles, je voudrais qu'un homme, qui veut connaître
distinctement la lumière naturelle par rapport à la morale,
l'élevât au-dessus de son intérêt personnel et de la coutume do

son pays et se demandât en général: une telle chose est-elle

juste? Je crois que cette abstraction dissiperait plusieurs nuages

et permettrait à la lumière primitive d'être la pierre de

touche de tous les préceptes et de toutes les lois parti-
culièreSjSans en excepter même celles que Dieu nous
révèle ensuite extraordinairement ou en parlant lui-même à nos
oreilles (sic) ou en nous envoyant des prophètes inspirés de

lui2. »

Tout cela est bien insuffisant. Bayle plaide la cause de la

tolérance au nom de l'intelligence (confondue à tort par lui
avec la raison), qui ne saurait admettre que deux fois deux
font cinq et au nom de la conscience morale qui condamne la

calomnie, le mensonge, le vol, le meurtre3. Or, l'intelligence
discerne le vrai d'avec le faux; la conscience morale discerne
le mal d'avec le bien ; mais l'organe qui nous met en rapport
avec Dieu et crée la conscience religieuse, est absent ; c'est la

1 1, p. 139-151,
2 I, 142-144. Ailleurs Bayle parle de «la religion naturelle fortifiée et

perfectionnée par l'Evangile. >

3 Comp. I, 143.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 479

raison qui, nous portant vers l'infini et l'éternel, vers le vrai, le
beau, le bien, vers Dieu, constitue la faculté naturelle de

l'homme pour saisir la vérité religieuse. Voilà le <f&ç tò lv croi,

dont parle Jésus-Christ (Mat. VI, 23); voilà lenvsïtpa humain
auquel correspond selon Paul le nvsüp« toû 6eo0 (Bom. Vili, 16;
1 Cor. Il, 11.) Malheureusement, grâce à la chair, cet œil de

l'âme, fait pour discerner Dieu dans le monde physique et dans
le monde moral, voit trouble. L'haleine du péché a terni la

glace du miroir où Dieu se reflète. Pour voir Dieu il faut que
la raison se mette en rapport avec Celui qui a vu Dieu parfaitement

et qui ne possède pas son Esprit par mesure. Cet Esprit,
l'Esprit de Jésus-Christ, le Saint-Esprit, loin d'anéantir la raison

la purifie et la restaure et en fait un œil qui voit clair,
ce que Paul appelle un « œil illuminé du cœur» (Eph. I, 48)L
Mais cette œuvre accomplie dans la communion de l'Esprit de

Dieu est plus longue et plus difficile que celle que Bayle semble

désigner sous le nom d'« abstraction des passions et des

préjugés. »

Remarquons encore que si Bayle réclame ce que nous appelons

liberté, il la désigne toujours par le mot de tolérance. A le

prendre dans le sens propre, ce mot exprime la disposition à

souffrir, à supporter chez les autres des doctrines ou une
conduite qu'on condamne, à n'accorder juste que ce qu'on ne

peut pas refuser; c'est l'édit de tolérance de 1787 qui
n'accordait au protestants que le droit de vivre en paix, d'avoir une
famille légale et de mourir en liberté, tout en les excluant des

charges judiciaires ou municipales et des fonctions de

l'enseignement public. Autrefois prononcé par des philosophes,
écouté avec complaisance par les rois, ce mot pouvait porter
dans les âmes une impression douce et consolante ; aujourd'hui

' Calvin exprime cette idée à sa manière : « Ubi spiriti! Dei tralumiir,
mente et animo evehimur supra nostrani ipsoruro intelligenfiam. Nam
ab eo illustrata anima novam quasi aciem sumit, qure cœlestia mysteria
contompletur, quorum splendore ante in se ipsa peistringebatur. Atqne
ita quidem spiritus sancti lumine irradiatila hominis intellectus tum vere
demum ea qua; ad regnum Dei pertinent, gustare incipit, antea ad ea
delibanda fatuus et insipidus. » (Inst. Ill, 2, 31.)



480 F.-C.-J. VAN GOENS

il ne suffit plus et les consciences, devenues plus exigeantes,
ne veulent entendre que celui de liberté1.

Cette liberté a-t-elle des bornes? et si elle en a quelles sont-
elles?

En principe, Bayle veut que l'Etat empêche qu'aucun droit
soit compromis, que chacun soit libre de faire ce qui lui plaît
ou ce qu'il croit qui plait à Dieu, que la conviction religieuse
est un domaine où le pouvoir public ne doit point pénétrer. Il
ne cesse de répéter ce grand principe: «Il est aussi absurde,
dit-il, à un roi, de commander que ce qui lui parait vrai, le

paraisse aussi à ses sujets, que de commander qu'ils aient le

visage fait comme lui ou le même tempérament que le sien2. »

« Si Louis le Grand ordonnait que tous ses sujets s'agenouillassent

devant la statue que le duc de la Feuillade lui a fait

dresser, sous peine d'une amende arbitraire ou de châtiment
corporel, les catholiques de France qui refuseraient de le faire

ne seraient-ils pas châtiés criminellement? Les Jésuites
n'oseraient aujourd'hui dire le contraire3. » — « Que dirait-on, si le

pape Adrien VI, qui aimait extrêmement le merlus, se fût avisé

d'ordonner, non pas en tant que pape, mais comme souverain
de l'Etat ecclésiastique, que désormais chacun eût à se conformer

à son goût, à peine d'une grosse amende, de prison,
ou de logement de soldats? Il n'y a point d'homme raisonnable

qui ne trouvât cette conduite ridicule et tyrannique.
Cependant à tout bien prendre, elle ne le serait pas autant que

1 On se rappelle l'éloquente critique que Rabaud-Saint-Etienne fit de

l'édit de tolérance comme membre de l'assemblée constituante de 1789:

» la tolérance le support! le pardon idée souverainement injuste envers
les dissidents, tant qu'il sera vrai que la différence de religion, que la
différence d'opinion n'est pas un crime- La tolérance je demande qu'il
soit proscrit à son tour, et il le sera, ce mot injuste qui ne nous présente
que comme des citoyens dignes de pitié, comme des coupables auxquels
on pardonne. Je demande pour tous les non-catholiques ce que vous
demandez pour vous : l'égalité des droits, la liberté. » (Histoire des protestants
de France, par G. de Felice, p. 553.)

2 I, p. 224. -M, p. 220.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 481

si l'on disait dans un pays où il y a plusieurs religions : nous
voulons et ordonnons que désormais chacun déclare qu'il a sur
la religion les meines sentiments que la cour, à peine, pour
ceux qui ne l'avoueront pas, de la prison ou de la confiscation de

tous ses biens. Je dis que cette conduite serait pire que l'autre;
car il est plus facile d'accoutumer son palais à certaines viandes

que son esprit à certaines opinions, surtout lorsqu'on est
fortement persuadé qu'elles exposent à la damnation
éternelle1. » — « Les magistrats doivent laisser à Dieu seul le soin
de châtier les hérétiques qui ne troublent pas le repos public,
je veux dire qui obéissent aux lois, puisqu'étant hérétiques ils
ne pèchent pas contre les choses dont les souverains ont droit
d'imposer la nécessité2. » — « Le Magistrat excède son pouvoir
s'il ne souffre qu'une religion comme en Suède, par la seule

vue de la fausseté qu'il croit être dans les dogmes des autres
religions3.» Convenons qu'on ne saurait être plus net dans

l'affirmation de l'indépendance religieuse à l'égard de l'Etat4.
Cependant Bayle tombe ici dans les plus grandes contradictions.

D'une part il ne veut exclure de la tolérance de l'Etat
ni les Juifs, ni les Mahométans, ni les sociniens, ni les
blasphémateurs. Mais d'autre part, il veut que les Etats prolestants
tiennent les papistes qui sont leurs sujets « comme des lions et
des léopards », afin de les empêcher de nuire, ou du moins de

ne leur accorder qu'autant de liberté que l'intérêt de l'Etat
peut permettre. Il considère le papisme comme le déshonneur
de la chrétienté et, même de l'humanité5. Mais surtout une

1 I, 223, 224. - "2 I, p. 330.
3 P. 339-312. Cf. plus haut. livr. de mars, p. 136, 137.
'' Remarquons néanmoins qu'avant Bayle, le Synode de Dordrecht

(1618) avait déjà protesté contre la confusion des deux pouvoirs ; et que
Bossuet avait dit en 1669 (Oraison funèbre de Henriette de France) : « Ces

deux puissances, d'un ordre si différent, ne s'unissent pas mais s'embarrassent

mutuellement quand on les confond ensemble. »

¦' I, p. 113. Il ajoute: ¦< Je connais un fort bon esprit qui. ayant mis en

question s'il y avait une Eglise romaine dans les enfers, c'est-à-dire un

corps de gens qui se gouvernent par les furieuses et abominables maximes

de celte religion'? répondit qu'oui : et que sans cela il manquerait
quelque chose au malheur de ceux qui doivent demeurer dans ces noirs
abîmes.

THKOL. ET PHIL. 1889. 31



482 F.-C.-J. VAN GOENS

exclusion méritée doit s'appliquer aux athées; Bayle veut
expressément que «le bras séculier fasse, à leur égard, tout ce

qu'il trouvera à propos1. » Et pourquoi? parce que sans

religion il n'y a pas de conscience. Inutile de dire combien cette
thèse est injuste. Nous n'avons qu'à rappeler les noms de

Littré et de Stuart Mill pour montrer que la libre philosophie
de notre âge a possédé dans son sein des vertus susceptibles
d'être comparées à celles dont les religions sont le plus fières.
Ce qui ne nous empêche pas de demander en passant, si Littré
et John Stuart Mill ne devaient pas beaucoup au christianisme,
et si, chrétiens, ils n'auraient pas été supérieurs à un Littré et
à un Mill purement moraux. Enfin, pour comble d'inconséquene,
Bayle demande « s'il ne serait pas permis de tolérer une infinité

de sectes opposées en sentiments, pourvu qu'elles
reconnaissent en général l'autorité de l'Ecriture » Qui empêchera les

tolérants, dit-il, de dire qu'on ne souffre les différentes opinions

que dans les points où l'Ecriture n'est pas d'une clarté nécessitante?

» Concluons que Bayle, quelque supérieur qu'il ait été

à son siècle à l'égard de la notion de la liberté religieuse ne
l'a pas conçue dans toute son étendue. En effet, « cette liberté
n'est pas seulement la faculté de se décider entre une religion
et une autre; c'est aussi essentiellement le droit de n'en adopter

aucune et de rester étranger à toutes les formes et à tous
les établissements que le sentiment religieux a pu créer dans

la société ; c'est le droit de choisir entre croire et ne pas croire,
entre adorer et ne pas adorer. Cette notion est inséparable de

l'idée de liberté. La liberté est le droit d'apprécier par soi-
même, de peser (librare) et de choisir. Ce droit n'existe plus,
lorsque, entre plusieurs systèmes, vous êtes obligé d'en choisir
un. Aujoutons que la religion n'exige pas qu'on impose silence
à des voix ennemies; il est de son intérêt que toutes les
opinions s'expriment aussi librement qu'elle sachant qu'il n'y a

pas de vraie foi sans conviction, ni de conviction sans examen,
ni d'examen sans comparaison. Elle ne demande donc que ce

1 1,431.On se rappelle l'apologie que Bayle a faite ailleurs de l'athéisme.
Comp, ci-dessus p. 147, note 2.

2 I, 374.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 483

que réclament les autres opinions la liberté Et elle se croit
assez protégée L »

Une autre question importante est de savoir comment Bayle
a accordé la tolérance avec l'Ecriture, dont il ne cesse de

supposer et de reconnaître l'autorité.
Convenons que nous avons rencontré dans le Commentaire

quelques bonnes solutions aux objections que les adversaires
de la tolérance tiraient de la Bible. Ainsi, il distingue parfaitement

entre les deux économies et insiste sur le caractère
théocratique du peuple israélite qui ne permet pas d'appliquer à

l'Eglise chrétienne les lois édictées dans l'Ancien Testament2.
Disons que Bayle se sépare ici avantageusement de tous les

chrétiens qui, depuis Cyprien jusqu'à Knox, considéraient l'Etat
juif comme le type do l'Eglise chrétienne, admettaient le code

lévitique et qualifiaient l'idolâtrie non seulement d'erreur, mais
de crime et de crime à expier par le sang3.

Mais ailleurs Bayle avance de singulières propositions pour
sauver les passages embarrassants de la Bible. Les adversaires
en appellent à la boucherie que fit Elie des prêtres de Baal. Au
lieu de dire : C'est l'esprit de l'ancienne alliance, ou bien c'est
le zèle aveugle qui emporte la personne d'Elie, Bayle affirmera
« qu'Elie, animé de l'esprit prophétique, pouvait agir par dis-

1 Vinet dans Astié, II, 196-198.

21, 317, 325.
3 « Le christianisme, dit M. Renan (Vie de Jésus. 1882, p. 425), a été

intolérant, mais l'intolérance n'est pas un fait essentiellement chrétien.
C'est un fait juif, en ce sens que lejudaïsme dressa pour la première fois
la théorie de l'absolu en matière de foi et posa le principe que tout individu

détournant le peuple de la vraie religion, même quand il apporte
des miracles à l'appui de sa doctrine, doit être reçu à coups de pierre,
lapidé par tout le monde, sans jugement. Certes, les nations païennes
eurent aussi leurs violences religieuses. Mais si elles avaient eu cette loi-là,
comment seraient-elles devenues chrétiennes? Le Pentateuque a été de

la sorte le premier code de la terreur religieuse. Le judaïsme a donné

l'exemple d'un dogme immuable, armé du glaive. Si, au lieu de poursuivre

les Juifs d'une haine aveugle, le christianisme eût aboli le régime qui
tua son fondateur, combien il eût été plus conséquent, combien il eût
mieux mérité du genre humain »



484 F.-C.-J. VAN GOENS

pense et connaître l'esprit frauduleux des prêtres de Baal L »

Si le psalmiste maudit ses ennemis, Bayle usera d'un biais et
dira que c'est « un fait particulier où Dieu aura présidé par
une providence spéciale qui n'est pas la lumière qui nous conduit

et ne déroge ni à la loi positive ni à la loi naturelle qui
nous ordonnent de pardonner2. » Si Phinées, Samuel, Pierre
ont fait mourir un homme, c'est que « Dieu, par des inspirations
secrètes, les y a poussés et, par une providence spéciale, s'est

servi d'eux3. » Mais c'est surtout dans l'appréciation des

miracles scripturaires que nous constatons une oscillation surprenante.

D'un côté, il dira : « Dieu confirme sa volonté à Moïse

par des miracles incontestables4. » Il n'y a qu'un cas où l'on
puisse se dispenser des préceptes du Décalogue par l'espérance
du profit spirituel que l'on fera à ses frères, c'est lorsqu'on se

sent orné de la vertu prophétique, du don des miracles et conduit

extraordinairement et immédiatement par l'esprit de

Dieu ; alors on peut tuer un homme, comme Pierre fit mourir
Ananias et Saphira, et livrer Hyménée et Alexandre à Satan,

comme fit Paul5. Mais d'un autre côté, voici le contraire.
« Quand on ferait mille et mille miracles plus que Moïse el les

apôtres pour établir la doctrine opposée aux maximes universelles

du sens commun, l'homme, fait comme il est, n'en croirait

rienfi. » Jésus-Christ a fait un si grand nombre de miracles

qu'il n'y aurait que l'opposition de sa doctrine à quelque vérité
de la révélation naturelle qui eût pu faire douter de Ja divinité de

sa mission7. » « Si un prophète, faisant des miracles pour le maintien

littéral des paroles compelle intrare, en faisait un précepte
général, nous aurions droit de le prendre, malgré ses miracles,

pour un imposteur8. » On le voit, d'une page à l'autre Bayle

passe du blanc au noir.

On se demande naturellement comment un esprit aussi

pénétrant, un dialecticien aussi habile, un polémiste aussi vigilant

a pu tomber dans des inconséquences aussi palpables,

1 I. 326. 329. — ' I, 144. — 3 I, 439. — 4 1, 331. - 5II, 55. — 61, 138. —
71, 161. - 81, 169.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 485

chercher tant d'échappatoires ridicules et user de tant de

sophismes cousus de fil blanc Tout cela provient de la contradiction

qui existe entre sa croyance d'une part et son intelligence

et sa conscience de l'aulre. Il est pris comme dans un
étau1. Sa croyance dit: « les lois de Moïse émanent directement

de Dieu ; en conséquence, si les Juifs ont ouï dire à

Moïse qu'il fallait faire mourir incessamment tout homme qui
s'élèverait parmi eux pour dogmatiser contre les fondements
de leur religion, ils n'ont pas eu lieu de soupçonner que cela

ne venait pas de Dieu, sous prétexte de quelque contradiction
entre ces commandements et les idées les plus pures de

l'équité2. » « Les esprits forts voudraient bien nous persuader que
Moïse et Elie se servirent de quelque fraude pieuse à bonne
intention ; mais à Dieu ne plaise que nous adoptions des idées
aussi dangereuses et aussi impies ; il me semble que nous y
donnerons une solution raisonnable en croyant, comme il est

vrai, l'inspiration de Moïse et d'Elie3. » «On peut avancer un
dogme contraire à la lumière naturelle, comme contenu dans

l'Ecriture, mais au fond il ne l'est pas4. » Voici maintenant le

langage de son intelligence et de sa conscience : « Si quelqu'un
s'avise de soutenir que Dieu nous a révélé un précepte de morale

directement opposé aux premiers principes, il faut lui nier
cela et lui soutenir qu'il donne dans un faux sens et qu'il est

bien plus juste de rejeter le témoignage de sa critique et de sa

grammaire que celui de la raison 5. » Ce qui revient à dire que
l'Ecriture ne saurait contredire la pensée et le sentiment de

Bayle et qu'il faut rejeter dans la première ce qui est contraire
à ceux-ci. Bayle sera-t-il conséquent et maintiendra-t-il ce

principe jusqu'au bout? Gardez-vous de le croire. « A Dieu ne
plaise, s'écrie-t-il quelques pages plus loin, que je veuille étendre

autant que les Sociniens la juridiction de la lumière naturelle

et des principes métaphysiques, lorsqu'ils prétendent que

1 On trouvera d'intéressants détails sur ce conflit intérieur chez Feuerbach,

p. 159-165. Cet auteur dit (p. 159) : « Bayle n'affectait pas la foi ; il
croyait effectivement, mais il croyait en contradiction avec lui-même,
avec sa nature, avec son esprit. »

2 1, 321, 322. - 3 1, 318. 319. - " I, 151. - '- 1, 149.



486 F.-G.-J. VAN GOENS

tout sens donné à l'Ecriture qui n'est pas conforme à cette
lumière et à ces principes est à rejeter et qui, en vertu de cette

maxime, refusent de croire la Trinité, l'Incarnation. Non, non,
ce n'est pas là ce que je prétends sans bornes etsanslimites1. »

Il appelle Socin et consorts « des gens errants dans les doctrines

les plus essentielles2. » Il déclare que les Déformés, à leur
point de vue, ont raison d'appeler les papistes et les arminiens

blasphémateurs, lorsqu'ils disent que le Dieu de Calvin est

cruel, injuste, auteur du péché et néanmoins punisseur de ce

péché sur des créatures innocentes 3. Bref, si Bayle se montre
vacillant dans sa foi au dogme réformé, il n'a garde de s'en

porter l'adversaire et évite tout ce qui pourrait faire suspecter
son orthodoxie. Il combat les dogmes sans les rejeter. Mais il
a beau faire, il a beau se retourner, il ne réussit pas à concilier
les choses inconciliables, la conscience intellectuelle et morale
avec l'Ecriture tout entière et le dogme traditionnel. Il n'aboutit

qu'à donner tour à tour un démenti à l'une et à l'autre et,

par conséquent, une entorse à la vérité.
Au reste, Bayle ne fait ici qu'user d'un procédé qu'on a

employé de tout temps pour le besoin de sa cause: il ne fait que
plier l'Ecriture à ses goûts à l'exemple des chrétiens les plus
excellents et les plus instruits. Paul veut montrer par l'Ecriture,
c'est-à-dire par son argument favori, que les apôtres « ont le
droit de manger et de boire aux frais des Eglises. » Et comment
s'y prend-il Il allègue le précepte mosaïque : tu n'enmusel-
leras pas le bœuf qui foule le grain ; il déclare que Dieu n'a

pas pu se mettre en peine des bœufs et affirme que Dieu parle
ici certainement (nóvrm;) de lui et de ses compagnons de
service 4. Augustin justifie l'invocation du pouvoir temporel contre
les hérétiques et les schismatiques en en appelant, entre au-

1 1, 137. Comp. p. 141, où il renouvelle la même assurance chaleureuse.
2 I, p. 355.

3 I, 385. On peut voir chez Feuerbach (p. 298 ss.) comment Bayle dans
d'autres écrits s'efforçait d'accepter la chute et les peines éternelles, si

incompatibles, selon la raison, avec un Dieu saint et bon, en vertu du
témoignage scripturaire. Il en est ici, disait-il, comme des origines du Nil ;

on admire, mais on ne comprend pas.
* 1. Cor. IX, 3-10.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 487

très arguments bibliques, au magistrat qui, selon Paul (Rom.
XIII, 4) est ministre de Dieu pour tirer vengeance de celui qui
fait mal1. C'est en s'appuyant sur l'ordre que Dieu donna à

Saul par l'organe de Samuel « de frapper Amalech » que les

anabaptistes se soulèvent contre l'autorité établie. Le savant et

sage Mélanchton sanctionne la bigamie du Landgrave de Hesse

en en appelant à l'exemple des patriarches2. L'inquisition avait
son texte pour justifier les bûchers. « Si quelqu'un ne demeure

pas en moi, on le jette dehors comme le sarment et il est
séché, puis on l'amasse, on le jette au feu et il brûle. (Jean, XV,
6)3. Les Eglises du sud dans les Etats-Unis faisaient du Christ
le soutien du despotisme des hommes et avilissaient Dieu même

pour en faire le complice de la servitude4. Mais où en finirais-
je si je voulais énumérer toutes les mutilations que l'ignorance
et le fanatisme ont fait subir aux textes sacrés Malgré toute
sa science, toute sa sagacité, toute sa souplesse, Bayle n'a pas

pu s'empêcher de tremper dans ce déplorable abus.

Et pourquoi? D'où vient cet antagonisme entre l'individualité
de Bayle et l'Ecriture? Il résulte de sa conception de l'Ecriture
sainte, qui était celle de son milieu, toute autoritaire. (Cp. plus
haut, p. 30 et p. 57.)

1 « En conséquence de quoi, dit Bayle (II. 223), M. de Meaux demande
assez fièrement aux protestants un texte de l'Ecriture qui excepte les

hérétiques du nombre des malfaiteurs contre lesquels Dieu a armé les princes.

»

8 « Polygamia non est prohibita jure divino. Habuerunt multas conju-
ges David et alii sancti viri. » (Corpus Reformatorum, II, p. 526.)

3 E. Renan, Questions contemporaines, 1868, p. 442.
4 Qu'on me permette, à titre de curiosité, de citer la décision d'une

communauté presbytérienne de la Caroline du Sud, qui mériterait d'être
reproduite in extenso. Nous en donnons la dernière considération : « Il
est résolu que, comme les devoirs relatifs du maître et de l'esclave sont
enseignés dans l'Ecriture de la même façon que ceux du père et de
l'enfant, du mari et de la femme, l'existence même de l'esclavage n'est pas
opposée à la volonté divine ; et quiconque a une conscience trop tendre

pour reconnaître la légitimité de cette relation est juste plus qu'il ne
convient et sage au delà de ce qui est écrit ; il a soumis sa tête au joug
humain, a sacrifié sa liberté chrétienne et laisse la parole infaillible de
Dieu pour les imaginations et les doctrines des hommes. » (Laboulaye,
Etudes morales et politiques, 1863, p. 213, 214.)



488 F.-C.-J. VAN GOENS

En effet, le dix-septième siècle est celui du scolasticisme
protestant. Lorsque Bayle écrivait son Commentaire, l'Eglise
réformée venait de pousser la doctrine de la théopneustie à sa

dernière extrémité1. L'inspiration surnaturelle des choses
entraîne celle des mots destinés à les rendre et même celle des

points-voyelles du texte hébreu. Louis Cappel, professeur de

théologie à Saumur, avait beau montrer que les points-voyelles
étaient dus aux Massorèthes et remontaient tout au plus au
sixième siècle de notre ère2. La savante famille des hébraïsans
à Bàie, les Buxtorf, et la colonne de l'Eglise réformée en
Hollande, G. Vœtius, professeur de théologie à Utrecht, déclarèrent

que l'autorité scripturaire s'ébranle, que le doute s'introduit,
que la foi périclite, du moment qu'on s'en rapporte au
jugement individuel; en conséquence, les points-voyelles devaient
être considérés comme divinement inspirés. Le Consensus

helvétique de 1675 se prononça formellement en ce sens3. Ainsi,
la Bible doit rester telle qu'elle est dans son texte actuel : l'Ancien

Testament selon le texte inaltérable et inviolable des

Massorèthes et le Nouveau Testament d'après le textus receptas.
Voilà l'œuvre de Dieu, non celle des hommes qui n'ont été que
ses secrétaires, « ce que la flûte est à celui qui en joue. » Tout
leur a été inspiré, choses, méthode, style ; les choses de la
nature comme les autres ; elles ne peuvent pas ne pas être vraies,
« puisque le Saint-Esprit est le meilleur physicien4. » Le
soleil et la lune se meuvent, tandis que la terre est immobile, car
il est dit au Ps. XIX, 7, que le soleil se lève à une extrémité
des cieux et achève sa course à l'autre extrémité. Josué (X,12)

1 Tout en reconnaissant les vertus eminentes des anciens protestants,
je pense que la Bible a exercé cette influence bénie malgré le dogme de

l'inspiration, grâce à une heureuse inconséquence.
2 On trouvera des détails sur ce sujet dans de "Wette-Schrader, Einl in

das A. T. § 123.
3 Formula Consensus Helvetica. Can. II. « Hebraicus V. T. codex, tam

quoad eonsonas, tam quoad vocalia, sive puncta ipsa, sive punctorum
saltern potesfatem, Bsonvs-jato;. »— Cappel fut qualifié de profanus biblio-

mastix et la critique sacrée d'atheismi buccina.
4 Ainsi s'exprime le professeur réformé de la Hollande, Joh. a Marck

^Christ theol medulla, II, 22), mort en 1731.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 489

ordonne au soleil de s'arrêter sur Gabaon et à la lune de
s'arrêter sur la vallée d'Ajalon ; enfin, le psalmiste (XCIII, 1)
affirme que la terre est ferme et qu'elle ne chancelle pas. Les
choses les plus vulgaires même n'échappent pas à l'inspiration
divine ; ni la prière que Paul adresse à Timothée de lui apporter

le manteau qu'il a laissé à Troas chez Carpe (2 Tim. IV,
13), ni l'ordre que Jacques donne aux anciens de l'Eglise d'oindre

les malades d'huile au nom du Seigneur. (Jacq. V, 14) '.
Voilà la Bible devant laquelle Bayle se trouvait placé, qu'il

acceptait et respectait, ou si l'on veut, qu'il était obligé
d'accepter et de respecter et qu'en tout cas il devait ménager.
Convenons qu'il était impossible qu'il ne faussât pas les textes
et ne donnât pas une entorse à son intelligence et à sa
conscience.

Supposons maintenant que Bayle eût connu l'Ecriture telle

que notre époque nous a appris à l'envisager, grâce à la
méthode bistorico-psychologique qui, bien loin de faire défiler
le passé devant elle pour le glorifier ou le flétrir d'un mot
lance de haut et de loin, se mêle intimement à ce passé et
finit par se transporter tout entière dans un monde si éloigné
du nôtre, au point de ne pouvoir plus le juger du dehors. Qu'en
résultera-t-il N'ayant d'autre autorité que celle de Dieu dans sa

conscience intellectuelle, morale et religieuse, l'exégète
commencera par se placer devant la Bible, sans parti pris, sans au

cune prévention favorable ou contraire dictée par la tradition,
comme devant tous les autres monuments de l'antiquité. Il
trouvera que ce qu'on appelle le livre est une collection de

soixante-six livres contenant les archives les plus anciennes
du peuple d'Israël et de la primitive Eglise ; livres dus à différents

auteurs pour la plupart anonymes ou pseudonymes,
séparés les uns des autres par des siècles et des opinions ;

1 Voir tous ces détails dûment justifiés, Schölten, Doctrine de l'Eglise
réformée, 4e édit. p. 99, 130 ss. 250. Tous les traits que nous avons cités pour
caractériser la théopneustie du XVIIe siècle sont empruntés aux
dogmaticiens hollandais, allemands, suisses. 11 est certain que l'Eglise
réformée de France partageait ces idées. En tout cas, Bayle, établi à

Rotterdam, devait partir des principes professés par l'Eglise strictement
orthodoxe de la Hollande. C'était là son milieu.



490 F.-C.-J. VAN GOENS

composés enfin d'éléments très divers, d'histoire, de poésie,
de théologie, de cosmogonie, de physique, d'astronomie, de

zoologie *, de pathologie -, mêlés à des éléments moraux et
religieux de différente valeur et qui sont du ressort de la
conscience morale et religieuse, comme les autres éléments le

sont des différentes sciences qui s'en occupent. Il constatera

que ces éléments moraux et religieux varient non seulement
selon les deux économies, mais encore dans chacune d'entre
elles d'un livre à l'autre3 et ne peuvent pas par conséquent
faire autorité tous à la fois. Quant au principe d'autorité, il
trouvera que c'est celui de la loi, instituteur pour nous mener
à Christ, mais que la foi venue, nous ne sommes plus sous un
instituteur, car tous sont fils de Dieu (Gai. III, 24-26) ; que celui

qui est de la vérité entend la voix du Christ (Jean XVIII,
37) ; que pour juger de sa doctrine, il suffit de vouloir faire la
volonté de Dieu (Jean VII, 17), que c'est par la franche
révélation de la vérité que ses envoyés se rendent recommandâmes
à toute conscience d'homme (2 Cor. IV, 2) et prétendent si

peu dominer sur la foi des fidèles, qu'ils ne tâchent que de

contribuer à leur joie (2 Cor. I, 24). Bref, tandis que Moïse,

avant de quitter la terre, grava une loi sur deux tables de

pierre et créa une sacrificature pour en assurer l'observation,
Jésus ne laissa que son Esprit dans l'assurance de son triomphe
final dans les cœurs.

Je le demande avec confiance ; si Bayle avait pu se placera
ce point de vue, aurait-il été encore dans la triste nécessité de

défendre, à force de sophismes, le zèle aveugle d'Elie et l'esprit

vindicatif du psalmiste ; de feindre la foi à la Trinité,
l'Incarnation ou la prédestination, s'il ne pouvait pas y croire; de

mettre les affirmations contradictoires de l'Ecriture sur l'uni-
versalisme et le particularisme sur le compte du libre arbitre

1 Par exemple : le lièvre qui rumine (Lév. XI. 6), le Béhémoth et le
Leviathan du livre de Job.

2 Comme certains phénomènes prophétiques (1 Sam. X,9-12 etc.) et les

possédés du Nouveau Testament.
3 Qu'on compare par exemple, Ex.XX, 5 à Ezéch. XVIII, 20; 2 Cor. II,

15, k 1 Tim. H, 4 ; Rom. IX, 22, 23 à Rom. XI, 32; 2 Cor. V, 10 à Rom.

VIII, 32, 33.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 491

de Dieu 4
; de dissimuler sa sympathie pour les sociniens

toutes les fois qu'il ne pouvait nier leur bon sens irréfragable?
N'aurait-il pas placé le caractère chrétien au-dessus du credo

réformé, en se disant avec une sereine assurance que celui qui
a l'Esprit de Christ, lui appartient (Bom. VIII, 10) Et usant
ainsi pour lui-même d'une sainte liberté, ne l'aurait-il pas accordée

comme un droit inaliénable à ceux auquel il la refuse

maintenant, aux sociniens dans l'Eglise, aux athées dans
l'Etat? Mais ce qui n'était pas possible au dix-septième siècle,
l'est aujourd'hui. Tout alors, religion, philosophie, législation
était imprégné d'absolu ; tout passait pour absolument vrai ou
absolument faux, absolument bon ou absolument mauvais,

pour divin ou diabolique2. Le protestantisne et même le
catholicisme, qui en principe est l'intolérance même 3, se ressentent
tous les jours davantage du changement qui s'est opéré dans
la conscience de la chrétienté. Où sont les protestants sérieux
qui puissent signer tous les articles des confessions du
seizième siècle et qui ne fassent leurs réserves, c'est-à-dire qui
n'en nient l'autorité et nefassent acte d'indépendance? L'Eglise
romaine elle-même, qui semble inaccessible à toute concession

après l'encyclique de Grégoire XVI (1832) et le syllabus de

Pie IX (1851), obéit involontairement au mouvement général.
En effet, qu'on compare le langage tenu par Bossuet à l'égard
Molière à celui de l'archevêque de Paris à l'occasion du service
funèbre célébré à Notre-Dame en faveur des victimes de l'Opéra-
comique (1887); et l'on trouvera plus d'humanité chez le prélat
ultramontain d'aujourd'hui que chez le prélat gallican
d'autrefois.

1 Voyez plus haut, p. 469-471.
2 Les héritiers de la tradition calviniste admettaient l'affirmation de

Th. de Bèze dans sa Confession de la foi chrétienne : « la doctrine touche
la conscience et ne dépend point des hommes, qui sont tenus de la maintenir

sous peine de damnation, sans y rien changer, adjouster ni diminuer

en façon quelconque. »

3 Tolerantia religiosa est impia et absurda, dit le dogmaticien romain
le plus classique, J- Perrone. Prœlectiones theologicceI. § 290. Ajoutons
cependant que l'Eglise romaine sait invoquer et réclamer la liberté là où

elle n'est pas la maîtresse.



492 F.-C.-J. VAN GOENS

Cette dernière réflexion me rappelle une objection importante

qu'on fait à la tolérance religieuse en prétendant qu'elle
n'est garantie que par l'ébranlement des croyances, qu'on est

moins croyant à mesure qu'on est plus tolérant, qu'en un mot
la tolérance s'établit sur les ruines de l'autel.

Déjà Jurieu dans sa réponse au Commentaire1 s'était écrié :

« C'est une conspiration contre la vérité ; et de quoi s'agit-il
d'établir l'indifférence de toutes les religions, ce qui est

l'idole de ces messieurs » Le propre du système d'autorité,
dit M. Scherer 2 « c'est de supposer que la vérité a reçu une
forme absolue et une évidence complète sur la terre;
malheureusement la foi à l'absolu est intimement liée à l'intolérance,

puisque la tolérance n'a de fondement solide que
l'intelligence du caractère relatif et subjectif de la vérité. » « Il est

de l'essence d'une religion, dit M. Jules Simon 3 d'être intolérante

et de l'essence d'une philosophie d'être comprehensive. »

Chose bizarre! les plus grands ennemis et les amis les plus
ardents de la religion ont été souvent du même avis sur cette

question. Jurieu pense comme M. Scherer, Diderot comme
X- de Maistre, et Voltaire comme M. de Bonald, seulement les

deux partis, d'accord sur les prémisses, arrivent à des
conclusions différentes. Les uns prétendent établir la tolérance sur
les ruines de la foi ; les autres, pour sauver la religion,
invoquent le droit de contrainte et maudissent la liberté de
conscience comme un fléau. Bayle a combattu les prétentions de

l'Eglise romaine à la vérité absolue, sans se douter ou du moins

sans déclarer qu'elles étaient aussi celles de son Eglise au

dix-septième siècle: « Dieu, dit-il, ne se serait pas accommodé à

l'état où nous sommes réduits, s'il avait exigé de nous que
nous connussions la vérité absolue dans cette petite portion de

1 Des droits des deux souverains en matière de religion, la conscience et le

Prince, p. 298. Le titre portait : « Pour détruire le dogme de l'indifférence
des religions et de la tolérance universelle. » Pour Jurieu, le Prince est

obligé de travailler à la gloire de Dieu et de suivre l'exemple de David
« qui avait mis la dernière main à la police ecclésiastique. » Cf. plus haut
p. 134.

2 Mélanges de critique religieuse, Paris 1860, p. 292.
3 La religion naturelle, Paris 1860, p. 341.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 493

lumière qui est le partage de cette vie et qui est plutôt un
faible crépuscule qu'un beau jour comme Paul nous le déclare
(1 Cor. XIII, 12), avouant qu'aujourd'hui nous ne voyons que
comme dans un miroir, obscurément et par énigme L » Mais

Bayle n'a ni relevé ni combattu la conclusion qu'on tire du

prétendu caractère absolu de la religion contre la tolérance,
ni signalé la correspondance rigoureuse de l'avènement de la
tolérance à celui du caractère individuel des convictions.

Que faut-il répondre 2 Si l'on entend par religion la foi
d'autorité qui accepte un corps de doctrines nettement formulées

d'une Eglise surnatureliement illuminée ou d'une Bible
surnaturellement inspirée, il est évident qu'on ne peut qu'être
intolérant à l'égard d'autres doctrines. Toute doctrine absolue

ne peut être qu'intolérante. C'est chose convenue entre les

parties intéressées. Mais il s'agit de s'entendre sur la foi
autoritaire. En matière de foi, l'autorité a son prix; elle est même

indispensable ; c'est par l'autorité que la foi débute ; mais c'est
le parvis et non le sanctuaire. Le sanctuaire, l'idéal de la foi,
tel qu'il résulte de l'enseignement de Jésus et de Paul, comme
nous l'avons rappelé plus haut, est autre chose. Différente de

' 1, 461.
2 « La vraie tolérance, là où elle ne découle pas directement d'un cœur

chrétien, repose sur les considérations suivantes : 1" les grandes
religions du monde marquent différents points de développement de l'esprit
éthico-rehgieux de l'humanité et sont voulues de Dieu, autant qu'il a
voulu des hommes libres avec un large développement historique. —
2° Les différentes Eglises de la chrétienté et plusieurs de ses sectes

correspondent à certains développements de l'esprit chrétien, quoique avec une
autorité, une importance et une influence morale très différentes, mais
toujours de façon à rendre l'individu capable, selon les dons qu'il a reçus,
de parvenir à Christ et parlili au salut. — 3° Aucune puissance humaine
n'a le droit d'extorquer telle ou telle religion, tandis qu'une religion
extorquée, qui n'est pas devenue intime, est sans valeur. — Ces considérations

forment aussi la base de la tolérance politique et établissent un tel
rapport entre ceux qui cherchent ou trouvent la paix ailleurs, que nous

ne les inquiétons pas sur leur salut, pas plus que nous ne nous en
tourmentons nous-mêmes, sans leur refuser la meilleure part que nous

croyons posséder, sous l'image paisible de notre vie, ni une connaissance
exacte de cette part, dès qu'on en manifeste le désir. » Karl Hase, Handbuch

der prot. Polemik, 4" Aufl. 1878, p. 57.



494 F.-C.-J. VAN GOENS

la croyance, elle est essentiellement l'ensemble des saintes

dispositions d'un cœur tourné vers Dieu; elle est ce qui dans

la religion est vraiment religion, force,.charité, flamme diune,
inspiration d'en haut, étincelle du foyer d'amour divin ; ou

pour parler avec Jésus-Christ, pauvreté d'esprit, faim et soif
de lajustice, esprit de miséricorde, espérance, conditions
auxquelles Jésus rattache l'entrée dans le royaume des cieux ; ou
enfin, pour parler avec Paul, c'est l'Esprit filial, criant dans le

cœur Abba Père Or, si telle est la foi selon l'Evangile, tolé-
rera-t-elle, souffrira-t-elle moins les dissidents, à mesure
qu'elle est plus intense? Ne sera-t-elle pas d'autant plus belle

que le sacrifice est plus grand, c'est-à-dire, que ses principes
seront plus fermes? Au contraire, justice et amour, — et

qu'est-ce que la foi sans cela? — ne reconnaîtra-t-elle pas le

droit à la liberté que possède, autrui, à mesure qu'elle sera plus
profonde et plus sérieuse Humble, ne sentira-t-elle pas tout ce

qui lui manque? pleine d'amour, en manquera-t-elle envers
ceux qu'elle juge malheureux par excellence? Tout dépend
donc de la grande distinction qu'il faut faire entre la foi et la

croyance ou le système théologique.
Ce n'est pas tout. Uniquement fondée sur le relâchement de

la piété, sur l'indifférence ou le scepticisme, la tolérance
religieuse sera à la merci du premier motif intéressé qui la rend
gênante. On s'imagine que l'incrédulité est tolérante de sa

nature. « Je lui crois au contraire, disons-nous avec Vinet *, un
grand penchant à l'intolérance. Les adversaires des religions
positives peuvent bien, dans le temps où leur liberté de pensée
est menacée, élever la voix avec les défenseurs de l'indépendance

religieuse ; il y a entre ces deux partis, non pas
communautés de principes, mais société de périls; et la plupart
des déistes et des indiflérentistes défendent alors, non l'intérêt
de la société, mais leur intérêt particulier. Leur impatience
contre les manifestations d'une croyance positive, leurs
clameurs contre des œuvres où la charité se joint àia piété, leur
amertume contre tous les hommes religieux d'une manière

prononcée, pouvaient faire pressentir quels seraient leurs
1 Astié, 1. c. II, p. 199.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 495

actes, si par un jour de malheur, le pouvoir leur tombait en

partage. »

11 ne sera pas difficile d'en citer des exemples1. Hobbes, le

plus grand écrivain antichrétien sous les Stuarts, enseigne, au

moment même où le principe de la tolérance commence à

s'établir en Angleterre, que le pouvoir civil seul possède le
droit absolu de déterminer lareligion d'unenation et qu'en
conséquence le refus d'acquiescer à cette religion est un acte de

rebellion 2. Rousseau conclut également à l'intolérance. Il dit
aux partisans du salut exclusif qu'il est de leur devoir de

persécuter ceux qui diffèrent d'eux. Il dit aux philosophes qu'il
est nécessaire de bannir tous ceux qui tiennent la doctrine du

salut exclusif3. Dans le court moment où la philosophie régna
officiellement sur la France, c'est-à-dire sous la première
république, on sait de quelle singulière tolérance ses disciples,
partagés entre Voltaire et Rousseau, donnèrent la preuve.
Nous y constatons deux tendances : un amour intense de la
liberté religieuse et un grand penchant à l'intolérance. Nous

avons un exemple éclatant delà première dans le noble décret

qui écarta tout d'un coup toutes les incapacités légales dont
les protestants et les juifs étaient frappés ; tandis que l'exil, la

spoliation et souvent la mort infligés aux prêtres catholiques,
nous offrent une déplorable preuve de la seconde tendance4.

1 Nous n'oublions pas que si l'incrédulité et le scepticisme n'ont pas
empêché d'inspirer l'intolérance ils ont aussi protesté contre la persécution.

Bayle l'érudit n'est pas le seul. On peut citer aussi un homme du

monde, comme Montaigne, un philosophe comme Spinosa, un homme de

lettres comme Voltaire.
2 Lecky, 1. c. II, p. 89.
3 Id. Ibid. p. 74. Rousseau dit : (Contrat social, 1. IV. ch. 8.) « Ceux qui

distinguent l'intolérance civile et l'intolérance théologique se trompent
à mon avis. 11 est impossible de vivre en paix avec les gens qu'on croit damnés

; les aimer, ce serait haïr Dieu qui les punit; il faut absolument qu'on
les ramène ou qu'on les tourmente. On doit tolérer toutes les religions qui
tolèrent les autres, autant que leurs dogmes n'ont rien de contraire aux
devoirs du citoyen ; mais quiconque ose dire : hors de l'Eglise, point de

salut doit être chassé de l'Etat, à moins que l'Etat ne soit l'Eglise et

que le Prince ne soit pontife.
* Lecky, 1. c. 74.



496 F.-C.-J. VAN GOENS

Pour nous, au lieu d'appuyer la tolérance sur le doute et
l'indifférence, c'est-à-dire sur deux faiblesses, comme l'a fait le

dix-huitième siècle, nous lui donnons pour bases les inspirations

de la foi qui est assurée, que l'âme humaine est faite pour
la vérité, que l'Esprit de Dieu ne cesse d'y poursuivre son

œuvre et que la seule arme dont elle puisse user consiste dans

un amour compatissant, patient et dévoué.

Il nous reste une dernière considération à présenter. Après
avoir envisagé la tolérance civile et individuelle, il faut encore
discuter brièvement la tolérance ecclésiastique. Nous avons vu
combien Bayle a balancé ici et devait balancer au point de vue

qu'il occupait : les sociniens étaient son cauchemar ; il ne
savait qu'en faire.

La libre communion de l'âme avec Dieu qui s'appelle la foi,
ainsi que les idées qui l'accompagnent et qu'elle fait naître,
peuvent être fort légitimes et suffisantes pour l'individu; mais
elles semblent ne pas pouvoir l'être tout à fait, quand il s'agit
d'une association comme l'Eglise chrétienne. Ici le point de

vue personnel ne suffit pas ; il faut un cadre qui embrasse les
individus. Une Eglise, — et ici je laisse de côté l'Eglise
romaine qui confondant l'Eglise idéale avec l'Eglise réelle et se

déclarant infaillible, a fait son siège et a renoncé à tout
changement, — une Eglise, dis-jé, ne saurait se borner au principe
général et formel, quelque élevé qu'il soit, de la recherche de

la vérité, sans énoncer quelque résultat de cette recherche.
Ce serait oublier que l'Eglise est une association religieuse et

qui par conséquent ne saurait admettre la négation de Dieu,
lors même que celle-ci serait le résultat de la recherche la

plus consciencieuse; que de plus, une Eglise est une association

religieuse qui demande à adorer Dieu selon la parole,
l'exemple et l'esprit de Jésus-Christ, une association
chrétienne, et qu'ainsi elle ne saurait admettre dans son sein ceux

qui rejettent Jésus-Christ, quand même ils déclareraient
n'avoir d'autre objet que la recherche de la vérité : qu'enfin
l'Eglise dont nous parlons est une Eglise protestante, qui a



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 497

inscrit sur sa bannière le principe du libre examen de ses

archives, et qui, amie de la science, reconnaît la possibilité et
même la nécessité du progrès, d'une réforme continue des

conceptions et des institutions sur la base commune. Il est
évident qu'il faut à une Eglise pareille un signe auquel on la

reconnaisse, une expression de la foi commune;une formule sur
laquelle on s'accorde et hors de laquelle on cesse de faire
partie de la communauté ; enfin un lien qui unisse tous les
membres qui la composent. Il va sans dire que chaque Eglise
a le droit de fixer les limites qu'elle croit devoir poser d'après
la manière dont elle entend l'Evangile. Mais toujours une
Eglise protestante qui veut rester fidèle à ses principes, devra
s'efforcer d'unir la liberté à l'ordre. La grande question est de

savoir en quoi ce lien consistera.
Dès l'apparition de la Beforme, chacune des communions

qui en relevaient, a donné sa confession. Avouons que ce
procédé était tout à fait naturel: en se séparant de l'Eglise établie,
il était nécessaire que ces associations nouvelles montrassent
qu'elles ne reposaient pas sur une simple négation et qu'elles
rendissent compte de leur conception de la vérité chrétienne.
Il était d'ailleurs également naturel, vu le milieu qu'elles
quittaient et dont elles emportaient les traditions, que cette vérité
revêtît les formes d'une dogmatique séculaire. Mais qu'avons-
nous àfaire, nous, enfants du dix-neuvième siècle? Nous incarcérer

dans la formule adoptée par les Pères. Ce serait pour nous
comme un langage étranger; nous le parlerions sans nous
exprimer. Il y a plus. Tout le monde conviendra que l'entreprise

est impossible. On n'a qu'à se rappeler l'art. XII de la

confession gallicane sur la prédestination particulariste, et l'art.
XXXIX sur le pouvoir temporel étendu aux transgresseurs de

la première table du Décalogue. Ce serait d'ailleurs contraire
aux principes professés par nos pères. Calvin lui-même disait:
« Je voudrais que toutes les fois qu'on met en avant un décret
de quelque concile, l'on examinât selon la règle de l'Ecriture
l'article mis en question1.» Le Synode d'Anvers en 1566

arrêta qu'au commencement de chaque Synode on ait à faire
1 lnst. IV, 9.

THÉOL. ET PHIL. 1889. 32



498 F.-C.-J. VAN GOENS

lecture de la confession de foi des Eglises, « tant pour protester
de notre union, que pour adviser s'il n'y a rien à changer, ni
amender. » On sait que plusieurs des anciens Synodes de

France modifièrent quelques articles de leur confession '.
Faudra-t-il donc dresser une confession dogmatique moderne,
mieux assortie aux besoins de notre époque? Sans doute, le

principe protestant en autorise l'essai ; mais il est permis de

demander si un tel essai peut se flatter avec raison de quelque
sérieux résultat. Les temps ont bien changé: il règne plus que
jamais une lutte acharnée entre l'autonomie des individus et

l'autorité sous ses noms divers; le souffle du libre examen

emporte tous les esprits ; le rôle de l'élément moral en matière
de religion va toujours en croissant au détriment du dogme;
le christianisme du Nouveau Testament apparaît de plus en

plus aux fidèles indépendants, non comme une doctrine
nouvelle, mais comme un principe de vie divine, céleste levain
destiné à pénétrer et à transformer peu à peu l'humanité ;

enfin plusieurs essais qu'on a tentés ont bien prouvé que
l'accord sur les doctrines est toujours plus difficile à obtenir ; au
lieu d'unir, ils n'ont contribué qu'à diviser; on donne trop pour
l'un et trop peu pour l'autre2. Mais supposons qu'on réussit à

faire adopter une nouvelle formule doctrinale, l'unité risquera
d'abord d'être fictive : car d'une part, l'Eglise, comme collectivité,

n'étant pas un moi pensant et sentant, ne saurait être
un moi croyant ; et d'autre part, si les individus ont pu
s'engager, par un motif ou par un autre, à employer la même

1 Synodes de Montauban 1594, de Montpellier 1595, de Gap 1603, de

Saint-Maixent 1609, de Privas 1612, de Tonneins 1614. Voir Aymon,
tome IL

2 On se rappelle l'assemblée de 1848 et le Synode de 1872 en France.
Dans la première, sur quatre-vingts délégués six seulement réclamèrent
jusqu'au bout la rédaction d'un Symbole. Il en résulta la fondation des

Eglises libres. (Voir de Felice, Histoire des protestants de France, 1850,

p. 636 et Histoire des Synodes nationaux 1864, p. 297) Quant au Synode de

1872, on connaît la division et la confession qui en résultèrent. Et de nos

jours, n'a-t-on pas vu M. Spurgeon adresser une déclaration d'indignité
et se retirer do son Eglise baptiste, parce que ses collègues refusaient de

renoncer à leur droit de juger par eux-mêmes? (Voir Le Protestant du
10 décembre 1887 et des 11 février, 21 avril, 13 mai 1888.)



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 499

formule tout en l'expliquant et en l'entendant chacun à sa

manière, à quoi servira cette unité? Ensuite cette unité risquera
d'être funeste : on expose les uns à dissimuler leurs
sentiments; les autres à se livrer au sommeil sur le doux oreiller
de l'indifférence qui se dispense de réfléchir; d'autres enfin à

s'entêter. Il y aura plus qu'une fiction : il y aura un fruit vénéneux.

Autrefois une sévère discipline se mettait au service du

Symbole. Les consistoires avaient mission de connaître des

fautes privées et d'infliger des peines spirituelles : le prince de

Condé et Henri de Béarn s'y soumettaient comme les plus
humbles fidèles; et on ne saurait contester à ce principe
l'inappréciable bienfait d'avoir préservé l'Eglise d'alors d'une
ruine certaine. Mais aujourd'hui qu'on conteste le droit exercé
parles juges, on ne pourra maintenir l'unité apparente que
par des procédés contestables, qui accableront les errants ou
ceux qui sont réputés tels, sans tuer l'erreur. Rendons justice
à la sollicitude qui redoute la liberté indéfinie des opinions
dans l'Eglise; mais convenons en même temps qu'une barrière
dogmatique n'en arrêtera pas le cours ; on aura beau faire, les
flots l'emporteront sans retour.

Que faut-il donc? Je suis du nombre de ceux qui pensent
qu'il faut distinguer entre les idées religieuses, qui sont aussi

indispensables à la foi que le corps l'est à l'esprit, et leurs
formules raisonnées; entre les principes religieux elles doctrines
sanctionnées par l'autorité ecclésiastique et imposées par elle,
qu'on appelle les dogmes; qu'il faut chercher l'unité non dans

la lettre qui divise, mais dans l'Esprit qui rapproche '. Tout le

monde convient de la différence qui sépare ces deux points
de vue: que de fermes croyants dont la foi est loin d'être
sainte et élevée que de fidèles pieux dont la croyance est
bien enfantine et étroite! Eh bien dans le domaine des dispo-

1 Bayle a énoncé la même idée à sa manière. Pour lui religion est

synonyme de dogme et morale équivalent de piété. C'est ce qui n'empêche

pas la légitimité du vœu qu'il énonce, lorsqu'il s'écrie : « Plût à Dieu

qu'on eût employé à bien vivre et à fuir ce que tous les partis conviennent

être un péché, la médisance, le vol, la paillardise, le meurtre, la
haine de son prochain, le temps qu'on a perdu à discuter et à se persécuter.

» H, 398 cf. ci-dessus, p. 472.



500 F.-C.-J. VAN GOENS

sitions morales et religieuses l'unité n'est pas seulement possible;

elle n'est pas à créer; elle existe ; car en théorie aucun
chrétien ne balance dans le choix d'un cœur pur ou d'un cœur
impur, d'une vie sainte ou d'une vie charnelle et mondaine.
Cette unité a de plus l'immense avantage de prévenir le danger

de scinder l'esprit et le cœur, en laissant à chacun une
grande latitude quant aux doctrines qui divisent, la liberté de

s'en occuper ou de ne pas s'en occuper, d'en accepter ou d'en

rejeter après un examen consciencieux.
Or, pour établir cette unité dans l'Eglise, aucun drapeau de

ralliement ne me paraît plus recommandable que la déclaration
bien connue que Jésus fit à un docteur de la loi, qui l'interrogea
sur le plus grand commandement: « Tu aimeras le Seigneur
ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton âme et de toute ta

pensée et ton prochain comme toi-même. » (Mat. XXII, 40.)
Ce symbole présente deux avantages capitaux. D'abord il
embrasse toute la religion : « De ces deux commandements, dit
Jésus-Christ, dépendent toute la loi et les prophètes. » En

d'autres termes : c'est l'abrégé de l'essence de la religion.
Ensuite ce symbole sera l'expression la plus authentique de la

pensée de Jésus-Christ; personne, que je sache, n'a jamais
douté de cette authenticité. Bref, ce symbole est essentiellement

religieux et chrétien. Ne faut-il pas davantage? demandera

tel ami des confessions dogmatiques, en en comptant sur
les doigts les trente ou quarante articles. Est-ce tout? C'est tout
en effet, répond Jésus-Christ ; c'est la loi et les prophètes, il
n'y a rien au delà.

Et quelle est la sanction de votre loi demandera-t-on.

Quelle sera la peine décernée pour en assurer l'exécution?
Quel est le contrôle qui s'exercera sur les membres de l'Eglise?
Que ferez-vous de ceux qui, naturellement fort épris du principe

de l'amour, auquel au fond aucun cœur ne peut se refuser,

veulent se joindre à vous, mais abstraction faite de Dieu et
de la religion ; qui veulent l'amour du prochain, la
philanthropie, sans l'amour de Dieu, la piété, la foi? Ici se pose la

question de la liberté. Et voici ma réponse : De deux choses

l'une: ou ceux qui s'annoncent, manquent de sincérité; et je



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 501

leur en laisse la responsabilité ; on verra alors se renouveler
le fait signalé par un apôtre : « Ils sont sortis du milieu de

nous; mais ils n'étaient point des nôtres, car s'ils eussent
été des nôtres ils seraient demeurés avec nous. » (1 Jean

11,19.) Ou bien, ils sont sincères et déclarent éprouver le
besoin de coopérer avec moi, à ma manière, à ce que
j'appelle l'amour de Dieu et du prochain dans l'esprit de Jésus-

Christ, et alors, pourquoi les exclurais-je, s'ils sont déjà à

moitié gagnés? Redouterais-je cette association en la croyant
capable de saper ma foi? Ce serait une déplorable faiblesse.

N'aurai-je pas plutôt la confiance qu'en coopérant avec moi,
ces affiliés finiront par reconnaître le prix de mon symbole,
qui doit se manifester dans ma vie? On le voit', la sanction,

le contrôle appartiennent uniquement à la conscience

individuelle; c'est elle qui constitue le tribunal. Toute intolérance

sera exclue; ni accusation, ni reproches, ni haines, ni
tracasseries. S'il y a séparation, ce seront l'évidence et la
liberté qui l'auront déterminée ; s'il y a union ce sera celle de

la conformité des sentiments et des goûts les plus élevés. Nulle
contrainte, nulle pression odieuse ; l'union, comme la
séparation sera spontanée; ce sera le fruit mûr qui tombe de
l'arbre. Le bon Berger sera suivi de ses brebis, « parce qu'elles
connaissent sa voix » (Jean X, 4) ; « ce qui marque, dit Bayle,

que j'aime à rencontrer en finissant, la pleine liberté qu'il
leur donne de suivre pendant qu'elles le connaissent, et de

s'écarter, si elles venaient à le méconnaître; et qu'il ne veut
qu'une obéissance volontaire, procédée de la connaissance et
fondée sur elle1. »

Utopie! s'écrient les amis de la lettre qui s'enferment dans

leur formule dogmatique. Idéal! disent les amis de l'Esprit qui,
résumant avec Jésus-Christ l'Evangile dans l'amour de Dieu et
du prochain, en font le symbole obligé et définitif de

l'Eglise.

11, p. 166.


	La tolérance selon Bayle [suite]

