
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: Les quatorze premières années de la société vaudoise de théologie
(1875-1889)

Autor: Gautier, Lucien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379455

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES QUATORZE PREMIERES ANNÉES

DE LA

SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE
(1875-1889)

PAR

LUCIEN GAUTIER'

Messieurs et chers collègues,

La Société vaudoise de théologie existe depuis quatorze ans.
Elle a donc déjà parcouru par sept fois ce cycle de deux ans,
à l'issue duquel un rapport doit lui être présenté, aux termes
de son règlement actuel. Et pourtant c'est aujourd'hui la
première fois qu'un semblable travail vous est soumis. C'est qu'en
effet l'institution du rapport est relativement toute récente.
Ce n'est que l'an dernier, dans notre séance du 30 mars 1888,

que vous avez décidé de créer ce nouveau rouage dans notre
activité comme Société de théologie. Permettez-moi de vous
rappeler en peu de mots comment la chose s'est passée. L'un

1 Le rapport ci-dessns a été lu à la Société vaudoise de théologie dans

sa séance du 24 juin 1889, au nom du comité, par le président sortant de

charge, h'assomblée a émis le vœu qu'avant d'être imprimé en brochure
et distribué aux membres de la Société, ce travail fût inséré dans la
Revue de théologie et de philosophie, et les rédacteurs de la Revue ont bien
voulu y consentir. L'auteur éprouve le besoin de rappeler qu'il ne
s'attendait nullement à une aussi grande publicité pour ces pages,
composées en prévision d'un cercle moins étendu de lecteurs.

L. G.

THÉOL. ET PHIL. 1889. 28



434 LUCIEN GAUTIER

de nos confrères avait manifesté le regret de ce que les
travaux de notre Société fussent condamnés à passer inaperçus

pour ceux de ses membres que la distance empêche de

fréquenter régulièrement nos séances, ainsi que pour d'autres

personnes qui sûrement s'y intéresseraient. Il avait en

conséquence formulé le vœu que, tous les deux ou trois ans, la

Société de théologie publiât les procès-verbaux, soit comptes
rendus, de ses séances. Cette proposition, vous l'avez renvoyée
à l'examen de votre comité, et conformément au préavis que
celui-ci vous a présenté, vous n'avez pas jugé pouvoir l'adopter.

Mais vous avez approuvé en revanche une proposition que
le comité vous a faite, et qui est destinée à donner satisfaction
dans une certaine mesure aux très légitimes désirs exprimés

par notre collègue : vous avez résolu que tout président sortant

de charge vous présenterait au nom du comité un rapport
sur la marche et les travaux de la Société durant les deux ans
de ses fonctions L Je me trouve ainsi être le premier qui doive
faire office d'historien de notre Société, et je me sens fort
embarrassé. N'est-il pas, en effet, bien plus difficile de frayer une
voie nouvelle que de refaire après autrui le chemin déjà
parcouru et par conséquent bien connu? Si mes devanciers à la
présidence avaient eu à vous donner de deux ans en deux ans

un aperçu de la vie de notre Société, je n'aurais qu'à suivre
leurs traces, jo pourrais adopter leur plan et leurs divisions.
Au lieu de cela, tout est à créer, et je vous prie de bien vouloir
m'accorder toute votre bienveillance.

1 Deux opinions se sont fait jour quant au caractère que devrait
revêtir le rapport, les uns voulant en faire l'œuvre purement individuelle
de son auteur, les autres désirant qu'il fût soumis à l'approbation préalable

des autres membres du comité ; c'est cette dernière opinion qui a

prévain. Toutefois, de l'aveu de ceux-là mêmes qui l'ont fait prévaloir,
l'intention n'était point d'empêcher le rapport de refléter dans une
certaine mesure la personnalité de celui qui l'a composé. C'est ce que mes

collègues du comité ont bien voulu admettre : vous ne serez donc pas
étonnés si parfois le présent travail revêt le caractère d'une appréciation

individuelle, dont j'assume, cela va sans dire, l'entière
responsabilité.



LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 435

II

Dès l'abord, une question s'est posée devant moi, quand j'ai
entrepris la tâche de récapituler et de résumer les travaux de

notre Société. Devais-je m'en tenir à la lettre de mon mandat,
et me borner à retracer devant vous les deux années écoulées
depuis la fin de juin 1887e? Ou bien, tenant compte du fait que
le rapport présidentiel est une innovation et que douze années,
les douze premières années de l'existence de notre Société,

risquaient de demeurer ainsi à jamais sans historiographe,
devais-je élargir le cadre do ce travail et avoir la hardiesse do

tenter aujourd'hui de vous offrir un aperçu sommaire des
quatorze années qui nous séparent de la séance de fondation?
Quelque téméraire que pût me paraître cette dernière façon
d'envisager et d'accomplir ma tâche, elle s'est pourtant imposée

à moi comme la seule vraiment utile, et, fort de l'assentiment

de mes collègues du comité, consultés sur ce point, j'ai
tenté de repasser touto la carrière de notre Société dès ses

premiers débuts. Ce fait donnera nécessairement au présent
rapport des dimensions un peu plus considérables que nous
ne l'eussions souhaité, cela m'oblige aussi à faire de nouveau
appel à votre indulgence ; veuillez ne voir dans ces pages
qu'une simple esquisse, je ne saurais avoir la prétention de

vous présenter une caractéristique circonstanciée et complète
en tous points.

III

C'était au mois de mars 1875. Quatre pasteurs vaudois,
appartenant les uns à l'Eglise nationale et les autres à l'Eglise
libre, s'étaient réunis chez l'un d'entre eux et avaient pris
l'initiative de jeter les bases d'une Société vaudoise de

théologie. Ces quatre frères, MM. J. Adamina, Ch. Ryse, P. Chapuis
et II. Narbel sont encore tous quatre des nôtres, et nous leur
témoignons ici publiquement notre reconnaissance : ils ont
fondé une société qui dure encore et qui, Dieu voulant, durera
longtemps ; ils ont fait œuvre utile et féconde et nous les
remercions chaudement. Aussitôt après leur réunion première,



436 LUCIEN GAUTIER

ils ont lancé une circulaire que nous avons en ce moment sous
les yeux et qui constitue un intéressant document; nous nous

reprocherions de le laisser tomber dans l'oubli. Dans ces quelques

lignes se trouvent exposées les raisons qui rendent
désirable la fondation d'une Société de théologie. S'il y avait peut-
être quelque illusion à déclarer « les luttes ecclésiastiques
terminées» (le seront-elles jamais? ne sont-elles pas comparables

à la toile de Pénélope?), en tout cas il est certain que
ces luttes ont perdu de leur acuité ; elles ont cessé d'être
exclusives et absorbantes, elles laissent de la place à d'autres
préoccupations, elles s'adoucissent, et notre Société, pour le

dire tout de suite, n'a-t-elle pas peut-être contribué pour sa

part à ce résultat Je me plais à le croire et à souhaiter que
les recherches théologiques, comme aussi, dans un autre
domaine, les œuvres chrétiennes, servent de plus en plus de

terrain commun à nos efforts et à notre activité, en dehors et

au-dessus de toute passion et de toute agitation ecclésiastiques.

La circulaire dont nous nous occupons relève l'importance
des études théologiques et l'abandon dans lequel elles tombent
chez beaucoup de pasteurs, aussitôt que ceux-ci ont quitté les

bancs de nos auditoires ou ceux de quelque université
allemande. Elle réclame pour la défense du christianisme « des

chercheurs infatigables qui, fondés sur leur foi et profitant de

toutes les lumières de leur époque, travaillent saintement à la
solution des problèmes. » Elle rappelle avec conviction que le
« développement de la foi est intimement lié à celui de la
théologie, » et cite à l'appui le temps de la Réformation et l'époque
« où, sous l'influence de Vinet, notre petite patrie devenait un
foyer lumineux de vie intellectuelle et religieuse. » Elle
s'adresse à « tous ceux qui aiment nos Eglises et qui croient que
l'Evangile a toujours quelque magnificence à nous dévoiler,
quelque espace inconnu à nous ouvrir » et elle les convoque à

une réunion destinée à constituer la Société vaudoise de

théologie.



LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 437

IV

Cette première séance eut lieu le mardi 13 avril 1875, mais

non pas dans le modeste local prévu par la circulaire, à

l'Agence des publications religieuses, rue Madeleine. Il fallut, tant
l'affluence fut grande, se transporter de l'autre côté de la place
de laPalud, à la salle spacieuse du Conseil communal à l'Hôtel
de ville.

Là se trouvèrent réunis un assez grand nombre d'assistants,
le procès-verbal n'en mentionne malheureusement pas le chiffre

exact1. Mais nous avons la preuve que l'appel des quatre
signataires de la circulaire rencontra de nombreuses et
chaleureuses adhésions. Dans le compte rendu de la séance
constitutive nous ne voyons personne faire d'opposition à la
fondation de notre Société, et lorsque, quelques mois après, en

décembre 1875, on publia la liste des membres, elle comptait
82 noms. 9

La discussion ne porta donc pas tant sur l'opportunité de la
nouvelle association, ni môme sur les principales bases à adopter
pour régler son activité. Le seul débat un peu important fut
soulevé à propos de l'article 1er des statuts, qui se trouvait
formulé comme suit dans le projet soumis à l'assemblée : La
Société vaudoise de théologie a pour but de rapprocher pour un
travail commun tous ceux qui, admettant le fait du salut par
Jésus-Christ, révélé dans 1rs Ecritures, veulent en faire l'objet
d'une étude scientifique.

1 Plusieurs personnes, en consultant leurs souvenirs, m'ont affirmé que
l'assemblée comptait certainement plus de cent participants. En tout cas,
54 membres se sont inscrits dès ce premier jour.

2 De ces 82 membres, 33 sont encore des nôtres, 15 sont morts, 13 ont
quitté le pays, 21 ont démissionné.

Mentionnons le fait qu'il y avait déjà auparavant dans le canton de

Vaud une société théologique (qui existe encore sous le nom de Société

pour l'étude de la Parole de Dieu); ses membres furent admis à devenir
de plein droit membres de notre Société, et plusieurs se prévalurent de

cette facilité.
Depuis quelque temps aussi les professeurs de nos deux Facultés de

théologie (nationale et libre) avaient des réunions périodiques dans
lesquelles ils lisaient des travaux et conversaient ensemble.



438 LUCIEN GAUTIER

Certaines Sociétés de théologie, en d'autres lieux, ne réclament

de leurs membres aucune adhésion au christianisme,
analogue à celle formulée ci-dessus, même sous la forme la plus
sommaire. Il vaut donc la peine de remarquer que personne ne
réclama l'abolition de cette clause. Mais au contraire plusieurs
demandèrent sur ce point des explications plus circonstanciées,
et il fut même proposé de formuler comme suit une partie de

l'article : «... le fait du salut en Jésus-Christ, Fils de Dieu, mort
pour nos offenses, ressuscité pour notre justification et révélé
dans les Ecritures. » Cette proposition ne fut pas admise, mais
elle eut l'avantage d'attirer l'attention de la Société sur l'ambiguïté

du paragraphe qui lui était présenté. Les termes « révélé
dans les Ecritures » s'appliquaient-ils à « Jésus-Christ » ou bien
au « fait du salut par Jésus-Christ » C'est cette dernière
interprétation qui fut agréée, et même pour la sanctionner explicitement

l'article fut ainsi rédigé : « le fait du salut par Jésus-

Christ, fait révélé dans l'Ecriture.» A la séance suivante,
toutefois, on revint, pour un motif de pure forme, sur cette
rédaction peu élégante, et on reprit l'article primitif, en fixant
d'une manière absolument nette que le mot révélé qualifie le

fait du salut. Comme cet article premier forme encore aujourd'hui

le fondement de notre association, il m'a paru urgent,
dans ce premier rapport officiel, de consigner brièvement son
histoire et son interprétation authentique.

Nous n'insisterons pas sur le reste des statuts et règlements;
vous les connaissez. Nous ferons seulement remarquer que,
bien loin d'exiger la qualité de pasteur ou la possession d'un
diplôme théologique, notre Société a toujours été largement
ouverte à tous ; des étudiants en théologie et quelques frères

laïques n'ont point craint d'en devenir membres. La question
de la fréquentation des séances par le public ne semble pas
s'être posée tout d'abord sur le terrain spécialement glissant
de l'admission des dames. Les statuts disent simplement: « Les
séances ne sont pas publiques. Les personnes étrangères à la



LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 439

Société qui désirent assister à une séance doivent se faire
introduire par un membre.» Mais quelques mois plus tard, le
13 janvier 1876, voici ce que rapporte le procès-vorbal : « Quelques

dames... demandent la permission d'assister à nos
séances... Après une longue discussion, parfois très spirituelle, la
demande est rejetée à une assez forte majorité, et sous une
forme assez paradoxale, digne d'être consignée ici. On décide
en effet, sur la proposition d'un membre, qu'une femme n'est
pas une personne » Jusqu'à ce jour, messieurs, cette décision,
peu galante, mais qui peut se justifier à maints égards, sinon

quant à la forme, du moins quant au fond, a continué à régir
notre communauté.

XI

Le nombre des membres de notre Société était, avons-nous
dit, de 82 en décembre 1875, quelques mois après la fondation.
Ce chiffre n'a jamais été dépassé d'une façon sensible, les

décès, les départs du pays et les démissions ayant contrebalancé
les admissions nouvelles. Actuellement le nombre des membres

de notre Société n'est que de 66, qui sont tous, à l'exception

d'un seul, domiciliés dans le canton de Vaud. Sur leur
nombre, nous ne comptons qu'un seul étudiant en théologie,
tandis qu'il y a eu un temps où les étudiants de nos deux Facultés

se faisaient recevoir en masse dans la Société. Cela ne signifie
pourtant pas que ces jeunes gens s'abstiennent de fréquenter
nos réunions; ils se trouvent souvent en nombre assez considérable

dans les rangs des assistants, quoique parfois aussi leur
absence soit remarquée, même en dehors des temps d'examens.

D'autres personnes encore, sans faire partie de notre
Société, honorent volontiers nos séances de leur présence ; le

nombre dos suffrages exprimés en telle ou telle circonstance

ne donne par conséquent point le chiffre exact des assistants.
Vous avez placé à votre tête un comité composé de cinq

membres, un président, un vice-président, un secrétaire, un
vice-secrétaire et un caissier. Ce comité a été renouvelé
régulièrement tous les deux ans, avec cette clause réglementaire
qu'un membre n'est pas immédiatement rééligible à la fonc-



440 LUCIEN GAUTIER

tion qu'il vient d'occuper. Pour la présidence vous avez alterné,
d'une façon presque régulière, entre les professeurs des deux
Facultés de théologie lausannoises ; nous vous en sommes
reconnaissants, messieurs, mais je suis sûr que mes collègues
dans lo professorat ne me démentiront point si j'exprime le

vœu qu'une fois ou l'autre cette tradition subisse une exception
et qu'un pasteur occupe à son tour le poste de confiance à

notre tête.

VII

Nos statuts stipulent qu'on se réunira ordinairement à

Lausanne. La Société a pleinement observé ce principe : elle a

tenu la grande majorité de ses séances dans la capitale du

canton, et c'est seulement une fois par an, dans la belle saison,

pendant les vacances, qu'elle s'est accordé une séance de

villégiature, à Chexbres, sous les ombrages, en face du merveilleux

panorama qui s'y déroule aux regards. Ces séances d'été ne

comptent certes pas parmi les moins agréables moments de

nos quatorze ans d'existence.
Examinant maintenant le nombre de nos séances, nous

constatons les chiffres suivants :

1875 4.séances. 1883 4 séances.
1876 6 » 1884 5 »

1877 5 » 1885 5 »

1878 4 » 1886 4 »

1879 5 » 1887 10 »

1880 5 » 1888 8 »

1881 3 » 1889, déjiît 6 séances pour le
1882 4 » ^ei- semestre.

Au début il avait été réglé que nos réunions auraient lieu tous
les deux mois, et le chiffre normal de six séances par an avait
été effectivement obtenu en 1876, la première année complète
de l'existence de la Société. Depuis lors, ce chiffre est demeuré
inaccessible à nos efforts. L'année 1881 a été la plus pauvre de

toutes avec trois séances et le reste du temps on a fluctué entre

quatre et cinq séances, ce dernier chiffre n'étant d'ordinaire



LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 441

atteint que lorsqu'on réussissait à organiser la séance d'été à

la campagne. A partir de 1887 un grand changement a été

effectué, non seulement dans la périodicité des séances, mais
aussi dans leur nature et leur caractère général ; nous y
reviendrons plus loin. Eornons-nous à rappeler que pendant une
douzaine d'années les séances étaient ordinairement convoquées

pour le matin (9 h., 9*/2 h.. 10 h.) et se composaient de

deux parties la discussion se poursuivant d'habitude dans une
séance cie relevée. En 1887, lors d'un changement qui s'est

effectué et qui a porté, croyons-nous, d'heureux fruits, ila été

résolu d'instituer des séances mensuelles, à jour fixei, ne
commençant qu'à deux heures de l'après-midi. Contrairement aux

présages des prophètes de malheur, qui prédisaient que ces

séances plus fréquentes seraient moins fréquentées et plus difficiles

à alimenter, les travaux se sont présentés en plus grand
nombre et les assistants aussi ; il s'est de plus formé une sorte de

clientèle régulière de nos réunions, la séance à échéance fixe et

périodique entrant dans les habitudes de plus d'un. Ajoutons

que ce changement de périodicité a coïncidé avec un changement

de local qui n'a pas exercé une moins heureuse influence.

VILI

La question financière, dont il faut maintenant dire quelques
mots, ne nous arrêtera pas longtemps. Nous sommes une
société de théologiens, nous ne sommes point une de ces grandes
compagnies qui se proposent comme but le gain et la richesse.
Une modeste cotisation annuelle de 3 fr., perçue régulièrement
par notre caissier, le paiement des frais peu élevés occasionnés

par nos séances (local, éclairage, chauffage, annonces dans les

journaux et circulaires de convocation), vraiment, tout cela est
si peu de chose que tout ce chapitre « finances » pourrait être

purement et simplement supprimé s'il n'y avait pas quelque
chose de plus intéressant à ajouter à ces matières. Nous avons
eu le privilège de pouvoir soutenir de nos deniers une publica-

1 Le dernier lundi de chaque mois, sauf pendant les mois d'été (juillet,
août, septembre), durant lesquels la séance à la campagne a seule lieu.



442 LUCIEN GAUTIER

tion qui fournit vaillamment sa carrière depuis vingt ans dans

notre Suisse romande, la Revue de théologie et de philosophie,
qu'ont dirigée longtemps et que dirigent encore quelques-uns
de nos collègues, précédemment MM. les professeurs Dandiran
et Astié, maintenant MM. Astié et H. Vuilleumier1. A plusieurs
reprises, notre société a voté un subside à cette Revue, qui rend
plus de services qu'elle n'a d'abonnés, et récemment encore une
somme de 300 fr. a été allouée, sur la proposition de notre
caissier (notez ce détail caractéristique), à la Revue de théologie

et de philosophie, pour qu'elle pût publier un index
méthodique des matières contenues dans ses vingt premières
années. Nous croyons qu'en facilitant cette publication, nous
aurons vraiment rendu service aux théologiens de langue
française2.

IX

Et maintenant que nous avons passé en revue et esquissé
toute sorte de faits appartenant plutôt à l'ordre administratif,
et que nous ne pouvions naturellement omettre, allons à ce qui
doit faire vraiment le sujet de ce rapport, à ce qui nous
intéresse réellement : l'œuvre de notre Société, le travail qu'elle a

accompli, la tâche qu'elle s'est proposée et qu'elle a cherché à

réaliser, ses succès et ses insuccès, ses espérances et ses déceptions.

Et pour bien comprendre ce qui est advenu de la Société
vaudoise de théologie, cherchons à subdiviser son histoire en

périodes distinctes.
Nous n'hésitons pas à reconnaître et à signaler dans cette

carrière de quatorze ans, trois époques ou trois phases, que
voici : De 1875 à 1882 environ, la période que nous pourrions
peut-être appeler celle du premier feu, de la jeunesse et du
zèle. A cette première phase, pendant laquelle la Société marche

avec entrain et régularité, succède une phase moins brillante,
1 Du reste, notre Société n'a pas seulement procuré quelque argent à

la caisse de la Revue de théologie et de philosophie, elle a aussi fourni à ses

fascicules un nombre considérable de travaux.
2 Dans sa séance du 12 novembre 1882, notre Société a voté une somme

de 100 francs comme sa souscription en vue de l'érection à Spire d'une

église commémorative de la célèbre diète tenue dans cette ville.



LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 443

une période de crise ; c'est le moment où, il est vrai, quelques

travaux très importants se produisent, où certaines
discussions mémorables et fructueuses s'engagent; mais le nombre

des séances décroît, les travaux se font rares et le comité
ne sait où en trouver; bref, un sentiment de lassitude
commence à se manifesterai atteint son apogée en 1886. A ce
moment, une question se pose, s'impose même à l'attention de tous
les membres vraiment attachés à la Société : Que deviendra-
t-elle? Après avoir traversé le temps brillant de la jeunesse,
puis celui de l'âge mûr, elle semble quelque peu atteinte de

décrépitude. La vieillesse est déjà là. Sera-ce la mort qui lui
succédera? ou bien, nouveau phénix, notre Société renaîtra-
t-elle de ses cendres, ou, pour employer une image plus
modeste, secouera-t-elle le sommeil, l'engourdissement de l'hiver
pour voir briller un nouveau printemps? C'est ce que vous
vous êtes demandé au début de 1887, messieurs et chers
collègues ; vous avez répondu à cette question d'une manière
virile, et Dieu aidant, vous avez réussi à imprimer un nouvel
élan à notre chariot qui paraissait quelque peu embourbé. Il a

fallu pour cela rabattre de certaines prétentions un peu exagérées

peut-être, il a fallu adopter certaines modifications, mais
le résultat à atteindre en valait la peine.

X

Si nous nous reportons au programme que s'était donné à

elle-même, en 1875, la Société nouvellement fondée, nous nous

apercevons bien vite qu'elle avait avant tout en vue des discussions

prolongées et nourries sur les points les plus importants
et les plus controversés de la science théologique. Les articles
4-6 des règlements adoptés en 1875 tracent comme suit l'ordre
du jour des séances :

Art. 4. La séance est essentiellement consacrée à l'étude d'un

sujet indiqué à l'avance ; secondairement à des communications
diverses qui rentrent dans le domaine de la théologie.

Art. 5. La discussion du sujet principal est introduite par
un travail oral ou écrit



444 LUCIEN GAUTIER

Art. G. Les idées essentielles de ce travail sont résumées

par son auteur en un certain nombre de thèses et communiquées

aux membres dans l'avis de convocation.
Comme il est aisé de le constater en parcourant ces quelques

phrases, la Société se proposait en première ligne des débats,
des délibérations sur un certain nombre de sujets; le rôle du

rapporteur était censé n'être que d'introduire la discussion ;

on lui allouait même la possibilité de le faire simplement au

moyen d'un travail oral. En revanche, la publication d'un certain

nombre de fhèses dans la circulaire de convocation était

obligatoire. Qu'on réfléchisse à ce que signifient ces mesures
diverses, et l'on voit de quelle nature étaient les espérances
des fondateurs.

En fait, il fallut en rabattre quelque peu. Les travaux qui
furent présentés dès les premières séances de la société furent
autre chose que de simples rapports ou introductions. On avait
eu probablement en vue pour la Société de théologie quelque
chose d'analogue à ce qui se produit au sein de la Société
pastorale. Là, ce qui passe en premier, c'est le choix de deux
sujets par le Comité central. Puis vient le Comité de la section
vaudoise qui choisit l'un des deux sujets présentés et désigne
un rapporteur. On fait bien comprendre à celui-ci que son
devoir est d'introduire une discussion. Mais ce qui est faisable

une fois par an, comme c'est le cas de la Société pastorale, ne

peut se soutenir à la longue comme c'eût été nécessaire pour
la Société de théologie. On dut bientôt accueillir des travaux
dont le sujet ne prêtait pas à proprement parler à la discussion.

Malgré les thèses, on se trouvait parfois embarrassé pour engager
le débat; et souvent la discussion s'écartait du terrain spécial
préparé par le rapporteur, pour retomber dans des ornières
toujours un peu les mêmes, ce dont les uns se plaignaient et
les autres se félicitaient. Ce n'est pas à dire pourtant que la
Société de théologie n'ait pas vu passer devant elle un bon
nombre de ces sujets vraiment importants, pour la discussion
desquels elle s'était formée. Déjà pendant la première période
de son existence, soit de 1875 à 1882, nous constatons que les

travaux des membres ont présenté beaucoup de variété. Nous al-



LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 445

Ions tâcher de les grouper d'après les diverses branches de la

science.

Au domaine plus général de la philosophie religieuse et
de l'introduction à la dogmatique appartiennent des mémoires

comme celui de M. Paul Chapuis sur « la notion et les
conditions du surnaturel au point de vue du théisme; » de M.

Philippe Bridel sur « le déterminisme » et sur « l'idée de Dieu

d'après Aristote et d'après l'Evangile; » de M. Alfred Porrei
sur « les vraies bases de l'apologétique; » sur « l'essence de

la conscience religieuse, » et sur « l'infini personnel ; » de

M. Aigroz sur « les théories darwinistes dans leurs rapports
avec la religion; » de M. Astié sur « l'individualisme » et sur
« l'origine de la religion; » de M. Narbel sur « la liberté et la

responsabilité; » de M. de Murait sur «la religion surnaturelle.»
Les études dogmatiques proprement dites nous offrent

d'abord un travail de M. le professeur Viguet sur « le dogme
et son histoire au point de vue de la théologie protestante
réformée. » Puis de M. Antoine Curchod sur « la théopneustie »

et sur « le sacerdoce; » de M. Duplan sur « la Trinité; » de
M. Armand Vautier sur « l'assurance du salut; » de M. Narbel
sur « le baptême et la confirmation ; » de M. Favez sur « la foi
en Jésus-Christ et l'histoire évangélique. »

Au champ de la morale se rattachent les travaux de M.

Théopli. Rivier sur « l'objet de l'éthique (ou morale) chrétienne
et sa place dans la théologie, » et de M. Adamitici sur « le

divorce au point de vue chrétien. »

L'exégèse et la théologie biblique donnent également
naissance à plusieurs mémoires. M. Narbel présente une étude

sur « les prophéties de l'Ancien Testament; » et M. Duplan sur
« le Psautier de M. Reuss; » M. Favez traite de « la seconde

partie d'Esaïe d'après quelques publications récentes; » M. de

Murait « du Protonome et du Deutéronome; » M. Gautier de

« l'inscription de Siloé. » M. Paul Chapuis examine « l'emploi
de l'Ancien Testament par l'auteur du premier évangile. »

M. van Goens présente des « recherches sur le quatrième évangile1.

» M. Gindraux analyse et critique « l'antéchrist de M. E.
1 Le travail de M. van Goëns provoqua une discussion animée, an cours



446 LUCIEN GAUTIER

Renan. » M. Jean Berthoud lit une « étudo exégétique sur
Romains III : 25. » M. Charles Monastier communique, avec
considérations à l'appui, un nouveau plan de « synopse évangélique »

dont il est l'auteur. M. Narbel introduit auprès de nous « un
nouveau commentaire sur l'Apocalypse » (celui de Grau),
M. Aloys Berthoud lit une étude sur « l'insuccès de saint Paul
à Athènes et sa vraie cause. »

Au domaine de l'histoire de l'Eglise et des dogmes appartiennent

les travaux de M. Viguet sur « le Consensus des confessions

réformées du docteur Schaff » et sur « une ancienne
édition de la Confession de foi helvétique; » de M. Henri
Vuilleumier : « Exposé des vues de Ritschl sur le piétisme ; » de

M. F. Rambert « la théologie du mouvement religieux Pearsall

Smith; n de M. Astié: « un procès en hérésie au dix-neuvième
siècle » (affaire Robertson Smith); enfin du même: « une
moderne apologie pour les quakers. »

Voilà, messieurs, une enumeration bien sèche et bien incolore.

Notre désir aurait été, en consultant nos souvenirs et les

cahiers de procès-verbaux, ainsi que les thèses insérées dans

nos circulaires et les travaux eux-mêmes, lorsqu'ils ont été

publiés, de donner une brève caractéristique de chacune de

ces œuvres. Mais après avoir tenté de le faire, nous y avons
renoncé, parce que, sous peine de tomber dans de banales

redites, il aurait nécessairement fallu entrer dans quelques
détails à propos de chaque travail, et aussitôt le présent rapport
aurait revêtu des dimensions absolument inadmissibles. Même

en nous restreignant à quelques mots, bien maigres et bien

insuffisants, pour chaque mémoire, le danger de traîner en

longueur nous est apparu menaçant, et nous avons reculé. Nous

avons pensé qu'il fallait nous résigner à laisser à ce compte
rendu un caractère sommaire. Nos successeurs, qui n'auront

que deux années de la vie de notre Société à vous retracer, inde

laquelle ses contradicteurs prirent rengagement de lui répondre par
un travail qui, comme le sien, paraîtrait dans la Revue de théologie et de

philosophie. Ce fut le professeur Fréd. Rambert qui prit la plume pour
exécuter cette promesse ; malheureusement la mort l'a enlevé (le 3

février 1880) avant qu'il eût achevé la publication de ses articles.



LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 447

troduiront dans leurs rapports des appréciations plus circonstanciées

des travaux qui vous auront été présentés. Quant à

nous, nous désirons seulement revenir, sous forme de
réflexion générale, sur un point auquel nous avons déjà fait allusion.

XI

Nous avons dit que souvent, quel que fût le point de départ
d'une discussion, quels que fussent le sujet du travail et la
personne du rapporteur, le débat aboutissait à un même résultat,
et le moment est venu de dire quelle a été cette question sans

cesse remuée, et qui reparaissait toujours à chaque angle du

chemin. Messieurs, vous le savez, c'est la grave question de

l'inspiration et de l'autorité de l'Ecriture, ainsi que la question
plus générale de l'autorité en matière religieuse, question qui
a fait déjà couler beaucoup d'encre et prononcer beaucoup de

paroles, et qui revient à tout bout de champ se poser devant le

théologien chrétien.
Tout théologien chrétien aime les Saintes Ecritures et les

révère ; il y a trouvé le témoignage rendu à son Sauveur, selon la

parole du Christ : « Ce sont elles qui rendent témoignage de

moi. » Il a été saisi, autant et plus qu'un autre, par le souffle
vivifiant qui anime les prophètes de l'ancienne alliance comme
les apôtres de l'Evangile, et qui s'échappe avec une intensité
toute particulière de la bouche du divin Maître lui-même.

Seulement il y a théologiens et théologiens.
Les uns adhèrent, plus ou moins sans réserve, à certain

système très répandu autrefois, renouvelé dans notre siècle, et qui
continue à s'affirmer de nos jours comme étant l'expression
adéquate de la vérité dans la question du mode d'inspiration de la
Eible. Ce système représente un effort, sincèrement tenté, pour
résoudre le problème, et n'oublions pas que beaucoup de

dignes, d'excellents chrétiens, nos frères et nos pères en Jésus-

Christ, ont vécu, sinon de ce système, du moins avec ce
système qu'ils identifiaient plus ou moins avec leur foi.

D'autres hommes, élevés peut-être au milieu de ces formules
et de ces affirmations, mais peu à peu sortis de cette atmos-



448 LUCIEN GAUTIER

phère, ont senti et compris, au fur et à mesure que se poursuivait

en eux le travail de la pensée et de l'investigation scientifique,

que les conceptions traditionnelles avaient besoin d'être
révisées, sur ce point spécialement. Ils se sont vus conduits à

rompre avec un système qu'ils qualifient d'intellectualiste, et à

réclamer pour la théologie chrétienne une base qui soit
résolument du domaine religieux et moral.

Et, comme tout ce qui concerne l'Ecriture Sainte et son rôle
dans l'Eglise et dans la théologie est nécessairement fait pour
préoccuper hautement des théologiens protestants réformés, il
est naturel que cette question de l'inspiration et de l'autorité
soit devenue comme le champ clos dans lequel nos joutes
oratoires se sont donné libre carrière. Nos cahiers de procès-verbaux

sont singulièrement instructifs à cet égard, et votre
mémoire vous rappelle sans doute combien de fois, en sortant de

nos séances, nous nous disions les uns aux autres : « Nous

voilà revenus au même sujet, à la même question. »Divers graves

problèmes dogmatiques avaient été soulevés, on nous avait

apporté des travaux sur la Trinité, sur le sacerdoce, d'autres

encore, et que trouvons-nous dans le procès-verbal? Nous y
lisons que, par une pente insensible, la Société avait fini par
discuter, dans chacune de ses séances, la question de l'autorité
de l'Ecriture1.

Enfili Malherbe vint...

Enfin notre collègue, M. Paul Chapuis, nous apporta, le 24

avril 1882, sept ans après la fondation de la Société, le travail
destiné à serrer de près, et comme dans une lutte corps à

corps, ce grave et sérieux problème qui, — les preuves sura-

1 Dès la première année de l'existence de la Société, un travail sur « la

théopneustie > lui avait été présenté, mais évidemment la discussion

qui l'avait suivi n'avait fait qu'ouvrir la voie à de nombreux débats
ultérieurs. Pins tard, à la fin de la séance du 17 janvier 1877, M. le pasteur
Meylan avait lu un court fragment intitulé « de l'intégrité des Ecritures; »

une conversation animée s'était engagée et le procès-verbal se termine

par ces mots : « De toutes parts on exprime le vœu de voir bientôt naître

au milieu de nous une étude sur l'autorité de l'Ecriture en matière de

foi. »



LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 449

bondent, — agite, tourmente, angoisse de nos jours bien des

esprits et bien des Eglises au sein de la chrétienté.
Et voici ce que nous lisons dans le compte rendu de cette

séance qui a certainement marqué clans nos annales : « Il semblait

que la Société de théologie se sentit contente et soulagée
de se trouver une fois enfin en contact direct avec ce sujet
capital, auquel elle avait déjà souvent touché indirectement,
comme le présent cahier de procès-verbaux peut en faire foi.
Cette fois enfin, l'importante question de l'autorité des Ecritures

se trouvait abordée de face el directement. » Citons

encore cette phrase du même compte rendu : « Le travail de

M. le professeur Chapuis se distinguait par une clarté, un
jugement et une modération si remarquables que tous les membres

et assistants qui ont parlé se sont plu à lui rendre
hommage et qu'on a pu croire un moment, mais à tort, que
l'accord le plus complet régnait dans l'assistance. Mais on
découvrit bientôt qu'il en était autrement et certaines vues

divergentes ne tardèrent pas à se manifester. » Voici, résumée

par le rapporteur lui-même, la pensée mère de cette étude :

« L'inspiration des Ecritures ne saurait fournir une base
suffisante à l'autorité normative que leur accorde, à juste titre,
l'Eglise chrétienne, parce que l'inspiration des auteurs sacrés,
si réelle, si profonde soit-elle, ne constitue point un caractère

spécifique qu'ils soient seuls à posséder. »

C'est dire que ce travail avait avant tout un caractère historique

et critique; toutefois M. Chapuis l'avait accompagné de

thèses positives sur lesquelles nous aurons l'occasion de revenir

plus loin en parlant d'un second travail du même auteur,
destiné à compléter le premier.

XII

L'effort qui avait abouti à ce résultat avait-il quelque peu
épuisé, sinon les forces de notre confrère Chapuis, qui, grâce
à Dieu, a donné depuis de fréquentes preuves de sa vitalité, du
moins celles de la Société vaudoise de théologie Je me vois
forcé de poser cette question en constatant que depuis 1882, il

THÉOL. ET PHIL. 1889. 29



450 LUCIEN GAUTIER

y a eu quelques années assez mornes et peu nourries, des

années avec peu de réunions et peu de travaux, et où la
séance d'été n'était que très peu fréquentée ou faisait même
tout à fait défaut. L'un des membres fondateurs de la Société,
absent de notre pays pendant plusieurs années, et revenu au
milieu de nous, ne reconnaissait plus sa Société de théologie
d'autrefois, il la trouvait engourdie. C'est là la seconde période
de notre histoire ; elle ne manque pas d'intérêt à certains
égards, et, maintenant surtout que nous en sommes sortis,
nous pouvons constater que, selon le mot célèbre de l'abbé
Sieyès, notre Société a pourtant fait quelque chose pendant ces

années de calme et de silence relatif: elle a vécu.
Elle a vécu, et, rendons justice à cette période, elle a

entendu plusieurs travaux de valeur, elle a eu quelques séances

mouvementées, colorées, et qui marquent dans nos souvenirs.

D'abord, le grand sujet d'autrefois n'avait pas encore dit
son dernier mot. La Société y est revenue. Elle y est revenue
avec M. le professeur Astié qui nous a donné communication
de l'intéressant et spirituel mémoire qu'il avait lu à la Société

pastorale suisse, réunie à Liestal, avec ce titre: « Quels sont
les devoirs des représentants de la théologie moderne en face

des résultats de la critique biblique » Elle y est revenue avec
M. le pasteur Narbel, qui nous a lu un « essai sur la canonicité

d'après le témoignage de Jésus-Christ et des apôtres, »

avec M. de Murait: « Y a-t-il une différence spécifique entre
des écrits inspirés et non inspirés? » avec M. Henri Chavannes

: « Le canon des Saintes Ecritures et sa délimitation,» enfin

(last but not least) avec celui qui avait été déjà notre
rapporteur dans la mémorable séance du 24 avril 1882, avec

M. Paul Chapuis qui a poursuivi son œuvre et complété sa

première étude, en nous lisant, le 25 avril 1883 un autre
mémoire, intitulé: «.Jésus-Christ fondement de l'autorité des

Ecritures. » Si, dans sa première étude, M. Chapuis avait traité
surtout le côté historique de la question, il abordait cette fois-

ci son sujet de face et cherchait à déterminer d'abord l'autorité

de Jésus-Christ, laquelle procède de sa communion par-



LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 451

faite avec le Père, autorité religieuse par essence et non pas
scientifique, critique, etc., s'adressant à la conscience plus
encore qu'à l'intelligence ; puis l'autorité de l'Ecriture, de

même nature, mais, dans l'ordre normal, dérivée. « Au-dessus
d'elle l'expliquant, la légitimant, se place l'autorité de Jésus-
Christ lui-même, se révélant à la conscience par le Saint-
Esprit. Dans cette révélation, qui n'est autre chose que
l'appropriation personnelle du salut, l'Ecriture joue un rôle
essentiel. Mais elle est moyen, moyen ordinaire, moyen nécessaire,

elle n'est pas but. » Nous empruntons ces phrases aux
thèses du rapport, et nous insérons encore la dernière, que
voici : « L'acceptation de l'autorité de Christ, et, par lui, de

celle de l'Ecriture est un acte de libre soumission. Elle ne
saurait s'imposer du dehors, mais jaillit des profondeurs do

la conscience, convaincue parce qu'elle a été vaincue. »

Ce travail et la discussion qui s'ensuivit, marquent une
étape dans l'histoire de la pensée et de la recherche théologique

au sein de notre Société : ils eurent pour conséquence de

mettre au premier plan le problème christologique. Déjà, il
est vrai, M. Narbel y avait touché dans son travail susmentionné,

« la canonicité d'après le témoignage de Jésus-Christ et
des apôtres, » mais ce n'était pas encore la personne de Christ,

qui était mise au premier plan. Il en fut autrement dans les

séances qui suivirent celle où M. Chapuis avait lu son second

travail, et en particulier dans celle du 3 janvier 188i, où M. le

pasteur Gallienne nous entretint de « la divinité de, Jésus-

Christ à propos du livre de M. Lobstein1. » Messieurs, vous
me permettrez à l'occasion do cette séance de vous faire un

aveu en toute franchise et en toute simplicité. La séance dont
je vous parle est une date pour moi ; elio a marqué dans mon
développement théologique, peut-être devrais-je ajouter dans

mon développement religieux. Quand elle serait la seule
réunion de la Société vaudoise de théologie à laquelle j'eusse
assisté, ou la seule dont j'eusse rapporté quelque chose (ce

qui est loin d'être le cas), je conserverais à notre Société une
reconnaissance sincère. Je ne m'attends naturellement pas à

1 La préexistence du Fils de Dieu.



4d2 LUCIEN GAUTIER

ce que cette impression ait été ressentie par tous les assistants,

et je parle ici uniquement en mon nom personnel; mais

je ne puis m'empêeher de rendre ici publiquement témoignage
à notre Société pour un avantage bien déterminé dont je lui
suis redevable. Que, du reste, cette séance ait marqué aussi

pour d'autres, c'est ce que je crois pouvoir affirmer, et je vous

rappelle la série d'excellents articles qu'a publiés peu après
notre ami P. C. dans Evangile et Liberté L Sans méconnaître
aucunement les mérites du travail présenté par notre collègue
M. Gallienne.je dois ajouter que c'est plutôt la discussion que
le rapport lui-même qui a laissé chez moi des traces si
profondes.

Une fois lancée dans l'étude du problème christologique,
notre Société l'a poursuivie avec M. Ed. Meylan : « Jésus-Christ
fils de l'homme et fils de Dieu », et avec M. Narbel : « La sainteté

parfaite de Jésus-Christ » et, comme nous le verrons plus
loin, elle l'a reprise tout récemment.

XIII

En repassant ainsi avec vous les annales de notre Société de

1882 à 1886, je suis tellement impressionné par l'importance
des sujets traités et mes souvenirs se réveillent avec tant
d'énergie que je me demande tout à coup si je n'ai pas été dans

le faux, précédemment, quand je vous ai dépeint ces années-là

comme une période d'alanguissement. Après réflexion, je suis

bien obligé de maintenir mon appréciation antérieure. Elle repose
sur des faits, sur le petit nombre et la faible fréquentation de

nos séances, et sur l'extrême difficulté de trouver des travaux
(experto crede Ruperto, je faisais partie alors du Comité); elle

repose aussi sur les souvenirs de plusieurs d'entre nous : nous

ne nous dissimulions pas les uns aux autres que les destinées

de la Société de théologie étaient de nature à nous inspirer
certaines inquiétudes pour l'avenir. Il est vrai que de loin en

loin, dans une séance exceptionnellement réussie, notre Société

reprenait pour ainsi dire vie, mais était-ce réellement la vie ou

1 1884, numéros du 1er, 15, 22, 29 février et du 7 mars.



LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 453

bien une simple galvanisation C'est ce que la suite devait
démontrer.

Enumérons encore, pour achever de décrire cette période,
les autres travaux qui nous furent présentés :

Dans le champ de l'Ancien Testament :¦ H. Chavannes,
« Etude sur le livre d'Esther; » Gautier, « La question du Sinai. »

—¦ Du Nouveau Testament : Paris, « A propos d'une parabole »

(celle du levain) ; Favez, « Le christianisme du Christ d'après
saint Matthieu, par D.-H. Meyer. » — Dans le champ de l'histoire

de l'Eglise et des dogmes: Astié, «Le Vinet de la légende et
celui de l'histoire ; » de Murait, « La Didachè ; » Aigroz, «

Résumé de l'ouvrage de Rùetschi sur la doctrine ecclésiastique
de la perfection originelle et de la chute ; » H. Vuilleumier,
« Claude Aubry, professeur à Lausanne ; » de Murait, « Les

principales variations du rationalisme ; » Bocon, « Le péché

d'après Schleiermacher. » — Dans le champ de la philosophie
religieuse, les travaux de M. Astié. « Le matérialisme et
l'immortalité d'après Arxten » et « Le phénoménisme criticiste
opposé au phénoménisme illusoire des Indous et du substantialisme;

» de Murait, « L'évolution et la révélation ; » Byse, « Les

lois naturelles dans le monde spirituel, d'Henry Drummond. »

Mentionnons encore un résumé, par M. Aigroz, de l'ouvrage
de Kambli, intitulé « La notion de la propriété au point de vue
de l'Evangile », et une très piquante lecture, la moins théologique

probablement, mais non pas certes la moins captivante

que notre Société ait entendue, celle de M. Astié, intitulée
« L'esprit des bêtes. »

XIV

Nous arrivons ainsi à la troisième période de l'histoire de notre

Société, à ce que nous pouvons appeler la période moderne

ou actuelle, et que nous qualifierions encore de période du

rajeunissement si nous ne craignions d'être taxé de présomption

et de prétention.
Comme travail à l'ordre du jour du 26 janvier 1887, nous

trouvons un mémoire de M. Ch. Byse, avec ce titre significatif:
« Des moyens de vivifier la Société vaudoise de théologie. »



454 LUCIEN GAUTIER

Messieurs, un thème semblable, la simple mention d'un pareil
sujet, est toute une révélation. On ne cherche les moyens de

vivifier que ce qui est en train de péricliter. Quand un
organisme déploie une vitalité intense, évidente aux yeux de tous,
on ne se préoccupe pas des moyens de le vivifier.

Voici, dans les termes qu'a employés notre secrétaire d'alors
dans son procès-verbal, quelques-unes des appréciations
formulées par le rapporteur : « La Société vaudoise de théologie
est maintenant atteinte d'anémie. Plusieurs de ses anciens
membres l'abandonnent.... Constatons le mal dont souffre
notre Société. Elle a entendu d'excellents travaux, mais les
séances sont devenues plus rares, trop peu de personnes ont
présenté un travail, les docteurs les plus capables se sont
montrés trop modestes. Quant aux sujets, peut-être n'avons-
pas eu assez d'études bibliques. Le ton des travaux et des
discussions a peut-être aussi refroidi quelques membres. Les
orthodoxes ont-ils été trop étroits, les partisans des idées
nouvelles trop cassants? Une certaine piété très respectable peut
se sentir froissée par des expressions paraissant renverser le

système reçu. La Société doit être conciliante, large, charitable
dans ses procédés. Quant au fond, elle doit permettre et réclamer

la plus entière franchise. » Après avoir signalé encore
quelques autres lacunes ou défauts plutôtderordreadminislratif,
M. Byse proposait toute une série de réformes, les unes plus
importantes, les autres moins. Son travail fut discuté dans

cette séance même et dans la suivante. Les vues les plus diverses

se firent jour; le seul point sur lequel il semblât y avoir
accord était celui-ci : c'est qu'il y avait évidemment quelque
chose à faire. En relisant les comptes rendus de ces deux

réunions, je suis frappé de voir combien les orateurs différaient
entre eux, soit quant à l'appréciation des causes du déclin,
soit quant aux solutions à adopter pour l'avenir. Je n'en suis

que plus porté à constater avec admiration et avec reconnaissance

que l'on a fini par très bien s'entendre.
Un des points sur lesquels la discussion a porté et que vous

me permettrez de signaler, c'est la question de savoir sur qui
et dans quelles limites notre Société doit aspirer à faire sentir



LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 455

son influence. Pour quelques-uns (les nommerons-nous les

ambitieux, les utopistes, les hommes d'imagination?) l'action
de la Société de théologie doit se faire sentir au dehors et l'on
proposait d'organiser des conférences sous ses auspices. Pour
d'autres (leur donnerons-nous le qualificatif d'hommes prosaïques,

terre à terre, et contents à bon marché?) l'influence de

la Société de théologie est destinée à s'exercer sur ses membres,

et ils estiment qu'il y a là déjà un champ d'activité
suffisamment vaste.

En fait, on en vint à reconnaître d'une façon assez générale

que les règlements de la Société faisaient par trop obligatoire
ment de nos réunions des réunions de discussion. « A tout
prix, discutons, » semblait dire l'ancienne rédaction de nos
statuts. Pour cela, il fallait que tout travail fût précédé de thèses

imprimées, les sujets qui n'y prêtaient pas n'étaient admis que

par faveur, à titre subalterne et comme qui dirait par l'escalier
de service. Une réforme que nous croyons sage fut adoptée

par la Société. Elle cessa d'exiger des thèses et de proclamer
la discussion des questions dogmatiques, l'unique ou du moins
la principale raison d'être de notre association. Il fut dit et il
fut accepté que nous pouvions et devions être une société
d'instruction mutuelle et que des travaux qui par leur nature ne

soulèvent pas de discussion, de contradiction, d'objection, qui
ne traitent pas une question brûlante, mais qui élucident
calmement un pointobscur d'histoire,d'exégèse, etc., peuvent être
extrêmement utiles aux membres de notre Société, et qu'après
avoir entendu un semblable mémoire, on rentre chez soi enrichi,

alors même qu'il n'a pas été rompu de lances en champ
clos. Voici la forme qu'a revêtu notre règlement en suite de

cette résolution :

Art. 5. La séance est consacrée soit à l'étude et à la discussion

d'un sujet introduit par un travail oral ou écrit, soit à des

communications diverses.
Art. 6. Les travaux peuvent être résumés par leur auteur en

un certain nombre de thèses, qui seront insérées dans l'avis
de convocation. En ce cas, le bureau désignera autant que
possible un premier votant.



456 LUCIEN GAUTIER

Une autre innovation fut celle des séances mensuelles. Nous
en avons déjà dit un mot plus haut, elle a coïncidé avec la
réforme ci-dessus mentionnée, et jusqu'ici la Société s'y est
fidèlement conformée. Bien loin de refroidir le zèle des membres,
ce changement a certainement contribué à rendre les séances

plus fréquentées. Enfin l'adoption d'un local moins solennel,
plus familier, n'a pas été non plus sans exercer quelque
influence1. Tandis que de 1875 à 1886, la Société avait tenu
50 séances, ce qui représente une moyenne de 4 par an, elle
en a eu 18 durant les deux dernières années -, ce qui représente
une moyenne de 9, et la présente année s'annonce comme
devant très bien continuer la série.

XV

Essayons maintenant de passer rapidement en revue les
travaux de cette dernière période, et commençons par relever la

place considérable qu'a occupée dans nos séances la théologie
d'Albert Ritschl. Notre confrère, M. le pasteur Emery, s'est
fait au milieu de nous l'interprète attitré du célèbre théologien

de Gœttingue récemment décédé. Il ne nous a pas
apporté en deux ans, moins de quatre travaux dans lesquels il
nous a exposé clairement et pour notre plus grand profit:
1° « Les prolégomènes de la théologie de Ritschl, » 2° « Los

bases de l'apologétique de Ritschl, » 3° « La théorie de la

Rédemption chez Ritschl,» enfin 4° « L'œuvre et la personne de

Jésus-Christ dans la théologie de Ritschl. » Mentionnons aussi

une communication de M. de Murait, sur « les principes
philosophiques de la théologie de Ritschl ».

M. le pasteur Alf. Porret, avant de quitter Lausanne, a donné
à notre Société une dernière preuve d'intérêt en venant lui lire
un travail sur « l'Essence de la Religion. » Dans trois séances

successives, M. le prof. H. Vuilleumier nous a fait part de ses

1 Jusqu'alors le Musée industriel avait été notre local ordinaire. Depuis
1887 nous nous réunissons au local de l'Union chrétienne (Place de la
Palud).

2 11 est vrai de dire que nous avons de fait, sinon en droit, renoncé à

nous réunir le matin.



LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 457

patientes et fructueuses «Recherches sur les catéchismes qui
ont été en vigueur dans l'Eglise du Pays de Vaud depuis le

temps de la Reformation. » M. le pasteur Walther nous a

transportés dans la plus haute antiquité en nous parlant des « Psaumes

pénitentiaux des Assyro-Babyloniens, » et M. Gœrgens
nous a entretenus des précieux « Manuscrits découverts à

Medinet-el-Fayoum, en Egypte. » M. Lecoultre nous a fait part
d'intéressantes « Remarques sur la constitution ecclésiastique
d'après la Didachè. »

Dans le domaine des études relatives à l'Ecriture sainte,
citons les travaux suivants : H. Chavannes : « Le nom de
Parole de Dieu donné à l'Ecriture sainte; » Gautier: « Le
commentaire de Luther sur le livre des Juges » et « la géographie
physique de la Palestine; » Bovon : « L'hypothèse Vischer-
Harnack sur lu composition de l'Apocalypse ; » Dietrich :

« L'expression biblique oi «ìwvs;. »

M. Byse nous a lu une attachante étude sur « la Théologie
de John Milton ; » M. Favez nous a entretenus du Manuel de
M. César Malan fils « Le Dieu de la conscience révélé dans

l'Ecriture sainte;» M. Aug. Vuilleumier du «Spiritisme
moderne ; » M. Ed. Meylan de « l'art el la conscience ; » M. Combe,
de « la Traduction des Evangiles de M. Lasserre ; » M. Gautier,
de « l'Histoire d'Israël de M. Renan (Ie1' volume), » et de la

biographie, publiée par l'abbé fribourgeois M. Genoud, de« F. Folch,
le martyr de Vevey ; » M. Pradez, du pasteur lausannois « Louis

Manuel; » M. Astié nous a communiqué des lettres inédites
extraites de la correspondance de feu Eug. Le Savoureux ;

M. de Murait nous a parlé de « la Dogmatique de M. Gretillat; y>

enfin M. Pétavel-Olliff, « des droits et des torts de la Papauté. »

Nous avons gardé pour la bonne bouche l'exposé lumineux,
substantiel et vraiment bienfaisant pour le cœur, la conscience

et l'esprit, que M. le professeur Dandiran nous a fait l'automne
dernier sur le sujet principal porté à l'ordre du jour de la
Société pastorale suisse en 1888 : « La certitude de la foi. » Vous

avez encore tous présente à l'esprit cette séance, la plus
nombreuse, je crois, que notre Société ait jamais vue depuis sa

toute première réunion et dans laquelle notre cher collègue



4o8 LUCIEN GAUTIER

nous a procuré à tous une véritable jouissance en même temps
qu'un enseignement précieux. Nous craindrions de mutiler ce

remarquable travail en essayant d'en donner une analyse ;

nous préférons émettre ici un vœu que vous appuierez
certainement tous: c'est que M. Dandiran veuille bien livrer son
travail à la publicité.

Et puis ce n'est pas encore la fin: il a semblé ces derniers

temps que l'ancien penchant pour les discussions dogmatiques
n'était pas mort dans la Société vaudoise de théologie et que le

goût des grands et profonds problèmes n'avait fait que
sommeiller. Ce n'est pas nous qui nous en plaindrons. Si, il y a

deux ou trois ans, nous avons soutenu avec conviction que la

discussion ne devait pas tout absorber, et que l'instruction
mutuelle des membres au moyen de communications scientifiques
avait sa place et sa raison d'être au milieu de nous, nous

croyons non moins fermement que l'étude et la discussion des

plus importantes questions théologiques a aussi son impérieuse
nécessité. Ce n'est pas une raison parce que nous avons peut-
être jadis versé un peu trop d'un côté, pour que maintenant
nous versions de l'autre. Aussi est-ce avec joie que nous avons
salué la réapparition de ces graves débats, le sujet en cause
étant cette fois l'Expiation. Au fond notre Société n'a fait que
renouer en cela un fil qu'elle avait suivi pendant des années et

qu'elle n'avait abandonné que momentanément. Les feux ont
été ouverts par l'une des études de M. Emery sur Ritschl, la

quatrième, mentionnée plus haut. M. le pasteur A.Schrœder a

suivi peu après avec un travail sur « l'œuvre expiatoire de

Jésus-Christ d'après Gess; » puis M. Pelavel-Olliff nous a

apporté une étude originale sur « le salut par le sang de l'Expiation

; » enfin, plus récemment encore, M. le prof. Durand nous
a donné un exposé magistral et spirituel sur « l'Expiation» à

propos duquel on a vu avec satisfaction reparaître les « thèses »

d'autrefois.

XVI

Et maintenant, chers collègues, qui avez bien voulu m'écou-

ter jusqu'ici, veuillez me pardonner de vous avoir retenus si



LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 4o9

longtemps et d'avoir usé, et abusé peut-être, de votre patience.
Pardonnez à ce compte rendu ce qu'il a de très imparfait, et
veuillez m'excuser si la nomenclature y a tenu plus de place
que je ne l'aurais voulu. Heureux serais-je, si je pouvais penser

que les aperçus que je vous ai présentés ont évoqué devant
vous une image approximative de ce qu'ont été la vie et les

travaux de notre Société, et qu'en entendant mon rapport,
vous avez senti que c'était une page de l'histoire théologique
et religieuse du canton de Vaud qui se déroulait devant vous.

En somme, comment caractériserons-nous l'activité de notre
Société pendant ces 14 ans Par ce verbe-ci, sans nul doute :

chercher. Oui, nous avons cherché, nous avons cherché
ensemble, loyalement et sincèrement. Heureux et reconnaissants
d'avoir trouvé en Jésus-Christ le Sauveur dont nous avons
besoin, nous avons cherché et nous cherchons la vérité
théologique c'est-à-dire l'expression exacte et fidèle de la vérité
religieuse; nous en cherchons les contours et les traits essentiels.

Nous cherchons, sans méconnaître la valeur et le prix des

résultats auxquels sont parvenus nos devanciers, mais sans
fermer non plus les yeux sur les lacunes et les défauts de leurs
définitions. Nous cherchons, et en cela notre Société, et nous

qui la composons, ne sommes-nous pas bien les fils et les

représentants de notre génération? N'est-ce pas l'un des traits
caractéristiques de l'âge où nous sommes que cette recherche,
avide de progrès et de lumière Et l'histoire de notre modeste
association durant ces quatorze années n'est-elle pas comme le

reflet d'un travail analogue, qui se poursuit ailleurs, qui se

poursuit partout, sur une beaucoup plus grande échelle et sur
des théâtres plus vastes et plus en évidence? « La vérité sans

la recherche de la vérité n'est que la moitié de la vérité, » a dit
Vinet, le grand penseur, le grand théologien, dont nous espérons

que notre Société peut en quelque mesure se réclamer,
car il aurait (nous osons le croire) vu de bon œil se perpétuer
sur terre vaudoise ce besoin de vérité et de clarté qu'il a lui-
même si profondément ressenti.

Et maintenant, si j'envisage l'avenir de notre Société de

théologie, et que je veuille exprimer ce que je souhaite pour elle,



4G0 LUCIEN GAUTIER

quel autre vœu pourrais-je former que celui-ci : que la recherche,

âpre et passionnée dans son effort, mais en même temps
courtoise et fraternelle dans ses manifestations, la recherche
du vrai et du juste, sous la direction suprême de l'Esprit de

Dieu, soit de plus en plus la raison d'être de notre association,
et que nul ne puisse fréquenter ses séances sans en retirer
quelque réel profit. Puissions-nous tous, selon les termes du

premier article de nos statuts, admettant avec une pleine et

joyeuse conviction le fait de notre salut par Jésus-Christ, en
faire l'objet d'une étude vraiment scientifique et nous rapprocher

les uns des autres par un travail commun et pour un
travail commun, cherchant ainsi à ajouter à notre foi la science,

jusqu'à ce que vienne l'heure où « nous connaîtrons comme
nous avons été connus. »

Cette heure, messieurs et chers collègues, elle a déjà sonné

pour quelques-uns d'entre nous, et vous comprendrez que
j'aie désiré, en terminant ce rapport, tourner un instant vos

regards et vos pensées vers ceux qui furent des nôtres et qui
nous ont devancés dans les demeures éternelles.

Deux des hommes que vos suffrages avaient placés à la têto
de notre Société nous ont été retirés, et il est naturel que nous
mentionnions en premier leurs noms, ceux de MM. les professeurs

Frédéric Rambert, président de 1877-1879, et C.-O.

Viguet, président depuis 1881 jusqu'à sa mort survenue, le
10 mars 1883. L'un et l'autre nous ont laissé le souvenir béni
et fortifiant d'hommes dévoués, laborieux et savants. A côté

d'eux, mentionnons le vénérable Isaac Secretali, ancien
pasteur à la Haye, l'ami de Vinet; il a vu naître notre association,
il s'est intéressé à ses premiers pas, il a été le premier membre

qu'elle ait perdu. Nommons aussi M. Antoine Curchod, chapelain

du pénitencier, qui a apporté deux travaux à nos premières
séances; MM. Henriquet, ancien pasteur en France, Edouard
Panchaud, ancien pasteur à Bruxelles, des vétérans qui ont
suivi nos réunions avec sympathie et en prenant part à nos

entretiens; MM. Louis Miéuille, professeur de théologie à

l'Académie, Rodolphe Clément et Edouard Terrisse, professeurs
à la Faculté de théologie de l'Eglise libre, Jean-Louis Chapuis



LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 4G1

et Henri Panchaud, pasteurs à Lausanne, Montât, pasteur à

Suchy, Pahud, pasteur à Villeneuve, Théophile Rivier, pasteur
à Avenches, Th. Paul, Boucher, Johannot, Paul Janavel,
Favrod-Coune, directeur de l'Ecole préparatoire de la Faculté
libre.

Que de souvenirs cette rapide enumeration évoque dans nos

esprits et dans nos cœurs Sans doute, nous n'avons pas connu
personnellement tous les hommes que nous venons de
mentionner. Mais il est des noms parmi eux qui nous sont familiers,
il en est que nous ne prononçons qu'avec la plus respectueuse
déférence et la reconnaissance la plus émue. Ces hommes,
messieurs, qui ne sont plus parmi nous, ils ont honoré notre
Société en lui appartenant et en travaillant pour elle. Puisse-
t-elle compter dans son sein beaucoup de membres auxquels
s'applique comme à eux la parole de l'Ecriture sainte : « Ils se

reposent de leurs travaux et leurs œuvres les suivent. »

Lausanne, juin 1889.


	Les quatorze premières années de la société vaudoise de théologie (1875-1889)

