
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: Étude biblique

Autor: Dietrlich, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE BIBLIQUE

G. DIETRICH
ancien pasteur.

Vt awjves. Les siècles.

L'histoire de l'humanité est la résultante de la volonté de

Dieu et de la volonté des hommes. Pour amener ceux-ci à la
connaissance de la vérité et au salut, et pour redresser les

fautes commises par eux, l'Eternel qui est toujours vivant et

toujours agissant, a fait dans cette histoire de profondes
coupures par des événements arrivant par sa volonté et sa

puissance divin • seules, sans le concours de la nature ou celui
des hommes, et ayant pour effet de diviser le temps en aiâvs;,

mot que nous rendons par celui de siècles.
Les Grecs, comme tous les peuples anciens, observaient

certains phénomènes se répétant régulièrement dans la nature
physique, pour mesurer le temps (ó yj>òvo;), et le diviser en jours,
mois, années. Ils désignaient par le mot «èiu, non ce que nous
appelons en chronologie un siècle, c'est-à-dire un espace de

cent ans, mais une période de longue durée dont l'étendue et
les limites ne sont pas nettement déterminées, un cycle dont
on apprécie non le nombre d'années écoulées, mais les faits et
les événements qui s'y sont historiquement passés, et qui lui
impriment un cachet particulier. Nous aussi, nous donnons à

notre mot « siècle •» le même sens, quand nous parlons du



400 G. DIETRICH

siècle de Périclès, du siècle apostolique, du siècle de la
réformation.

L'adjectif «tówoc, que nos traductions rendent par « éternel, »

est dérivé du substantif aùJv et doit avoir comme celui-ci une

signification temporelle, marquant que la chose qui est ainsi

qualifiée a une très longue durée, une durée indéfinie. Il peut
cependant, dans un cas spécial dont nous parlerons, arriver
que cette durée dépasse les limites du temps.

Nous lisons Philemon 15 : « S'il a été séparé de toi pour une
heure, c'est peut-être afin que tu le recouvres pour toujours »

(atwvtov).

Rom. XVI, 25 : «... la révélation du mystère caché pendant
des siècles » (xpòvot; aivvm;, pendant des temps prolongés). Ces

temps étaient bien fixés dans la pensée de Dieu, mais leur
durée était inconnue aux hommes.

2 Tim. I, 9 : « La grâce qui nous a été donnée avant les

temps les plus reculés. » Si l'on traduit les mots nph xpàvav ai«Wwv

par « avant les temps éternels, » n'y a-t-il pas contradiction
entre les termes éternel et temps? ou bien y avait-il des temps
avant la création du monde? Le temps a eu son commencement

avec la création du monde (Gen. 1,1), et, après la
transformation du monde actuel, le temps ne sera plus (Apoc. X, 6).

*

Les prophètes de l'ancienne alliance annonçaient aux Israélites

que dans les temps subséquents l'Eternel leur enverrait
le grand Libérateur, le Sauveur, l'Oint du Seigneur, le Messie,

qui restaurerait le trône de David et établirait le royaume des

cieux sur la terre. Ils distinguaient deux grands siècles (aiôivs;) :

le siècle antémessianique et le siècle messianique, et appelaient
le temps qui terminerait le premier de ces siècles, et toucherait

au second, les derniers jours, tô so-%atov tâv -hpsp&v (Esaïe

II, 2; Mich. IV, 1; 1 Pier. 1, 20; 2 Pier. HI, 3), ou
l'accomplissement du temps, th -1-hpwpa toù àpviov (Gai. IV, 4; Marc I,
15), c'est-à-dire de leur temps.

L'Eternel avait fixé, dès la fondation du monde (1 Pier. I,
20), ce temps favorable (ó xaipó;) où les deux grands siècles se



ÉTUDE BIBLIQUE 401

rencontreraient, mais ce moment-là n'était connu que de lui
seul; les prophètes mêmes, auxquels l'Esprit de Christ l'indiquait

d'avance, et qui désiraient savoir quand et comment il
arriverait, ne l'ont pas su (1 Pier. I, 11).

Jésus étant né à Bethlehem, et la prophétie accomplie, les

anges ont tracé la ligne de démarcation entre les deux grands
siècles, en disant : « Aujourd'hui, dans la ville de David, il vous
est né un Sauveur, qui est le Christ, le Seigneur. » (Luc II, 11.)
Voilà l'aube du jour de la nouvelle alliance, le commencement
du siècle messianique, l'ère chrétienne Et nous disons comme
les prophètes et les apôtres l'ont fait : « Voici maintenant le

temps favorable! Voici maintenant le jour du salut! » (Esaïe

XLIX, 8; LXI, 1 ; 2 Cor. VI, 2 ; Luc IV, 19-21.) Cette ligne de

démarcation fut nettement tracée dans les cieux, mais non pas

sur la terre, où, par place, le premier siècle s'étend encore
bien avant dans le second.

Les apôtres, ayant en leur temps une vue plus entendue,
distinguent trois grands siècles: ils appellent les temps anté-
messianiques les temps d'autrefois, nàiai (Héb. I, 1), durant
lesquels existait l'ancienne alliance, qui, ayant vieilli, est près
de disparaître (Héb. VIII, 13). Vivant dans le second grand
siècle, ils l'appellent le présent siècle (à vvv càùv, 2 Tim. IV, 10)

ou ce siècle (ò atóv oZtk- Mat. XIII, 22, 29; XXVIII, 20; Luc.

XVI, 8.) Jésus-Christ a paru, se chargeant de nos péchés,

pour abolir le péché par son sacrifice, et il apparaîtra sans

péché une seconde fois à ceux qui l'attendent pour leur salut
(Héb. IX, 26, 28; 1 Cor. X, 11 '). Son avènement sera, non la

fin du monde, mais la fin du second siècle, du siècle actuel
(Mat. XIII, 39, 40; XXIV, 3). Ensuite, l'humanité entrera dans
le troisième grand siècle, le siècle à venir (ò «iom a-').).™), et

qui a virtuellement commencé dans le chrétien, dès que,
persévérant dans la foi, dans l'espérance et dans la chanté, il
a goûté la bonne parole de Dieu et les puissances du siècle à

venir (Héb. VI, 5).
Ce siècle sera encore un siècle temporel comme les autres,

mais quand il sera écoulé, et que Jésus-Christ, « qui est le
1 Voyez l'explication de ces passages à la fin de notre étude.

THÉOL. ET PHIL. 1889. 26



402 tì. DIETRICH

même hier et aujourd'hui et dans tous les siècles » (sic too; aiûva;,

Héb. XIII, 8), aura remis le royaume à Celui qui est Dieu et

Père, et qu'il sera lui-même soumis à Celui qui lui a soumis

toutes choses, afin que Dieu soit tout en tous » (1 Cor. XV,
24, 28) et que « son fils soit le premier-né entre plusieurs
frères » (Rom. VIII, 29; Héb. II, 11, 12), alors les chrétiens,
ayant combattu le bon combat de la foi et persévéré jusqu'à
la fin, seront cohéritiers avec lui (Rom. VIII, 17). « Il y aura
un nouveau ciel et une nouvelle terre. » (Apoc. XXI, 1 ; 2 Pierre

III, 13.) Voilà la fin des siècles, suivie de l'éternité, et « le

temps (ô %/îo-joç) ne sera plus. » (Apoc. X, 6.)

**

En lisant ces derniers mots, nous nous demandons qu'est-ce
qu'une éternité où il n'y a point de temps, point de succession
de jours, d'années, de siècles? Aussi me semble-t-il que la
définition qu'on donne ordinairement du mot d'éternité en disant

qu'elle désigne un temps infini, n'est guère admissible; elle
renferme une contradiction en elle-même. En effet, ce qui est

éternel, est précisément ce qui n'est pas temporel, et ce qui
est temporel, n'est pas étemel, n'est, pas infini. Ce dernier mot

même, pris dans son sens absolu, était inconnu à l'antiquité,
qui ne qualifiait ainsi que les choses dont nous, hommes

terrestres, ne voyons pas la fin. Quand l'apôtre dit : « La lin de

toutes choses (nàvtav tò télo;) est proche » (1 Pierre IV, 7), il ne

prétendait certainement pas qu'après la fin de toutes choses

il n'y eût plus rien. Non, l'éternité n'oht pas un temps infini,
quelque chose de simplement négatif, elle est positive, et plus
positive que le temps.

Il n'y a qu'un seul être qui soit éternel par lui-même, c'est

Dieu, le Créateur de toutes choses. H n'est pas appelé l'Eternel
parce qu'il était, qu'il est et qu'il sera. Lorsque Moïse lui
demanda : « Quel est Ion nom? » il répondit : « Je m'appelle : Je

suis; je suis Celui qui suis, l'Eternel. » (Ex. III, 14.) Le Créateur

a existé avant ses créatures, et c'est précisément par l'acte
de la création que le temps a eu son commencement (Gen. 1,1),



ÉTUDE BIBLIQUE 403

et c'est ensuite par les changements qui se font dans le
monde physique, que le temps se mesure.

De même que la lumière traversant un prisme ou une
goutte d'eau se divise en trois couleurs principales, de même
l'éternité traversant le monde créé se divise en passé, en

présent et en futur, et se revêt ainsi d'une forme temporelle,

où le présent n'est qu'un moment fugitif, un point
mathématique, n'ayant aucune étendue. Ces trois fractions,
de nouveau réunies, reconstituent soit la couleur blanche,
soit l'éternité. L'Eternel est présent partout et en tout temps,
et l'éternité est de même un présent permanent, embrassant

le passé et le futur, au lieu d'être embrassé et étouffé

par eux; elle est, non un temps infini, mais un état et un état
immuable.

Comment se représenter un tel état? Je ne le sais point, et
Dieu nous a expressément défendu de nous faire des ressemblances

et des représentations de lui et des choses célestes.
Quand une chose s'impose à notre esprit comme devant être,
ne faisons pas comme Nicodème, demandant : « Comment cela

peut-il se faire? » (Jean III, 7), mais souvenons-nous qu'il y a

une multitude de choses, particulièrement les choses divines,
telles que le mode d'existence de l'Eternel et sa toute-présence
et sa toute-puissance, dont aucun homme raisonnable ne
doute, et que personne cependant ne peut se représenter. Les
sciences naturelles mêmes déclarent que l'infini est incompréhensible.

M. Flamarion, entre autres, le dit de l'infiniment
grand, et M. Pasteur de l'infiniment petit.

Il est dit (Mat. XXV, 46): « Ceux-ci (c'est-à-dire ceux qui,
manquant de foi, ont aussi manqué de charité) iront aux peines
éternelles, mais les justes à la vie éternelle. » A première
lecture, il y a dans ces mots deux choses auxquelles se heurte
notre intelligence : 1° Souffrir des peines et avoir la vie sont
deux états qui ne s'excluent point. Comment peut-on les opposer

l'un à l'autre, en attribuant à tous les deux la même qualité,

celle d'être alùvwil Celui qui souffre des peines ne vit-il
pas? ou étant sans vie, comment peut-il souffrir? 2° D'où vient
que la locution la vie éternelle, locution qui se rencontre très



404 G. DIETRICH

souvent dans le Nouveau Testament, désigne elle seule et

toujours la vie bienheureuse?
Consultons les déclarations de la Bible : elle rapporte (Gen.

I, 24), que Dieu créa et l'animal et l'homme ce en âme vivante; »

mais, disant : « que la terre produise des êtres vivants, » il créa

l'animal avec le concours de la nature, et ensuite « il fit »

(non : il créa) l'homme de la poudre de la terre et souffla en

lui une respiration de vie, émanant de lui qui est esprit
(Gen. II, 7). Or, en agissant ainsi, il distingua souverainement
l'homme de l'animal, et étant saint lui-même, et possédant
seul l'immortalile (1 Tim. VI, 16), mit en lui, non la sainteté
et l'immortalité comme deux qualités ou deux états tout faits,
mais lui donna la faculté de devenir saint et immortel comme
lui Si cependant quelqu'un sème pour sa chair, délaissant

l'esprit, il moissonnera de la chair la corruption (Gai. VI, 8) et
la mort; car le salaire du péché, c'est la mort (Rom. VI, 23) :

d'abord la mort corporelle, suivie du jugement, par lequel
Jésus-Christ séparera les justes d'avec les injustes ; ces
derniers seront jetés dans le feu qui brûle des siècles (sì; to nop tò

aìémov) et qui est préparé (d'avance, mais pas encore allumé)
pour le diable et pour ses anges (Mat. XXV, 41).

Le feu a une puissance purifiante et une puissance détruisante.

L'activité du Sauveur miséricordieux s'étend encore sur
les morts; il est descendu aux enfers, « pour prêcher aux
esprits en prison, qui autrefois avaient été incrédules s (1 Pier.
HI, 19), et pour annoncer l'Evangile (la bonne nouvelle) aux
morts (1 Pier. IV, 0). Jésus a dit (Mat. XII, 32), que « quiconque
parlera contre le Saint-Esprit, il ne lui sera pardonné ni dans
ce siècle ni dans le siècle avenir; » il s'ensuit que son premier
jugement ne sera pas définitif, et qu'il y a des péchés qui pourront

être pardonnes dans le siècle à venir. Mais ceux qui
blasphèment contre le Saint-Esprit, après avoir eu connaissance
de la grâce prévenante de leur Dieu, endureront des peines
jusqu'à la fin des siècles, auxquels succédera l'éternité; ils seront,
avec le diable et ses anges, avec la mort et le sépulcre, jetés
dans l'étang de feu; c'est la seconde mort (Apoc. XX, 141; « car
notre Dieu est aussi un feu dévorant. » (Héb. X, 27; XII, 29.)



ÉTUDE BIBLIQUE 405

Il en est tout autrement des chrétiens fidèles. Se laissant
conduire par l'Esprit de Dieu, ils sont non seulement créatures
de Dieu, mais plutôt ses enfants (Rom. VIII, 14), qui ont déjà
passé de la mort à la vie et ne viennent point en jugement
(Jean V, 25); nils possèdent le salut, prêt à être, révélé dans

le dernier temps » (h xaipû ia-yàta), « par l'espérance qui leur a

été donnée » (Rom. VIII, 24; 1 Pier. I, 3-5).
La durée de notre vie dans ce corps terrestre et corrompu

(ô ßio;), aussi bien que la durée de notre vie spirituelle (-c Çwtî)

ne nous sont pas connues d'avance, mais si la première est
terminée par la mort corporelle, la seconde sera prolongée dans

la joie pour ceux qui l'ont entretenue et développée. « Tous

ceux qui, le visage découvert (n'ayant pas la vue obscurcie

par les convoitises et les préjugés « selon (le siècle) le train
de ce monde, » -/«ri tòv «iwv« -où y.oo-pov to-jtov, Eph. II, 2)

contemplent dans le miroir de l'Evangile la gloire du Seigneur,
sont transformés en la même image de gloire en gloire. » (2 Cor.

III, 18.) Aussi, l'apôtre saint Paul nous dit-il qu'il «aime mieux
déloger de ce corps et demeurer auprès du Seigneur. » (2 Cor.

V, 8.) C'est dans la bouche de Jésus-Christ que la locution de

Çw-Â aiâvio;, « vie qui dure, » a pris la signification de vie
bienheureuse, précisément parce que la vie bienheureuse seule est

éternelle, et que toute autre vie, passée dans l'immoralité,
mène le pécheur, par son propre endurcissement, à une longue
et pénible agonie et enfin à la destruction, — ou à la conversion.

Lors de l'ancienne alliance, Dieu avait ordonné d'honorer
père et mère, comme étant sur la terre les représentants du

Créateur, « afin, dit-il, que tes jours soient prolongés sur la

terre que l'Eternel ton Dieu te donne. t> La terre, dont il est

question dans ces mots, c'est le pays de Canaan, la terre sainte,

que Dieu avait donnée en héritage aux Israélites pour aussi

longtemps qu'ils demeureraient fidèles à son alliance en
gardant ses commandements. Mais ayant abandonné son culte en

esprit et en vérité, méprisé ses prophètes, et même mis à mort
le Fils que l'Eternel leur avait envoyé, accrédité de signes et
de miracles, le grand et redoutable jour que le prophète
Malachie (IV, 5, 6) leur avait annoncé, est venu sur eux, et l'Eter-



406 G. DIETRICH

nel a [cappe leur terre à la façon de l'interdit : Jérusalem, la

ville sainte, a été détruite, et elle est tombée entre les mains
des infidèles; le peuple que. Dieu avait élu pour être le
dépositaire de ses oracles, les enfants et les héritiers du royaume,
a été dispersé parmi toutes les nations. Cela a été fait et a été

écrit pour nous servir d'exemple et d'avertissement, à nous
qui étions étrangers aux alliances de la promesse et sans
espérance (Eph. II, 12, 13; Héb. XII, 22), et qui avons été reçus
dans une nouvelle alliance, et approchés de la montagne de

Sion, de la cité du Dieu vivant, de la Jérusalem céleste. Pour
le chrétien fidèle « la vie qui dure » est non seulement une vie

prolongée, mais une vie à la fois éternelle et bienheureuse.
« Il y aura un nouveau ciel et une nouvelle terre; il n'y aura

plus ni deuil ni cri ni douleur; car les premières choses ont
disparu. » (Apoc. XXI, 4.)

Je ne veux pas me prononcer sur la question de savoir s'il y
a dans l'autre vie destruction ou conversion de ceux qui
avaient été ici-bas rebelles à Dieu. Jésus ne donna pas une
réponse positive à l'homme qui lui demanda : « Seigneur, n'y
a-t-il que peu de gens qui soient sauvés?» mais il l'exhorta à

s'efforcer lui-même d'entrer par la porte étroite (Luc XIII,
23, 24). Je penche cependant plutôt pour une conversion générale,

quoique je ne sache point comment Dieu l'opérera. Car,
d'un côté, je sais qu'il est Amour, et qu'il ne dit pas, comme
le corpus juris : « Fiat justicia, pereat mundus, » et de l'autre
côté, voyant combien de fois le Nouveau Testament nous
présente l'histoire du peuple d'Israël pour nous servir d'exemple
et d'instruction, et écoutant l'apôtre saint Paul nous dire dans

son épître aux Romains XI, 25, 26 : « Une partie d'Israël est

tombée dans l'endurcissement, jusqu'à ce que la totalité des

païens soit entrée (dans l'Eglise), et ainsi tout Israël sera sauvé,

» —j'en conclus qu'il en sera de même des chrétiens
incrédules et infidèles aujourd'hui.

« Qui a connu la pensée du Seigneur, ou qui a été son
conseiller? C'est de lui, par lui et pour lui que sont toutes choses.

A lui la gloire dans tous les siècles! Amen! » (Rom. XI,
34, 36.)



ÉTUDE BIBLIQUE 407

Explication du terme 5 ai/.» dans quelques passages
du Nouveau Testament.

Nous traduisons Héb. IX, 26 : « Maintenant, aux limites des

siècles1, Jésus a paru une seule fois pour abolir le péché par
son sacrifice. »

D'autres versions rendent les mots « ini w-j-shb. tàv àiûvav »

par « à la fin des siècles, » comme s'il s'agissait dans ces
paroles de la fin de toute histoire de l'humanité, tandis que le
troisième grand siècle, celui que l'Ecriture appelle « le siècle
à venir » était fort loin de paraître et n'a pas encore paru à

l'heure qu'il est.

L'auteur de la lettre indique clairement de quels siècles il
parle : le mot « maintenant » nous renvoie au temps où il
vivait, et en disant « Jésus a paru » il désigne la venue de

Jésus-Christ et l'achèvement de son œuvre rédemptrice sur la

terre. C'est donc le temps où le premier grand siècle, le siècle

antémessianique, tirait à sa fin, et où le second grand siècle,
le siècle messianique et actuel, commençait et se soudait au

premier, en sorte que leurs extrémités, leurs limites se

touchaient, et qu'il faut entendre par le pluriel « les siècles » les

deux premiers siècles. Du reste, si nous pensons au temps où

cette lettre fut écrite, il nous semble qu'aucun des lecteurs
ne pouvait se méprendre sur le sens de ces paroles.

1 Cor. X. 11. L'apôtre, parlant de la sortie des Israélites
hors du pays d'Egypte, dit :

s Tout cela leur est arrivé pour servir de type, et à été écrit
pour notre instruction, fipàv, si; o:j; ta tur/ täv alàvav y.at-cvtYiO-sv ; »

nos versions disent : « à nous qui sommes parvenus à la fin
des siècles » (ou « aux derniers temps »).

Quand on parle des « derniers temps » ou de « la fin des

siècles, » nous pensons nécessairement à la parousie du Sei-

1 Traduction encore plus littérale : < Sur les confins des siècles. » (Réd.)



408 G. DIETRICH

gneur et à la fin du monde actuel ; ce n'est cependant pas de
ce temps que l'apôtre a pu dire qu'ils y sont parvenus, et

nous reprochons aux traducteurs de s'être mépris sur la
valeur du pronom « nous, » de n'avoir pas fait attention au pluriel

du substantif rà zû.v, et d'avoir sans nécessité changé la

construction el partant le sens de la phrase.
Quelles sont les personnes désignées par le pronom « nous?»

La première impression que nous recevons en lisant la phrase
telle qu'elle a été rendue, c'est que l'apôtre prétend que lui
et tous les chrétiens en général vivront lors du retour de

Jésus-Christ et verront la fin du monde. Dans cette supposition,

l'apôtre se serait étrangement trompé, et son affirmation
serait fausse, puisque dix-huit de nos siècles se sont écoulés,
et que plusieurs millions de chrétiens sont morts, sans avoir vu
ces choses-là. Il est vrai, qu'on a accusé l'apôtre de s'être
trompé et d'avoir cru le retour de Jésus-Christ beaucoup plus
rapproché, s'attendant à le voir lui-même. Nous pouvons
admettre que l'apôtre ait cru la chose possible, mais il ne
l'affirme nulle part positivement; le pronom « nous » dans le

passage 1 Thés. IV, 17 peut s'entendre dans le sens de : « les

chrétiens tels que nous. » Du reste, étant fermement persuadé

que le retour de Jésus-Christ aurait lieu, tôt ou tard, il l'attendait

et le désirait: or, nous le savons, plus quelqu'un est
convaincu de la valeur divine et morale, de la nécessité absolue

d'un événement à venir, dont il désire voir l'accomplissement,
plus il le suppose prochain ; la question de temps disparaît

pour lui, car la foi lui rend présentes les choses futures, et

visibles les invisibles. (Héb. XI, 1.)
Le pronom « nous » représente bien l'apôtre et ses contemporains

; seulement ce qu'il dit d'eux se rapporte, non au
retour de Jésus-Christ, non à un événement à venir, mais à un
événement déjà passé.

En effet, le pluriel ta tiin twv aiùvav indique que l'apôtre parle
(comme dans le passage Héb. IX, 26, que nous avons examiné)
de la fin, des extrémités de deux siècles qui se limitent; car
s'il avait eu en vue la fin d'un seul siècle ou la fin de tous les

siècles, il se serait servi du singulier, ainsi que nous lisons



ÉTUDE BIBLIQUE 409

Mat. XXIV, 3 : « Quel sera le signe de ton avènement et tri;
avvilita; toû atavo;'! » iNon, « la fin du monde, » mais la fin du
siècle actuel.) Et Mat. XXIV7, 14: « La bonne nouvelle du

royaume sera prêchée dans le monde entier pour servir de

témoignage à toutes les nations ; alors viendra la fin (tò tüo;'). »

De quelle époque l'apôtre pouvait-il dire ce qu'il écrit aux
Corinthiens, si ce n'est de celle où il vivait et où il écrivit sa

lettre, c'est-à-dire du temps où les limites des deux grands
siècles, l'antémessianique et le messianique, les seuls dont
l'antiquité eût quelque notion, se touchaient?

Nous reprochons encore à nos versions d'avoir, sans nécessité

et au détriment du sens, changé la construction de la

phrase, en donnant au verbe le pronom « nous » pour sujet,
et disant « nous, qui sommes parvenus à la fin des siècles, »

tandis que le texte dit : « nous, à qui sont parvenues les limites
des siècles. »

Nous faisons d'abord observer que le verbe xatavrm sì; ztvà

(cf. 1 Cor. XIV, 36) signifie « aller ou venir à la rencontre de

quelqu'un. » Puis nous demandons si ce sont les hommes, qui,
connaissant Dieu et. ses décrets, sont allés au-devant de lui,
ou bien si c'est Dieu, qui, en leur envoyant Jésus-Christ, est

venu les chercher, précisément parce qu'ils ne savaient aller
vers lui et le trouver. Il est vrai que le temps marche sans

s'arrêter et force les hommes de marcher avec lui : le courant
des jours et des armées les emporte fatalement et malgré eux ;

ce n'est pas par leurs efforts qu'ils parviennent à un port de

refuge, mais c'est Dieu qui le leur prépare et y dirige leur
barque; ce n'est pas la science purement terrestre, c'est la
science éclairée par la révélation qui a civilisé le monde; c'est
l'Eternel qui nous envoie le temps favorable et fait lever sur
nous le jour du salut; c'est lui qui avait marqué d'avance les

limites de l'ancienne alliance et de la nouvelle, et c'est par
grâce que l'apôtre et ses contemporains ont été mis en état
de les franchir, et que l'efficace du sacrifice qui abolit le péché
est venue sur eux, et par eux sur nous. (Héb. IX, 23.)

En disant : « nous à qui sont parvenues les limites des

siècles, » l'apôtre déclare que la venue de Jésus-Christ est ar-



410 G. DIETRICH

rivée selon un décret de la libre volonté do l'Eternel (cf. 1 Pier.
I, 20); il nous fait sentir que c'est une faveur particulière de

nous avoir révélé, « à nous, » sa grâce el sa vérité (Jean 1,17),
et nous avertit du danger auquel s'expose celui qui n'apprécie
pas à sa juste valeur ce témoignage d'amour. Tout ce qui est

arrivé aux Israélites lors de leur sortie du pays d'Egypte a été
écrit pour nous servir de type et d'instruction, à nous que
Dieu a conduits hors des limites de l'ancienne alliance, où

régnait la Loi, et qu'il a introduits dans la nouvelle, où règne la

liberté (Jean VIII, 36) ; nous devons donc faire d'autant plus
attention à la parole que nous avons entendue, afin que nous
ne soyons pas des enfants flottants et emportés à tout vent de

doctrine (Eph. IV, 14), et ne passions pas à côté du grand
salut qui nous a été préparé. (Héb. II. 1-3.)

Nos versions rendent en plusieurs endroits le terme ô aim

par le monde. Le mot français marque, soit l'ensemble de ce

que Dieu a créé, l'univers, soit en particulier le globe terrestre
et la société humaine. Le grec cependant se sert dans les deux

acceptions, non du mot ô «iwv, mais de ômo-po;; par exemple,
Act. XVII, 24 : « Le Dieu qui a fait le monde (tôv xot^ov) et tout
ce que s'y trouve; » Jean III, 16 : « Dieu a tant aimé le monde
(tôv y.io-pov) qu'il a donné son Fils unique...; » 1 Jean II, 17 : « Le

monde (h xào-po;) passe et sa convoitise aussi. i> (Voyez encore
1 Jean III, 13 ; IV, 5 ; Marc XVI, 15.)

Ce mot désigne d'abord le bel arrangement, le bel ordre qui
contribuent à orner et à embellir une chose. Puis, voyant la
merveilleuse harmonie qui règne aussi bien dans le ciel visible
avec ses innombrables astres que sur la terre, le Grec appelait
l'univers tout entier « le cosmos, « l'ornement de la divinité
dont il est l'œuvre. « O Eternel, s'écrie le psalmiste (Ps. CIV,
24), que tes œuvres sont en grand nombre Tu les as toutes
faites avec sagesse, et la terre est pleine de tes richesses »

NOUS lisons Eph. II, 2 : iv ai; noti Tispnn utii-y at s y.atà tov «tc5v« TO-J

y-io-po-j, « dans lesquels (les péchés) vous marchiez autrefois



ÉTUDE BIBLIQUE 411

selon le train de ce monde, » c'est-à-dire selon « l'esprit du
siècle » du monde d'alors. (Cf. 2 Cor. IV, 4.

Le mot ô ai™ ne désigne jamais le monde matériel, et il faut
lui conserver de même sa signification temporelle et historique
dans les passages Mat. XIII, 39, 40 et XXIV, 3, où l'évangéliste

parle de la fin du siècle actuel, et non de la fin du

monde.

Il est dit Héb. I. 2: Il m xat too; aïwva; inohiosv ; nos versions
disent : « par lequel (le Fils) il a aussi créé (ou « fait » le
monde. »

Nous prétendons qu'il n'est nullement question ici du
monde matériel et moins encore de la création du monde. Si

l'écrivain avait, voulu dire que Dieu à créé le monde par son
Fils, il aurait employé le verbe xtîÇsiv, qui signifie « créer, »

c'est-à-dire « appeler à l'existence. » Il dit, en effet, Eph. III, 9

et Col. I, 16, que « Dieu a créé toutes choses, » et 1 Cor. XI, 9,

que Dieu créa premièrement l'homme et ensuite la femme. Le
verbe nodiv signifie « faire, arranger, fabriquer des choses dont
la substance existe déjà; » c'est dans ce sens que l'apôtre Paul
dit (Act. XVII, 24) que Dieu a « fait et arrangé le monde et

tout ce que s'y trouve » (ô nomo-a; zbv y.iapo-j). Si l'auteur de notre
lettre avait voulu parler de la création successive de la terre,
façonnée et rendue habitable en six jours cosmiques, il aurait

pu se servir du verbe noua, mais rien ne nous indique que
telle a été sa pensée.

Conservant au mot ol amvs; sa signification temporelle et

historique, nous traduisons : « par lequel aussi il a fait les

siècles, » c'est-à-dire l'histoire de l'humanité. (Jean I, 3-5.)
Nous avons en notre faveur le contexte, qui parle exclusivement

de faits historiques qui se sont passés sur la terre :

l'histoire, divisée en siècles, ne s'est pas faite toute seule, ni

par un hasard capricieux, ni par la seule volonté des hommes.
C'est « Dieu qui a voulu que tous les hommes, sortis d'un
seul sang, habitassent sur toute la surface de la terre, ayant
déterminé la durée des temps (xaipô;) et les bornes de leur



412 G. DIETRICH

demeure; il a voulu qu'ils cherchassent le Seigneur, et qu'ils
s'efforçassent de le trouver en tâtonnant, bien qu'il ne soit

pas loin de chacun de nous, car en Lui nous avons la vie, le

mouvement et l'être » (Act. XVII, 26, 27), en lui qui seul
existe par lui même, et qui seul possède l'immortalité. Il nous
a parlé autrefois et à plusieurs reprises par les prophètes et

dans ces derniers jours par son Fils, qui, venu en chair (Jean

I, 14; 1 Tim. Ill, 16; 1 Jean IV, 2, 3) a fait « en lui-meme »

(étant à la fois le sacrificateur el. la victime), la purification
de nos péchés, et la nouvelle alliance constituant par des

faits historiques le royaume des cieux sur la terre. Voilà les

siècles, l'antétnessianique et le messianique, dont parle la

lettre aux Hébreux.

Héb. XI, 3 : ITiVrâi -joo-j-j.sv y.az-CGzio-Qxi to-j; aliava; ór,u.v.tt Bso-j, si; tô

u.-h ex ®aivopi-jb>v tx ßlsnopsva ysyovévai.

Les versions disent: « C'est par la foi que nous reconnaissons

que le monde a été formé par la parole de Dieu, en sorte

que ce qu'on voit n'a pas été fait de choses visibles. »

S'il s'agissait dans ces paroles de la création du monde
matériel, de l'univers, nous ne pourrions comprendre pour quelle
raison l'écrivain s'est servi du substantif oî aiùvs; au lieu du

substantif singulier ó xóo-po;, qui désigne nettement ce que nous

appelons le monde. Nous laissons donc au terme oi aiàvs; son

sens propre, nommant ainsi les siècles avec les faits historiques
qui s'y sont passés.

Le verbe y.atxptiçsiv ne signifie ni créer (xnÇstv), ni faire ou

former (noi-h), mais, dérivé de l'adjectif apno;, « droit, en bon

état, parfait » 2 Tim. Ill, 17), il signifie « redresser, rendre
meilleur, remettre en bon état ce qui est dérangé, gâté,
détérioré. » C'est dans ce sens que nous lisons ce verbe Mat. IV,
21: « ils réparaient leurs filets; » 1 Cor. I, 10: « Je vous
exhorte à ne point avoir des divisions parmi vous, mais à

être bien unis dans un même esprit ; » 2 Cor. XIII, 11 : «

Devenez plus parfaits ; >> Gai. VI, 1 : « Redressez l'homme surpris

en quelque faute; » Héb. XIII, 21 : « Que le Seigneur



ÉTUDE BIBLIQUE 413

vous rende habiles pour toute bonne œuvre ; » 1 Pier. V, 10 :

« Dieu lui-même, après que vous aurez souffert un peu de

temps, vous redressera, vous affermira, vous fortifiera, vous
rendra inébranlables. »

Il y a encore, dans ce passage, d'autres mots qui nous
semblent être rendus d'une manière inexacte. Nous ne voulons
cependant pas nous en occuper en ce moment, faisant seulement

remarquer que le substantif morts se trouve ici sans
l'article; il désigne, par conséquent, non objectivement la foi qui
nous est présentée, fides qux ereditili-, mais subjectivement
la foi que nous avons, fides quâ credilur.

Considérant que toute l'humanité avait désobéi à la volonté
et aux commandements précis de Dieu, et qu'elle était tombée
dans un état de corruption morale, nous traduisons la phrase
de la manière suivante :

« C'est par la foi que nous reconnaissons que les siècles ont
été arrangés et formés par la parole de Dieu, en sorte que ce

qui a paru ne s'est pas fait des choses que nous voyons de nos

yeux. »

Cette traduction se justifie encore par les mots qui suivent
immédiatement (vers. 4), où il est dit que ce n'est pas
l'offrande même (la chose visible) qui rendit le sacrifice d'Abel plus
excellent que celui de Caïn, mais que ce fut la foi (la chose

invisible) qui l'accompagnait.
Nous savons que tout ce qui se passe dans le monde visible,

ainsi que tous les événements et tous les changements qui
s'accomplissent dans l'histoire de l'humanité,tout cela forme
une chaîne non interrompue de causes et d'effets. Aussi notre
raison, si elle s'en tient exclusivement aux apparences, pourrait

en conclure que la chose visible est simplement l'effet
d'une autre chose visible, qu'ainsi tout est fatalité, qu'une
matière primordiale a existé de tout temps, et que c'est elle qui,

par l'enchaînement des causes et des effets, a produit tout ce

que nous voyons, tout ce qui existe ou s'est produit dans le

courant des siècles. En effet, « rien ne se fait de rien » disent
certains hommes, qui par ce mot se contredisent eux-mêmes,
confirmant ce qu'ils viennent de nier. S'il est vrai que rien ne



414 G. DIETRICH

se fait de rien, il doit y avoir une cause première d'où
provient tout ce qui se fait.

Regardons donc non point aux choses visibles, mais plutôt
aux invisibles ; car les choses visibles sont passagères, ne sont

que les phénomènes (faivipsva) de la cause efficiente, qui est

invisible et permanente. (2 Cor. IV, 18.)
En conséquence, mettons dans l'appréciation de l'histoire en

première ligne la volonté prononcée de l'Eternel et la foi que
nous y ajoutons, et qui a pour base la ferme persuasion de la

véracité du Dieu qui ne peut ni mentir ni tromper: alors nous
reconnaîtrons que, non seulement la création proprement
dite, renfermant une histoire en six jours cosmiques, mais
aussi les siècles et les événements qui s'y sont accomplis ont

pour cause efficiente une chose invisible, savoir la volonté de

Dieu contrecarrée par celle de l'homme.
L'Eternel a d'abord laissé marcher les nations dans leurs

propres voies, afin qu'elles apprissent, par une triste
expérience, à quelle fin l'incrédulité et la désobéissance mènent.
Puis, quand il le trouva à propos, il appela Abraham pour lui
faire connaître le Dieu vrai et unique. Il donna à Moïse la Loi

pour convaincre les hommes de leur état de pécheurs; il leur

envoya à plusieurs reprises des prophètes pour les préparer à

la venue du Christ (1 Pier. I, 20), qui par son sacrifice a aboli
le péché et nous a réconciliés avec le Père, en nous annonçant
dans l'Evangile sa grâce et sa vérité. C'est la volonté prononcée
de Dieu qui nous a édifiés sur le fondement des apôtres et des

prophètes, Jésus-Christ lui-même étant la pierre angulaire, et

qui donne encore à l'heure qu'il est la vie au monde. Tout ce

que nous voyons de beau, de vrai et de bon a pour cause une
chose invisible donnant réalité et valeur à la chose visible.

Qu'est-ce, dit notre lettre dans les versets qui suivent,
qu'est-ce qui rendit le sacrifice d'Abel agréable à Dieu, si ce

n'est la foi, invisible à nos yeux, mais visible à Celui qui lit
dans nos cœurs? Regardez Henoch, Noé, Abraham, Isaac,

Jacob, Joseph, Moïse et tant d'autres; c'est leur foi qui les a

amenés à la perfection, et à laquelle il a été rendu témoignage.
De même c'est par une chose invisible, la Parole de l'Eternel,



ÉTUDE BIBLIQUE 415

que les siècles et leur histoire ont été redressés pour que
l'humanité coupable et égarée fût ramenée dans le chemin de la

vérité et de la liberté morale, c'est-à-dire de la perfection.

Nous lisons 2 Tim. [, 9, que la grâce nous a été donnée en

Jésus-Christ npo ^oôvwv atcovtwv.

Est-il permis de traduire les derniers mots, en disant «avant
les temps éternels? » Peut-il avoir existé quelque chose que
ce soit avant l'éternité, avant Celui qui seul est éternel? Ou

bien y a-t-il plusieurs temps éternels? Le temps, qu'est-il sinon

une coupure dans l'éternité, et ayant eu son commencement

parla création du monde? (Gen. I, 1.)
Nous prétendons qu'il faut traduire ces mots en disant « avant

les temps les plus reculés, ¦> et les entendre dans le môme sens

que l'apôtre Pierre exprime en d'autres termes, en parlant du

Christ prédestiné avant la fondation du momie. (1 Pier. I, 20.)

Philemon, vers. 15 : >• S'il a été séparé de toi pour une heure
(capa), c'est peut-être afin que tu le recouvres pour de longues
années, pour toujours >) (aiàvmv).

La version Segond dit : <s Peut-être a-t-il été séparé de toi

pour un peu de temps, afin que tu le recouvres pour l'éternité.

»

Nous voudrions d'abord savoir pour quelle raison le substantif

ûpa a été traduit par l'expression vague« un peu de temps, »

lui ôtant ainsi su signification propre ot bien déterminée. Est-ce

qu'on a senti qu'il n'est pas admissible d'établir une comparaison

entre une heure, terme qui marque un espace de temps
défini, et l'éternité, soit que vous preniez ce terme dans le sens
d'un temps illimité, infini, soit dans celui d'un état où il n'y a

plus de temps1? Dans ce cas, il aurait fallu laisser les signifi-

1 Le temps et l'éternité sont deux choses de nature toute différente.
Pourrait-on, par exemple, dire qu'Abraham est aujourd'hui âgé d'environ

quatre mille ans?



416 G. DIETRICH

cations propres et radicales aussi bien au substantif âpa qu'au
mot -Mûvtov. Nous pouvons, sans changer le sens de la phrase,
prendre ce mot soit pour l'accusatif masculin, soit pour la

forme neutre, employés comme adverbe, de l'adjectif alâwtc,

qui attribue à la chose à laquelle il est jointe la qualité de

durer, comme les siècles, de longues années, un temps indéfini.

Il est vrai que, dans certains cas spéciaux, le temps peut
encore s'étendre sur ce que nous, instruits par la révélation
divine, appelons éternité, mais dans toute la lettre que l'apôtre
adresse à Philemon, il parle exclusivement d'affaires temporelles

et terrestres, et ne fait aucune mention de la vie dans

l'autre monde. Il est évident ensuite que, Onésime rentrant en

qualité d'esclave chez son maître, celui-ci ne pouvait le recouvrer

que temporairement et pour la vie terrestre, non éternellement

et pour l'autre monde, où il n'y a ni maître ni esclave,
et pour lequel il ne l'avait pas perdu de façon à pouvoir le

regagner maintenant. Enfin, en disant pour l'éternité, on rend la

phrase singulièrement équivoque : Onésime ayant mérité une
punition, doit-il être retenu (àniyuv) pour le salut éternel ou

pour le châtiment éternel
Voici, en substance, les relations réciproques des trois

hommes dont la lettre parle. Onésime, d'origine païenne et
esclave de Philemon, membre considéré de l'Eglise de Colosses

et ami de l'apôtre, s'était enfui de chez son maître. Paul le
rencontre à Rome, lui annonce l'Evangile, et l'amène à la foi
en Jésus-Christ ; puis il le renvoie, comme de juste, auprès de

son maître et propriétaire, et pour lui faciliter sa rentrée, il
lui donne la bonne et cordiale lettre que nous avons le bonheur
de posséder.

Philemon n'a absolument rien fait pour recouvrer Onésime

pour l'éternité ; c'est l'apôtre qui l'avait fait, en lui faisant
connaître et trouver le salut en Jésus-Christ. L'autre ne pouvait
le regagner que pour la vie terrestre. Onésime, étant esclave

c'est-à-dire chose vénale et de prix, avait par sa fuite
occasionné une perte d'argent et de temps de service à son maître,
qui avait le droit de le punir sévèrement. Quant à la perte
d'argent, lui écrit l'apôtre, tu l'as recouvré par son retour, tu



ÉTUDE BIBLIQUE 417

le retrouves, môme supérieur à ce qu'il était lorsqu'il t'a

quitté. Et quant à la perte du temps pendant lequel tu as été

privé de ses services, elle est réelle, mais qu'est-ce qu'une
heure de séparation en comparaison du long temps où, devenu
chrétien et ton frère en Jésus-Christ, il te servira, non avec

une crainte servile, mais par motif de conscience et par affection?

Reçois-le donc en frère, et s'il t'a l'ait quelque tort, ou
s'il te doit quelque chose, mets-le sur mon compte : voici le

billet de reconnaissance, c'est de ma propre main que j'écris
ci Je paierai. » Du reste, ajoule-t-il finement, lequel de nou*
deux doit le plus à l'autre? ne te dois-tu pas toi-même à moi

Quoiqu'il en soit, prépare-moi un logement, car j'espère vous
être rendu, grâce à vos prières.

THÉOL. ET THIL. ISSO.


	Étude biblique

