Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: Le jour du seigneur : étude de dogmatique Chrétienne et d'histoire
[suite]

Autor: Thomas, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379453

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE JOUR DU SEIGNEUR

ETUDE DE DOGMATIQUE CHRETIENNE ET D'HISTOIRE

PAR

L. THOMAS!

§ 3. Les Arabes.

Il est certain qu’avant Mahomet la semaine existait chez les
Arabes, qu’il la conserva, 'adopta, ainsi que l'année lunaire,
et que l'une et 'autre ont toujours été en vigueur chez les
Mahométans.

Les Arabes appellent la semaine usbu (V12DN) et subu
(V12W), désignations qui ont un rapport frappant avec le mot
hébreu schaboua (}12W).

Ils appellent notre dimanche « le 1¢r jour » (jaum el-ahad) ;
le lundi, « le 24 jour »; le mardi, « le 3mejour »; le mercredi,
« le 4me jour »; le jeudi, « le 5me jour » ; le vendredi, « le jour
de I'assemblée » (jaum el-dschuma); le samedi, «le jour du
sabbat » (jaum el-sebt).

Le vendredi est ainsi désigné parce que, comme on le sait,
c’est le jour ol les Mahométans doivent se rendre dans les
mosquées, sans que ce soit proprement un jour de repos.
« Mahomet, dit G. Sale, un des traducteurs anglais du Coran 2,
trouva si convenable linstitution des juifs et des chrétiens &

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, année 1887,

2 Observations historiques et eritiques sur le mahométisme, traduites

de I'anglais, de G. Sale. Dans les Livres sacrés de UOrient, publids par
Pauthier, Orléans, 1875, p. 523.



372 L. THOMAS

Pégard de la consécration d’un jour de la semaine destiné &
rendre un culte plus particulier & Dieu, qu’il ne put que les
imiter sur cet article quoique, pour mettre quelque différence,
il se criit obligé de choisir un jour qui ne fit pas le méme que
celui des juifs ou des chrétiens, On donne plusieurs raisons du
choix qu'’il fit du 6™ jour de la semaine; mais il semble que
le prophéte le préféra, parce que c’était le jour auquel le peu-
ple avait accoutumé de s’assembler longtemps avant les temps
du prophétel. »

Un nom ancien du vendredi était cependant Aruba, c’est-a-
dire le soir ou la veille, sous entendu : du sabbat, de méme
que chez les Araméens juifs, il s’appelait arubta (RD217Y),
et que dans le Nouveau Testament il est nommé « la prépara-
tion » ou la « veille du sabbat (3 wapagxevh; mpoodfBfarov)2. Ereb
(21Y) signifie en hébreu soir.

Le mot de sebt ou sabtw qui apparait dans la désignation
arabe du samedi, rappelle évidemment le mot hébreu schabath
(N2W).

Ces rapprochements entre les Arabes et les Hébreux pourla

1 Sale allegue ici le témoignage du commentateur du Coran, Al Beidawi.
En fait, on ne voit pas dans le Coran l'institution expresse du vendredi
comme jour sacré. 11 apparait déja comme existant et comme appelé le
jour de l'assemblée (chap. LXII, v. 9-11). Le Coran mentionne assez sou-
vent les 6 jours de la création, mais sans y rattacher jamais un 7@ jour
comme jour de repos: VII, 32; X, 3; X1, 9; XXV, 60; XXXII, 3; L, 37;
LVI1I, 4. Dans plusieurs de ces versets (VII, 32; X, 8; XXV, 60; XXXII, 35
LVII, 4) il est dit qu'aussitot apres la création, Dieu g'est assis sur le
trone. X, 8 ajoute : « pour gouverner I'univers. » — Si le Coran mentionne
le nombre 7, c’est surtout pour désigner les 7 cieux. Ainsi 11, 27 (ot il est
dit qu’ils ont été formés apres la terre); XVII, 46 ; XXIII, 17, 87; XLI, 11
(d’apres lequel en 2 jours le ciel aurait été partagé en 7 cieux); LXV, 12;
LXVIIL 3-5 (qui constate que le ciel le plus voisin de la terre a été orné
de lambeaux) ; LXXI,14; LXXVIII, 12. — Il est en outre question (XV, 44)
des 7 portes de la géhenne; (LXV, 12) des 7 terres, probablement des
continents, des pays; (XXXI, 26) des 7 mers; (XV, 87) des 7 versets du
Coran qui doivent étre répétés constamment. Celui qui ne peut pas faire
le pelerinage de la Mecque doit observer 3 jours de jeline pendant le
pelerinage et 7 apres le retour des pelerins (11, 192). Le seul autre passage
du Coran on il est question du nombre 7 se rapporte & un ouragan.

2 Voir Revue de théol..., 1887, p. 452, note 2.



LE JOUR DU SEIGNEUR 373

désignation du mot semaine, du vendredi et du samedi ont
déterminé Schrader & admettre que les Arabes ont recu la
semaine des Juifs ; et certes les rapports entre les Arabes et
les Juifs ont commencé trés anciennement et ils ont été divers
et nombreux.

Sans remonter & Ismaél, fils d’Abraham (Gen. XXV, 12-18), et
a4 Joseph vendu par ses fréeres 4 des Madianites, qui étaient des
Arabes septentrionaux, de 'Hedjaz ou de 1’Arabie pétrée (Gen.
XXXVII, 25-36; Schrader, Handw. p.78), c’étaient encore des
Madianites avec lesquels Moise entra de bonne heure en rela-
tion (Ex. II, 15; III, 1; Nomb. X, 29) et sur lesquels Israél
remporta plus tard une grande victoire (Nomb. XXXI; comp.
XXII, 4; XXV, 6).

Les fils de Kédar, aussi des Arabes septentrionaux, ne pa-
raissent pas avoir été en hostilité avec les Israélites, mais ils
sont & plusieurs reprises mentionnés dans ’Ancien Testament
(Esaie LX, 7,16 ; Jér. XLIX, 28).

La reine de Séba qui visita Salomon (1 Rois X, 1-10) venait
de I’Arabie méridionale.

Il est probable que les Arabes dont il est parlé 2 Chron.
XXI, 16, comme habitant dans le voisinage des Ethiopiens et
comme s’étant alliés avec les Philistins contre Joram, étaient
des tribus de I’Arabie centrale, etc.

Dozy, professeur a4 Leyde!, s’appuyant sur 1 Chron. IV, 24-
43, prétend méme que la Mecque a été fondée par les Siméo-
nites, que ce sont eux qui, sous le nom de Djorhoum, ont battu
les Minéens et conquis I'Hedjaz, et que le nom de la Mecque :
Macoraba, « la grande bataille, » aurait perpétué le souvenir
de cette conquéte. Phil. Berger, dans l'article Arabie de I'En-
cyclopédie des sciences religieuses, p. 492, combat cette opi-
nion, mais il ajoute : « Néanmoins, deux faits importants sub-
sistent : 1° la disparition subite de la tribu de Siméon; 2° les
traces profondes d’une influence juive au centre de I’Arabie ;

1 Die Israeliten zu Mekka, Leipzig, 1864. « La science est redevable &
M. Dozy, dit Stanislas Guyard (Art. Musulmans de I'Encycl. des sc. relig.
p- 502), d’un excellent Essai sur Uhistoire de l'islamisme, traduit du hol-
landais par Victor Chauvin, » Leyde, 1879.



374 L. THOMAS

on les retrouve dans les noms propres, dans les pratiques reli-
gieuses et jusque dans les traditions relatives aux deux Djor-
houm et en général aux populations successives qui se sont
disputé la Mecque. L’émigration juive avait déja commencé
lors de la conquéte de Jérusalem par Nébucadnézar (Jér. X1,
11), depuis elle n’a fait qu’augmenter; & I’époque de Maho-
met, ’Arabie était pénétrée d’éléments juifs; il faut méme en
tenir grand compte dans la recherche des origines de l’isla-
misme. »

« Les Juifs, dit Sale!, s’étaient réfugiés en grand nombre
en Arabie dans le temps que les Romains ravagérent si cruel-
lement leur pays. Ils firent des prosélytes dans plusieurs
tribug, du nombre desquelles étaient celle de Kenanah, celle
de al Kareth Ebn Kaaba, et en particulier celle de Kendah ;
ils y devinrent trés puissants, et se rendirent maitres de plu-
sieurs villes et forteresses. Leur religion était connue des
Arabes au moins cent ans avant ce refuge. On dit qu’Abu
Karb Asad, dont le Coran fait mention, et qui régnait dans
I'Yemen 700 ans avant Mahomet, avait introduit le judaisme
chez les Hamyarites, peuple idolitre. Quelques-uns de ses suc-
cesseurs embrassérent aussi cette religion; et I'un d’eux,
nommé Jousef et surnommé Dhou Nowas, se fit remarquer
par son zele pour le judaisme, qui le porta & persécuter cruel-
lement tous ceux qui refusaient de s’y convertir. Il les faisait
mourir par divers tourments, dont le plus ordinaire était de
les jeter dans une fosse remplie d’'un feu ardent; ce qui lui fit
donner le nom infamant de seigneur de la fosse. Le Coran parle
de cette persécution (chap. 83)2. »

1 Livres sacrés de IOrient, par Pauthier, p. 472.

2 Comp. Jomard, Etudes géographiques et historiques sur I Arabie, Paris,
1839, p. 113, 191..., ot il est parlé en particulier des Bédouins Caraites; —
Pierotti, Les Réchabites retrouvés, Lausanne, 1868. Cette brochure ren-
ferme d'intéressants détails sur les Béni-Rechab ou Béni-Rukab et sur les
Jahoudie-el-Kébir (<« Les Juifs grands et anciens »), deux tribus nomades
qui ne sont point mahométanes. La premiere descendant de Jéhonadabs
fils de Réchab (Jérém. 35), peut étre considérée comme juive. La seconde
parait étre <« les véritables Béni-lsmaél, » c'est-i-dire les descendants
d’'Ismaél, fils d'Abraham. Les derniers ne connaissent pas le Pentateuque,



LE JOUR DU SEIGNEUR 375

Malgré tout cela et bien que la dénomination courante de la
semaine chez les Arabes semble porter une empreinte juive, je
ne pense pas avec Schrader qu’ils ne doivent la semaine qu’au
judaisme.

Je n’insisteral pas toutefois sur les raisons qu’on peut allé-
guer pour établir que les mots usbu et subu, aruba, sebt ou
sabtu ne sont pas nécessairement d’origine hébraique et peu-
vent s’expliquer par des origines arabes, par des radicaux
communs aux langues sémitiques ou autrement.

Mais je signalerai d’abord le fait qu'on trouve en Arabie,
avant Mahomet, deux autres nomenclatures des jours de la
semaine, qui ne renferment ni I'une ni Pautre la désignation
de sebt et dont l'une commence avec le lundi, tandis que I'au-
tre part du samedi.

Voici la 1r¢ : Awwel, Bahun, Dschebar (ou Djebar), Debar,
Munis, Arube, Schijar.

Et voici la 24 : Abdshed (ou Abdjed), Hawaz, Hoti, Kelamun,
Safas, Korischet, El-aruba.

Il y a deux noms de la 1re série qui s’expliquent facilement :
Awwel, qui est le correspondant habituel de notre mot : pre-

mais se reposent le samedi, « comme le faisait Abou Ismaél (le pere ls-
maél). » Il y a 14 peut-8tre un argument qui n’est pas & dédaigner pour
la question des rapports d’Abraham avec le sabbat primitif.

Citons enfin quelques lignes d'un savant voyageur moderne, von Mal-
tzan, qui peuvent &tre considérées comme un résumé général de I'influence
Juive en Arabie. Voici ce qu'il dit au commencement du chap. XX de
son ouvrage intitulé : Reise nach Sidarabien, 1873, chapitre ol il est
spécialement traité des Juifs : « Le nord et le centre de I'’Arabie n'ont en
proportionnellement que peu de communautés juives. Le Juif aime les
pays civilisés et I'’Arabie centrale ne fut jamais un de ces pays, car la
vie pastorale nomade et de brigandage y régna toujours. Les Juifs ne se
trouvaient la que comme des oasis, dans certains centres urbains isolés,
comme Yatrib, Chaibar, ete. 1ls n'étaient pas disséminés comme dans le
Yemen... On sait que le judajsme arriva, dans le Yemen, sous Dou Nowas
4 la domination et que des tribus entitres 'avaient adopté. La plupart
I'abandonndrent lors de l'avinement de l'islamisme. Leur mosaisme
n'avait jamais été que superficiel. Il est en tout cas incontestable que les
Juifs actuels du sud de I’Arabie sont en trés grande partie d’origine
israélite. »



376 L. THOMAS

mier, et Arube, que nous avons déja vu. Mais quant aux au-
tres, ils sont difficiles & expliquer 1.

Quant & la 24¢, on y trouve d’abord 6 mots fictifs mnémo-
techniques renfermant les 22 lettres de 'ancien alphabet arabe,
lettres communes & toutes les langues sémitiques et rangées
dans la série selon 'ordre qui leur est assigné encore aujour-
d’hui par leur signification numérique dans ces langues, —
puis, 'alphabet étant épuisé, le nom déja connu d El-aruba.
Cet alphabet, désigné par les Arabes comme 'alphabet Abdjed
est fort ancien, car avant Mahomet on se servait déja de l'al-
phabet actuel, qui a 28 lettres?>.

Schrader, dans sa dissertation sur I'origine babylonienne de
la semaine, dit (p. 344) qu’il a déja prouvé ailleurs que la sain-
teté du chiffre 7 chez les Arabes n’y était pas absolument pri-
mitive, etil renvoie a une autre dissertation insérée en 1873 dans
la Zeitschrift der Deutsch-morgenlindischen Gesellschafts.
Cette dissertation m’a paru d’un trés haut intérét, mais d’un ca-
ractére trés hypothétique, et je n’al pas su y trouver une véri-
table preuve de la thése, tout au moins une preuve développée.

111 a paru I'année derniere i Londres une Chart of the Week, publiée par
M. W. M. Jones, qui passe en revue les termes par lesquels le mot semaine
et les noms des 7 jours de la semaine sont désignés dans 160 langues an-
ciennes ou modernes, plus ou moins ditférentes les unes des autres. Ces
termes sont donnés chacun & la fois dans leur éeriture originale, leur
traduction phonétique et leur signification. M. Jones a longtemps sé-
journé et étudié en Orient, et il a d faire beaucoup de recherches pour
confectionner son vaste et beau tableau. Or voici les termes qui y sont
donnés comme de tres anciens noms arabes des jours de la semaine :
au-had, ah-wan, ju-bar (ou dju-bar), muh-nis, a-ru-bat, shi-yar. Nous re-
trouvons la tous les noms de notre 1 série, sauf celui du 24 jour. Au-had
pourrait n'étre qu'un synonyme de Awwel et signifier lui aussi: premier.
Quant aux significations attribuées, le 1¢ nom signifierait Business day,
le 2¢ Light-Moon, le 3™¢ War-Chief, le 4™ Turning day or Midweek, le
s5me Familiar or Society day, le 6m¢ Eve (of Sabbath), le 7 Chief or
Rejoicing day. La signification du 6™° jour ne saurait étre contestée.
Quant aux autres, j'avoue qu'apres en avoir conféré avec des amis arabi-
sants, je ne saurais les admettre sans de nouvelles explications, que
jappelle de mes veeux.

2 [deler, LI, p. 473, 494.

3 Die Abstammung der Chaldier und die Ursitze der Semiten.



LE JOUR DU SEIGNEUR 377

A cet égard, elle se borne presque! a aflirmer que la notion
de la sainteté du septénaire serait la seule tradition commune
aux Arabes (surtout ceux du Nedjed et de I'Hedjaz) et aux sé-
mites du nord, qu’elle doit étre en conséquence considérée
chez ceux-la comme une importation étrangere, et & renvoyer
pour plus de développements & Brandis, Hermes, II, p. 259 et
& Krehl, die Religion der wvorislamischen Araber, Leipzig,
1863.

Quant & la dissertation de Schrader sur lorigine babylo-
nienne de la semaine, elle renferme encore moins la preuve
désirée, mais elle s’occupe spécialement de la semaine. Pour
prouver (u’elle n'est pas primitivement arabe, Uillustre savant
s’appuie soit sur le fait qu’on ne trouve ni dans 'araméen ni
dans Parabe des mots analogues a la racine hébraique Y2 en
tant que rattachant eux aussi I'idée du serment a celle de ’hep-
tade, soit sur le fait que 'éthiopien, pour exprimer I'idée du
serment, a encore d’autres termes nondérivés de cette racine.

Mais, pour ne parler que des Arabes., nous avons déja
signalé une de leurs coutumes, qui nous a €té transmise par
Hérodote ? et qui prouve bien que déja de son temps ils re-
liaient le nombre 7 au serment.

J’ai en outre trouvé deux mentions, dont I'une détaillce,
d’une coutume du méme genre, dans une relation trés instruc-
tive : le Récit du séjour de Fatalla Sayeghir chez les Arabes
du grand désert, relation qui a été rapportée par Lamartine et
traduite de ’arabe par ses soins®. Ce récit n’a point été d’abord

1 Voir p. 402, 405, 407.

2111, 8. Voir Revue de théol. et de phil., p. 152.

3 Souvenirs, impressions, pensées et paysages pendant un voyage en Orient,
par A. de Lamartine, Paris, 1835, t. LV, p. 55-285. Fatalla Sayeghir avait
accompagné M. de Lascaris pendant tous les voyages qu'il fit en Méso-
potamie et jusqu'aux extrémités de la Perse, comme agent confidentiel
de Napoléon. 11 devait reconnaitre la route des Indes a travers le ddsert
et la préparer pour le conquérant, s'il pouvait jamais s’y engager avec
une armée, M. de Lascaris arrivait b Constantinople apres avoir admira-
blement accompli sa mission pendant 7 années de périls et de dévoue-
ment et réussi b réunir dans une vaste alliance tous les Arabes du désert
depuis les frontibres des Indes jusqu'au centre del'Arabie, lorsqu’il apprit



378 L. THOMAS

estimé & sa valeur, mais son exactitude a été hautement con-
firmée par deux voyageurs anglais qui ont eux-mémes pu
acquérir une connaissance trés exceptionnelle des Bédouins1,

Voici done comment Fatalla raconte (p.199) la réconcilia-
tion de deux chefs arabes : « Le Drayhy 2 ayant fini par céder,
les principaux de la tribu se mirent en marche pour aller au-
devant de Méhanna, selon les égards dus & son dge et & son
rang. Lorsqu’il eut mis pied & terre, le Brayhy le fit asseoir &
la place d’honneur, au coin de la tente, et ordonna d’apporter
le café. Alors Méhanna se levant : « Je ne boirai de ton cafg,
» dit-1l, que lorsque nous serons complétement réconciliés et
» que nous aurons enterré les 7 pierres. » A ces mots, le Dray-
hy, s’¢tant levé également, ils tiréerent leurs sabres et se les
présentérent mutuellement & baiser; ils s’embrassérent en-
suile, ainsl que tous les assistants. Méhanna fit avec sa lance,
au milieu de la tente, un creux en terre de la profondeur d’un
pied et, ayant choisi 7 petites pierres, il dit au Drayhy : « Au
» nom du Dieu de paix, pour ta garantie et pour la mienne, nous
» enterrons ainsi & jamais nos discordes. » A mesure qu’ils

la catastrophe de Moscou. Il ne tarda pas 4 mourir de désespoir au Caire
et ses papiers tomberent entre les mains du gouvernement anglais; mais
Lamartine eut le bonheur de découvrir et d’acquérir « un recueil de
notes que IFatalla avait éerit & l'instigation de son patron dans le cours
de sa vie nomade. »

! Lady Anne Blunt, Veoyage en Arabie. Pélerinage au Nedjed, berceau
de la race arabe, traduit avec 'autorisation de 'auteur par Dérome, qui
a mis en téte du volume une longue et fort intéressante introduction,
Paris, 1881, p. VIII, XXVI. W. 8. Blunt avait résidé 20 ans & Bagdad, ot
il exercait des fonctions diplomatiques; il avait pris durant 9 ans une
part active aux travaux des missionnaires anglais de Syrie ; dans I'inter-
valle, il avait visité I’Afrique du nord, 'Egypte et le Sinai, parcouru
une notable partie de 'Inde et de la Perse. Avant d’aller au Nedjed, il
avalt encore passé 'hiver parmi les Shamar et les Anazeh de la Méso-
potamie et du Désert de Syrie. De la son ouvrage : The Bedouin Tribes
of the Euphrates, 2 vol. Londres, 1879, dont Dérome a largement profité
pour son introduction. C'est dans 'hiver 1878-1879 que W. S. Blunt et sa
compagne, petite-fille de lord Byron, ont fait un voyage au Nedjed.

2 ’émir Ebn Chahllan était appelé le Drayhy, c’est-a-dire « le des-
tructeur des Turcs » i canse d'une grande victoire remportée sur eux
apres une indigne trahison de leur part. (Récit de Fatalla, p. 109, 151...)



LE JOUR DU SEIGNEUR 379

jetaient les pierres dans la terre, les deux cheiks les recou-
vraient, et foulaient la terre avec leurs pieds. tandis que les
femmes poussaient des cris de jole assourdissants. Cette céré-
monie terminée (elle s’appelle hasrat), ils reprirent leurs pla-
ces, et 'on servit le café. De ce moment il n’était plus permis
de revenir sur le passé et de parler de guerre. On m’assura
quune réconciliation, pour étre en régle, devait toujours se
faire de la sorte. Aprés un repas copieux, je fis la lecture du
traité auquel Méhanna et quatre autres chefs de tribus appose-
rent leur cachet. »

Fatalla dit ailleurs (p.239), & propos de la conclusion d’un
autre traité : « L’émir Douackhry enterra les 7 pierres et con-
somma ainsi ’alliance. »

La signification religieuse que les Arabes attachent au septé-
naire me semble aussi ressortir vivement des cérémonies qu’ils
pratiquent toujours dans le culte si solennel du pélerinage a la
Mecque.

Apreés s’étre rendu & la Caaba et s’étre arrété a 'angle ol la
pierre noire est enchissée dans la muraille, le pelerin baise
cette pierre et commence les tournées ou touafs qu’il doit ac-
complir autour du temple. Apreés en avoir fait 7 fois le tour, il
baise de nouveau la pierre noire, puis, sortant par la porte ap-
pelée la porte de Safa, il monte sur la colline qui porte ce
méme nom, et il parcourt 7 fois dans sa longueur la petite
vallée qui la sépare de la colline de Méroual.

Le 8me jour du mois de Dhow’lhidie, aussitdt aprés la priére
du matin, tous les fidéles, sous la conduite de l'imam, quittent
la ville et se rendent & la vallée de Mina. La, on dresse des
tentes, ou la foule des. pelerins passe la nuit pour se rendre le

1 Cette pratique a été instituée, dit-on, en imitation de la conduite
d’Abraham, qui, voyant dans ce lien Agar et Isma&l en proie aux hor-
reurs de la soif, monta sur la colline de Safa pour découvrir au loin quel-
que source ef, n’en ayant pu trouver, parcourut 7 fois dans son angoisse
I'espace ol ce rit s’accomplit aujourd’hui. Cette pratique avait été enta-
chée d'idolatrie par les Arabes paiens; aussi les musulmans hésitérent
d’abord & admettre la promenade entre les collines de Safa et de Méroua
au nombre des cérémonies du pelerinage. Mais le Prophete les a rassurés
au v. 153 du chap. II du Coran.



330 L. THOMAS

lendemain au mont Arafa. De cette station, au moment ou le
soleil disparait sous I'horizon, on se dirige sur Monzdélifé. Cest
en traversant les plaines qui portent ce nom que chaque péle-
rin ramasse 7 petites pierres qu’il devra jeter le lendemain en
mémoire d’Abraham qui, traversant ces lieux pour aller immo-
ler son fils, repoussa & coups de pierre les tentations du dé-
mon. Le 10 est le jour du Beyram et des sacrifices. Puis, de
retour & la Mecque, chacun renouvelle 7 fois la marche sainte
autour du temple et va boire & longs traits ’eau du puits de
Zemzem 1.

La fameuse priére des musulmans, la Fathd ou El Fatiha,
qui forme le 1¢r chapitre du Coran, qui est recommandée ail-
leurs 2, comme devant étre répétée constamment et qu’ils pro-
noncent en cadence avant toutes les autres?, se compose de
7 versets. Nous les avons déja signalés (p. 2 note 1), ainsi que
les 7 cieux, les 7 portes de la géhenne, les 7 terres et les 7
mers, dont parle aussi le Goran.

Selon Ewald, qui dans ses Alterthiimer des Volks Israél * parle
a plusieurs reprises de la semaine comme étant une institution
primitive des Arabes 5, on n’a pas encore suffisamment remar-
qué la correspondance qu’il y avait dans l'ancien calendrier
arabe entre le mois de Muharram (c’est-a-dire le premier mois
a partir de 'automne) et celui de Régeb (c’est-d-dire le sep-
tieme), comme mois de féteC.

Mentionnons encore les 7 prophétes, passés ou & venir de
I'lslam, tout au moins d’aprés le Mahométisme postérieur :

1 Univers pittoresque. Arabie, par Noél Desvergers, p. 209. — Livressacrés
de I'Orient, par Pauthier, p. 511. « Les Mahoméfans, dit Sale, conviennént
que les Arabes paiens célébraient presque toutes ces cérémonies ancien-
nement, c’est-a-dire plusieurs siecles avant Mahomet. Ils observaient
particulitrement de faire le tour de la Kaaba, de jeter des pierres dans
la vallée de Mina, et de courir entre Safa et Merwa. »

2 Chap. XV, v. 87 : « Déja nous t'avons dicté les 7 versets qui doivent
étre répétés constamment, ainsi que le grand Coran. »

3 H. Dunant, Notice sur la Régence de Tunis, Gentve, 1858, p. 133,

43¢ Ausg., 1866, p. 463, note.

> P. 131, note; p. 135, ete.

6 Voir aussi p. 467, note.



LE JOUR DU SEIGNEUR 381

Adam, Noé, Abraham, Moise, Jésus, Mahomet, le Mahdi?.

Pour en revenir & I'union si intime et si mystérieuse établie
dans la langue hébraique, dans la coutume arabe et ailleurs,
entre I'idée du serment et celle du nombre 7, nous rappelle-
rons ue nous l'avons déja constatée dans la conduite d’Abra-
ham avec Abimélec, roi de Guérar?2. A la lumiére de cette im-
portante donnée, nous nous demandons si la premiére origine
de cette union ne devrait pas étre cherchée dans le double fait
mentionné Gen. IV, 15, 24, & savoir dans la déclaration solen-
nelle et presque sacramentaire que 'Eternel lui-méme fit &
Cain pour dissiper une de ses craintes, et dans I'impie parole de
Lémec : « Cain sera vengé 7 fois et Lémec 70 fois 7 fois » 3. Dans
le cas ou cette conjecture serait fondée, la coutume des Arabes
se rattacherait plus ou moins directement a 'influence exercée
sur eux par Abraham, qui joue d’ailleurs un si grand role dans
leurs pensées et dans leur vie, et indirectement soit & la primi-
tive histoire de I’'humanité, soit méme & la cosmogonie rappor-
tée dans la Genése.

M. Pierotli qui, dans ses nombreux séjours ou voyages en
Palestine, 4 ’est du Jourdain et en Arabie, a eu beaucoup de
rapports avec les Bédouins, m’écrivait récemment 4 les
lignes suivantes : « Dans les anciens désertsde Sur, de Pharan
et de Hetham %, je me suis arrété chez plusieurs tribus
et j’ai partout regu une hospitalité patriarcale et trouvé une
Bible parlante : ils ont une profonde vénération pour le puits

t Voir Darmsteter, Le Mahdi depuis les origines de UIslam jusqu’d nos
jours. Revue polit. et littér. (Revue bleue), 1835, 1°* sem. p. 299, — Je trouve
un nouvel exemple assez frappant du respect religieux que les Arabes
ont toujours pour le nombre 7 dans un petit récit de Lady Anne Blunt
(p- 43). Un jeune homme avait été conduit par des circonstances fort
exceptionnelles & épouser sa propre sceur, sans qu'il s'en doutat. Or la
Pénitence qui lu tut imposée par un « homme sage » fut précisément de
faire 7 fois le pelerinage & la Mecque, de vivre ensuite 7 ans dans un
lieu désert sur la route des pelerins et Ia de leur offrir de I'ean.

2 Gen. XXI, 28-31. Voir Revue de théol., 1837, p. 151.

3 Voir Revue de théol., 1837, p. 150.

i Février 1888.

5 ("est-h-dire, ce me semble, dans les déserts du centre-nord de la pres-
qu'ile sinaitique.



382 L. THOMAS

de Beerséba (Gen. XXI, 26), ou ils se rendent en foule pour
invoquer surtout Abou-Ismaél, Abou-el-Khalil1, sans ou-
blier les autres patriarches, et pour adorer Dieu, lui deman-
dant miséricorde, aide et protection. Ils ne font jamais en cet
endroit leurs priéres sans avoir préalablement fait des ablutions
et sacrifié plusieurs brebis en ’honneur de Dieu; ils les man-
gent ensuite, puis cachent le sang dans le sable, et & la surface
font un feu de broussailles. »

D’apres Gen. XX VI, 23-25, versets auxquels M. Pierotti fait allu-
sion, c’est & Beer-schebah, c¢’est-a-dire au puits du serment ou
delaseptaine, que I’Eternelapparut une seconde fois a Isaac pour
lui renouveler la promesse faite & Abraham et & sa postérité.
Isaac y batit un autel et y fit creuser un puits, soit que ce fut
le méme que celui qu'avait fait creuser Abraham et qui aurait
été comblé par les Philistins (v. 14, 15), soit que ce fut un
autre 2.

L’endroit est encore appelé Bir-sabea 3.

Ne pourrait-il pas y avoir quelque rapport de descendance
entre les sacrifices de brebis faits toujours par les Arabes i
Beer-schebah, d'une part, et, de l'autre, soit les sept brebis
gu’offrit Abraham & Abimélec en traitant alliance avec lui, soit
le festin d’alliance offert par Isaac au méme Abimélec ou & son
successeur (Gen. XXVI, 30)?

Il est encore deux considérations générales qui nous enga-
gent & ne pas considérer 'emploi de la semaine chez les Ara-
bes comme un simple emprunt fait aux Juifs.

Quand nous parlons des Arabes, nous parlons surtout des
vrais Arabes, des Arabes du désert ou Bédouins, dont le Nedjed
ou intérieur de ’Arabie centrale semble bien avoir été le ber-

1 Abou-el-Khalil est, comme on le sait, le bean nom que les Arabes
donnent & Abraham. Il signifie proprement: le pere-1’ami, sous-entendu:
de Dieu, etil est en harmonie avec ce qui est dit dans le Coran, ch. 4
v. 124, et dans nog saints Livres: 2 Chron. XX, 7; Esaie XLI, 8; Jacq.2,23.

2 Cette dernikre supposition est la plusprobable, non seulement & cause
du v. 18, mais encore parce que les voyageurs modernes ont retrouvé a
Beer-schebah deux excellents puits. (Voir Raumer, Palistina p. 158, 159,
et aussi Delitzsch, Genesis, 4 A., p. 387.

3 Munk, Palestine, p. 58. Raumer, Palisting, p. 158,



LE JOUR DU SEIGNEUR 383

ceau et ou ils sont encore comme dans leur vraie patrie. Mais
nous n’oublions pas que les Arabes, si différents, par exemple,
des Maures et surtout des Turcs, se ressemblent tellement 3
eux-mémes, ot qu’ils soient et & toutes les époques de leur
histoire, qu’un homme qui les a bien étudiés, comme peintre
et comme penseur, a pu dire hardiment & propos de la vieille
ville d’Alger 1 : « N’existat-il qu’'un Arabe, on pourrait, d’aprés
Pindividu, retrouver le caractere physique et moral du peuple :
ne restat il qu'une rue de cette ville, originale méme en Orient,
on pourrait encore & la rigueur reconstruire ’Alger d’Omar et
du dey Hussein. »

La premiére des considérations annoncées est tirée du carac-
tére si marqué des Arabes aussitot qu’ils apparaissent comme
Arabes, et elle concerne sa nature extrémement tenace, conser-
vatrice et indépendante.

Que de voyageurs ont retrouvé chez les Arabes du désert, et
jusque dans les détails, le genre de vie d’Abraham et des
autres patriarches!

Lamartine a parlé justement de « cette étonnante physiono-
mie de 'esprit de race qui sépare les peuplades arabes de tou-
tes les autres familles humaines et les tient, comme les Juifs,
non pas en dehors de la civilisation, mais dans une civilisation
a part, aussi inaltérable que le granit 2. »

Il a écrit ailleurs ces paroles citées par W. S. Blunt comme
un jugement définitif sur les Arabes du désert3: « O fils de
Sem, premiers-nés de la race de Noé, destinés & demeurer en-
fants & jamais | Vous étes restésa la porte d’Eden, inconscients
de la chute, vous attendez encore la, quand tout le monde s’en
est allé. Trop fiers pour labourer la terre, trop insouciants
pour étre pauvres, vous avez pris les dons de Dieu en mau-
vaise part. Vous ne lui rendez aucun devoir, vous ne le priez
pas, vous ne lui demandez pas pourdquoi il a voilé sa face. Vous
marchez sous la pluie et la chaleur du ciel, guidés par la vieille
sagesse que notre monde a oubliée, doués du courage des jours

1 Eug. Fromentin, Une année dans le Sahel, 4™ édit., Paris, 1877, p. 33.
2 Voyage en Orient, 1V, p. 40.
8 Lady A. Blunt, Voyage en Arabie, p. LXL.



384 L., THOMAS

qui ne connaissaient point la mort. Nous, les fils de Japhet,
nous vivons dans la détresse, courbés sous le joug de linutile
combat pour la vie. »

Dérome dit avec plus de précision et non sans dapreté!:
« La race sémitique est la plus dure, la plus difficile & assimi-
ler. Elle assimile, on ne I'assimile pas. Brassée par les siccles
et les sables du désert, on dirait qu’elle a acquis quelque chose
d’immuable et d’éternel, qui n’est pas seulement une force de
résistance, car elle est agressive, et sur quelque terre qu’on la
transporte, elle prend racine et engraisse aux dépens du voisin.
Un Oriental qui vient s’établir en Europe, quel qu’il soit, juif,
armeénien, turc, n’est pas un simple plant humain; 1l devient
tout de suite un arbre qui ¢touffe les arbustes d’alentour, dé-
truit les herbes qui poussent & son ombre.... Le nomade de
I’Arabie intéricure est la plus dure qu’on connaisse de ces ra-
ces cimentées par la coutume et la religion. Et puis I'isolement
le dérobe aux frottements du dehors, ce qui est un appoint a
son originalité. »

En fait d’indépendance, il faut distinguer I'indépendance poli-
tiqueetl’indépendancemorale. Or sous ces deux aspects, les Ara-
bessontun peuple exceptionnel. Jamais ils n’ont été soumis réel-
lement et d’'une maniére durable. L’autorité méme des Romains
et des Turcs n’a été chezeux que passageére ou nominale. Ils rap-
pellentla prophétie de I'ange de I'Eternel ausujet d’Ismaél(Gen.
XVI, 12): « Il sera comme un ane sauvage, sa main sera contre
tous, et la main de tous sera contre lul », etaussi la prophétie
d’[saac 4 Esait (Gen. XXVII, 39): « Ta demeure sera privée de
la graisse de la terre et de la rosée du ciel. Tu vivras de ton
épée et tu seras asservi & ton frére. Mais en errant librement
ca et 14, tu briseras son joug de dessus ton cou. »

« Le pur nomade, dit Dérome, a conservé les traditions pa-
triarcales de la race, parmi lesquelles I'insouciance pratique,
I'amour de l'indépendance et hospitalité tiennent le premier
rang. Ces trois vertus, en fait, n’en font qu'une: Pamour de
I'indépendance. La est le fond du tempérament nomade comme
celui du sauvage : 1l est rebelle au joug. Il préfére la misére et

t1d. p. XXIL



LE JOUR DU SEIGNEUR 335

la faim, la mort, s’il en est besoin, &4 la dépendance. Celle qu’il
accorde & ses cheiks est volontaire. Elle ne survit pas 4 la dé-
considération du cheik. Il ne s’incline pas plus devant la ri-
chesse que devant le pouvoir.... Par contre, il estime trés haut
le courage, la générosité et I’hospitalité, qui sont les ingré-
dients nécessaires de son existence quotidienne et qui chez
nous étaient les trois objets de l'initiation chevaleresque. Dans
les chateaux du moyen dge, c’étaient des vertus d’apparat dont
on usait dans les tournois et les jours de féte. Chez les noma-
des, ce sont des institutions; elles sont la substance de la con-
tume. Elles sont aussi particulierement asil, c’est-a-dire no-
bles, et réservées aux grandes familles chez qui elles sont
héréditaires. »

Au point de vue spirituel, les Arabes ont eu beaucoup de
peine a adopter I'islamisme, et cette adoption n’a été que par-
tiellement profonde.

« En Arabie méme, dit Stanislas Guyard!, le mahométisme
ne dut son salut qu’a 'extréme division des tribus, qui, subju-
guées I'une apreés 'autre, finirent par se ranger sous les dra-
peaux des plus forts et par faire cause commune avec eux
parce qu’ils étaient vainqueurs. Car ni Mahomet ni ses succes-
seurs ne purent extirper cette indifférence naturelle des Bé-
douins en matiere de religion qui faisait dire & Mahomet dans
le Coran (IX, 98): « Les Arabes du désert sont les plus en-
» durcis dans leur infidélité et dans leur hypocrisie, et il faut
» naturellement s’attendre & ce qu’ils ignorent les préceptes
» que Dieu a révélés a son envoyé. »

Le méme auteur ajoute : « Encore aujourd’hui, c’'est & peine
g'ils connaissent la profession de foi musulmane, et plusieurs
voyageurs attestent qu'au lever du jour, ils se prosternent de-
vant le soleil. » Sur ce dernier point, M. Guyard a peut-étre été
trop influencé par le missionnaire jésuite Pelgrave, qui a peu
connu les Arabes du désert et qui, conformément & la mission
qu’il avait recue de Napoléon III, devait surtout nouer des re-
lations avec les Arabes des villes et I'Etat centralisé des Waha-

t Enceyclopédie des sciences religieuses. Art. Musulmans, p. o02.
THEOL. ET PHIL. 1889.

L2
et &



386 L. THOMAS

bites . Quant au premier point, on ne saurait méconnaitre que
le wahabisme, issu de I’Arabie centrale et qui eut un moment
de si grand épanouissement, ne soit une vraie résurrection de
I'islamisme 2.

Ce qui caractérise peut-étre au plus haut degré les Arabes
du désert, c’est du reste 'esprit conservateur dont j’ai parlé et
qui est pour eux avant tout le respect de la coutume, « d’une
coutume inflexible qui seule rend compte de leur conduite
comme de chacun de leurs instincts.... La coutume pastorale,
dit Dérome (p. XLVII), tient lien aux nomades de théologie, de
culte et de code, méme dela pensée.... D’ol1 vient la coutume ?
Qui le saura jamais ? Elle est antérieure & 'histoire et aux sou-
venirs écrits. (Cest une tradition orale dans la patrie de la tra-
dition orale. D’oll que vienne la coutume arabe, elle s’est in-
carnée dans la race. Elle a, du reste, une physionomie
arbitraire ; elle ne dit pas pourquol elle ordonne cec1 et défend
cela; elle constate que Dieu est; elle est le signe du bien et du
mal. M. et M™e Blunt ont vérifié un grand nombre de fois qu’on
ne la discute pas, qu'on y obéit sans raisonner, sans motif,
sinon qu’elle est la coutume.... Ils ne boivent pas de vin, ils
s’abstiennent de manger certaines viandes, parce que c’est la
coutume, non afin d’obéir aux prescriptions du Coran.... Le
Coran a enregisiré la coutume; il ne la pas créée.... Le crédit
qu’il a sur les nomades est proportionnel au respect qu’il a de
la coutume. »

1 A. Blunt, Voyage en Arabie. p. X-X1X, p. 8.

2 Stan. Guyard dit lui-méme un peu plus loin (p. 510) : « Le waha-
bisme qui s’est produit au commencement de ce siecle en Arabie, n'est
qu'une tentative pour revenir au mahométisme pur et pour le dégager
de toutes les superstitions qui au cours des siecles se sont greffées sur
lui. » Voir & la fin du Voyaye en Arabie ’A. Blunt un « essal historique
sur 'élévation et le déclin dn wahabhisme, d'apres des documents fournis
par le lieutenant-colonel k. C. Ross, résident de sa Maj. brit. & Bushire,
par W. 8. Blunt. A Blunt. qui appelle ibn Abd el-Wahhab « le Luther
du mahométisme, » dit, d’ailleurs, qu’au commencement du siecle dernier
la religion, sauf quelques rites particuliers & l'ancienne vie nomade,
avait disparn de I'Arabie; 1l v’y avait gubre plus que le Hedjaz et
I'Yémen ot T'on fitt mahomdétan autrement ue d'une fagon nominale. »

(P. 5,4.)



LE JOUR DU SEIGNEUR 387

Je serais porté & croire que Dérome et les Blunt réduisent
trop le mahométisme & n’étre qu'un enregistrement de la cou-
tume. Mais en tout cas ne relévent-ils pas un point de vue qui
a beaucoup de justesse et auquel peut-étre, faute d’une con-
naissance suffisante des Arabes du désert, on n’accordait pas
assez d'importance ?

Si le montagnard est encore plus conservateur que l'agricul -
teur, on peut dire que le nomade l'est encore plus que le mon-
tagnard. Sous ce rapport, le désert doit exercer une grande
influence. « Le pasteur du désert, dit Dérome (p. LXI), est un
paysan & l'oriental; il 'est de temps immémorial ; il restera ce
qu’il est. Le désert 'a fait ainsi. Tant que le désert sera 14, il
ne changera pas. Il n’en a ni le désir, ni le pouvoir; il n’a pas
conscience d’'un genre de vie différent du sien. Son existence
au jour le jour, sans perspective sur ’avenir, sans retour sur
le passé, lui convient. Il s’y résigne plutot qu’il ne ’a choisie.
On essaierait en vain de lui en offrir une autre. »

Dérome me semble s’exprimer d’'une maniére encore plus
compléte quand il dit, & la fin de son introduction, que « la vie
pastorale en Arabie est en méme temps le legs d’un long passé
historique, et le régime naturel du désert. »

Quoi qu’il en soit, cette ténacité, cette indépendance et cet
esprit conservateur des Arabes nous semblent rendre peu pro-
bable qu'ils n’aient fait qu’emprunter aux Juifs soit le carac-
tére religieux du septénaire, soit 'institution de la semaine. 1l
nous parait au contraire que s’ils ont subi a cet égard quelque
influence, ils y étaient déja bien préparés par leur coutume.

Notre seconde considération peut étre exposée beaucoup
plus brievement que la premiére, & laquelle elle se rattache
intimement.

« Parmi tous les peuples arrivés & une certaine civilisation,
dit Ideler (II, p. 470), les Arabes sont le seul qui base sa divi-
sion du temps exclusivement sur le cours de la lune. Ils com-
mencent leurs mois avec la premiere apparition du croissant
au crépuscule du soir et nomment la durée de 12 de ces mois
une année, sans chercher & accorder le cours de la lune et ce-
lui du soleil ; aussi le commencement de leur année parcourt-il



338 L. THOMAS

tous les temps de Pannée dans un intervalle d’environ 33 de
nos années. Cette maniére de compter le temps, incontestable-
ment trés ancienne, a été sanctionnée par Mahomet et intro-
duite par lul dans le culte qu’il a fondé. »

Or, comme on le sait, et comme Lepsius, entre autres, ’are-
marqué !, il y a une intime union entre le mois lunaire et la
semaine : l'observation du mois lunaire conduit en quelque
sorte d’elle-méme a 'observation de la semaine ou, si celle-ci
existe déja, contribue puissamment & son maintien.

L’obstination si exceptionnelle des Arabes 4 conserver exclu-
sivement ’année lunaire nous parait donc étre favorable & 1'o-
pinion qui envisage la semaine comme faisant partie de l’an-
cienne coutume arabe.

§ 4. Les anciens Perses.

Nous prenons cette dénomination dans un sens général, sans
distinguer entre les Perses proprement dits et les Meédes. Les
anciens Perses sont pour nous les Perses des Achéménides? et
des Sassanides, ces grands restaurateurs du Mazdéisme 3.

Sur ce sujet nous avons suivi surtout ldeler cqui pour les
anciens Perses, comme pour les Arabes, a profité des travaux
de Silvestre de Sacy et dont I’exposition a été hautement louée
par Spiegel4 Mais nous avons été heureux de trouver plu-
sieurs confirmations ou éclaircissements dans un ouvrage
plus récent d’un savant Parsis, qui occupe une haute position
dans la magistrature de Bombay, M. Dosabhai Framji Karaka.
Cet ouvrage, en deux volumes, a paru & Londres en 1884 et
est intitulé : History of the Parsis, including their manners,
customs, religion and present situation. C'est & lui que se rat-
tache intimement un article de M. Planchut, publié dans la
Revue des Deuwxc-Mondes, le 15 mars 1887, sur les descendants
des mages 4 Bombay. M. Planchut a eu lui-méme, dans le

1 Voir Revue de théologie 1837, p. 252.

2 De 560 & 331 avant J.-C.

3 De 226 apres J.-C. & 640,

4 Trad. de I’ Avesta, 11, 1859, p. XCVIL.



LE JOUR DU SEIGNEUR 389

cours de ses voyages, de fréquentes occasions de nouer avec
des Parsis de cordiales relations.

Les Persans se servent actuellement, comme les autres Ma-
hométans, des mois arabes. Il ne peut étre question d’une
division originale des temps pour les Perses que pendant les
périodes de leur indépendance, c’est-a-dire avant la chute des
Sassanides.

Les anciens Perses avaient une année solaire mobile de 365
jours, qui se composaient de 12 mois de 30 jours chacun, et
de 5 jours complémentaires, insérés d’abord entre le 8me et le
9me mois, plus tard & la fin de 'année. Chacue jour du mois
avait son nom propre et, sous ce rapport, Ideler peut dire que
les anciens Perses ne connaissaient pas la semaine.

Voici les noms des 12 mois :

1. Ferwerdin. 6. Scharir. 10. Dei.

2. Ardbehescht. 7. Mihr. 11. Bahman.

3. Chordad. 8. Aban. 12. Asfendarmed ou Se-
4. Tir. 9. Ader ou Adser. fendarmed oua Se-
5. Mordad ou Amerdad. pendarmed 1.

On retrouve facilement dans ces 12 noms, soit le nom du
Dieu supréme, soit ceux des 7 Amesha-(Cpentas ou Amshaspands
(saints immortels), soit ceux de quelques-uns des Yazatas ou
Yzeds proprements dits, qui occupent un rang inférieur et
dont le nombre est trés grand 2.

Le nom du Dieu supréme est celui du 10me mois, puisque
Dei, de méme que Hormuz ou Ormuzd ou Ahura-Mazda, dési-
gne ce Dieu 3.

! ldeler, II, 515. Spiegel, dans sa traduction de 'Avesta, II, p. XCVIII,
dénomme ainsi les 12 mois en indiquant leur correspondance :

Farvardin (Mars). Murdad (Juillet). A’dar (Novembure).
Ardibihist (Avril). Shahrévar (Aoft). Dai (Décembre).
Chordad (Mai). Mihr (Septembre). Bahman (Janvier).
Tir (Juin). A'bén (Octobre). Cpandarmat (Février).

Selon Spiegel on a découvert dans les inscriptions achéménides quelques
noms de mois plus anciens; on ne saurait préciser 'dge de ceux-li;ils
n’apparaissent pas dans 1’Avesta, mais ce peut &tre fortuitement, ete.

2 Spiegel, Real Encykl., 1. A, XI, p. 125.

3 Ideler, II, p. 517.



390 L. THOMAS

Les noms des 7 Amshapands ne se retrouvent pas moins,
soit qu’en téte des 6 Amshapands ordinaires on ajoute le Dieu
supréme, comme on le fait quelquefois?!, soit qu'on mette
A leur suite Atar, le feu, «le fils d’Ahura-Mazda 2. » Mais les
6 Amshapands ordinaires, créatures supérieures, qui ont con-
couru a la création du reste de l'univers et concourent a sa
conservation, ne sont pas rangés selon leur hiérarchie dans la
série des noms des mois.

Ces 6 Amshapands sont 3 :

Vohu-mano, plus tard Bahman, « le bon esprit. » D’abord le
génie qul protége les hommes et les recoit dans la demeure
céleste, puis le maitre de 'empire des animaux.

Asha-Vahista (Ardi-behist ou Ardibehesch), «la pureté ex-
cellente » qui préside au feu.

Xatra-Vairya (plus tard Shariver), « le roi désirable » ou
« le roi puissant, » qui préside aux metaux, & la richesse et a
son emploi.

Cpenta-Armaiti (plus tard Sependirmed), « le génie de la
terre, » c’est-a-dire, d’apres Tiele, autant la sagesse qul pro-
tége et entretient la terre, que cette derniere elle-méme.

Aurvatat (Chordad), « la totalité » ou « I'univers. »

Amérétat (Amerdad), « 'immortalité. »

Les noms des 6 Amshapands se retrouvent dans les dénomi-
nations du 11me, du 24, du 6me, du 12me, du 3™ et du 5™ mois.
Quant au nom d’Atar, il apparait dans celui du 9me mois.

Le nom d’un des Izeds proprements dits les plus connus, &
savoir de Tishtrya (Tir), I'étoile Sirius, est aussi celui du 4me
mois .

Voici maintenant les noms des 30 jours mensuels, dans les-
quels reviennent en particulier tous les noms des mois, mais
dans un ordre nouveau :

1 Spiegel, Real Encykl., 1. A., X1, p. 12b.

2 Tiele, Manuel de Uhist. des rel, p. 238. Comp. Spiegel, Real Encykl.,
1 &, p- 125,

3 Encye. des sc. rel., art. Perse, par L. Feer, p.474. Spiegel, Real. Encyfkl.,
1. A, p. 117. Lenormant, Hist. anc. de UOrient, 3¢ édit., 11, p. 317. Tiele,
Manuel de I'hist. des rel., p. 238.

4 Encycl. des sc. rel., p. 471. Spiegel, Real Encykl., p. 125. Tiele, Manuel,
p. 241.



LE JOUR DU SEIGNEUR 391

1. Hormuz. [1. Chor. 21. Ram.

2. Bahman (11me mois). 12. Mah. 22, Bad.

3. Ardbehescht (24 mois). 13. Tir (4m¢ mois). 23. Deibadin (10me mois).
4. Schehrir (6me mois).  14. Dschusch. 24. Din.

5. Asfendirmed (12me m.) 15. Deibamihr (10me mois). 25. Ard.

6. Chordid (3me mois).  16. Mihr (7™¢ mois). 26. Aschtad.

7. Mordad (5™ mois). 17. Sertusch. 27. Asmdin.

8. Deibadir (10me mois). 18. Resch. 28. Zamjad.

9. Ader (9™e mois}. 19. Ferwerdin (18t mois). 29, Maresfend.

10. Abdn (8me mois). 20. Bahram. 30. Aniran?.

« A 'exception de Hormuz et de Dei, prédicats du supréme
principe du bien, dit Ideler (I, p. 517), tous les noms des
mois comme ceux des jours, sont empruntés aux Izeds ou gé-
nies qui, d’apres la religion de Zoroastre, forment le royaume
de Hormuz et président aux divers mois et jours. Deibadir,
Deibamihr et Deibadin se rapportent 4 Dei, en tant qu’il est
suivi par Ader ou par Mihr ou par Din2 Il est digne de re-
marque que les jours 1¢r, 8, 15 et 23, placés & des intervalles
presque égaux, sont désignés par le nom de la divinité supréme.
Il en résulte une division semblable a celle de la semaine. Cha-

t Tdeler II, p. 516. Spiegel, dans sa traduction de 1'Avesta, II, p. XCIX,
les désigne d’une manieére analogue :

4. Ormad. 6. Chordad. 11. Qarsh’ed. 16. Mihr. 21. Rim. 26. Agtad.

2. Bahman. 7. Amardad.  12. Mih. 17. Grosh. 22. Bad. 27. Agmén.

3. Ardibihist. 8. Dai piA'dar.18. Tir. 48. Rashn. 23. Dai pd Din. 28. Zamyad.

4. Shahrévar. 9. A'dar. 14. Sosh. 19. Farvardin. 24. Din. 29. Mahregpand.

5. Cpandarmat. 10, A’hin, 15. Dai pa Mihr. 20. Bahram. 25, Asheshing. 30. Anérin.

2 « Deibédir, Deibamihr und Deibadin sagen soviel als Dei, aut welchen
Ader, Mihr und Din folgen. » Ideler fait ici tout simplement allusion a ce
que le jour de Deibadir est suivi par le jour d'Ader, le jour de Deibamihr
par le jour de Mihr, le jour de Deibadin par le jour de Din. Les trois jours
de Dei sont donc différenciés dans le calendrier mensuel, par I'apposition
a Dei du nom de I'lzed du jour suivant. Mihr est le nom du 7™ mois et
du 16me jour mensuel; Adar ou Ader, celui du 9™ mois et du 9me jour,
Din est le nom du 24™¢ jour.

Comme j’hésitais b admettre avec ldeler que Dei désignét ici le Dieu
supréme, en me disant que le mot doit avoir la méme racine que devas
c'est-i-dire dav, briller (Max Miiller, Origines et développement de la religion;
trad. franc., p. 4, ete.), et que les devas des anciens Aryens étaient de-
venus pour les Perses de mauvais esprits, je consultai un ami des mieux
qualifiés pour m'éclairer, et voici ce qu'il me répondit d’abord :

« J'espérais trouver quelque lumibre dans I'ouvrage le plus complet et
le plus authentique qui existe sur la chronologie de 1'Orient, celui d'al



292 L. THOMAS

que jour était, dans le mois dont le nom s’accordait avec lesien,
un jour de féte : par exemple, le 19mejour du 1°r mois, le 24jour
du 11me mois, elc. »

Ainsi le 1¢r jour du mois était appelé Hormuz ; le 8me, Dei-
bédir; le 15me, Deibamihr ; le 23me Deibadin, et les mots de
Hormuz et Dei, qualifiant la Divinité supréme, n’apparaissaient
pour aucun des autres jours, qui étaient simplement désignés
par les noms des Yzeds comprenant, dans le sens large, les
Amshapands.

En outre, les jours exceptionnels désignés par les mots Hor-
muz et Del sont séparés les uns des autres par des interval-
les de 6 ou de 7 jours: le 1er et le 24, le 2d et le 3me, par un
intervalle de 6 jours; le 3me et le 4me, le 4me ¢t le 1¢r jour du
mois suivant par un intervalle de 7 jours. Nous retrouvons
donc exactement la semaine dans le premier intervalle et &
peu pres, dans le second. Il semblerait que si l'on a choisi
comme 3™ des jours mensuels marqués du nom du Dieu su-
préme le 23me jour au lieu du 22me, comme la division de la
premiére moitié du mois pouvait le faire altendre, c’était afin

Biruni, dont le prof. Edw. Sachau a publié¢ une traduction anglaise en
1879. Mais il ne donne pas le fin mot de la chose. Tout ce que j'y trouve
est le passage suivant, p' 58, qui ne manquera pas de vous intéresser :
« As to the identical names of days (the 8, 15th and 234, Dei in Persian,
» Dast in Soghdian, Dadht?t in Khwavizmian), the Persians refer them to
»the following and compound them with these, saying Dai-ba-Adar, and
» Dai-ba-Mihr,and Dai-ba-Din. Of the Soghdians and Khwivizmians some
» do the same, and other connect the words in their langage for « the first,
» the second, the third » with each of these.» C’est la une confirmation
bien frappante de votre these, il n'y a plus de doute que le mois persan
était divisé en 4 semaines, seulement les dernitres duraient 8 jours au
lien de 7. »

Plus tard, mon attention fut portée sur un tres curieux passage d'Hé-
rodote (I, 131) au sujet des anciens Perses, passage cité et commenté par
Celse d’'une maniere non moins intéressante (Orig., cont. Cels., L. V). « llg
n’érigent aux dieux, dit Hérodote, ni statues, ni temples, ni autels. Cela
vient de ce qu'ils ne croient pas comme les Grecs (ue les dieux aient une
forme humaine. Ils sacrifient & Dis (c'est ainsi que Max Miiller traduit
ici A, Orig. et dével. de la rel., trad., frang. p. 168) sur les plus hautes
montagnes, appelant Dis (Aéx) le cercle entier du ciel. »

A quoi Celse ajoute : « Je crois donc qu'il n’'importe point que nous ap-
pelions Dis le Trds-Haut, ou Zeus, ou Adonai, ou Zabaoth, ou, comme les



LE JOUR DU SEIGNEUR 393

de partager la seconde moitié en deux parties égales, chacune
de 8 jours.

On peut aussi remarquer que ces 4 jours mensuels particu-
lierement honorés, tout au moins par leurs désignations, ne
sont pas les derniers de semaines de 7 ou de 8 jours, mais les
premiers, exactement comme nos dimanches.

Quoi qu’il en soit & cet égard, il semble que dans cette ma-
niere de dénommer les jours du mois usitée chez les anciens
Perses, on peut voir une trace de l'inslitution primitive de la
semaine et méme celle d’un jour hebdomadaire honorablement
distingué.

Ces conclusions recoivent un nouveau jour des nombreux
renseignements fournis par 'ouvrage de Karaka, en particu-
lier par la traduction qu’il cite in extenso d’une exhortation
d’un pere a son fils, faite en pehlvi dans le 4me siécle de notre
ére par un « dastour » ou prétre, renommé par sa sagesse, et
ol sont décrites en détail les vertus particulieres de chaque
jour du mois zoroastrien 1.

Egypticns, Ammon, ou, avec les Scythes, Papai» (003¢v ov clpa Siagéper,

Al Yxpzcrrov xodely, N Zive, 0 A§mvo.iov, 7 Zafuwh, @ Appoly (c:)g ‘Ac",vf)rr'rwt)
] Han'cciov(cb-; z-f.aem). Max Miiller traduit dans la traduction francaise :
« peu importe que nmous nommions cet &tre Dis ou le Tres-Haut, ou
Zeus..»)

Plus tard, je trouvai dans le livre d’Ad. Pictet sur les Origines indo-
europ. (111, p. 429) les lignes suivantes qui m’avaient d'abord échappé :
« L'accord remarquable qui vient d’étre signalé entre quatre peuples de
race aryenne (Indous, Grecs, Romains, Germains) ne saurait laisser aucun
doute que le ciel personnifié n'ait été le premier objet d'un sentiment
religieux. Il fant ajouter ce que dit Hérodote... des Perses, qu’ils sacri-
fiaient A Jupiter (Ad) sur les hautes montagnes et qu'ils appelaient Jupi-
ter (Aix) le cercle entier du ciel. [l semble d’apres cela que 1'antique nom
du Dieu s’était maintenu chez eux partiellement, les Iraniens de la reli-
gion de Zoroastre I'ayant d'ailleurs abandonné. »

Enfin Pami que j'avais consulté a complété ces renseignements, en me
donnant « le fin mot de la chose. » « De7, m’a-t-il dit, est la forme per-
sane dérivée de l'ancien zend Dadhwdn, « le Créateur. » Khuda, le nom
» persan actuel de Dieu, est pour Swadhd, « celul qui s'est créé lui-
» méme. » Dei ne viendrait donc point de la racine div, briller, et c'est
bien un antique nom du Dieu supréme.

11, p. 132-142.



394 L. THOMAS

Les noms des jours sont presque tous identiques, sauf pour
I'orthographe, & ceux que nous avons donnés plus haut,

On retrouve en particulier les mémes noms pour le 1er
(Ahura-Mazda — Hormuz), le 8 (Depadar = Deibadir), le 15
(Depmehr — Deibamihr), le 23 (Depdin — Deibadin). Or le 8
est expressément désigné, de méme que le 1¢r, comme étant
« le jour du Créateur de 'univers, » et tous les 4 sont caracté-
risés comme devant étre spécialement solennisés au point de
vue religieux.

Toutefois ce ne sont point les vrais jours de repos. Ceux-ci
sont les derniers jours des diverses semaines du mois, & savoir
le 7 (Amerdad = Mordad), le 14 (Sosh = Dschusch), le 22 (Va-
ta = Bad) et le 30 (Aneran = Aniran).

Le 7 est dit expressément « le dernier jour de la 1re se-
maine ; » comme le 14, celui de la 2de; Je 22, celui de la 3me ;
le 30, celui du mois.

Le 7, le 22 et le 30 sont désignés non moins expressément
comme devant étre des jours de repos; quant au 14, il est ca-
ractérisé comme devant étre, de méme que le 30, un jour de
repos pour le bétail.

Le 7, le 14, le 22 et le 30 n’en doivent pas moins étre aussi
des jours de recueillement. On doit tout particuliérement le
22 rechercher la compagnie des hommes vertueux et éprouver
le besoin d’écouter leurs enseignements moraux.

Il est dans le Khorda-avesta! deux priéres liturgiques qui
réclament encore notre attention. Ces priéres appelées Siroza,
c¢'est-a-dire qui a 30 jours (dreissigtigig), se composent d’'une
série d’invocations aux divers protecteurs des jours du mois
et sont récitées, en méme temps que le Yacna, soit en souvenir
d’un mort le 30me jour apres son décés, soit le dernier jour du 6me
mois. Or I'invocation pour le 8, le 15 et le 23 y est identique-
ment pour le « Créateur Ahura-Mazda » et les Amshapands.
La seule différence qui distingue cette invocation de celle du
1er) c’est que I'idée de la création n’est pas mentionnée dans
celle-ci. Spiegel met en note & propos de 'invocation du 8: « Le
8 est de nouveau consacré a Ormuzd. Il en est de méme du
15 et du 23. La division du mois est ainsi assez semblable & la

! Spiegel, trad. de I'Avesta, I, p. Lxxx1, I1I, p. 198-207.



LE JOUR DU SEIGNEUR 395

notre. » Mais dans les deux liturgies il n’y a pas la moindre
allusion & un repos le 7, le 14, le 22 et le 30.

Une autre institution, dont parle Karaka?! et qui d’ailleurs
est bien connue 2, peut étre rattachée a celle de la semaine des
Perses et de leurs jours spécialement solennisés ou spéciale~
ment désignés pour le repos, car elle rappelle les 6 jours de la
création selon la Genése, méme en quelque maniére le repos
de ’Eternel au 7me jour et la fondation du sabbat primitif.

(Yest I'institution des 6 fétes annuelles appelées Gahambars
ou Gahanbars et destinées & commémorer la création de notre
monde, telle qu’elle eut lieu d’aprés la religion mazdéenne.

D’apreés elle, en effet, I'univers matériel fut créé en 365 jours
et dans 6 intervalles inégaux, pendant lesquels furent créés
successivement le ciel, les eaux, la terre, les arbres, les ani-
maux et 'homme 3. A la fin de chaque intervalle il y eut un
jour de repos.

Ces intervalles sont appelés les Gahambars, mais ce mot

11, p. 118, 146-148. Comp. Planchut, Fevue des Deux-Mondes, p. 445.

2 Voir Lenormant, Hist. anc. de I'Orient, 3™¢ édit., 11, p. 322; Bible an-
notée, 1, p. 88; surtout Spiegel, trad. de I"Avesta, II, p. C., p. 4, note 4;
1L, p. XL, p. 226, 239-246 (prieves du Khorda-avesta, appelées, Aferin-
Gahanbar).

3 La méme succession d'actes créateurs se retrouve dans le Bundeliesch,
ch. 1, 13 (Zeitsch. dev deutsch. morgenl. Gesellsch., X1, 1857, p. 110), et selon
Spiegel, déjh dans le Yagna, XIX;(trad. de I’'Avesta, 111, p. vur. Voirles v.3,5,
16-19). Dans les Aferin-Gahanbar, on retrouve non seulement la méme
succession, malis encore les mémes temps assignés a chacun des actes.

Voici, dapres Spiegel (Real Encykl., 1. A, X1, p. 117), les principales
phases du début de la cosmologie adoptée par les Perses. Elle n’est ex-
pliquée que dans des écrits assez postérieurs (surtont le Bundehesch), et
cependant il est « tres vraisemblable qu’elle était aussila plus ancienne :
c’est celle tout au moins dont Plutarque connaissait déja les traits es-
sentiels » (Isis et Osiris, ch. 24), et il la connaissait d'apres Théopompe,
historien et orateur célebre de Chio, qui vivait dans le 4me siecle a. J.-C.

Au commencement était Ormuzd et Ahriman, le 1°f dans la lumiere,
le 2¢ dans les ténbbres. lls étaient séparés par un espace vide. Pour
triompher d'Ahriman, Ormuzd commenca par appeler & l'existence cer-
taines créatures, c'est-a-dire avant tout les amshapands, et Ahriman
créa d'antres étres en opposition. 3000 ans s’écoulerent, et Ormuzd per-
suada & Ahriman de conclure une tréve de 9000 ans, qui ajoutés aux 3000
déja écoulés constituent la période de 12000 ans assignée & la durée du



396 L. THOMAS

semble comprendre aussi les jours de repos qui ont suivi les
divers intervalles et en tout cas il désigne encore les fétes an-
nuelles destinées 4 commémorer la création matérielle.

Les Parsis suivent & cet égard la coutume des anciens Perses
qui alors se rassemblaient pour festoyer et faire des priéres.
Encore & présent les Parsis de Bombay se conforment i cette
coutume autant que possible, en prenant en commun de sim-
ples repas, auxquels riches et pauvres participent.

C’est pendant les fétes des Gahambars qu’on récite le Vis-
pered ou invocation des chefs dela création, soit spirituelle, soit
terrestre, en intercalant cette récitation dans celle des divers
chapitres du Yacna. Le Vendidad, le Yacna et le Vispered
constituent le Vendidad-sade, qui est «le livre d’église du par-
sisme 1. »

La 1re de ces fétes, celle du Mediozarem (ou Gah Maidhyo-
zaremaya), commémore la création du ciel et dure 5 jours,
du 11 au 15 du 29 mois.

La 29¢ a lieu du 11 au 15 du 4™ mois de Tir, c’est-a-dire de
Pange qui fait descendre les eaux de 'océan céleste pour ferti-

monde, Apres la conclusion de ce contrat, Ormuzd prononga la fameuse
priere Jatha ahw Vairyo, « qui se compose de 21 mots » (voir Spiegel, trad.
del"Avesta, L11, p.3; II, p. LXXXII), et Ahriman s’apergut que le contrat
lui serait irrévocablement défavorable. Epouvanté de sa découverte,
il se réfugia dans les plus profondes ténebres et y resta consterné pen-
dant 3000 ans. Pendant ce temps, Ormuzd, avec le concours des Amsha-
pands, créa successivement le ciel, les eanx, la terre, les plantes, les ani-
maux, ['homme, puis toute I'armée des étoiles. Pendant les 3000 ans de la
consternation d’Ahriman, la terre, qui avait été créée dans le ciel, fut
descendue dans le vide qui séparait Ormuzd et Ahriman. Celui-ci se décida
enfin & combattre. Il fut vaineun, mais aprés avoir été pres de la victoire.
La terre souffrit beaucoup de son attaque. En particulier le taureau pri-
mitif et Gayomard, '’homme primitif, succomberent ; mais Ormuzd fit de
I’ame du taureau primitif le bétail et les céréales, et des restes de Gayo-
mard le 1¢r couple humain : Meschia et Meschiane.

On retrouve donc dans cette cosmogonie la série des eréations du ciel,
des eaux, de la terre, des plantes, des animaux et de ’homme, mais seu-
lement comme une partie et une phase de 'ensemble de la création, et
comme ayant eu lieu dans le second quart des 12000 ans de la durée du
monde.

1 Karaka, 11, p. 168; Tiele, Manuel, p. 235.



LE JOUR DU SEIGNEUR 397

liser la terre. Elle s’appelle le Medioschem (ou Gah Maidkyos-
hama. D’aprés Lenormant, le mot signifie la 2de époque).

La 3meféte est célébrée du 26 au 30 du 6me mois et est appe-
lée le Patasham (ou Gah Paitishahya), mot qui désigne le temps
de la moisson.

La 4me, nommée Eathrem (ou Gah Ayathrem; c’est-a-dire
adieu & I’été), a lieu du 26 au 30 du 7m® mois. Elle rappelle la
création des arbres.

La 5me, appelée Médiarem (ou Gah Maidhyairia), se rapporte
4 la création des animaux, et est célébrée du 16 au 20 du 10we
mois.

La 6me, appelée Hamaspathmadin (ou Hamacpathmadhaya :
adieu & I'hiver), est célébrée pendant les 5 jours ajoutés aux
360 des 12 mois pour compléter 'année. Ces 5 jours, de méme
que les 5 qui les précedent, sont aussi appelés Gathast, du
nom des 5 Gathas qui font partie du Yagna. Le 6me Gahambar
est célébré avec un grand respect. (Cest alors que les Parsis
récitent les Gathas, en commémorant la création de I’homme,
Ces chants sacrés sont considérés comme un des éléments les
plus anciens de I’'Avesta 2.

1 Voir sur ces 10 jours Spiegel, trad. de I'Avesta, 11, p, CIL.

2 Dans les Aferin-Gahanbar (voir Spiegel, trad. de I'Avesta, 111, p. 239-
246 ; comp. Lenormant, Hist. anc. de I'Or., 3»¢ édit. 11, p. 323), on lit en-
tre autres : « En 45 jours, moi, Ormazd, j'ai travaillé avec les Amsha-
pands; j'ai fait le ciel et célébré le Gahambar et lui ai donné le nom de
Gah Maidhyozaremaya : au wmois d’Ardibihist, au jour de Depamihr.
Prenez le temps & partir du jour de Khor jusqu'au jour de Daepamihr.
Maidhyozaremaya était le temps dans lequel j’al accompli la création du
ciel et avec les Amshapands exposé le Myazda (Myazda dargebrachtt.
Myazda signifie primitivement: chair en général; mais dans I'Avesta il
désigne spécialement la chair offerte & Ahura Mazda et aux Génies:
Spiegel, trad. de I'Av., L[, p.49, note 3), — et les hommes doivent en accord
faire de méme...

» Bn 60 jours, mol Ormazd, j'ai travaillé avec les Amshapands; j'ai fait
I'eau, j'ai célébré le Gahanbar et je lui ai donné lenom de Gah Maidkyos-
hama, dans le mois de Tir, au jour de Deepamibr. Prenez le temps & par-
tir du Khor jusqu’au Dwpamihr. Maidhyoskama était le temps on j’ai
clarifié 'eau trouble et avec les Amshapands exposé le Myazda, et les
hommes doivent en accord faire de méme... »

Ainsi de suite. Il peut étre intéressant de constater que les deux I



398 L. THOMAS

1l y a évidemment un grand rapport entre la cosmogonie qui
sert de base & ces fétes annuelles, et la cosmogonie mosaique,
malgré certaines différences. J'en reléverai seulement une, qui
a pour nous un intérét spécial : c’est que, tandis que d’apres
la Genese, il n’y a pour I’Eternel qu’un seul jour de repos, qui
a lieu apres les 6 actes de la création, d’aprés la cosmogonie
perse, il y a un jour de repos aprés chacun des actes.

La solennité du septénaire aux yeux des anciens Perses res-
sort déja, et méme doublement, de leur nomenclature des
jours du mois, mais elle ressort aussi d’ailleurs. Karaka dit, a
I’occasion de certaines formalités usitées par la célébration du
mariage chez les Parsis: « La raison en est que le nombre de
7 est considéré par eux comme étant trés propice. Les anciens
Perses connaissaient 7 Amshapands, 7 cieux et 7 continents 1. »

jours de repos de I'Eternel tombent chacun sur le 15 du mois, le jour de
D=pamihr, un des 4 jours mensuels consacrés particulierement au Dieu
supréme, — que le 3m¢ et e 4™ jour de repos de I'Eternel tombent chacun
sur le 30, le jour Anéran, dernier jour du mois ordinaire et le 4= des
jours mensuels de repos, — que le 5™ jour de repos de I'Eternel tombe
sur le 20, le jour Behram, c'est-h-dire le jour du 1¢* des Amshapands, —
et que le 6™° jour de repos de |'Eternel est le dernier des 5 jours supplé-
mentaires ajoutés i ceux des derniers mois de 'année, jour appelé Vahis-
toist-Géah.

t I, p. 180. De méme, Planchut, Rev. des Deux-Mondes, p. 449.

Zickler, dans l'article Siebenzahl de la Real-Encykl., I A., rapproche
du nombre des Amshapands les 7 montagnes du Paradis et les 7 portes
de Mithra, comme figurant aussi dans les croyances religieuses des an-
ciens Perses.

Voir Spiegel, trad. de "Avesta, II, p. 20; I1I, LILI, sur les 7 continents
ou plutot les 7 Karesvahres, dont le 7meseulement correspond & notre
terre, sur la parenté étroite de cette conception avec une conception ana-
logue de I'lnde, et sur la subdivision postérieure de notre Karesvahre en
7 climats.

Selon Tiele (Manuel, p. 238, 240), les Amshapands rappellent les Adi-
tyas védiques « dont le nombre était également de 6 ou 7 dans le prin-
cipe », et la conception de ces sept &tres supérieurs appartenait déja aux
anciens Aryas.



	Le jour du seigneur : étude de dogmatique Chrétienne et d'histoire [suite]

