
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: Le jour du seigneur : étude de dogmatique Chrétienne et d'histoire
[suite]

Autor: Thomas, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE JOUR Dû SEIGNEUR

ÉTUDE DE DOGMATIQUE CHRÉTIENNE ET D'HISTOIRE

PAR

L. THOMAS1

§ 3. Les Arabes.

Il est certain qu'avant Mahomet la semaine existait chez les

Arabes, qu'il la conserva, l'adopta, ainsi que l'année lunaire,
et que l'une et l'autre ont toujours été en vigueur chez les
Mahométans.

Les Arabes appellent la semaine usbu (J)13tJ7X) et subu

(yO&J), désignations qui ont un rapport frappant avec le mot
hébreu schaboua (yiStÖ)-

Ils appellent notre dimanche « le 1er jour » (jaum el-ahad) ;

le lundi, « le 2d jour » ; le mardi, « le 3me jour » ; le mercredi,
« le 4me jour » ; le jeudi, « le 5me jour » ; le vendredi, « le jour
de l'assemblée » (jaum el-dschuma) ; le samedi, « le jour du
sabbat » (jaum el-scbt).

Le vendredi est ainsi désigné parce que, comme on le sait,
c'est le jour où les Mahométans doivent se rendre dans les

mosquées, sans que ce soit proprement un jour de repos.
« Mahomet, dit G. Sale, un des traducteurs anglais du Coran '2,

trouva si convenable l'institution des juifs et des chrétiens à

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, année 1887.
"2 Observations historiques et critiques sur le mahométisme, traduites

de l'anglais, de C Sale- Dans les Livres sacrés de l'Orient, publiés par
Pauthier, Orléans, 1875, p. 523.



372 L. THOMAS

l'égard de la consécration d'un jour de la semaine destiné à

rendre un culte plus particulier à Dieu, qu'il ne put que les

imiter sur cet article quoique, pour mettre quelque différence,
il se crût obligé de choisir un jour qui ne fût pas le même que
celui des juifs ou des chrétiens. On donne plusieurs raisons du

choix qu'il fit du 6me jour de la semaine ; mais il semble que
le prophète le préféra, parce que c'était le jour auquel le peuple

avait accoutumé de s'assembler longtemps avant les temps
du prophète1. »

Un nom ancien du vendredi était cependant Aruba, c'est-à-
dire le soir ou la veille, sous entendu : du sabbat, de même

que chez les Araméens juifs, il s'appelait arubta GtffiDllJ)),
et que dans le Nouveau Testament il est nommé « la préparation

» OU la « Veille du Sabbat (r) ntxputrxeuri ; npoo-aßßatov)%. Ereb

OnP) signifie en hébreu soir.
Le mot de sébt ou sabtu qui apparaît dans la désignation

arabe du samedi, rappelle évidemment le mot hébreu schabath

(ratf).
Ces rapprochements entre les Arabes et les Hébreux pour la

1 Sale allègue ici le témoignage du commentateur du Coran, Al Beida"wi.

En fait, on ne voit pas dans le Coran l'institution expresse du vendredi
comme jour sacré. 11 apparaît déjà comme existant et comme appelé le

jour de l'assemblée (chap. LXI1, v. 9-11). Le Coran mentionne assez son-
vent les 6 jours do la création, mais sans y rattacher jamais un 7me jour
comme jour de repos: VII, 32; X, 3; XI, 9; XXV, 60; XXXII, 3; h, 37;
LV1I, 4. Dans plusieurs de ces versets (VII, 32; X, 3 ; XXV, 60; XXXII, 3 ;

LV1I, 4) il est dit qu'aussitôt après la création, Dieu s'est assis sur le
trône. X, 3 ajoute : « pour gouverner l'univers. » — Si le Coran mentionne
le nombre 7, c'est surtout pour désigner les 7 cieux. Ainsi II, 27 (où il est

dit qu'ils ont été formés après la terre) ; XVII, 46 ; XXIII, 17, 87; XLI, 11

(d'après lequel en 2 jours le ciel aurait été partagé en 7 cieux); LXV, 12;

LXVII, 3-5 (qui constate que le ciel le plus voisin de la terre a été orné
de flambeaux); LXXI,14; LXX VIII, 12. —liest en outre question (XV, 44)

des 7 portes de la géhenne; (LXV, 12) des 7 terres, probablement des

continents, des pays; (XXXI, 26) des 7 mers; (XV, 87) des 7 versets du
Coran qui doivent être répétés constamment. Celui qui ne peut pas faire
le pèlerinage de la Mecque doit observer 3 jours de jeûne pendant le

pèlerinage et 7 après le retour des pèlerins (II, 192). Le seul autre passage
du Coran où il est question du nombre 7 se rapporte a un ouragan.

2 Voir Revue de théol..., 1887, p. 452, note 2.



LE JOUR DU SEIGNEUR 373

désignation du mot semaine, du vendredi et du samedi ont
déterminé Schrader à admettre que les Arabes ont reçu la
semaine des Juifs ; et certes les rapports entre les Arabes et
les Juifs ont commencé très anciennement et ils ont été divers
et nombreux.

Sans remonter à Ismael, fils d'Abraham (Gen. XXV, 12-18), et
à Joseph vendu par ses frères à des Madianites, qui étaient des

Arabes septentrionaux, del'Hedjaz ou de l'Arabie pétrée(Gen.
XXXVII, 25-36; Schrader, Handw. p. 78), c'étaient encore des

Madianites avec lesquels Moïse entra de bonne heure en relation

(Ex. II, 15 ; III, 1 ; Nomb. X, 29) et sur lesquels Israël

remporta plus tard une grande victoire (Nomb. XXXI; comp.
XXII, 4 ; XXV, 6).

Les fils de Kédar, aussi des Arabes septentrionaux, ne
paraissent pas avoir été en hostilité avec les Israélites, mais ils
sont à plusieurs reprises mentionnés dans l'Ancien Testament

(Esaïe LX, 7,16 ; Jér. XLIX, 28).
La reine de Séba qui visita Salomon (1 Rois X, 1-10) venait

de l'Arabie méridionale.
Il est probable que les Arabes dont il est parlé 2 Chron.

XXI, 16, comme habitant dans le voisinage des Ethiopiens et

comme s'étant alliés avec les Philistins contre Joram, étaient
des tribus de l'Arabie centrale, etc.

Dozy, professeur à Leyde1, s'appuyant sur 1 Chron. IV, 24-
43, prétend même que la Mecque a été fondée par les Siméo-

nites, que ce sont eux qui, sous le nom de Djorhoum, ont battu
les Minéens et conquis l'Hedjaz, et que le nom de la Mecque :

Macoraba, « la grande bataille, » aurait perpétué le souvenir
de cette conquête. Phil. Berger, dans l'article Arabie de

l'Encyclopédie des sciences religieuses, p. 492, combat cette
opinion, mais il ajoute : « Néanmoins, deux faits importants
subsistent : 1° la disparition subite de la tribu de Siméon ; 2° les

traces profondes d'une influence juive au centre de l'Arabie ;

1 Die Israeliten zu Mekka, Leipzig, 1864. « La science est redevable à

M. Dozy, dit Stanislas Guyard (Art. Musulmans de l'Encycl. des se. relig.
p. 502), d'un excellent Essai sur l'histoire de l'islamisme, traduit du hol-
landais par Victor Chauvin, » Leyde, 1879.



374 L. THOMAS

on les retrouve dans les noms propres, dans les pratiques
religieuses et jusque dans les traditions relatives aux deux Djor-
houm et en général aux populations successives qui se sont
disputé la Mecque. L'émigration juive avait déjà commencé
lors de la conquête de Jérusalem par Nébucadnézar (Jér. XL,
11), depuis elle n'a fait qu'augmenter ; à l'époque de Mahomet,

l'Arabie était pénétrée d'éléments juifs; il faut même en
tenir grand compte dans la recherche des origines de
l'islamisme. »

« Les Juifs, dit Salel, s'étaient réfugiés en grand nombre
en Arabie dans le temps que les Romains ravagèrent si
cruellement leur pays. Ils firent des prosélytes dans plusieurs
tribus, du nombre desquelles étaient celle de Kenanah, celle
de al Kareth Ebn Kaaba, et en particulier celle de Kendah ;
ils y devinrent très puissants, et se rendirent maîtres de
plusieurs villes et forteresses. Leur religion était connue des

Arabes au moins cent ans avant ce refuge. On dit qu'^lbu
Karb Asad, dont le Coran fait mention, et qui régnait dans

l'Yemen 700 ans avant Mahomet, avait introduit le judaïsme
chez les Hamyarites, peuple idolâtre. Quelques-uns de ses

successeurs embrassèrent aussi cette religion ; et l'un d'eux,
nommé Jousef et surnommé Dhou Nowas, se fit remarquer
par son zèle pour le judaïsme, qui le porta à persécuter
cruellement tous ceux qui refusaient de s'y convertir. Il les faisait
mourir par divers tourments, dont le plus ordinaire était de

les jeter dans une fosse remplie d'un feu ardent ; ce qui lui fit
donner le nom infamant de seigneur de la fosse. Le Coran parle
de cette persécution (chap. 85)2. »

1 Livres sacrés de l'Orient, par Pauthier, p. 472.
2 Comp. Jomard, Etudes géographiques et historiques sur l'Arabie, Paris,

1839,p. 113, 191..., où il est parlé en particulier des Bédouins Caraïtes; —
Pierotti, Les Réchabites retrouvés, Lausanne, 1868. Cette brochure
renferme d'intéressants détails sur les Béni-Rechab ou Béni-Rukab et sur les

Jahondie-el-Kébir (« Les Juifs grands et anciens »), deux tribus nomades

qui ne sont point mahométanes. La première descendant de Jéhonadab'
fils de Réchab (Jérém. 35), peut être considérée comme juive. La seconde

paraît être « les véritables Béni-Ismaël, » c'est-à-dire les descendants

d'Ismaël, fils d'Abraham. Les derniers ne connaissent pas le Pentateuque,



LE JOUR DU SEIGNEUR 375

Malgré tout cela et bien que la dénomination courante de la
semaine chez les Arabes semble porter une empreinte juive, je
ne pense pas avec Schrader qu'ils ne doivent la semaine qu'au
judaïsme.

Je n'insisterai pas toutefois sur les raisons qu'on peut
alléguer pour établir que les mots usbu et subu, aruba, sebt ou
sabtu ne sont pas nécessairement d'origine hébraïque et peuvent

s'expliquer par des origines arabes, par des radicaux
communs aux langues sémitiques ou autrement.

Mais je signalerai d'abord le fait qu'on trouve en Arabie,
avant Mahomet, deux autres nomenclatures des jours de la
semaine, qui ne renferment ni l'une ni l'autre la désignation
de sebt et dont l'une commence_avec le lundi, tandis que l'autre

part du samedi.
Voici la lre : Awwel, Bahun, Dschebar (ou Djebar), Debar,

Munis, Arube, Schijar.
Et voici la 2äe : Abashed (ou Abdjed), Hawaz, Hoti, Kelamun,

Safas, Korischet, El-aruba.
Il y a deux noms de la lre série qui s'expliquent facilement :

Awivel, qui est le correspondant habituel de notre mot : premais

se reposent le samedi, « comme le faisait Abou Ismael (le père
Ismael). » Il y a là peut-être un argument qui n'est pas à dédaigner pour
la question des rapports d'Abraham avec le sabbat primitif.

Citons enfin quelques lignes d'un savant voyageur moderne, von Mal-
tzan, qui peuvent être considérées comme un résumé général de l'influence
juive en Arabie. Voici ce qu'il dit au commencement du chap. XX de

son ouvrage intitulé : Reise nach Südarabien, 1873, chapitre où il est

spécialement traité des Juifs : « Le nord et le centre de l'Arabie n'ont eu

proportionnellement que peu de communautés juives. Le Juif aime les

pays civilisés et l'Arabie centrale ne fut jamais un de ces pays, car la
vie pastorale nomade et de brigandage y régna toujours. Les Juifs ne se

trouvaient là que comme des oasis, dans certains centres urbains isolés,

comme Yatrib, Chaibar, etc. Ils n'étaient pas disséminés comme dans le
Yemen... On sait que le judaïsme arriva., dans le Yemen, sousDouNowas
à la domination et que des tribus entières l'avaient adopté. La plupart
l'abandonnèrent lors de l'avènement de l'islamisme. Leur mosaïsme

n'avait jamais été que superficiel. II est en tout cas incontestable que les

Juifs actuels du sud de l'Arabie sont en très grande partie d'origine
israélite. »



376 L. THOMAS

mier, et Arube, que nous avons déjà vu. Mais quant aux
autres, ils sont difficiles à expliquer1.

Quant à la 2lle, on y trouve d'abord 6 mots fictifs
mnémotechniques renfermant les 22 lettres de l'ancien alphabet arabe,
lettres communes à toutes les langues sémitiques et rangées
dans la série selon l'ordre qui leur est assigné encore aujourd'hui

par leur signification numérique dans ces langues, —¦

puis, l'alphabet étant épuisé, le nom déjà connu d'El-aruba.
Cet alphabet, désigné par les Arabes comme l'alphabet Abdjed
est fort ancien, car avant Mahomet on se servait déjà de

l'alphabet actuel, qui a 28 lettres-.
Schrader, dans sa dissertation sur l'origine babylonienne de

la semaine, dit (p. 344) qu'il a déjà prouvé ailleurs que la sainteté

du chiffre 7 chez les Arabes n'y était pas absolument
primitive, et il renvoie à une autre dissertation insérée en 1873 dans

la Zeitschrift der Deutsch-morgenlündischen Gesellschaft3.
Cette dissertation m'a paru d'un très haut intérêt, mais d'un
caractère très hypothétique, et je n'ai pas su y trouver une
véritable preuve de la thèse, tout au moins une preuve développée.

1 II a paru l'année dernière à Londres une Chart of the Week, publiée par
M. W. M. Jones, qui passe en revue les termes par lesquels le mot semaine
et les noms des 7 jours de la semaine sont désignés dans 160 langues
anciennes ou modernes, plus ou moins différentes les unes des autres. Ces

termes sont donnés chacun à la fois dans leur écriture originale, leur
traduction phonétique et leur signification. M. Jones a longtemps
séjourné et étudié en Orient, et il a dû faire beaucoup de recherches pour
confectionner son vaste et beau tableau. Or voici les termes qui y sont
donnés comme de très anciens noms arabes des jours de la semaine :

au-had, ah-ivan, ju-bar (ou dju-bar), muh-nis. a-ru-bat, shi-yar- Nous
retrouvons là tous les noms do notre lrosérie, sauf celui du 2d jour. Au-had

pourrait n'être qu'un synonyme de Awwel et signifier lui aussi : premier.
Quant aux significations attribuées, le 1er nom signifierait Business day,
le 2d Light-Moon, le 3'"° War-Chief, le 4°"' Turning day or Midweek, le
5mc Familiar or Society day, le 6"'e Eve (of Sabbath), le 7'"° Chief or
Rejoicing day. La signification du 6"'8 jour ne saurait être contestée.

Quant aux autres, j'avoue qu'après en avoir conféré avec des amis arabisants,

je ne saurais les admettre sans de nouvelles explications, que
j'appelle de mes vœux.

a Ideler, II, p. 473, 494.
3 Die Abstammung der Chaldäer und die Ursitzc der Semiten.



LE JOUR DU SEIGNEUR 377

A cet égard, elle se borne presque l à affirmer que la notion
de la sainteté du septénaire serait la seule tradition commune
aux Arabes (surtout ceux du Nedjed et de l'Hedjaz) et aux
sémites du nord, qu'elle doit être en conséquence considérée
chez ceux-là comme une importation étrangère, et à renvoyer
pour plus de développements à Brandis, Hernies, II, p. 259 et
à Krehl, die Religion der vorislamischen Araber, Leipzig,
1863.

Quant à la dissertation de Schrader sur l'origine babylonienne

de la semaine, elle renferme encore moins la preuve
désirée, mais elle s'occupe spécialement de la semaine. Pour

prouver qu'elle n'est pas primitivement arabe, l'illustre savant
s'appuie soit sur le fait qu'on ne trouve ni dans l'araméen ni
dans l'arabe des mots analogues à la racine hébraïque \)21D en
tant que rattachant eux aussi l'idée du serinent à celle de l'hep-
tade, soit sur le fait que l'éthiopien, pour exprimer l'idée du

serment, a encore d'autres termes non dérivés de cette racine.
Mais, pour ne parler que des Arabes, nous avons déjà

signalé une de leurs coutumes, qui nous a été transmise par
Hérodote- et qui prouve bien que déjà de son temps ils
reliaient le nombre 7 au serment.

J'ai en outre trouvé deux mentions, dont l'une détaillée,
d'une coutume du même genre, dans une relation très instructive

: le Récit du séjour de Fatalla Scujegliir chez les Arabes

du grand désert, relation qui a été rapportée par Lamartine et
traduite de l'arabe par ses soins3. Ce récit n'a point été d'abord

1 Voir p. 402, 405, 407.
2 III, 8. Voir Revue de théol. et de phil, p. 152.
3 Souvenirs, impressions, pensées et paysages pendant un voyage en Orient,

par A. de Lamartine, Paris, 1835, t. IV, p. 55-285. Fatalla Sayeghir avait
accompagné M. de Lasoaris pendant tous les voyages qu'il fit en
Mésopotamie et jusqu'aux extrémités de la Perse, comme agent confidentiel
de Napoléon. 11 devait reconnaître la route des Indes à travers le désert
et la préparer pour le conquérant, s'il pouvait jamais s'y engager avec

une armée. M. de Lascaris arrivait à Constantinople après avoir
admirablement accompli sa mission pendant 7 années de périls et de dévouement

et réussi à réunir dans une vaste alliance tous les Arabes du désert

depuis les frontières des Indes jusqu'au centre de l'Arabie, lorsqu'il apprit



378 L. THOMAS

estimé à sa valeur, mais son exactitude a été hautement
confirmée par deux voyageurs anglais qui ont eux-mêmes pu
acquérir une connaissance très exceptionnelle des Bédouins1.

Voici donc comment Fatalla raconte (p. 199) la réconciliation

de deux chefs arabes : « Le Drayhy2 ayant fini par céder,
les principaux de la tribu se mirent en marche pour aller au-
devant de Méhanna, selon les égards dus à son âge et à son

rang. Lorsqu'il eut mis pied à terre, le Drayhy le fit asseoir à

la place d'honneur, au coin de la tente, et ordonna d'apporter
le café. Alors Méhanna se levant : « Je ne boirai de ton café,
» dit-il, que lorsque nous serons complètement réconciliés et
» que nous aurons enterré les 7 pierres. »A ces mots, le Drayhy,

s'étant levé également, ils tirèrent leurs sabres et se les

présentèrent mutuellement à baiser ; ils s'embrassèrent
ensuite, ainsi que tous les assistants. Méhanna fit avec sa lance,
au milieu de la tente, un creux en terre de la profondeur d'un
pied et, ayant choisi 7 petites pierres, il dit au Drayhy : « Au
y nom du Dieu de paix, pour ta garantie et pour la mienne, nous
» enterrons ainsi à jamais nos discordes. » A mesure qu'ils

la catastrophe de Moscou. Il ne tarda pas a mourir de désespoir au Caire
et ses papiers tombèrent entre les mains du gouvernement anglais; mais
Lamartine eut le bonheur de découvrir et d'acquérir « un recueil de

notes que Fatalla avait écrit à l'instigation d" son patron dans le cours
de sa vie nomade. »

1 Lady Anne Blunt, Voyage en Arabie- Pèlerinage au Nedjed, berceau

de la race arabe, traduit avec l'autorisation de l'auteur par Dérôme, qui
a mis en tête du volume une longue et fort intéressante introduction,
Paris, 1881, p. VIII, XXVI. W. S. Blunt avait résidé 20 ans à Bagdad, où

il exerçait des fonctions diplomatiques; il avait pris durant 9 ans une

part active aux travaux des missionnaires anglais de Syrie ; dans l'intervalle,

il avait visité l'Afrique du nord, l'Egypte et le Sinaï, parcouru
une notable partie de l'Inde et de la Perse. Avant d'aller au Nedjed, il
avait encore passé l'hiver parmi les Shainar et les Anazeh de la
Mésopotamie et du Désert de Syrie. De là son ouvrage : The Bedouin Tribes

of the Euphrates, 2 vol. Londres, 1879, dont Dérôme a largement profité

pour son introduction. C'est dans l'hiver 1878-1879 que W. S. Blunt et sa

compagne, petite-fille de lord Byron, ont fait un voyage au Nedjed.
2 L'émir Ebn Chahllan était appelé le Drayhy, c'est-à-dire « le

destructeur des Turcs » à cause d'une grande victoire remportée sur eux
après une indigne trahison de leur part. (Récit de Fatalla, p. 109, 151...)



LE JOUR DU SEIGNEUR 379

jetaient les pierres dans la terre, les deux cheiks les

recouvraient, et foulaient la terre avec leurs pieds, tandis que les
femmes poussaient des cris de joie assourdissants. Cette
cérémonie terminée (elle s'appelle hasnat), ils reprirent leurs places,

et l'on servit le café. De ce moment il n'était plus permis
de revenir sur le passé et de parler de guerre. On m'assura

qu'une réconciliation, pour être en règle, devait toujours se

faire de la sorte. Après un repas copieux, je fis la lecture du

traité auquel Méhanna et quatre autres chefs de tribus apposèrent

leur cachet. »

Fatalla dit ailleurs (p. 239), à propos de la conclusion d'un
autre traité : « L'émir Douackhry enterra les 7 pierres et
consomma ainsi l'alliance. »

La signification religieuse que les Arabes attachent au septénaire

me semble aussi ressortir vivement des cérémonies qu'ils
pratiquent toujours dans le culte si solennel du pèlerinage à la
Mecque.

Après s'être rendu à la Caaba et s'être arrêté à l'angle où la

pierre noire est enchâssée dans la muraille, le pèlerin baise

cette pierre et commence les tournées ou touafs qu'il doit
accomplir autour du temple. Après en avoir fait 7 fois le tour, il
baise de nouveau la pierre noire, puis, sortant par la porte
appelée la porte de Safa, il monte sur la colline qui porte ce
même nom, et il parcourt 7 fois dans sa longueur la petite
vallée qui la sépare de la colline de Méroua1.

Le 8me jour du mois de Dhou'lhidie, aussitôt après la prière
du matin, tous les fidèles, sous la conduite de l'imam, quittent
la ville et se rendent à la vallée de Mina. Là, on dresse des

tentes, où la foule des. pèlerins passe la nuit pour se rendre le

1 Cette pratique a été instituée, dit-on, en imitation de la conduite
d'Abraham, qui, voyant dans ce lieu Agar et Ismael en proie aux
horreurs de la soif, monta sur la colline de Safa pour découvrir au loin quelque

source et, n'en ayant pu trouver, parcourut 7 fois dans son angoisse
l'espace où ce rit s'accomplit aujourd'hui. Cette pratique avait été entachée

d'idolâtrie par les Arabes païens ; aussi les musulmans hésitèrent
d'abord à admettre la promenade entre les collines de Safa et de Méroua
au nombre des cérémonies du pèlerinage. Mais le Prophète les a rassurés
au v. 153 du chap. II du Coran.



380 L. THOMAS

lendemain au mont Arafa. De cette station, au moment où le
soleil disparaît sous l'horizon, on se dirige sur Monzdélifé. C'est

en traversant les plaines qui portent ce nom que chaque pèlerin

ramasse 7 petites pierres qu'il devra jeter le lendemain en
mémoire d'Abraham qui, traversant ces lieux pour aller immoler

son fils, repoussa à coups de pierre les tentations du
démon. Le 10 est le jour du Beyram et des sacrifices. Puis, de

retour à la Mecque, chacun renouvelle 7 fois la marche sainte
autour du temple et va boire à longs traits l'eau du puits de

Zemzem L
La fameuse prière des musulmans, la Fâthâ ou El Fâtiha,

qui forme le 1er chapitre du Coran, qui est recommandée
ailleurs2, comme devant être répétée constamment et qu'ils
prononcent en cadence avant toutes les autres3, se compose de

7 versets. Nous les avons déjà signalés (p. 2 note 1), ainsi que
les 7 cieux, les 7 portes de la géhenne, les 7 terres et les 7

mers, dont parle aussi le Coran.
Selon Ewald, qui dans ses Alterthümer des Volks Israeli parle

à plusieurs reprises de la semaine comme étant une institution
primitive des Arabes5, on n'a pas encore suffisamment remarqué

la correspondance qu'il y avait dans l'ancien calendrier
arabe entre le mois de Muharram (c'est-à-dire le premier mois
à partir de l'automne) et celui de Régeb (c'est-à-dire le

septième), comme mois de fête0.

Mentionnons encore les 7 prophètes, passés ou à venir de

l'Islam, tout au inoins d'après le Mahométisme postérieur :

1 Univers pittoresque. Arabie, par Noël Desvergers, p. 209.— Livres sacrés

de l'Orient, par Pauthier, p. 511. « Les Mahometans, dit Sale, conviennent

que les Arabes païens célébraient presque toutes ces cérémonies
anciennement, c'est-à-dire plusieurs siècles avant Mahomet. Ils observaient

particulièrement de faire le tour de la Kaaba, de jeter des pierres dans

la vallée de Mina, et de courir entre Safa et Merwa. »

2 Chap. XV, v. 87 : « Déjà nous t'avons dicté les 7 versets qui doivent
être répétés constamment, ainsi que le grand Coran. »

3 H. Dunant, Notice sur la Régence de l'unis, Genève, 1858, p. 138.

4 3° Ausg., 1866, p. 463, note.
'•> P. 131, note ; p. 135, etc.
c Voir aussi p. 467, note.



LE JOUR DU SEIGNEUR 381

Adam, Noé, Abraham, Moïse, Jésus, Mahomet, le Mahdi1.
Pour en revenir à l'union si intime et si mystérieuse établie

dans la langue hébraïque, dans la coutume arabe et ailleurs,
entre l'idée du serment et celle du nombre 7, nous rappellerons

que nous l'avons déjà constatée dans la conduite d'Abraham

avec Abimélec, roi de Guerar2. A la lumière de cette
importante donnée, nous nous demandons si la première origine
de cette union ne devrait pas être cherchée dans le double fait
mentionné Gen. IV, 15, 24, à savoir dans la déclaration solennelle

et presque sacramentaire que l'Eternel lui-même fit à

Caïn pour dissiper une de ses craintes, et dans l'impie parole de

Lémec : « Caïn sera vengé 7 fois et Lémec 70 fois 7 fois » 3. Dans
le cas où cette conjecture serait fondée, la coutume des Arabes
se rattacherait plus ou moins directement à l'influence exercée

sur eux par Abraham, qui joue d'ailleurs un si grand rôle dans
leurs pensées et dans leur vie, et indirectement soit à la primitive

histoire de l'humanité, soit même à la cosmogonie rapportée

dans la Genèse.
M. Pierotti qui, dans ses nombreux séjours ou voyages en

Palestine, à l'est du Jourdain et en Arabie, a eu beaucoup de

rapports avec les Bédouins, m'écrivait récemment * les

lignes suivantes : « Dans les anciens déserts de Sur, de Pharan
et de Hetham5, je me suis arrêté chez plusieurs tribus
et j'ai partout reçu une hospitalité patriarcale et trouvé une
Bible parlante : ils ont une profonde vénération pour le puits

1 Voir Darmsteter, Le Mahdi depuis les origines de l'Islam jusqu'à nos

jours. Revue polit, et litter. (Revue bleue), 1885,1er sem. p. 299. — Je trouve
un nouvel exemple assez frappant du respect religieux que les Arabes
ont toujours pour le nombre 7 dans un petit récit de Lady Anne Blunt
(p. 43). Un jeune homme avait été conduit par des circonstances fort
exceptionnelles à épouser sa propre sœur, sans qu'il s'en doutât. Or la
pénitence qui lui tut imposée par un « homme sage » fut précisément de

faire 7 fois le pèlerinage à la Mecque, de vivre ensuite 7 ans dans un
lieu désert sur la route des pèlerins et là de leur offrir de l'eau.

2 Gen. XXI, 28-31. Voir Revue de théol, 1887, p. 151.
3 Voir Revue de théol., 1887, p. 150.
4 Février 1888.
r' C'eat-à-dire, ce me semble, dans les déserts du centre-nord de la

presqu'île sinaïtique.



382 L. THOMAS

de Beerséba (Gen. XXI, 26), où ils se rendent en foule pour
invoquer surtout Abou-Ismaël, Abou-el-Khalil *, sans
oublier les autres patriarches, et pour adorer Dieu, lui demandant

miséricorde, aide et protection. Ils ne font jamais en cet
endroit leurs prières sans avoir préalablement fait des ablutions
et sacrifié plusieurs brebis en l'honneur de Dieu; ils les mangent

ensuite, puis cachent le sang dans le sable, et à la surface
font un feu de broussailles. »

D'après Gen. XXVI, 23-25, versets auxquels M. Pierotti fait
allusion, c'est à Beer-schebah, c'est-à-dire au puits du serment ou
de la septaine, que l'Eternel apparut une seconde fois à Isaac pour
lui renouveler la promesse faite à Abraham et à sa postérité.
Isaac y bâtit un autel et y fit creuser un puits, soit que ce fut
le même que celui qu'avait fait creuser Abraham et qui aurait
été comblé par les Philistins (v. 14, 15), soit que ce fut un
autre 2.

L'endroit est encore appelé Bir-sabea 3.

Ne pourrait-il pas y avoir quelque rapport de descendance

entre les sacrifices de brebis faits toujours par les Arabes à

Beer-schebah, d'une part, et, de l'autre, soit les sept brebis
qu'offrit Abraham à Abimélec en traitant alliance avec lui, soit
le festin d'alliance offert par Isaac au même Abimélec ou à son

successeur (Gen. XXVI, 30)?
Il est encore deux considérations générales qui nous engagent

à ne pas considérer l'emploi de la semaine chez les Arabes

comme un simple emprunt fait aux Juifs.

Quand nous parlons des Arabes, nous parlons surtout des

vrais Arabes, des Arabes du désert ou Bédouins, dont le Nedjed
ou intérieur de l'Arabie centrale semble bien avoir été le ber-

1 Abou-el-Khahl est. comme on le sait, le beau nom que les Arabes
donnent à Abraham. Il signifie proprement : le père - l'ami, sous-entendu :

de Dieu, etil est en harmonie avec ce qui est dit dans le Coran, ch. 4

v. 124, et dans nos saints Livres : 2 Chron. XX, 7 ; Esaïe XLI, 8 ; Jacq. 2,23.
2 Cette dernière supposition est la plus probable, non seulement à cause

du v. 18, mais encore parce que les voyageurs modernes ont retrouvé à

Beer-schebah deux excellents puits. (Voir Raumer, Palästina p. 158, 159,

et aussi Delitzsch, Genesis, 4 A., p. 387.
3 Munk, Palestine, p. 58. Raumer, Palästina, p. 158.



LE JOUR DU SEIGNEUR 383

ceau et où ils sont encore comme dans leur vraie patrie. Mais

nous n'oublions pas que les Arabes, si différents, par exemple,
des Maures et surtout des Turcs, se ressemblent tellement à

eux-mêmes, où qu'ils soient et à toutes les époques de leur
histoire, qu'un homme qui les a bien étudiés, comme peintre
et comme penseur, a pu dire hardiment à propos de la vieille
ville d'Alger 1 : « N'existât-il qu'un Arabe, on pourrait, d'après
l'individu, retrouver le caractère physique et moral du peuple :

ne restât il qu'une rue de cette ville, originale même en Orient,
on pourrait encore à la rigueur reconstruire l'Alger d'Omar et
du dey Hussein. »

La première des considérations annoncées est tirée du caractère

si marqué des Arabes aussitôt qu'ils apparaissent comme
Arabes, et elle concerne sa nature extrêmement tenace, conservatrice

et indépendante.
Que de voyageurs ont retrouvé chez les Arabes du désert, et

jusque dans les détails, le genre de vie d'Abraham et des

autres patriarches
Lamartine a parlé justement de « cette étonnante physionomie

de l'esprit de race qui sépare les peuplades arabes de toutes

les autres familles humaines et les tient, comme les Juifs,
non pas en dehors de la civilisation, mais dans une civilisation
à part, aussi inaltérable que le granit2. »

Il a écrit ailleurs ces paroles citées par W. S. Blunt comme
un jugement définitif sur les Arabes du désert3: « O fils de

Sem, premiers-nés de la race de Noé, destinés à demeurer
enfants à jamais Vous êtes restés à la porte d'Eden, inconscients
de la chute, vous attendez encore là, quand tout le monde s'en
est allé. Trop fiers pour labourer la terre, trop insouciants

pour être pauvres, vous avez pris les dons de Dieu en mauvaise

part. Vous ne lui rendez aucun devoir, vous ne le priez

pas, vous ne lui demandez pas pourquoi il a voilé sa face. Vous

marchez sous la pluie et la chaleur du ciel, guidés par la vieille

sagesse que notre monde a oubliée, doués du courage des jours
1 Eug. Fromentin, Une année dans le Sahel, 4me édit., Paris, 1877, p. 33.
2 Voyage en Orient, IV, p. 40.
3 Lady A. Blunt, Voyage en Arabie, p. LXI.



384 L. THOMAS

qui ne connaissaient point la mort. Nous, les fils de Japhet,
nous vivons dans la détresse, courbés sous le joug de l'inutile
combat pour la vie. »

Dérôme dit avec plus de précision et non sans âpretéi :

« La race sémitique est la plus dure, la plus difficile à assimiler.

Elle assimile, on ne l'assimile pas. Brassée par les siècles

et les sables du désert, on dirait qu'elle a acquis quelque chose

d'immuable et d'éternel, qui n'est pas seulement une force de

résistance, car elle est agressive, et sur quelque terre qu'on la

transporte, elle prend racine et engraisse aux dépens du voisin.
Un Oriental qui vient s'établir en Europe, quel qu'il soit, juif,
arménien, turc, n'est pas un simple plant humain; il devient
tout de suite un arbre qui étouffe les arbustes d'alentour,
détruit les herbes qui poussent à son ombre.... Le nomade de

l'Arabie intérieure est la plus dure qu'on connaisse de ces

races cimentées par la coutume et la religion. Et puis l'isolement
le dérobe aux frottements du dehors, ce qui est un appoint à

son originalité. »

En fait d'indépendance, il faut distinguer l'indépendance poli-
tiqueetl'indépendancemorale. Or sous ces deux aspects, les Arabes

sont un peuple exceptionnel. Jamais ils n'ont été soumis
réellement et d'une manière durable. L'autorité même des Domains
et des Turcs n'a été chezeux que passagère ou nominale. Ils
rappellent la prophétie de l'ange de l'Eternel ausujet d'Ismaël(Gen.
XVI. 12) : « Il sera comme un âne sauvage, sa main sera contre

tous, et la main de tous sera contre lui », et aussi la prophétie
d'Isaac à Esaü (Gen. XXVII, 39i : « Ta demeure sera privée de

la graisse de la terre et de la rosée du ciel. Tu vivras de ton

épée et tu seras asservi à ton frère. Mais en errant librement
çà et là, tu briseras son joug de dessus ton cou. »

« Le pur nomade, dit Dérôme, a conservé les traditions
patriarcales de la race, parmi lesquelles l'insouciance pratique,
l'amour de l'indépendance et l'hospitalité tiennent le premier
rang. Ces trois vertus, en fait, n'en font qu'une : l'amour de

l'indépendance. Là est le fond du tempérament nomade comme
celui du sauvage : il est rebelle au joug. Il préfère la misère et

1 Id. p. XXII.



LE JOUR DU SEIGNEUR 385

la faim, la mort, s'il en est besoin, àia dépendance. Celle qu'il
accorde à ses cheiks est volontaire. Elle ne survit pas à la
déconsidération du cheik. Il ne s'incline pas plus devant la

richesse que devant le pouvoir.... Par contre, il estime très haut
le courage, la générosité et l'hospitalité, qui sont les ingrédients

nécessaires de son existence quotidienne et qui chez

nous étaient les trois objets de l'initiation chevaleresque. Dans

les châteaux du moyen âge, c'étaient des vertus d'apparat dont
on usait dans les tournois et les jours de fête. Chez les nomades,

ce sont des institutions; elles sont la substance de la
coutume. Elles sont aussi particulièrement asil, c'est-à-dire
nobles, et réservées aux grandes familles chez qui elles sont
héréditaires. »

Au point de vue spirituel, les Arabes ont eu beaucoup de

peine à adopter l'islamisme, et cette adoption n'a été que
partiellement profonde.

« En Arabie même, dit Stanislas Guyard1, le mahométisme

ne dut son salut qu'à l'extrême division des tribus, qui, subjuguées

l'une après l'autre, finirent par se ranger sous les

drapeaux des plus forts et par faire cause commune avec eux

parce qu'ils étaient vainqueurs. Car ni Mahomet ni ses successeurs

ne purent extirper cette indifférence naturelle des

Bédouins en matière de religion qui faisait dire à Mahomet dans

le Coran (IX, 98) : « Les Arabes du désert sont les plus en-
» durcis dans leur infidélité et dans leur hypocrisie, et il faut
» naturellement s'attendre à ce qu'ils ignorent les préceptes
» que Dieu a révélés à son envoyé. »

Le même auteur ajoute : « Encore aujourd'hui, c'est à peine
s'ils connaissent la profession de foi musulmane, et plusieurs

voyageurs attestent qu'au lever du jour, ils se prosternent
devant le soleil. » Sur ce dernier point, M. Guyard a peut-être été

trop influencé par le missionnaire jésuite Pelgrave, qui a peu
connu les Arabes du désert et qui, conformément à la mission

qu'il avait reçue de Napoléon III, devait surtout nouer des

relations avec les Arabes des villes et l'Etat centralisé des Waha-

1 Encyclopédie des sciences religieuses- Art. Musulmans, p. 502.

THÉOL. ET l'HIL. 1889. 25



386 L. THOMAS

bites '. Quant au premier point, on ne saurait méconnaître que
le wahabisme, issu de l'Arabie centrale et qui eut un moment
de si grand épanouissement, ne soit une vraie résurrection de

l'islamisme2.
Ce qui caractérise peut-être au plus haut degré les Arabes

du désert, c'est du reste l'esprit conservateur dont j'ai parlé et

qui est pour eux avant tout le respect de la coutume, « d'une
coutume inflexible qui seule rend compte de leur conduite
comme de chacun de leurs instincts.... La coutume pastorale,
dit Dérôme (p. XLVII), tient lieu aux nomades de théologie, de

culte et de code, même delà pensée.... D'où vient la coutume?
Qui le saura jamais Elle est antérieure à l'histoire et aux
souvenirs écrits. C'est une tradition orale dans la patrie de la
tradition orale. D'où que vienne la coutume arabe, elle s'est
incarnée dans la race. Elle a, du reste, une physionomie
arbitraire; elle ne dit pas pourquoi elle ordonne ceci et défend
cela ; elle constate que Dieu est ; elle est le signe du bien et du
mal. M. et Mme Blunt ont vérifié un grand nombre de fois qu'on
ne la discute pas, qu'on y obéit sans raisonner, sans motif,
sinon qu'elle est la coutume.... Ils ne boivent pas de vin, ils
s'abstiennent de manger certaines viandes, parce que c'est la

coutume, non afin d'obéir aux prescriptions du Coran.... Le
Coran a enregistré la coutume; il ne la pas créée.... Le crédit

qu'il a sur les nomades est proportionnel au respect qu'il a do

la coutume. »

1 A. Blunt, Voyage en Arabie, p. X-XIX, p. 8.

- Stan. Guyard dit lui-même un peu plus loin (p. 510) : « Le wahabisme

qui s'est produit au commencement de ce siècle en Arabie, n'est

qu'une tentative pour revenir au mahométisme pur et. pour le dégager
de toutes les superstitions qui au cours des siècles se sont greffées sur
lui. • Voir à la fin du Voyage en Arabie d'A. Blunt un « essai historique
sur l'élévation et le déclin du wahabisme. d'après des documents fournis

par le lieutenant-colonel K. C. Ross, résident de sa Maj. brit. à Bushire,

par W. S. Blunt. A Blunt, qui appelle ibn Abd el-Wahhab « le Luther
du mahométisme,» dit,d'ailleurs, qu'au commencement du siècle dernier
la religion, sauf quelques rites particuliers à l'ancienne vie nomade,
avait disparu de l'Arabie : il n'y avait guère phis que le Iledjaz et
l'Yémen où l'on fût mahoraétan autrement que d'une façon nominale. »

(P. 5, 4.)



LE JOUR DU SEIGNEUR 387

Je serais porté à croire que Dérôme et les Blunt réduisent
trop le mahométisme à n'être qu'un enregistrement de la
coutume. Mais en tout cas ne relèvent-ils pas un point de vue qui
a beaucoup de justesse et auquel peut-être, faute d'une
connaissance suffisante des Arabes du désert, on n'accordait pas
assez d'importance

Si le montagnard est encore plus conservateur que l'agriculteur,

on peut dire que le nomade l'est encore plus que le
montagnard. Sous ce rapport, le désert doit exercer une grande
influence. « Le pasteur du désert, dit Dérôme (p. LXI), est un
paysan à l'oriental; il l'est de temps immémorial ; il restera ce

qu'il est. Le désert l'a fait ainsi. Tant que le désert sera là, il
ne changera pas. Il n'en a ni le désir, ni le pouvoir; il n'a pas
conscience d'un genre de vie différent du sien. Son existence
au jour le jour, sans perspective sur l'avenir, sans retour sulle

passé, lui convient. Il s'y résigne plutôt qu'il ne l'a choisie.
On essaierait en vain de lui en offrir une autre. »

Dérôme me semble s'exprimer d'une manière encore plus
complète quand il dit, à la fin de son introduction, que « la vie
pastorale en Arabie est en même temps le legs d'un long passé

historique, et le régime naturel du désert. »

Quoi qu'il en soit, cette ténacité, cette indépendance et cet
esprit conservateur des Arabes nous semblent rendre peu
probable qu'ils n'aient fait qu'emprunter aux Juifs soit le caractère

religieux du septénaire, soit l'institution de la semaine. Il
nous paraît au contraire que s'ils ont subi à cet égard quelque
influence, ils y étaient déjà bien préparés par leur coutume.

Notre seconde considération peut être exposée beaucoup
plus brièvement que la première, à laquelle elle se rattache
intimement.

« Parmi tous les peuples arrivés à une certaine civilisation,
dit Ideler (II, p. 470), les Arabes sont le seul qui base sa division

du temps exclusivement sur le cours de la lune. Ils
commencent leurs mois avec la première apparition du croissant
au crépuscule du soir et nomment la durée de 12 de ces mois
une année, sans chercher à accorder le cours de la lune et celui

du soleil ; aussi le commencement de leur année parcourt-il



388 L. THOMAS

tous les temps de l'année dans un intervalle d'environ 33 de

nos années. Cette manière de compter le temps, incontestablement

très ancienne, a été sanctionnée par Mahomet et introduite

par lui dans le culte qu'il a fondé. »

Or, comme on le sait, et comme Lepsius, entre autres, l'a
remarqué ', il y a une intime union entre le mois lunaire et la

semaine : l'observation du mois lunaire conduit en quelque
sorte d'elle-même à l'observation de la semaine ou, si celle-ci
existe déjà, contribue puissamment à son maintien.

L'obstination si exceptionnelle des Arabes à conserver
exclusivement l'année lunaire nous paraît donc être favorable à

l'opinion qui envisage la semaine comme faisant partie de
l'ancienne coutume arabe.

§ 4. Les anciens Perses.

Nous prenons cette dénomination dans un sens général, sans

distinguer entre les Perses proprement dits et les Mèdes. Les

anciens Perses sont pour nous les Perses des Achéménides2 et
des Sassanides, ces grands restaurateurs du Mazdéisme3.

Sur ce sujet nous avons suivi surtout Ideler qui pour les

anciens Perses, comme pour les Arabes, a profité des travaux
de Silvestre de Sacy et dont l'exposition a été hautement louée

par Spiegel4. Mais nous avons été heureux de trouver
plusieurs confirmations ou éclaircissements dans un ouvrage
plus récent d'un savant Parsis, qui occupe une haute position
dans la magistrature de Bombay, M. Dosabhai Framji Karaka.
Cet ouvrage, en deux volumes, a paru à Londres en 1884 et

est intitulé : History of the Parsis, including their manners,
customs, religion and present situation. C'est à lui que se

rattache intimement un article de M. Planchut, publié dans la
Revue des Deux-Mondes, le 15 mars 1887, sur les descendants
des mages à Bombay. M. Planchut a eu lui-même, dans le

1 Voir Revue de théologie 1887, p. 252.
2 De 560 à 331 avant J.-C.
3 De 226 après J.-C à 640.
4 Trad, de l'Avesta, II, 1859, p. XCVII.



LE JOUR DU SEIGNEUR 389

cours de ses voyages, de fréquentes occasions de nouer avec
des Parsis de cordiales relations.

Les Persans se servent actuellement, comme les autres
Mahométans, des mois arabes. Il ne peut être question d'une
division originale des temps pour les Perses que pendant les

périodes de leur indépendance, c'est-à-dire avant la chute des

Sassanides.

Les anciens Perses avaient une année solaire mobile de 365

jours, qui se composaient de 12 mois de 30 jours chacun, et
de 5 jours complémentaires, insérés d'abord entre le 8me et le
9me mois, plus tard à la fin de l'année. Chaque jour du mois
avait son nom propre et, sous ce rapport, Ideler peut dire que
les anciens Perses ne connaissaient pas la semaine.

Voici les noms des 12 mois :

1. Ferwerdîn. 6. Scharîr. 10. Dei.
2. Ardbehescht. 7. Mihr. 11. Bahman.
3. Chordâd. 8. Abân. 12. Asfendàrmed ou Se-

4. Tîr. 9. Ader ou Adser. fendânned ou Se-

5. Mordâd ou Amerdad. pendârmed1.

On retrouve facilement dans ces 12 noms, soit le nom du

Dieu suprême, soit ceux des 7 Amesha-Çpentas ou Amshaspands
(saints immortels), soit ceux de quelques-uns des Yazatas ou
Yzeds proprements dits, qui occupent un rang inférieur et

dont le nombre est très grand2.
Le nom du Dieu suprême est celui du 10mc mois, puisque

Dei, de même que Hormuz ou Ormuzd ou Ahura-Mazda, désigne

ce Dieu 3.

1 Ideler, II, 515. Spiegel, dans sa traduction de l'Avesta, II, p. XCVIII,
dénomme ainsi les 12 mois en indiquant leur correspondance :

Farvardin (Mars). Murdâd (Juillet). A'dar (Novembre).
Ardibihist (Avril). Shahrévar (Août). Dai (Décembre).
Chordâd (Mai). Mihr (Septembre). Bahman (Janvier).
Tîr (Juin). A'bân (Octobre). Çpandârmat (Février).

Selon Spiegel on a découvert dans les inscriptions acbéménides quelques
noms de mois plus anciens ; on ne saurait préciser l'âge de ceux-là ; ils
n'apparaissent pas dans l'Avesta, mais ce peut être fortuitement, etc.

2 Spiegel, Real Encykl., 1. A, XI, p. 125.
3 Ideler, II, p. 517.



390 L. THOMAS

Les noms des 7 Amshapands ne se retrouvent pas moins,
soit qu'en tête des 6 Amshapands ordinaires on ajoute le Dieu

suprême, comme on le fait quelquefois1, soit qu'on mette
à leur suite Atar, le feu, « le fils d'Ahura-Mazda 2. » Mais les
6 Amshapands ordinaires, créatures supérieures, qui ont
concouru à la création du reste de l'univers et concourent à sa

conservation, ne sont pas rangés selon leur hiérarchie dans la
série des noms des mois.

Ces 6 Amshapands sont3 :

Vohu-mano, plus tard Bahman, « le bon esprit. » D'abord le
génie qui protège les hommes et les reçoit dans la demeure

céleste, puis le maître de l'empire des animaux.
Asha-Vahista (Ardi-behist ou Ardibebesch), « la pureté

excellente » qui préside au feu.

Xatra-Vairya (plus tard Shariver), « le roi désirable » ou
« le roi puissant, » qui préside aux métaux, à la richesse et à

son emploi.
Çpenta-Armaïti (plus tard Sependârmed), « le génie de la

terre, » c'est-à-dire, d'après Tiele, autant la sagesse qui
protège et entretient la terre, que cette dernière elle-même.

Aurvatat (Chordâd), « la totalité » ou « l'univers. »

Amêrêtat (Amerdad), « l'immortalité. »

Les noms des 6 Amshapands se retrouvent dans les dénominations

du llme, du 2d, du 6me, du 12me, du 3me et du 5me mois.

Quant au nom d'Atar, il apparaît dans celui du 9me mois.
Le nom d'un des Izeds proprements dits les plus connus, à

savoir de Tishtrya (Tir), l'étoile Sirius, est aussi celui du 4me

mois4.
Voici maintenant les noms des 30 jours mensuels, dans

lesquels reviennent en particulier tous les noms des mois, mais
dans un ordre nouveau :

1 Spiegel, Real Encykl, 1. A., XI, p. 126.

2 Tiele, Manuel de l'hist. des rei, p. 238. Comp. Spiegel, Real Encykl.,
1. A, p. 125.

3 Encyc. des se. rei-, art. Perse, par L. Feer, p. 474. Spiegel, Real. Encykl.,
1. A. p. 117. Lenormant, Hist. anc. de l'Orient, 3e édit., II, p. 317. Tiele,
Manuel de l'hist. des ret, p. 238.

4 Encycl. des se rei, p. 471. Spiegel, Real Encykl, p. 125. Tiele, Manuel,

p. 241.



LE JOUR DU SEIGNEUR 391

1. Hormuz. 11 Chor. 21. Râm.

g. Bahman (11"" mois). 12. Mäh. 22. Bàci.

3. Ardbehescht Ç2a mois). 13. Tir (4"« mois). 23. Deibadîn (10"» mois).
4. Schehrîr (6me mois). 14. Dschusch. 24. Din.

ô. Asfendài-med(12">e m.) 15. Deibamihr(10m«mois). 25. Ard.
6. Chordâd (3™ mois). 16. Mihr (7"« mois). 26. Aschtàd.
7. Mordàd (5me mois). 17. Serûsch. 27. Asmûn.
5. Deibàdir (10"" mois). 18. Roseli. 28. Zàmjàd.
9. Acier (9raa mois). 19 Ferwerdîn (Ie"- mois). 29. Màresfend.

10. Abân (8ra0 mois). 20. Bahràm. 30. Aniran1.

« A l'exception de Hormuz et de Dei, prédicats du suprême
principe du bien, dit Ideler (II, p. 517), tous les noms des

mois comme ceux des jours, sont empruntés aux Izeds ou
génies qui, d'après la religion de Zoroastre, forment le royaume
de Hormuz et président aux divers mois et jours. Deibàdir,
Deibamihr et Deibadin se rapportent à Dei, en tant qu'il est
suivi par Ader ou par Mihr ou par Dîn2. Il est digne de

remarque que les jours 1er, 8, 15 et 23, placés à des intervalles

presque égaux, sont désignés par le nom de la divinité suprême.
Il en résulte une division semblable à celle de la semaine. Cha-

1 Ideler II, p. 516. Spiegel, dans sa traduction de l'Avesta, II, p. XC1X,
les désigne d'une manière analogue :

l.Ormad. 6. Chordâd. 11. Qarsh'cJ. 16. Mihr. M. Râm. 26. Açtàd.
2. Bahman. 7. Amardâd. 12. Màh. 17.Çrosh. 22. Bàd. 27. Açmàn.
3. Ardibihist. 8. Daipâ A'dar. 13. Tir. 18. Raslin. 23. Dai pä Din. 28. Zamyâd.
i. Shahrévar. i). A'dar. ii. Sosti. 19. Farvardin. 24. Din. 29. Mahrcçpand.
5. Çpandàrmat. lO.A'bân. 15. Dai pà Mihr. 20. Bahrain. 25. Asheshing. 30. Anéràn.

2 «Deibàdir. Deibamihr und Deibadîn sagen soviel als Dei. aufweichen
Ader. Mihr und Din folgen. » Ideler fait ici tout simplement allusion à ce

que le jour de Deibàdir est suivi par le jour d'Ader, le jour de Deibamihr
par le jour de Mihr, le jour de Deibadîn par le jour de Dîn. Les trois jours
de Dei sont donc différenciés dans le calendrier mensuel, par l'apposition
à Dei du nom de l'Ized du jour suivant. Mihr est le nom du 7rae mois et
du 16me jour mensuel ; Adar ou Ader, celui du 9me mois et du 9m8jour,
Dîn est le nom du 24me jour.

Comme j'hésitais a admettre avec Ideler que Dei désignât ici le Dieu

suprême, en me disant que le mot doit avoir la même racine que devas

c'est-à-dire div, briller (Max Müller, Origines et développement de la religion;
trad, franc., p. 4, etc.), et que les devas des anciens Aryens étaient
devenus pour les Perses de mauvais esprits, je consultai un ami des mieux
qualifiés pour m'éclairer, et voici ce qu'il me répondit d'abord :

« J'espérais trouver quelque lumière dans l'ouvrage le plus complet et
le plus authentique qui existe sur la chronologie de l'Orient, celui d'al



392 L. THOMAS

que jour était, dans le mois dont le nom s'accordait avec le sien,
un jour de fête : par exemple, le 19mejourdu 1er mois, le 2djour
du llme mois, etc. »

Ainsi le 1er jour du mois était appelé Hormuz ; le 8mo,
Deibàdir ; le 15rae, Deibamihr ; le 23me, Deibadîn, et les mots de
Hormuz et Dei, qualifiant la Divinité suprême, n'apparaissaient
pour aucun des autres jours, qui étaient simplement désignés
par les noms des Yzeds comprenant, dans le sens large, les
Amshapands.

En outre, les jours exceptionnels désignés par les mots Hormuz

et Dei sont séparés les uns des autres par des intervalles

de 6 ou de 7 jours : le 1er et le 2'1, le 2d et le 3me, par un
intervalle de 6 jours ; le 3me et le 4me, le 4me et le 1er jour du
mois suivant par un intervalle de 7 jours. Nous retrouvons
donc exactement la semaine dans le premier intervalle et à

peu près, dans le second. Il semblerait que si l'on a choisi
comme 3me des jours mensuels marqués du nom du Dieu
suprême le 23me jour au lieu du 22mo, comme la division de la

première moitié du mois pouvait le faire attendre, c'était afin

Biruni, dont le prof. Edw. Sachau a publié une traduction anglaise en
1879. Mais il ne donne pas le fin mot de la chose. Tout ce que j'y trouve
est le passage suivant, p- 58, qui ne manquera pas de vous intéresser :

« As to the identical names ©f days (the 8th, 15lh and 23d, Dei in Persian,
» Dast in Soghdian, Dadhû in Khwâvizrnian), the Persians refer them to
»the following and compound them with these, saying Dai-ba-Adar, and
» Dai-ba-Mihr, and Dai-ba-Dm- Of the Soghclians and Khwâvizmians some
» do the same, and other connect the words in their langage for « the first,
» the second, the third » with each of these. » C'est là une confirmation
bien frappante de votre thèse, il n'y a plus de doute que le mois persan
était divisé en 4 semaines, seulement les dernières duraient 8 jours au
lien de 7. »

Plus tard, mon attention fut portée sur un très curieux passage
d'Hérodote (1. 131) au sujet des anciens Perses, passage cité et commenté par
Celse d'une manière non moins intéressante (Orig., cont. Cels., L. V). < Ils

n'érigent aux dieux, dit Hérodote, ni statues, ni temples, ni autels. Cela

vient de ce qu'ils ne croient pas comme les Grecs que les dieux aient une
forme humaine. Ils sacrifient à Dis (c'est ainsi que Max Müller traduit
ici A«. Orig. et dévél. de la rei., trad., franc, p. 168) sur les plus hautes

montagnes, appelant Dis (Ma.) le cercle entier du ciel. »

A quoi Celse ajoute : « Je crois donc qu'il n'importe point que nous

appelions Dis le Très-Haut, ou Zeus, ou Adonaï, ou Zabaoth, ou, comme les



LE JOUR DU SEIGNEUR 393

de partager la seconde moitié en deux parties égales, chacune
de 8 jours.

On peut aussi remarquer que ces 4 jours mensuels
particulièrement honorés, tout au moins par leurs désignations, ne
sont pas les derniers de semaines de 7 ou de 8 jours, mais les

premiers, exactement comme nos dimanches.

Quoi qu'il en soit à cet égard, il semble que dans cette
manière de dénommer les jours du mois usitée chez les anciens

Perses, on peut voir une trace de l'institution primitive de la

semaine et même celle d'un jour hebdomadaire honorablement
distingué.

Ces conclusions reçoivent un nouveau jour des nombreux
renseignements fournis par l'ouvrage de Karaka, en particulier

par la traduction qu'il cite in extenso d'une exhortation
d'un père à son fils, faite en pehlvi dans le 4me siècle de notre
ère par un « dastour » ou prêtre, renommé par sa sagesse, et
où sont décrites en détail les vertus particulières de chaque

jour du mois zoroastrien '.

Egyptiens, Amnion, ou, avec les Scythes, Papaï » (oùSlv ouv òipat tiiuyipsi,
Aia Y-fyiarov yaïsïv, r) Zrtva, r) AtSwv&tov, r) ZaSawQ, r) Apporjv (û>; Atyvntiot)
r) Ti.analo-j(o>; SxOSat). Max Müller traduit dans la traduction française :

« peu importe que nous nommions cet être Dis ou le Très-Haut, ou
Zeus..»)

Plus tard, je trouvai dans le livre d'Ad. Pictet sur les Origines indo-
europ. (Hi, p. 429) les lignes suivantes qui m'avaient d'abord échappé :

« L'accord remarquable qui vient d'être signalé entre quatre peuples de

race aryenne (Indous, Grecs, Romains, Germains) ne saurait laisser aucun
doute que le ciel personnifié n'ait été le premier objet d'un sentiment
religieux. 11 faut ajouter ce que dit Hérodote... des Perses, qu'ils
sacrifiaient à Jupiter (Ait) sur les hautes montagnes et qu'ils appelaient Jupiter

(Ala) le cercle entier du ciel. Il semble d'après cela que l'antique nom
du Dieu s'était maintenu chez eux partiellement, les Iraniens de la
religion de Zoroastre l'ayant d'ailleurs abandonné. »

Enfin l'ami que j'avais consulté a complété ces renseignements, en me
donnant « le fin mot de la chose. » « Dei, m'a-t-il dit, est la forme
persane dérivée de l'ancien zend Dadhivân, « le Créateur. * Khuda, le nom
» persan actuel de Dieu, est pour Sicadhà. « celui qui s'est créé lui-
» même. » Dei ne viendrait dono point de la racine div. brûler, et c'est
hien un antique nom du Dieu suprême.

1 I, p. 132-142.



394 L- THOMAS

Les noms des jours sont presque tous identiques, sauf pour
l'orthographe, à ceux que nous avons donnés plus haut.

On retrouve en particulier les mêmes noms pour le 1er

(Ahura-Mazda= Hormuz), le 8 (Depadar Deibàdir), le 15

(Depmehr= Deibamihr), le 23 (Depdin Deibadin). Or le 8

est expressément désigné, de même que le 1er, comme étant
« le jour du Créateur de l'univers, » et tous les 4 sont caractérisés

comme devant être spécialement solennisés au point de

vue religieux.
Toutefois ce ne sont point les vrais jours de repos. Ceux-ci

sont les derniers jours des diverses semaines du mois, à savoir
le 7 (Amerdad Mordad), le 14 (Sosh Dschusch), le 22 (Va-
ta Bâd) et le 30 (Aneran Aniran).

Le 7 est dit expressément « le dernier jour de la lre
semaine ; » comme le 14, celui de la 2de; le 22, celui de la 3me ;

le 30, celui du mois.
Le 7, le 22 et le 30 sont désignés non moins expressément

comme devant être des jours de repos; quant au 14, il est
caractérisé comme devant être, de même que le 30, un jour de

repos pour le bétail.
Le 7, le 14, le 22 et le 30 n'en doivent pas moins être aussi

des jours de recueillement. On doit tout particulièrement le
22 rechercher la compagnie des hommes vertueux et éprouver
le besoin d'écouter leurs enseignements moraux.

Il est dans le Khorda-avesta1 deux prières liturgiques qui
réclament encore notre attention. Ces prières appelées Siroza,
c'est-à-dire qui a 30 jours (dreissigtägig), se composent d'une
série d'invocations aux divers protecteurs des jours du mois
et sont récitées, en même temps que leYaçna, soit en souvenir
d'un mort le30,nejour après son décès, soitle dernierjour duGme

mois. Or l'invocation pour le 8, le 15 et le 23 y est identiquement

pour le « Créateur Ahura-Mazda » et les Amshapands.
La seule différence qui distingue cette invocation de celle du

1er, c'est que l'idée de la création n'est pas mentionnée dans

celle-ci. Spiegel met en note à propos de l'invocation du 8 : « Le
8 est de nouveau consacré à Ormuzd. Il en est de même du
15 et du 23. La division du mois est ainsi assez semblable à la

1 Spiegel, trad, de l'Avesta, II, p. lxxxi III, p. 198-207.



LE JOUR DU SEIGNEUR 395

nôtre. » Mais dans les deux liturgies il n'y a pas la moindre
allusion à un repos le 7, le 14, le 22 et le 30.

Une autre institution, dont parle Karaka1 et qui d'ailleurs
est bien connue2, peut être rattachée à celle delà semaine des

Perses et de leurs jours spécialement solennisés ou spécialement

désignés pour le repos, car elle rappelle les 6 jours de la
création selon la Genèse, même en quelque manière le repos
de l'Eternel au 7me jour et la fondation du sabbat primitif.

C'est l'institution des 6 fêtes annuelles appelées Gahambars

ou Gahanbars et destinées à commémorer la création de notre
monde, telle qu'elle eut lieu d'après la religion mazdéenne.

D'après elle, en effet, l'univers matériel fut créé en 365 jours
et dans 6 intervalles inégaux, pendant lesquels furent créés
successivement le ciel, les eaux, la terre, les arbres, les
animaux et l'homme 3. A la fin de chaque intervalle il y eut un
jour de repos.

Ces intervalles sont appelés les Gahambars, mais ce mot

1 II, p. 118, 146-148. Comp. Planchut, Revue des Deux-Mondes, p. 445.
2 Voir Lenormant, Hist. anc. de l'Orient, 'òme édit., II, p. 322; Bible

annotée, 1, p. 88; surtout Spiegel, trad, de l'Avesta, II, p. C, p. 4, note 4;
111, p. XL, p. 226, 239-246 (prières du Khorda-avesta, appelées, Aferin-
Gananbar).

3 La même succession d'actes créateurs se retrouve dans le Bundehesch,
ch. I, 13 (Zeitsch. der deutsch, morgenl. Gesellsch., XI, 1857, p. 110), et selon

Spiegel, déjà dans leYaçna, XIX,'(trad. de l'Avesta, III, p. Lin. Voir les v.3,5,
16-19). Dans les Aferin-Gahanbar, on retrouve non seulement la même

succession, mais encore les mêmes temps assignés à chacun des actes.

Voici, d'après Spiegel (Real Encykl-, 1. A, XI, p. 117), les principales
phases du début de la. cosmologie adoptée par les Perses. Elle n'est
expliquée que dans des écrits assez postérieurs (surtout le Bundehesch), et

cependant il est « très vraisemblable qu'elle était aussi la plus ancienne :

c'est celle tout au moins dont Plutarque connaissait déjà les traits
essentiels » (Isis et Osiris, ch. 24), et il la connaissait d'après Théopompe,
historien et orateur célèbre de Chio, qui vivait dans le 4me siècle a. J.-C.

Au commencement était Ormuzd et Ahriman, le lor dans la lumière,
le 2<l dans les ténèbres, ils étaient séparés par un espace vide. Pour

triompher d'Almman, Ormuzd commença par appeler à l'existence
certaines créatures, c'est-à-dire avant tout les amshapands, et Ahriman
créa d'autres êtres en opposition. 3000 ans s'écoulèrent, et Ormuzd
persuada à Ahriman de conclure une trêve de 9000 ans, qui ajoutés aux 3000

déjà écoulés constituent la période de 12000 ans assignée à la durée du



396 L. THOMAS

semble comprendre aussi les jours de repos qui ont suivi les
divers intervalles et en tout cas il désigne encore les fêtes
annuelles destinées à commémorer la création matérielle.

Les Parsis suivent à cet égard la coutume des anciens Perses

qui alors se rassemblaient pour festoyer et faire des prières.
Encore à présent les Parsis de Dombay se conforment à cette
coutume autant que possible, en prenant en commun de simples

repas, auxquels riches et pauvres participent.
C'est pendant les fêtes des Gahambars qu'on récite le Vis-

pered ou invocation des chefs delà création, soit spirituelle, soit

terrestre, en intercalant cette récitation dans celle des divers
chapitres du Yaçna. Le Vendidad, le Yaçna et le Vispered
constituent le Vendidad-sade, qui est « le livre d'église du par-
sisme1. »

La lre de ces fêtes, celle du Mediozarem (ou Gah Maidhyo-
zaremaya), commémore la création du ciel et dure 5 jours,
du 11 au 15 du 2d mois.

La 2de a lieu du 11 au 15 du 4me mois de Tir, c'est-à-dire de

l'ange qui fait descendre les eaux de l'océan céleste pour ferti-

monde. Après la conclusion de ce contrat, Ormuzd prononça la fameuse

prière Jatha ahu Vairyo, •< qui se compose de 21 mots » (voir Spiegel, trad,
de l'Avesta, III, p. 3; II, p. LXXXII), et Ahriman s'aperçut que le contrat
lui serait irrévocablement défavorable. Epouvanté de sa découverte,
il se réfugia dans les plus profondes ténèbres et y resta consterné
pendant 3000 ans. Pendant ce temps, Ormuzd, avec le concours des Amshapands,

créa successivement le ciel, les eaux, la terre, les plantes, les

animaux, l'homme, puis toute l'armée des étoiles. Pendant les 3000 ans de la
consternation d'Ahriman, la terre, qui avait été créée dans le ciel, fut
descendue dans le vide qui séparait Ormuzd et Ahriman. Celui-ci se décida
enfin à combattre. Il fut vaincu, mais après avoir été près de la victoire.
La terre souffrit beaucoup de son attaque. En particulier le taureau
primitif et Gayomard, l'homme primitif, succombèrent; mais Ormuzd fit de

l'âme du taureau primitif le bétail et les céréales, et des restes de Gayomard

le 1er couple humain : Meschia et Mesehiane.

On retrouve donc dans cette cosmogonie la série des créations du ciel,
des eaux, de la terre, des plantes, des animaux et de l'homme, mais
seulement comme une partie et une phase de l'ensemble de la création, et

comme ayant eu lieu dans le second quart des 12000 ans de la durée du
monde.

1 Karaka, II, p. 168 ; Tiele, Manuel, p. 235.



LE JOUR DU SEIGNEUR 397

liser la terre. Elle s'appelle le Medioschem (ou Gah Maidkyos-
hama. D'après Lenormant, le mot signifie la 2de époque).

La 3mefête est célébrée du 26 au 30 du 6memois et est appelée

le Patasham (ou Gah Paitishahya), mot qui désigne le temps
de la moisson.

La 4me, nommée Eathrem (ou Gah Ayathrem ; c'est-à-dire
adieu à l'été), a lieu du 26 au 30 du 7me mois. Elle rappelle la
création des arbres.

La 5me, appelée Médiarem (ou Gah Maidhyairia), se rapporte
à la création des animaux, et est célébrée du 16 au 20 du 10me

mois.
La 6mo, appelée Hamaspathmadin (ou Hamaçpathmasdhaya :

adieu à l'hiver), est célébrée pendant les 5 jours ajoutés aux
360 des 12 mois pour compléter l'année. Ces 5 jours, de même

que les 5 qui les précèdent, sont aussi appelés Gathas1, du
nom des 5 Gathas qui font partie du Yaçna. Le 6me Gahambar
est célébré avec un grand respect. C'est alors que les Parsis
récitent les Gathas, en commémorant la création de l'homme.
Ces chants sacrés sont considérés comme un des éléments les

plus anciens de l'Avesta2.

1 Voir sur ces 10 jours Spiegel, trad, de l'Avesta, H, p, CL
2 Dans les Aferin-Gahanbar (voir Spiegel, trad, de l'Avesta, III, p. 239-

246 ; comp. Lenormant, Hist- anc. de l'Or., 3"'e édit. II, p. 323), on lit entre

autres :« En 45 jours, moi, Ormazd, j'ai travaillé avec les Amshapands;

j'ai fait le ciel et célébré le Gahambar et lui ai donné le nom de

Gah Maidhyozaremaya : au mois ci'Ardibihist, au jour de Dsepamihr.
Prenez le temps à partir du jour de Khor jusqu'au jour de Dœpamihr.
Maidhyozaremaya était le temps dans lequel j'ai accompli la création du
ciel et avec les Amshapands exposé le Myazda (Myazda dargebrachtt.
Myazda signifie primitivement: chair en général ; mais dans l'Avesta il
désigne spécialement la chair offerte à Ahura Mazda et aux Génies:
Spiegel, trad, de l'Av., II, p. 49, note 3), — et les hommes doivent en accord
faire de même...

» En 60 jours, moi Ormazd, j'ai travaillé avec les Amshapands ; j'ai fait
l'eau, j'ai célébré le Gahanbar et je lui ai donné le nom de Gah Maidkyos-
hama, dans le mois de Tîr, au jour de Dœpamihr. Prenez le temps à partir

du Khor jusqu'au Dœpamihr. Maidhyoskama était le temps où j'ai
clarifié l'eau trouble et avec les Amshapands exposé le Myazda, et les

hommes doivent en accord faire de même... »

Ainsi de suite. Il peut être intéressant de constater que les deux lr"



39ö L. THOMAS

Il y a évidemment un grand rapport entre la cosmogonie qui
sert de base à ces fêtes annuelles, et la cosmogonie mosaïque,
malgré certaines différences. J'en relèverai seulement une, qui
a pour nous un intérêt spécial : c'est que, tandis que d'après
la Genèse, il n'y a pour l'Eternel qu'un seul jour de repos, qui
a lieu après les 6 actes de la création, d'après la cosmogonie
perse, il y a un jour de repos après chacun des actes.

La solennité du septénaire aux yeux des anciens Perses
ressort déjà, et même doublement, de leur nomenclature des

jours du mois, mais elle ressort aussi d'ailleurs. Karaka dit, à

l'occasion de certaines formalités usitées par la célébration du

mariage chez les Parsis : « La raison en est que le nombre de

7 est considéré par eux comme étant très propice. Les anciens
Perses connaissaient 7 Amshapands, 7 cieux et 7 continents L »

jours de repos de l'Eternel tombent chacun sur le 15 du mois, le jour de

Dœpamihr, un des 4 jours mensuels consacrés particulièrement au Dieu

suprême, — que le 3me et le4me jour de repos de l'Eternel tombent chacun

sur le 30, le jour Anéran, dernier jour du mois ordinaire et le 4m0 des

jours mensuels de repos, — que le 5me jour de repos de l'Eternel tombe
sur le 20, le jour Behram, c'est-à-dire le jour du 1er des Amshapands, —
et que le 6m° jour de repos de l'Eternel est le dernier des 5 jours
supplémentaires ajoutés à ceux des derniers mois de l'année, jour appelé Vahis-
tôist-Gâh.

1 I, p. 180- De même, Planchut, Rev. des Deux-Mondes, p. 449.

Zöckler, dans l'article Siebenzahl de la Real-Encykl, I A., rapproche
du nombre des Amshapands les 7 montagnes du Paradis et les 7 portes
de Mithra, comme figurant aussi dans les croyances religieuses des

anciens Perses.

Voir Spiegel, trad, de l'Avesta, II, p. 20; III, LUI, sur les 7 continents
ou plutôt les 7 Karesvahres, dont le 7"'e seulement correspond à notre
terre, sur la parenté étroite de cette conception avec une conception
analogue de l'Inde, et sur la subdivision postérieure de notre Karesvahre en
7 climats.

Selon Tiele (Manuel, p. 238, 240), les Amshapands rappellent les Adi-
tvas védiques « dont le nombre était également de 6 ou 7 dans le
principe», et la conception de ces sept êtres supérieurs appartenait déjà aux
anciens Aryas.


	Le jour du seigneur : étude de dogmatique Chrétienne et d'histoire [suite]

