Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 22 (1889)

Artikel: Etude sur la rédemption

Autor: Durand, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379452

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE SUR LA REDEMPTION !

PAR

LOUIS DURAND

professeur & Lausanne.

A la suite d’'une discussion ébauchée 'an dernier sur le sujet
de la Rédemption, — discussion qui m’avait montré combien
sur ce sujet nous sommes loin de nous entendre, mais surtout
combien plusieurs sont loin de s’entendre eux-mémes,
j’avais pris & part mol la résolution d’y revenir dans un de nos
prochains entretiens. Quelques jours apres, je recevais l'ou-
vrage que M. Ecklin, pasteur allemand & Neuchatel, vient de
publier sur la signification et la valeur de la mort du Christ
pour notre salut. (Der Heilswerth des Todes Jesu, 1 vol. in-8, de
232 pages.) Je crus un moment l'occasion toute trouvée de
réaliser mon dessein en vous apportant un compte rendu de
cet ouvrage, avec lequel je me trouvais généralement d’accord.
Cependant, aprés une lecture attentive, je renoncai bientot &
cette idée ; je reculai devant la difficulté de rendre dans un
frangais supportable tout ce qui a été pensé et écrit en alle-
mand, et j'en revins & la résolution de vous dire modeste-
ment comment je comprends ce grand sujet, sur lequel il est &
désirer que, sortant du vague, nous arrivions & des idées quel-
(que peu claires et précises.

Est-il besoin de revendiquer la légitimité de nos efforts
dans ce but? Serait-1l vrai, comme quelques-uns le prétendent,
que faire de la croix de Christ 'objet de nos réflexions, de no-

t Lue a la Société vaudoise de théologie,

THEOL. ET PHIL, 1889. 22



338 L. DURAND

tre ¢tude, de notre science théologique, c’est commettre une
sorte de profanation ? Je ne le pense pas, et je crois pouvoir le
dire, vous ne le penscz pas plus que mol. Ce n’est pas par
ce que saint Paul parle de la Croix comme d'une folie pour
ceux qui périssent, comme d’'une folie pour la sagesse des
Grecs, que nous serons condamnés & fermer les yeux, a
mettre le doigt sur nos lévres, et & nous arréter devant elle
comme si tout effort pour comprendre cette folie devait étre
taxé de dangereuse et coupable imprudence. Ce qui était folie
pour les Grecs, saint Paul le connaissait comme sagesse et puis-
sance de Dieu, et nous devons nous efforcer de le connaitre
comme lui, sans craindre d’en effacer le divin caractere, parce
rque cette croix cesserait d’étre & nos yeux un mysteére inabor-
dable et une folie. — Au reste, nous aurons affaire bien plus
aux théories humaines qu’enfanta une science théologique sou-
vent fourvoyée, qu’aux saintes et vivifiantes données offertes
3 la foipar la Parole de Dicu. Pour nous, c’est 'Evangile avant
tout qu’il s’agit de défendre contre Pinerédulité envahissante,
en le débarrassant du comprometlant échafaudage dont une
mauvaise théologie I'a enveloppé au point d’en voiler la divine
splendeur. — Etpuis, & ceux d’entre nous qui ne peuvent plus
sarranger des formules théologiques du passé, on reproche
volontiers qu’ils sont habilesd renverser et fort peu pressés de
relever et de reconstruire, de telle sorle qu’ils ne font qu’é-
branler souvent des convicltions respectables, tout insuffi-
santes qu’elles puissent étre, sans se soucier de les asseoir sur
des bases plus solides. C’est aussi & ce reproche que jaurais
a cceur de répondre.

A cette question que posait jadis la Sociélé pastorale suisse
(en 1808, si je ne me trompe) : « Comment I'Ecriture expose-
t-elle la doctrine de la réconciliation par la croix de Christ 7 »
a cette question qu’il convient sans doute de poser en premier
lieu, plusieurs de nos fréres seraient sans doute tentés de ré-
pondre en reproduisant purement et simplement le systemne
traditionnel, je veux dire la théorie longuement et pénible-
ment élaborée par la théologie des si¢cles passés, et acceptée
de confiance par notre réveil religieux. Avec une conviction



LETUDE SUR LA REDEMPTION 839

que je respecte, mais que je ne saurais partager, ils y voient
Iexpression fidele des enseignements de la Parole de Dieu, et
il ne leur vient pas & I'idée qu’on puisse chrétiennement sou-
tenir une autre opinion. Au reste, ils ne sont pas embarrassés
pour citer des textes nombreux & 'appui de cette théorie. Ces
textes, ces dicte probantia ont depuis longtemps recu leur si-
gnification et leur place dans le systéme. Ils sont indiscutables,
et on les oppose avec une autorité prépondérante, non seule-
ment a notre pensée, 4 nous, mais encore a la pensée des écri-
vains sacrés, je veux dire a toutes les déclarations divergentes
de la Parole de Dieu elle-méme. C'est une chose étonnante a
quel point le reproche que le Seigneur adressait aux docteurs
de son temps est susceptible d'une application générale jus-
qu’a nos jours: « Vous anéantissez le commandement de Dieu
par vos traditions. »

Quant & moi, si je ne craignais pas d’étre mal compris et de
paraitre vouloir me débarrasser d’entrée de Pautorité de la
Sainte Ecriture, je dirais qu’elle n’expose point théologique-
ment une théorie, une doctrine de la réconciliation ou de la
Rédemption. Elle proclame le fait que Jésus-Christ est mort
pour nous, elle annonce a tout pécheur la Bonne nouvelle
quil y a pardon et réconciliation avec Dieu par la foi en Jésus-
Christ, mais elle n’expose pas nettement une théorie a ce sujet.
Elle fait lever sur nos tétes le soleil de justice qui porte la
santé et la vie dans sesrayons ; mais elle ne nous explique pas
scientifiquement le mouvement de cet astre nouveau. Ce qu’il
y a de str, c’est que si I'Ecriture renfermait une exposition
suivie et compléte du sujet, tout serait dit : nous n’aurions
qua nous incliner et & nous taire. Mais, encore une f{.is, il
n’en est pas ainsi; que Dieu en soit bénij, il nous a donné autre
chose qu’'un code de doctrines !

La formule, en tout cas une formule précise, 'Ecriture ne
nous la donne pas. En revanche, elle pose des principes im-
muables et elle fournit de précieuses indications, auxquelles
nous reconnaissons une entiere autorité et dont nous aurons &
tenir grand compte dans la question qui va nous occuper.
Hélas ! c’est ce qui n’a pas toujours été fait dans ce sujet ol



340 L. DURAND

I'on semble avoir pris plaisir & s’attacher moins & ce qui est
clair qua ce qui est obscur, de maniére & multiplier les appli-
cations du eredo quia absurdum, comme s'il v avait d’autant
plus de foi et surtout d’autant plus de mérite i croire, qu’il v
a plus d’impossibilités morales et de contradictions dans le sys-
téeme prétendu divin qu’on se résigne a subir.

Si nous abordons avec simplicité nos Livres saints, nous
sommes saisis d’abord par le sérieux moral qu’on y respire a
chaque page. La sainteté de Dieu, d’une part, de l'autre la
gravité du péché de I'nomme nous vy sont révélées avec une
netteté et une énergie qu’'on ne rencontre nulle autre part.
Nous découvrons avec effroi ce qu’il y a de tragique dans la
situation d’'une créature faite pour Dieu et séparée de lui par
une révolte insensée et coupable. Et quand je demande avec
anxiété: cette situalion est-elle sans remede, le mal ne peut-il
pas étre réparé, laréconciliation du pécheur avecson Dieun’est-
elle pas possible ? la Bible me répond aussitot, d’abord par un
fait positif, ensuite par une solennelle déclaration qui, sans doute
n’affaiblit en rien 'impression regue, mais qui reléve pourtant
mon espérance et mon courage. Le fait, c’est que j’existe,
c’est que I'humanité déchue a obtenu du temps et de 'espace,
précisément pour qu’elle 'emploie & se réconcilier avec son
Dieu: « Par les richesses de sa bonté, de sa patience et de sa
longanimité Dieu nous convie & la repentance. » Et quant &
la déclaration divine, sans doute la Bible ne nous dit pas,
ccmme quelques-uns le voudraient : sois tranquille, tout finira
bien par s’arranger, car Dieu est trop bon pour tenir rigueur
a ses faibles créatures. Non, les yeux de I’Eternel sont et seront
toujours trop purs pour voir le mal. Mais voici ce quej’entends
des le premier jour et ce qui de siécle en siécle retentit sur ce
monde fourvoyé: « Je suis vivant, dit I'Eternel, que je ne
prends point plaisir & la mort du méchant, mais plutota ce que
le méchant se détourne de sa mauvaise voie et qu’il vive. »

Cette déclaration solennelle, aussi bien que tant d’autres,
nous présente la réconciliation du pécheur avec Dieu comme
devant résulter naturellement et s’accomplir tout entiére par
son amendement : « L’Eternel est miséricordieux et compa-



LTUDE SUR LA REDEMPTION 341

tissant, lent & la colére et riche en bonté; il ne conteste pas
sans cesse, 1l ne garde pas sa colére a toujours. » Que le mé-
chant revienne a lui, qu’il se convertisse, c¢’est tout ce que Dieu
demande. Voila la seule satisfaction qu’exige le Saint des
Saints : il ne peut pas exiger moins, mais i} n’exige pas davan-
tage. C’est ce que nous dit déja ’Ancien Testament, et dans le
Nouveau, la parabole de 'enfant prodigue, sortie de la bouche
du Sauveur, nous offre la magnifique illustration de cette
parole du psalmiste : « Comme un pére est ému de compassion
pour ses enfants, 'Eternel a compassion de ceux qui le crai-
gnent. » Le péché c’est la séparation d’avec Dieu, et c’est aussi
la souffrance et la mort. Le retour & Dieu, la conversion du
pécheur, c’est la réconciliation méme, c’est la vie. Comme le
prodigue était encore loin, son pere le vit et fut ému de com-
passion ; il courut se jeter & son cou et le baisa. Les bras du
Pere céleste n’ont pas cessé d’étre ouverts et il accueille tout
enfant qui revient & lui avec humiliation et avec larmes. Ce
fils qqui était mort est revenu a la vie, il était perdu etil est re-
trouvé. Il n’y a donc rien d’imprudent, rien d’exagéré dans
ces paroles de Vinet, qui n’entendait pas faire de la théologie,
mais qui n’en exprimait que mieux l'impression que fait
IPEvangile sur un esprit non prévenu : « Le Dieu éternel a
pardonné de toute éternité; il a remis la dette avant qu’elle flt
contractée, il s’est apaisé avant de frapper. Baissons les yeux
devant ce mystére; les termes, les conceptions méme nous
manquent : parlons librement le langage que Dieu nous per-
met de parler, Dieu a pardonné. »

Quelques-uns d’entre vous, je le pressens, s’étonnent de
m’entendre parler ainsi; je heurte, je le sais, certaines idées
recues; mais je le fais, me semble-t-il, en bonne compagnie.
Lisons, je vous prie, avec simplicité, des passages tels que celui-
ci (Ezech. XXXIIT, 14, 15) : «Quand jaurai dit au méchant,
tu mourras de mort» — c’est ’Eternel qui parle — que fau-
dra-t-il pour sauver ce malheureux ? Faudra-t-il & tout prix que
cette menace s’exécute; faudra-t-il que de maniére ou d’autre
la sentence frappe une victime, le faudra-t-il pour que la pa-
role et la gloire du Trés Haut soient sauvegardées ?... Non,



342 L. DURAND

rien de semblable; encore une fois, écoutons bien: « Quand
jaural dit au méchant, tu mourras de mort, s’il se détourne
de son péché et qu’il fasse ce qui est juste et droit, s’il rend le
gage et qu’il restitue ce qu’il a ravi, s’il marche dans les sta-
tuts de la vie,sans commettre d’iniquilé, certainement il vivra,
il ne mourra point; on ne se souviendra plus de ses péchés;
il a fait ce qui est juste et droit, certainement il vivra. »

Que veut-on de plus clair 7 Voild les voies de Dieu, ses voies
droites et bien réglées, selon I’expression du Prophéte. Mais il
s’est trouvé des théologiens profonds pour trouver la chose
ainsi réglée trop simple ; et ils se sont appliqués a 'obscurcir et
a la compliquer. On nous a dit, — je ne sais vraiment ou I'on
a pris cette thése, — que des milliers d’années de pénitence
ne sauraient acquitter aupres de Dieu un liard de dette, com-
bien moins une delte infinie, puisque toute offense envers
Dieu prend le caractére de l'infini, etc., etc. Ah!ils sont en-
core nombreux les prophétes Jonas qul se chagrinent 4 la
pensée que la repentance et 'amendement puissent détourner
les menaces du ciel. A tout prix, dans I'intérét de la gloire di-
vine et dans celui d’'une saine morale, il faut, quand ’éclair a
brillé, que la foudre tombe quelque part, flit-ce sur un inno-
cent, que dis-je? sur le Juste par excellence! et tandis que
Dieu déclare qu’il ne prend pas plaisir & la mort du méchant,
que l'amendement du coupable le satisfait beaucoup mieux
(que sa punition et sa mort, ils osent déclarer, eux, qu’il ne
peut pas en étre ainsi, qu’il faut, cotte que colite, une mort
et du sang pour satisfaire la justice de Dieu.

Mais les sacrifices, me crie-t-on, qu’en faites-vous donc ? Ne
sont-ils pas d’institution divine, n’occupent-ils pas une place
assez importante dans le culte du peuple de Dieu, ne font-ils
pas partie de la Révélation?... Et en dehors de I'histoire sainte,
ne voyons-nous pas la conscience religieuse de I’humanité
témoigner par des immolations multipliées du besoin d’expia-
tion, d’'un besoin qui doit évidemment correspondre & une
nécessité d’ordre divin ?

A toutes ces questions, qui exigeraient des explications que
le temps dont nous disposons nous interdit d’aborder, je me



ETUDE SUR LA REDEMPTION 343

borne & répondre par un seul mot: Oui, sans doute, les sacri-
fices d’expiation, quelles que solent les monstruosités dont ils
devinrent la source, ont pris naissance dans un besoin respec-
table de la conscience: il te faut satisfaire a la justice éternelle
que tu as offensée; voila ce que criait sourdement la conscience
a toute Ame d’homme, et le moyen, pour cela, c¢’est une mort.
Oul, toute expiation est bien une mort, c¢’est-a-dire un renon-
cement volontaire & cette vie faussée qui a encouru la condam-
nation. Voila la vérité vaguement pressentie et, dirai-je, entre-
vue avec effroi. Mais le recours & un moyen extérieur & 'homme
pour se soustraire & la condamnation qu’il a encourue, mais
une vie pour racheter sa vie, mais la substitution arbitraire
en un mot, c’est 'expédient, c’est effort impuissant, c’est la
superstition, ou, dans le cas le plus favorable, c’est 'ombre
et la figure.

Aprés cela, quand on prétend que l'usage, — faut-il dire
universel ? — du sacrifice sanglant parmi les peuples de I'an-
tiquité et la divine consécration qu’il a re¢cue dans l'ancienne
alliance , doivent établir, comme un axiome indiscutable, la
nécessité d’une expiation par un moyen extérieur & '’homme,
par une vieimmolée a la place de savie; en un mot, quand on
prétend en conclure la nécessité d’'une expiation objective par
le sang, et que sais-je, par le sang matériel, nous repoussons
énergiquement une pareille conclusion, nous nous refusons
absolument & introduire dans la théologie chrétienne une
conception évidemment empruntée & un point de vue inférieur;
nous nous refusons 3 calquer notre théorie du sacrifice sur
celle de I'antiquité et , comme on l'a dit, nous nous garderons
bien de nous imposer 'obligation de ne contempler la réalité
spirituelle qu’a travers les ombres de la figure.

Et pour le faire, nous n’avons qu’d nous appuyer sur I'An-
cien Testament lui-méme. Sur cette question des sacrifices,
tant discutée et sur laquelle les meilleurs interprétes sont si
loin d’étre d’accord, je ne connais rien de plus instructif, de
plus éloquent et de plus clair, que la page de nos saints livres
qui nous raconte le sacrifice d’Isaac. Histoire ou symbole, peu
importe ; en tout cas cette page est un magnifique frontispice



344 L. DURAND

a 'entrée du sanctuaire, un frontispice tracé par une main ins-
pirée, et qui, mieux que toutes les études savantes, ou, dirai-
je, érudites et pédantes, nous donne le vrai sens de l'institu-
tion qui allait occuper une si grande place dans le culte des
enfants d’Abraham. Nous sommes dans les contrées que peut-
étre ensanglante déja le culte de Moloch : eh bien, les enfants
’Abraham feront-ils moins pour I'Eternel que les paiens pour
leurs fausses divinités? Telle est la question qui se pose ou qui
se posera un jour ; et voicl la réponse: le Dieu vivant n’est pas
un Moloch, qui prenne plaisir au sang des victimes humaines.
Ce que Dieu demande de ses adorateurs ce n’est pas, ce ne
sera jamais du sang, pas plus le sang du fils unique que celui
de qui que ce soit. Non, ce n’est pas la ce qui peut satisfaire le
Dieu vivant. Ce qu’il veut, ce & quoi il prend plaisir, ce qui lui
donne satisfaction , c’est le sacrifice du coeur et de la volonté,
c’est 'obéissance de la fol. Et §’il consent & accepter les holo-
caustes de son peuple, s’il montre méme & Abraham le bélier
destiné & étre placé sur 'autel, cette substitution, cette immola-
tion d’une victime innocente n’aura jamais d’autre signification,
jamais d’autre valeur que celle de figurer, d’exprimer et dans
une certaine mesure de préparer et de produire le seul sacri-
fice auquel Dieu puisse prendre plaisir, savoir ce spirituel sa-
crifice dont Abraham, le pére des croyants, a donné I’exemple,
— j’ajoute le spirituel et parfait sacrifice que le Fils de 'homme
doit un jour offrir au nom de 'humanité, cette sainte immola-
tion du coeur et de la volonté qui accomplit, par le fait, la ré-
conciliation du pécheur avec son Dieu.

Tout le reste de I’histoire des révélations de Dieu dans I'An-
cien Testament est d’accord avec cette donnée fondamentale.
Ce que la préface exprimait déja d’'une maniére si éloquente,
les interpretes autorisés de l'institution théocratique, les pro-
phétes, le disent & leur tour d’une maniére non moins élo-
guente et non moins claire. Tandis que la multitude s’égare
dans un vain formalisme, tandis qu’elle matérialise le sacrifice
et en fait un opus operatum , les hommes de Dieu protestent
contre ces révoltantes aberrations du sentiment religieux ; ils
déclarent que I'obéissance vaut mieux que le sacrifice et que



ETUDE SUR LA REDEMPTION 34D

se rendre attentif c’est plus que la graisse des moutons. Tel
d’entre eux va méme jusqu’a prononcer des paroles qui aux
yeux de beaucoup de nos théologiens passeraient pour une
compromelttante hérésie, si la canonicité du livre qui les ren-
ferme ne mettait son auteur au-dessus d’uné pareille apprécia-
tion : « O Eternel, dit-il, tu ne prends point plaisir aux sacri-
fices, autrement j’en donnerais; I’holocauste ne t’est point
agréable. Les sacrifices de Dieu sont 'esprit froissé ; 0 Dicu,
tu ne méprises point le cceur froissé et brisé. »

Nous estimons donc que l'une des données les plus claires
et les plus fondamentales de 'Eecriture sainte, tant dans ’An-
cien que dans le Nouveau Testament, ¢’est que Dieu est prét a
pardonner & tout pécheur qui revient a lui avec une vraie hu-
miliation et une sincére repentance. Cette vérité est aujour-
d’hui reconnue et proclamée par un grand nombre de chré-
tiens et de théologiens évangéliques, qul s’accordent & dire,
comme nous le lisions récemment dans un article de la Revue
de théologie, « I'offense & Dieu peut étre réparée ou, ce qui
revient au méme, expiée par 'aveu, le repentir, humiliation,
la condamnation de soi-méme. (’est la seule vraie expiation,
toute autre n’est qu'une apparence. En quoi une punition expie-
t-elle une faute, fut-elle prolongée pendant I'éternité ou fut-
elle 'anéantissement du pécheur lui-méme? Elle ne répare
rien, elle constate la faute et le droit de I'offensé, voila tout.
L’humiliation pleine, claire, franche, la vue nette de la faute,
remplit toutes les conditions de la réparation; elle rend hom-
mage & lautorité ; elle prononce la condamnation de la faute
par la bouche méme de l'offenseur; elle est un chétiment,
puisqu’elle fait souffrir 'orgueil personnel, et ce chatiment
n’est pas artificiel ni raffiné, il est naturel et spontané.» Kt
M. le professeur Bois s’exprimait récemment en ces termes :
« L’Ecriture et la conscience enseignent que si le pécheur se
repent, condamne son péché, y renonce et implore le pardon
divin, il peut étre pardonné, il est pardonne. »

Mais , nous dit-on, s'il en est ainsi, que devient U'ceuvre de
Christ, en particulier 'ccuvre de sa croix ? On n’en voit plus ni
le but, ni la nécessité. Jésus-Christ n’est plus le Rédempteur;



346 L. DURAND

il n’est plus qu'un sage ou un prophete quia proclamé I'amour
universel du Pere céleste, qui a pourjamais dissipé les ombres
que la crainte et la superstition avaient placées entre nous et
lui, et qui nous exhorte & la repentance en méme temps qu’il
nous promet le pardon. Or chacun le sait et chacun le sent, ce
n’est pas la I'Evangile. Une chose non moins certaine, non
moins claire que celle que vous avez relevée, c’est que Dieu
ne s’est pas borné 4 nous adresser du haut du ciel une parole
rassurante avec un sérieux appel a la repentance; les Prophe-
tes I'avaient fait depuis longtemps de sa part. Il nous a donné
son Fils, et celui-ci ne s’est pas borné & parler; il a fait une
ceuvre que I'Ecriture définit, ceuvre de réconciliation et de
salut.

Tout cela, nous le reconnaissons et nous le maintenons en
plein. La venue et I’ceuvre de Christ au sein de notre humanité
reste pour nous une nécessité, une ceuvre divine, sans lacquelle
notre salut n’etit jamais été réalisé. Dans son incarnation, dans
sa vie, dans sa mort, dans sa résurrection, dans sa séance a la
droite de Dieu, Jésus-Christ reste pour nous le soleil de justice,
et le senl nom qui ait €té donné aux hommes par lequel ils
puissent &tre sauvés.

Oui, 'eeuvre de Christ était nécessaire, absolument néces-
saire. Mais tout dépend de I'idée qu'on se fait et de cette ccuvre
et de sa nécessité.

Etait-ce la nécessité de payer au diable la rancon de ceux
qu’il avait réduits en esclavage, quitte a le tromper, & se jouer
de Jui? — comme 'ont enseigné pendant des siecles les plus
grands docteurs,! — ou bien, était-ce la nécessité d’offrir a

T On peut se demander si cette idée d'une rangon que Christ, par sa
mort, aurait payée au diable, idéé qui a occupé une si grande place dans
la théologie des premiers siecles de ’Eglise, n'était pas, au fond, plus
pres de la vérité que celle qui a prévalu depuis Anselme et son Cur Deus
homo 2 Abstraction taite de la forme tantastique, faut-il dire humoristi-
que, que cette idée a souvent revétue, elle exprimait cette impressien fort
juste que Christ a été la victime du méchant et non celle de Dieu, et que
par le sanglant mais victorieux combat qu'il a soutenu contre le Prince
de ce monde il a brisé nos chaines, 1l nous a arrachés & son empire, il
nous a rachetés de I'esclavage du péché.



LTUDE SUR LA REDEMPTION 347

Dieu, & sa justice offensée, & sa dignité blessée, je ne sais quelle
satisfaction fatalement exigée, satisfaction accomplie hors de
nous, fournie & notre place par I'innocent mourant pour les
coupables ?... Toute la théologie des siécles passés n’est que le
laborieux développement de cette derniére thése dans des théo-
ries qui révoltent & 'envi notre sens moral, qui s’embarrassent
dans d’inextricables contradictions, et qui prétendant concilier
dans Pceuvre de Christ la Justice de Dieu et son Amour, ne par-
viennent qu’a faire les plus cruelles entorses & ces deux per-
fections. Inutile d’entrer dans les détails; nous ne perdrons
pas notre temps & de vaines discussions. Je dirai avec M. le
prof. Bois : « Il me semble que toutes les explications et toutes
les formules que le passé a essayé de donner du grand fait de
I'expiation sont plus ou moins en ruines dans nos esprits.... Je
me regarde donc comme dispensé de faire la critique d’'une
formule quelconque acceptée par tradition au milieu de nous. »

Et, en effet, on me dirait sans doute : ce systéme de la sa-
tisfaction vicaire tel que la scolastique I’a construit, ce systéme
de I'équivalence, nous 'avons abandonné, en tout cas dans sa
forme juridique, dans sa rigueur, dans ses subtilités. Mais il
n’en reste pas moins qu’il renferme un coté vrai, conforme aux
enseignements de 'Ecriture et en harmounie avec les besoins les
plus profonds de ’ame humaine.

Eh bien, tichons donc de nous mettre au point, de nous pla-
cer dans la situation, et de voir & quol nous en sommes.

Le systeme de la satisfaction vicaire est abandonné, dit-on,
et c’est peut-étre vrai; on trouverait difficilement parmi nous
un théologien qui, mis au pied du mur, aurait le triste courage
de défendre un systéeme, qui, comme on I’a dit, renferme plus
d’un blasphéme involontaire. Quant aux prédicateurs, ¢’est une
autre affaire; on entend encore assez souvent des échos de la
théorie traditionnelle; hélas! il s’en trouve méme dans nos
cantiques !... Cependant, quand on y regarde de prés, tel qui
semble des plus décidés se montre bientdt mal & l'aise sous
cette armure scolastique. Qu’il me soit permis d’en citer un
exemple. Cet exemple, c’est Ls Burnier qui me le fournit. Dans
un de ses sermons imprimés, il s’exprime en ces termes : ¢ La



348 L. DURAND

peine due au péché, c’est la malédiction, un opprobre et un
supplice éternel, 'abandon de Dieu, une double mort. » Et
I'orateur ne recule pas devant cette monstrueuse assertion :
« Voild ce qui est venu sur ’ame sainte et juste de notre misé-
ricordieux Rédempteur!» — Et moi, je dis : voila qui est clair,
précis, et,semble-t-il, non moins clair, non moins précis que
les anciennes formules. Cependant le méme prédicateur théo-
logien, dans le méme discours, nous laisse entrevoir le fond de
sa pensée. En effet, il continue comme suit : « Oui, Jésus recoit
en son ame, autant que cela se peut et autant qu’il le faut (!!)
la sentence que nous méritons. » — Autant que cela se peut !
vous doutez donc que cela se puisse tout a fait!... Autant qu’il
le faut ! vous n’étes donc pas tres stir que la justice éternelle
I’exige pleinement!... Je vous en félicite; mais enfin que vou-
lez-vous dire par 147 cela est bien vague et cela ne saurait évi-
demment pas nous suffire.

Jésus-Christ recoit en son dme la peine que nous méritons;
il la recoit autant qu’il le faut et autant qu’il se peut. Mais cela
se peut-11? voild la question, & laquelle nous répondons : au
point de vue de la justice rétributive, il ne le faut ni un peu ni
beaucoup et cela ne se peut absolument pas. Quoi! Dieu qui
ne tient pas le coupable pour innocent, pourrait tenir 'innocent
pour coupable! Quoi, ce que vous écrivez, ce que vous préchez,
savoir que la punition et la faute ne sont pas deux choses sé-
parées, qui auraient été jointes arbitrairement et quipourraient
étre disjointes arbitrairement aussi par I'autorité, ces principes
si justes, si vrais, ne seraient plus vrais quand il s’agit du Sei-
gneur et de son ccuvre rédemptrice !

« Prenons la peine d’y réfléchir (ici, ¢’est Vinet qui parle) : en
(quoi consiste la condamnation? Quelle en est pour ainsi dire la
matiére et I'étoffe? N'est-ce, pas avant tout, par-dessus tout,
notre séparation spirituelled’avec Dieu? La condamnation peut
renfermer autre chose; mais & coup str cette mort spirituelle
dans laquelle le péché nous a précipités, a laquelle nous nous
sommes condamnés, avant que Dieu nous y condamnét, est la
partie principale, le fond méme de la condamnation.... La con-
damnation, sans cette mort, ne serait plus possible ou ne se-



LTUDE SUR LA REDEMPTION 349

rait plus la condamnation, car il n’y a plus de condamnation
réelle pour celui qui jouit de cette communion avec Dieu, la-
quelle est la vie de notre dme, comme la séparation en est la
mort. » Ainsi parle Vinet, et je comprends trés bien que, con-
séquent avec lui-méme, il ait répondu incidemment 4 cette
gquestion : « Jésus a-t-i1l subi les douleurs du péché? » par un
celane sepeut des plus catégoriques. Et je comprends aussi que
dans sa correspondance confidentielle avec Th. Erskine, il ait
fait cet aveu : « je ne puls croire 4 la substitution. « (Lettre &
Erskine, novembre 1844.)

Décidément nofre psychologie et notre morale valent infini-
ment mieux que notre dogmatique, etl’'on a peine & comprendre
qu’il puisse encore se trouver des docteurs assez intrépides ou
assez aveugles pour soutenir que Dieu, par le plus étrange des
miracles, le seul — notez-le bien, — que nous devions tenir pour
impossible, rompant le lien que sa volonté sainte a établi entre
la peine et I’état moral de I’étre personnel, ait fait venir la pu-
nition intérieure du péché sur la téte et dans ’dme du saint et
du juste. Encore une fois, cela ne se peut pas, et ce surnaturel-
14, nous n’en voulons ni beaucoup, ni méme un peu.

Dans cette méme correspondance de Vinet avec Th. Erskine
(29 aott 1846), nous lisons les paroles suivantes qu’il est peut-
étre a4 propos de rappeler ici: « Mon espérance dans le christia-
nisme est d’autant plus vive qu’elle ne se partage pas. Je n’espére
gu’en lui; mais le christianisme, pour mol, n’est ni exclusive-
ment ni par excellence celui qu’on nous préche depuis vingt-
cinqannées. Je crois cette formule impuissante et usée a I'égard
des masses. Cest un réchauffé tres refroidi du xvie siécle... ;
nous parlons au sieécle une langue morte.... Bien des réformes
font besoin : la principale devrait porter sur la forme et sur le
fond de la prédication. Il faudrait aller plus loin; il faudrait
revoir notre théologie. Mais au milieu d’un ordre de faits tout
nouveau, je n’apercois pas une idée nouvelle, ou pour mieux
dire, pas une idée. Je ne saurais dire combien 'uniformité qui
régne dans nos prédications me parait factice, superficielle, et
combien elle est fatigante. On débite un chapelet de dogmes,
a peu preés comme les catholiques débitent un chapelet d’orai-



350 L. DURAND

sons ; on est sincere, bien intentionné, mais ni original, ni pro-
fond, ni méme convaincu, si convaincu signifie quelque chose
de plus que prévenu. Oui, il y a parmi nous des préventions
plutdt que des convictions. On déclame contre le mérite des
ceuvres, et 'on ne voit pas qu’on en est tout imbu, lorsqu’on
prétend étre sauvé par des doctrines; ¢’est un opus operatum
comme un autre et quelquefois pire qu’un autre. » « ... Mais,
ajoutait-il, ou je me trompe fort, ou la nouvelle forme de 'an-
cienne et éternelle vérité se prépare dans les esprits, et plus
tard, apres notre mort, 'nomme providentiel se trouvera. »
L’homme providentiel!... Notre excellent et trop modeste
Vinet, qui ne veut pas étre théologien et qui ne croit pas pou-
voir 'étre, n’aspirait assurément en aucune maniere a ce titre
d’homme providentiel ; et pourtant il nous sera bien permis, &
nous, de le dire : 1l a fait ceuvre de théologien, il a été un vail-
lant initiateur; il a semé, et son influence ne cesse pas de
s’exercer. On pourrait citer un grand nombre d’hommes parmi
les contemporains qui I'ont subie et qui la continuent dans le
domaine de la théologie. Sans parler des vivants, qu’il nous
soit permis de rappeler le nom de Monsell, un enfant du réveil,
devenu disciple de Vinet, convertipar lui & une meilleure théo-
logie, et cui a écrit sur le sujet qui nous occupe un livre aussi
remarquable par la profondeur du sentiment religieux, que
par la nouveauté et la hardiesse des vues théologiques. — Des
progres, certainement nous en avons fait depuis tantot un demi-
siecle ; mais, comme le disait M. Astié, ces progrés ne sont
réellement acquis que pour un état-major assez restreint.
Partout ailleurs on en est encore & autant qu’il le faut et au-
tant que cela se peul de Ls, Burnier. On reste dans le vague et,
croyant faire droit, tantot & certains textes bibliques tantot &
certains postulats de la conscience humaine, on en revient plus
ou moins aux formules traditionnelles de la substitution. C’est
contre ces vues hésitantes et en définitive obscures que
M. Ecklin g’éleve dans 'ouvrage qu’il vient de publier et selon
moi, il a raison; il importe de se meltre au clair. (Cest ainsi
qu’il s’éleve, et que nous nous éléverons avec lui, contre une
théorie assurément bien supérieure a la théorie traditionnelle,



ETUDE SUR LA REDEMPTION 301

et qul a été adoptée par plusieurs théologiens de mérite soit en
Allemagne soit au milieu de nous.

Avant de pardonner, nous dit-on, il fallait que Dieu manifes-
tdt d’'une maniere éclatante sa justice et qu’une satisfaction fiit
donnée & la loi, qu’il y el une expiation solennelle du péché.
C’est cette manifestation de la justice de Dieu; c’est cette satis-
faction et cette expiation qui ont eu lien au jardin de Gethsémané
et en Golgotha. Sans doute on s’applique a écarter les formes
juridiques que la théorie traditionnelle a revétues et les subtili-
tés, que dis-je, les énormités quila déparent. Ce n’est plus Dieu
et su justice vengeresse (ui exige directement que I'innocent
porte la peine, toute la peine réservée aux coupables, y compris
la malédiction et les peines infernales. Ce n’est plus la divinite
du Christ qui donne un prig infini & ses souffrances et en fait
I'équivalent de ce que toutes les générations humaines auraient
d@ souffrir pendant I'éternité. Non, tout cela on P'abandonne.
On insiste plutot sur 'humanité de Christ, sur son incarnation,
sur la solidarité qui 'unit & notre race; on voit dans son sacri-
fice le sacrifice d’un amour saint et sans bornes; on présente
Christ comme le second Adam, le chef et le créateur d’une hu-
manité nouvelle. Mais en méme temps, on présente ce second
Adam comme ayant satisfait la justice éternelle d notre place,
d’'une maniére extérieure d nous, d’'une maniére objective, —
c’est le mot, — ce (ui était la condition sine qua non du pardon.
Sans doute, ce n’est plus le sang matériel qui expie, mais c’est
le Fils de 'homme qui fait amende honorable, qui se repent,
oul, qui se repent & notre place, qui reconnsit le droit de Dieu
et qui accepte la mort pour donner satisfaction & ce droit im-
prescriptible. L’expiation est ainsi accomplie, et désormais la
justice étant satisfaite, Pamour n'a plus qu’a déployer ses effets
en donnant Passurance du pardon et de la réconciliation &
tout pécheur qui par la foi entre dans la communion du Ré-
dempteur.,

Cette conception est assurément belle et renferme d’impor-
tants ¢léments de vérité. Kt pourtant, j’ai pour ma parl plus
d’une objection & lui opposer.

Et d’abord, on y retrouve un reste de ce déplorable dualisme



352 L. DURAND

de la justice et de I'amour, qui est le premier mensonge de la
théorie traditionnelle. La Justice, la Loi est encore la comme
une sorte de fatum avec lequel I'amour doit commencer par
s'arranger avant de déployer ses effets.

En second lieu, malgré toutes les précautions prises, le juste,
I'innocent souffre encore intérieurement en lieu et place des
coupables, et, vraiment, on ne voit pas comment il y aurait 13
une éclatante manifestation de lajustice de Dieu. Ce serait plutot
le contraire.

Enfin et surtout, ce qu'il nous est impossible d’admettre, ¢’est
I'idée que Christ ait pu se repentir, et se repentir & notre place,
ou & la place de I'humanité en tant qu’espéce. Parlons tant que
vous voudrez de sa solidarité avec la race humaine, solidarité,
dirai-je, naturelle et nécessaire, qu’il a acceptée par le fait de
son incarnation; il a €té semblable 4 nous en toutes choses
excepté le péché; il a participé & la chair et au sang aussi bien
qu’a toutes les conséquences phvsiques et psychiques que le
péché a fait venir sur notre humanité, v compris la souffrance
et la mort. Il a souffert tout cela sans I'avoir mérité; il I'a souf-
fert pour nous, et si vous y tenez, i notre place, non pour sa-
tisfaire aux exigences d’une justice aveugle, mais parce qu’il
n’aurait pu s’y soutraire sans faillic a 'ccuvre & laquelle 1l s’était
librement dévoué. Cette solidarité naturelle, son amour 'avait
acceptée avec toutes ses douleureuses conséquences et ce méme
amour I'a introduit, par une sympathie dont nous avons peine
a mesurer I’étendue et la profondeur, dans la situation morale
que le péché nous afaite. Il a compati i toutes les miséres mo-
rales des pécheurs, il a frémi du jugement qui les menace.
Tout cela, je 'admets en plein; mais rien de plus. Je dis riende
plus, car si I'on peut se revétir des habits souillés d’un eriminel
et méme partager sa chaine, si I'on peut, en outre, étre profon-
dément et douloureusement ému du sort qui le menace, on ne
peut pourtant pas se revétir de son crime; on ne peut pas le
faire sien ; on ne peut pas s’en repentir dans le sens vrai, dans
le seul sens que ce mot puisse avoir. Aussi, cquand on nous dit
que le droit de Dieu devait étre reconnu, que la conscience
devait acquiescer & son jugement, et que c’est ce que Jésus-



ETUDE SUR LA REDEMPTION 363

Christ a fait sur cette croix ou1 se rencontrentla juste sévérité de
Dieu et la conscience d’un homme saint, que c’est 1a enfin que
les pleurs de la vraie repentance ont été versés, ces pleurs
que nous n’étions plus capables de verser et qui devaient tout
réparer; c’est ce que nous ne pouvons pas admettre. Le re-
pentir du Christ & la place de 'humanilé, voild ce qui ne se
peut pas, ou ce (ui n’aurait été possible que par un miracle olt
nous serions forcés de voir non le rétablissement, mais le ren-
versement de l'ordre moral. On peut compatir, douloureuse-
sement compatir, mais on ne peut pas se repentir d’une faute
qu'on n’a pas commise et & laquelle on n’a pris aucune part.
Cette idée d’un Christ qui se repent an nom et & la place de
I’humanité pécheresse et qui donre ainsi satisfaction a la justice
divine, nous parait étre une idée fausse et un mauvais reste de
la théorie de la substitution.

Ces lignes étaient écrites quand j’ai été rendu attentif & un
récent travail de M. le protesseur Bois, FExpiation et solidarité,
dont je ne puis me dispenser de dire quelques mots.

Tout ce que dit cet excellent frére et ami, au sujet de la soli-
darité du Christ avec 'humanité, je 'admets d’une maniére gé-
nérale, comme on peut le voir dans ce qui précéde. D’abord,
solidarité que j’appellerai naturelle avec 'humanité adamique,
solidarité fatale, — conséquence nécessaire de l'incarnation; —
ensuite, solidarité morale, solidarité de 'amour, de la sympa-
thie : Jésus-Christ s’identifie avec 'humanité coupable, il com-
patit & ses miséres, il condamne le péché en son nom et se porte
garant pour elle, etc. Tout cela, je 'admets.

Si M. Bois se bornait & dire, comme il le fait d’ailleurs, que
YEcriture non moins gque la conscience enseignent que sile
pécheur se repent, condamne son péché, y renonce et implore
le pardon divin, il peut étre pardonné, il est pardonné ; mais
que Jésus-Christ seul offre & Dieu la garantie suffisante d'une
rénonciation absolue au mal, d’un retour définitif aubien; qu’il
répond pour nous aupres du Pére, qui sait que sa garantie est
etficace ; et que pour cela il est notre Sauveur, — nous serions
entierement d’acord.

Mais tout cela ne suffit pas au théologien de Montauban, et

THEOL., ET PHIL. 1830, 25



304 L. DURAND

apres avoir dit que toutes les explications et toutes les formules
que le passé a essayé de donner du grand fait de I’expiation
sont plus ou moins en ruines dans nos esprits, au fond, il les
reprend, ces formules, et ce mot magique, la solidarité, lui
permet de relever ces ruines croulantes et condamnées.

Décidément, c’est abuser de la solidarité; on en fait une
sorte de fiole magique, un merveilleux élixir découvert par la
chimie théologique moderne, et dontilsuffit de verser quelques
gouttes dans la mixture répugnante des vieilles formules pour
qu’elle change de couleur et que notre conscience morale
puisse l'avaler et la digérer sans faire trop la grimace.

Voyez, en effet. La sympathie, nous dit-on, ne suffit pas pour
expliquer les souffrances morales du Christ. — Avant d’aller
plus loin, je remarque cque M. Bois a dit : « Jésus-Christ s’est
identifié avec les coupables, tout en conservant le sentiment de
sa propre identité. » Il me serait peut-étre permis de demander
de quelle autre identification que celle de la sympathie, il peut
bien étre question pour celui qui conserve le sentiment de sa
propre identité. — Mais ne soyons pas trop indiscret, et pas-
sons. « Cette imputation subjective que Jésus-Christ se fait &
lui-méme des péchés des hommes, cette solidarité avec les cou-
pables qu’il réalise par la puissance de sa sympathie, n’épuise
pas, nous dit-on, le contenu des souffrances expialoires du Sau-
veur. Il v a quelque chose de plus, une tmputation objeclive.
Le drame de I'expiation ne devait pas se passer uniguement
dans les sentiments intimes de Jésus-Christ comme le réve ou
Pillusion de sa charité infinie. Il devait étre une réalité vivante
et terrible.... Jésus-Christ devait étre fait péché, non seulement
par la puissance infinie de son amour, mais par la volonté de
Dieu ; il devait étre fait malédiction sur le bois infame, ete.

Ne voila-t-il pas 'ancienne formule reprodaite dans toute sa
rigueur, dans toute son amertume ?... mais non, mélez-v quel-
(ques gouttes de la fiole solidarité; tout s’adoucit et s’har-
monise.

On constate bien la difficulté : Qu'un innocent demande par
dévouement & se charger de la faute d’'un coupable, cela se



LTUDE SUR LA REDEMPTION 3565

comprendra. Mais qu’un juste juge accepte cette substitution,
voila ce qui ne saurait étre admis; c’est attribuer & Dieu le
renversement absolu de la justice!

A cette difficulté, & cette objection on répond parla loi de la
solidarité, — loi de I'histoire, — de I’histoire toute pleine de
reversibilités analogues.

Analogues, — je le nie : conséquences extérieures subies,
oui; mails peines intérieures, jugement et condamnation mo-
rale, je dis : non, jamais !

Je n’admets pas quel’expiation opérée par Jésus-Christ, pré-
sentée de cette maniére, soit un fait de solidarité pareil & ceux
qui forment le tissu de l'histoire, justifiable comme eux, plus
facilement, plus pleinement justifiable qu’aucun d’eux.

Cette croix, dites-vous, qui parait aux hommes aveuglés le
scandale des scandales, enléve tous les scandales. Elle fait la
lumiere dans la pensée, etc.

La lumiére dans lapensée!... Comprise comme vous la com-
prenez, je dis non.

Au reste vous le sentez, vous le comprenez si bien qu’en fi-
nissant vous avez la précaution de dire :

« Je crois avoir tout justifié (), je ne crois pas avoir tout ex-
pliqué. Je ne prétends pas, par exemple, que nous puissions
nous représenter exactement ce qui s’est passé dans I'ame de
Jésus en Gethsémané et sur la croix... ; jignore et je ne cherche
pas a déterminer jusqu’a quel point le Fils de Dieu a gouté I'hor-
rible amertume de notre condamnation. »

A la bonne heure; que n’avez-vous commenceé par la comme
vous finissez par la. Ce que je vous reproche c’est d’avoir voulu
trop, beaucoup trop déterminer et d’avoir essayé de relever,
au nom de la solidarité, les ruines croulantes de la formule
traditionnelle, pour en revenir a 'autant qu’il se peut et au-
tant qu’il le faut de Ls. Burnier.

Nous avons ainsi écarté tous les systémes qui présentent la
mort de Christ comme une nécessité, en tant gqu’il fallait satis-
faire la justice de Dieu par voie de substitution. Et pourtant,
nous maintenons ferme cette these clairement exprimée par la



396 L. DURAND

Parole de Dieu et par Jésus-Christ lui-méme : il fallait que le
Christ souffrit ; notre salut était & ce prix. Il fallait!... de quelle
nécessité s’agit-il1? c’est, maintenant, la question a laquelle 11
nous faut répondre.

Premiérement, la mort de Jésus-Crist était la conséquence
inévitable de 'apparition du Juste dans un monde corrompu.
Il était venu 12, comme 'agneau au milieu des loups. « Le Fils
de 'homme, comme il le dit lui-méme, allait étre livré aux
mains des méchants. » (Mat. XXVI, 45.)

En second lieu, la mort de Jésus-Christ était nécessaire par-
ce qu’elle devait étre le dernier mot de sa parfaite obéissance
a Dieu (Philip. II, 8), et de son amour infini pour les hommes,
dont il a fait ses fréres. (Jean XV, 3.) Se soutraire & la mort, il
laurait pu sans doute ; mais c’eit ¢té renoncer & son ceuvre,
céder la victoire au Prince de ce monde, bref, étre infidele &
la mission qu’il avait acceptée. « Il convenait, dit lauteur de
I’épitre aux Hébreux, que celui pour qui et par qui sont toutes
choses, et qui voulait conduire 4 la gloire beaucoup de fils,
élevat a la perfection par les souffrances le Prince de leur sa-
lut. » (Héb. II, 10.) « Jésus a appris obéissance par les choses
qu’il a souffertes, et apres étre parvenu ainsi & la perfection
(zadawbes) il est devenu pour tous ceux qui lui obéissent I'au-
teur d’un salut éternel. » (Héb. V, 9.) Et Jésus, dans la priére
sacerdotale : « Je me sanctifie moi-méme pour eux, afin qu’ils
soient eux aussi sanctifiés par la vérité. » (Jean XVII, 19 vrep
autew apaln spovtov, efc.) S1l elit reculé devant la mort, il n’ett
été ni le Juste ni le Sauveur, il n’elit pas brisé les armes de
I’ennemi et il n’ett pas offert comme second Adam ce sacrifice
de bonne odeur qui devait replacer 'humanité dans sa position
normale vis-a-vis de Dieu ; il n’elit pas réparé par son duwwus le
rupamtwpe du premier Adam. (Rom. V.)

Enfin, la mort de Jésus-Christ était nécessaire pour rendre
le pardon possible, je dis possible, sans retirer par la rien de
ce que j'ai avancé. Je persiste & dire que Dieu pardonne & tout
pécheur qui se repent d'une vraie repentance, et que la re-
pentance est la vraie expiation. Mais cette vraie repentance, le



ETUDE SUR LA REDEMPTION 357

pécheur par lui-méme n’en est pas capable ; sa conscience est
obscurcie, sa capacité morale est diminuée, et comme le disait
récemment ici méme M. Martin, son repentir est un repentir
accidentel et superficiel, impuissant, accusateur mais non répa-
rateur. — C’est pour cela que la mort de Christ, sa croix, son
sang verse, nous apparaissent comme une nécessité. Le pardon
sans la guérison n’est pas le salut. Dieu aurait en beau nous
prodiguer les témoignages de sa miséricordieuse bienveillance,
c’eut été en vain si nous n’eussions pas été changés, car il n’y
a point de paix pour le méchant. Aussi bien, 'amour ne serait
pas amour s’il n’était pas en méme temps justice. « Le reléve-
ment moral de 'homme, dit excellemment M. Bois, réclame
un pardon qui soit une condamnation autant qu’une grice, qui
inspire autant de haine et d’horreur pour le péché que d’amour
et dereconnaissance pour Dieu, un pardon quirévele a ’'homme
les profondeurs tragiques du péché, en méme temps que les pro-
fondeurs insondables de 'amour éternel. » Eh bien, c’est le se-
cret de Dieu d’avoir réuni dans 'ceuvre du Rédempteur la justice
et 'amour d’une maniére indissoluble, se montrant tout en-
semble, comme le dit saint Paul, juste et justifiant, — juste,
encore une fois non pas en acceptant la mort de Christ inno-
cent & la place de nolre mort, & nous coupables, mais juste, en
faisant de cette mort du Rédempteur le moyen de nous séparer
de nous-mémes, de nous donner la vraie repentance et la vie.
« Labonté et la fidélité se sont rencontrées, la justice et la paix
se sont entrebaisées. » (Ps. LXXXV, 11.) Christ nous apporte
avec le pardon ce qui en est la condition sine qua non, la re-
pentance ; c’est par ses meurtrissures que nous avons la gué-
rison. C’est ainsi que la folie de la croix est, comme le dit saint
Paul, sagesse et puissance de Dieu.

A I'appui de ce point de vue, je citerai, sans tarder, deux pa-
roles du livre des Actes qui m’ont toujours beaucoup frappé.
Au chapitreV, 31, quand les apotressont cités devant le Sanhé-
drin, Pierre s’exprime comme suit : « Le Dieu de nos peres a
ressuscité Jésus que vous avez tué en le pendant au bois; Dieu
I'a élevé A sa droite comme Prince et Sauveur pour donner &



358 L. DURAND

Israél la repentance et le pardon des péchés ; » et, chose assu-
rément digne de remarque, la méme formule se retrouve au
chapitre XI, 18, quand il s’agit des premiéres prédications cou-
ronnées de succes parmi les gentils. Les fréres de Jérusalem,
apreés avoir entendu les explications de Pierre, glorifient Dieu
en disant : « Dieu a donc accordé la repentance aussi auax
paiens, afin qu’ils atent la vie. »

Ainsi donc, la repentance et le pardon des péchés, ou la re-
pentance pour avoir la vie, voila le fruit de la mort de Jésus-
Christ, voila le don que Dieu nous fait par lui, par sa croix.

Mais comment ce résultat est-il obtenu?... Le Seigneur lui-
méme a répondu, quand, & ’heure de ses souffrances, il a pro-
noncé cette parole : « Maintenant est venu le jugement de ce
monde; maintenant le Prince de ce monde va éire jeté dehors.»
En effet, ce grand proceés dans lequel Jésus a succombé sous
les coups des méchants, ce grand proces dont le retentissement
a traversé les siecles et rempli la terre, n’a pas tardé i étre
revisé. Ce prétendu jugement ou le fanatisme aveugle, Uincré-
dulité moqueuse et la politique mondaine avaient associ¢ et
accumulé leurs injustices, ne pouvait pas étre un jugement
sans appel. Il a été réformé, 'arrét a été cassé par un tribunal
supérieur. Dieu, d’abord, a réformé l'arrét prononcé par les
hommes en ressuscitant des morts ce Galiléen que les Juifs
avaient crucifié, et en lui donnant, — ce qui est bien aussi une
résurrection historiquement démontrée, — en lui donnant un
nom qui est au-dessus de tout nom, afin qu’au nom de Jésus
tout genou se ploie, dans les cieux, sur laterre et sous la terre,
et que toute langue confesse que Jésus-Christ est le Seigneur,
a la gloire de Dieu le Pére. En effet, 'humanité, elle aussi,
Popinion, la conscience publique,la voix des peuples et la voix
des siécles, sont venues réformer la sentence inique et vouer
un éternel hommage 4 celui dont I'innocence, la charité et la
gloire divine ne brillerent jamais d’un plus vif éclat que sur
cette croix qui est devenue le trone d’ol il attire tous les
hommes & lui.

La tragique destinée du Sauveur dans son passage au milieu



TTUDE SUR LA REDEMPTION 359

des hommes, a mis au grand jour la vraie nature du péché, ses
conséquences exirémes, son caractére de révolte et d’inimitié
contre la loi sainte, contre la vérité et contre Dieu. Ce Jésus,
qui était la vivante image de Dieu, ce Jésus dont nous avons
pu coutempler la gloire pleine de grace et de vérité, ce Jésus
maitre doux el débonnaire, qui aurait d@, semble-t-il, étre
aimé ou du moins respecté de tous, au contraire ldchement
abandonné¢ par les uns, violemment poursuivi par les autres,
a terminé sa carriere dans 'opprobre et les tourments. Voila
le fait dans toute sa crudité, fait accusateur, s’'il en fat. A un
moment donné de I’histoire de ’humanité, on a vu se produire
au dehors, & la lumiére du soleil, un événement qui s’accom-
plit, hélas! tous les jours dans le secret des coeurs?.

1 On a contesté la portée de la croix de Christ comme jugement et
condamnation de ce monde: elle est, a-t-on dit, la condamnation des
Juifs, oui, mais rien de plus, et I'on ne voit pas comment elle nous ame-
nerait, nous, & sentir notre état de péché, i nous condamner nous-mémes
et & nous repentir d'une vraie repentance. En vérité, j'ai peine & com-
prendre une pareille objection dans une beuche chrétienne, et je ne sau-
rais mieux faire que de renvoyer ceux quinous la font aux excellents
discours de Vinet, les Complices de la crucifizion du Sawveur.

La liturgie de I'Eglise du canton de Vaud a trouvé, me semble-t-il, la
note juste, lorsqu’elle s'exprime comme suit dans la priere du vendredi
saint :

« Seigneur Dieun, Pere Eternel et tout-puissant, nous devons chaque
jour reconnaitre et confesser devant ta sainte majesté que nous sommes
de pauvres pécheurs, créatures égarées qui ont attiré sur elles la con-
damnation et la mort. Mais, & Dien, en ce jour, d'une fagon toute parti-
culiére, nous venons nous prosterner & tes pieds dans une profonde humi-
liation. Oui, dans ce jour de deuil ot ton Fils bien-aimé, le Saint et le
Juste, est mort sur la croix par les mains des méchants, nous te confes-
sons que nous appartenons par notre naissance et par nos inclinations &
cette race coupable qui, parce que ses ceuvres étaient mauvaises, a pris
en haine Celui qui était la lumitre du monde et I'a ignominieusement
immolé sur le Calvaire.

» Grand Dieu, nous nous humilions jusque dans la poudre, en reconnais-
sant qu'il y a encore dans nos pauvres cceurs les germes et souvent les
fruits amers de cette résistance criminelle & la vérité qui nous juge, et
de cette révolte insensée contre notre Créateur et notre Dieu.

» Nous passons condamnation, Seignenr, et nous confessons que nous



560 L. DURAND

Jésus avait donc raison de le dire & 'heure de ses souffran-
ces: « maintenant est venu le jugement de ce monde, » et il
ajoutait prophétiquement: « quand le Paraclet sera venu, il
convaincra le monde de péché, de justice et de jugement; de
péché, parce qu’ils n’ont pas cru en moi; de justice, parce
que je vais au Pére et que vous ne me verrez plus; de juge-
ment, parce que le Prince de ce monde est jugé. »

Oui, la croix de Christ est le jugement de ce monde. L’hu-
manité adamique est jugée ; c’était la condition de son renou-
vellement. De ce tombeau ot Jésus la fait descendre avec lui,
le Rédempteur fera surgir une humanité nouvelle, dont il a
été dés son entrée dans le monde le représentant, mais dont
il serait resté 'unique représentant s’il n’avait pas fait le sacri-
fice de sa vie, afin de la répandre, de la multiplier, de la
semer en quelque sorte dans des cceurs brisés, ouverts par le
repentir et conquis par son immense charité. C’est bien 14 le
sens profond de cette parole du Sauveur (Jean XII, 24): « En
vérité, en vérité, je vous dis, si le grain de froment ne meurt
jeté en terre, il demeure seul ; mais s’il meurt, il porte beau-
coup de fruits »; oui, sans 'ceuvre de sa croix, sans le jugement
gu'elle a exercé, le nouvel Adam serait demeuré seul. Il n’au-
rait pas eu de postérité; il y aurait eu un Christ, il n’y aurait
pas de chrétiens. Son apparition, sun passage au milieu de
nous n’aurait été qu’un brillant météore, jetant un éclat pas-

aurions mérité tes plus séveres jugements. Mais dans tes grandes com-
passions tu as eu pitié de nous; tu ne nous as pas traités selon nos
iniquités; et par un effet de ta miséricordiense sagesse, cette croix de
Christ, qui est le jugement de ce monde, est devenue aussi le signe éter-
nel de ton amour et le sceau de notre rédemption.

» () notre Dieu, nous exaltons 'ceuvre de ta bonté unie u ta justice;
nous adorons ta sainte charité. La ol le péché avait abondé, ta grice a
surabondé. Sois mille et mille fois béni, 6 notre Pere, de ce que le sang
de Christ nous annonce de meilleures choses que celui d’Abel. Sois béni
de ce que, par la mort de ton Fils, tu nous arraches nous-mémes & 'empire
du péché et de la mort. Que ton Esprit de grice et de sainteté nous
unisse tellement & notre Sauveur que nous mourions véritablement &
nons-mémes et que nous marchions dans une vie nouvelle & la gloire de
celui qui nous a aimés et qui 8’est immolé pour nous. »



ETUDE SUR LA REDEMPTION 361

sager dans nos ténébres, mais il n’aurait pas été le soleil de
justice qui porte la santé dans ses rayons et qui fait éclore de
siecle en siecle de spirituelles moissons dans le champ du
Royaume de Dieu.

Pour me résumer, je citerailes paroles suivantes de Nitzsch,
qul expriment avec concision et netteté la pensée a laquelle je
me rattache.

« I’Ecriture ne connait d’autre fondement aux souffrances de
Christ que ce méme amour de Dieu qui I’a porté & donner son
Fils au monde. Il ne faut donc pas aller chercher ailleurs que
dans 'amour la nécessité qui oblige le Sauveur & mourir pour
consommer ’ceuvre de notre rédemption. Mais cet amour pos-
seéde en lui-méme et porte dans toutes ses manifestations sa
sauvegarde contre le mal ou le désordre, et en définitive, il ne
serait pas amour si cet amour n’était pas saint et juste. La
justice de Dieu qui, d’une maniére de plus en plus puissante
sépare le bien du mal, se manifeste dans le mouvement pro-
gressif de la législation ou du gouvernement divin ; mais cette
justice qui juge et punit le pécheur, n’est jamais séparée de
Iamour. Elle est en lui, elle en procéde. Ce qu’elle exige, c¢’est
que le salut soit offert & 'hnomme déchu dans des conditions
telles que le pécheur soit tué dans sa volonté charnelle et pé-
cheresse, et qu’il ne soit pardonné qu’en étant séparé de lui-
méme. Il faut que la Rédemption salutaire lui donne le pou-
voir de se juger, de se punir lui-méme, et d’entrer dans la vie
par la mort de la pénitence. Ce pouvoir, ’homme ne le trou-
vait pas en lui-méme. La Loi ne le lui donne pas, pas plus que
le régime de la patience de Dieu et de I'oubli apparent du
péché. L’humanité avait besoin de la communion d’un média-
teur, d’un puissant et divin devancier, qui mourfit pour lui
donner la vie, c’est-a-dire qui, en mourant, portit le coup de
mort & la volonté charnelle et au péché. L’injustice du mende
(non pas certes la colére de Dieu), Uinjustice du monde se
comble et s’épuise en quelque sorte en se rendant coupable de
la crucifixion du Saint et du Juste. Celui-ci endure dans la
gloire de son innocence cette supréme injustice, afin de la



362 L. DURAND

punir en nous par son Esprit. Maintenant est venu le jugement
de ce monde; maintenant le Prince de ce monde va étre jeté
dehors. (Cest ainsi que juge, le monde pécheur est pardonné;
¢’est ainsi que puni, il est réconcilié. »

Il me resterait maintenant & citer & I'appui de notre maniere
de voir des textes bibliques. Nous Pavons fait déja au cours de
cette étude ; mais 1l y aurait encore bien des témoignages &
invoquer, et surtout, me dites-vous peut-étre, bien des pas-
sages & discuter. Le temps nous manque pour nous livrer &
cette étude. Je ne ferai que rappeler sommairement quelques
points. On invoque et non sans raison les nombreux exemples
ol Jésus pardonne les péchés & ceux qui viennent & lui avec
humilité et avec foi, et cela sans faire la moindre mention de
la nécessité qu’il y aurait & ce que ce pardon fit en quelque
sorte acheté ou conquis au prix de 'immolation d’une victime
substituée. Un passage me frappe surtout; c’est la péricope
relative au paralytique & qui le Sauveur commence par dire:
« Aie bon courage, mon fils, tes péchés te sont pardonnés! »
et ol il revendique hautement, contre ses adversaires, le droit
dua Fils de 'homme de pardonner les péchés. Et quelle est la
preuve qu’il en donne? Ce n’est assurément pas son futur
sacrifice ; non, c’est le pouvoir qu’il a de guérir, pouvoir dont
il donne sur ’heure une preuve de fait: « Léve-toi, et mar-
che!» Guérison qu’il nous est bien permis de considérer
comme le symbole de la guérison spirituelle dont la bonne
nouvelle du pardon, ’Evangile, est a4 jamais la source. Oui,
¢’il pardonne, s’il a le droit de pardonner, c’est qu'en pardon-
nant il guérit, il releve, il sanctifie, il fait marcher.

Et qu’on ne nous objecte pas cette parole du Sauveur si
souvent invoquée par les partisans de la doctrine traditionnelle,
« le Fils de Phomme est venu non pour étre servi, mais pour
servir et donner sa vie en rangon pour plusieurs. » Il faut un
esprit singulicrement prévenu pour bétir sur ce mot Jutpov la
théorie de la substitution, — comme si Jésus n’avait pas dit
« celui qui fait le péché est 'esclave du péché, » et « si le Fils
vous affranchit vous serez véritablement libres,» — en d’au-



ETUDE SUR LA REDEMPTION 363

tres termes comme si ce mot de rancon ne faisait pas ici beau-
coup plus naturellement allusion & P'esclavage du péché, a cet
esclavage dont Jésus vient délivrer tous ceux qui se donnent a
lui. Non, son amour ne reculera devant rien pour nous rendre
cet inestimable service et, comme le bon Berger qui donne sa
vie pour ses brebis, 1l affrontera pour cela méme la mort de la
Croix.

Restent les paroles de l'institution de lacéne : « Ceci est mon
sang, le sang de la nouvelle alliance, qui est répandu pour
plusieurs pour la rémission des péchés. (cs upzow apapriov). » Le
sang de la nouvelle alliance! dit Jésus-Christ; et d’abord, je
ne sache pas que les victimes immolées pour sceller une al-
liance, solent jamais présentées comme des victimes expia-
toires ; mais ce (u’il importe surtout de relever, c¢’est le mot
lui-méme, le sang de U'alliance ou de la nouvelle alliance. Qu’est-
elle, cette nouvelle alliance promise, annoncée par les prophé-
tes et scellée par le Rédempteur 7 Jérémie l'avait dit et l'au-
teur de I’épitre aux Hébreux nous le rappelle en reproduisant
ses paroles: « Voici les jours viennent ou je ferai avec la mai-
son d’Israél et la maison de Juda une nouvelle alliance;...
voici l'alliance que je feral en ces jours-la, dit le Seigneur; je
mettrai mes lois dans leur esprit, je les écrirai dans leur
ceeur; je serai leur Dieu et ils seront mon peuple;... je par-
donnerai leurs iniquités et je ne me souviendrai plus de leurs
péchés. » (Jér. XXXI, 31 ; Héb. VIII, 8.) Eh bien, oui, et sans
qu’il soit le moins du monde nécessaire de faire intervenir la
doctrine de la substitution, le sang de Christ est bien le sang
de la nouvelle alliance, qui annonce, qui assure au pécheur le
pardon des péchés, comment et pourquoi ? parce qu’il a la
puissance d’écrire la loi de Dieu dans les esprits, de la graver
dans des cceurs brisés et repentants.

Si des paroles et des actes du Sauveur, nous passons aux
renseignements que I’Ecriture nous fournit sur la prédication
des apotres, sur leur maniére de concevoir et de présenter ce
qu’il a fait pour nous, on s’étonne du silence qu’ils gardent
sur cette doctrine d’une rancon que le sang de Christ aurait



364 L. DURAND

payée & la justice offensée. Je ne reviens pas sur cette formule
que nous avons déja relevée: « Dieu a donné a Israél et aux
Gentils la repentance et le pardon des péchés.» Mais les faits
ne sont pas moins significatifs que les paroles. Prenons, par
exemple, le discours de saint Pierre le jour de la Pentecote qui
se termine par cette foudrovante apostrophe: « Que toute la
maison d’Israél sache avec certitude que Dieu a fait Seigneur
et Christ ce Jésus que vous avez crucifié!... » A ces mots, et
dirais-je, sous le coup de ce jugement, ses auditeurs émus,
troublés, s’écrient : Hommes fréres, que ferons-nous ? i
jamais il y eut une occasion d’annoncer la Rédemption par le
sang du Crucifié, ce fut bien, semble-t-il, celle-la. Mais non,
I’apotre n’aborde ni de prés ni de loin ce sujet. Le sang de
Christ, le jugement qu’il prononce déploie sa puissance dans
des milliers d’Ames, ouvertes comme par le soc de la charrue.
Cela suffit. « Repentez-vous, leur dit saint Pierre, oui, re-
pentez-vous et que chacun soit baptisé au nom de Jésus-Christ
pour le pardon de vos péchés, et vous recevrez le don du
Saint-Esprit. »

Le méme apotre, dans son épitre, ne sort pas, quoi qu’on
en dise, de cette note. Dans ce beau passage souvent cité et
invoqueé a tort en faveur de la théorie traditionnelle : « Condui-
sez-vous avec crainte pendant le temps de votre pelerinage,
sachant que vous avez été rachetés non par des choses péris-
sables comme l’argent ou l'or, mais par le précieux sang de
Christ comme d’un agneau sans défaut et sans tache, » rache-
tés! rachetés de quoi? la théorie traditionnelle répond: ra-
chetés de la condamnation éternelle par le sang de l’agneau
substitué aux pécheurs; saint Pierre, lui, ne dit rien de sem-
blable ; il dit, sachant que vous avez été rachetés de la vaine
maniére de vivre que vous aviez héritée de vos péres. Plus loin :
« Christ a souffert pour vous, vous laissant un modéle afin
que vous suiviez ses traces,... lui qui a porté nos péchés en
son corps sur le bois, — je souligne en son corps, — afin qu’é-
tant morts an péché nous vivions pour la justice, et par les
meurtrissures duquel nous avons la guérison. » Evidemment,



ETUDE SUR LA REDEMPTION 365

ce qui fait & ses yeux la valeur des souffrances de Christ, c’est
qu’il a souffert avec constance en faisant bien, qu’il a accepté
et supporté l'injure des hommes pour la flétrir et la juger dans
nos consciences, pour nous inspirer la vraie repentance, nous
procurer la guérison et nous ramener a Dicu.

Quant & saint Paul, ce serait toute une longue étude a faire
pour lui rendre justice et dégager sa responsabilité de la com-
promettante réputation qu’on lul a faite comme auteur de la
théorie traditionnelle. Je n’ai pas le temps d’entrer dans cette
discussion ; il me suffira d’observer, et nous sommes, je pense,
tous d’accord sur ce point, qu’il y a un abime entre la haute
spiritualité, le profond mysticisme de saint Paul, et la doc-
trine si extérieure et si choquante qu’a enfantée la scolastique
des théologiens. Il y aurait bien plus encore & dire au sujet de
saint Jean et de ’auteur de I'épitre aux Hébreux. Mais je m’ar-
réte, et, en finissant, je me bornerai & repousser encore en peu
de mots une objection qui m’a été adressée plus d’une fois, ce
qui m’aménera a formuler ma conclusion.

Eh bien, oui, m’a-t-on dit, vous ne voulez entendre parler
que d’une expiation et d’une rédemption morale, c’est-a-dire
de I'ceuvre de Christ & Uintérieur des Ames. (est assurément
un coté de son ceuvre, un coté vrai, essentiel. Mais ce n’est
pas tout: il y a le coté objectif de 'ceuvre de Christ, et avant
de parler de Christ en nous, il faut parler de Christ pour
nous.

Cette objection, je ne la comprends absolument pas. En
parlant d’'une expiation morale, — jaccepte le mot, — dont
Iceuvre de Christ et sa croix en particulier est la source, j'en-
tends que cette expiation est en méme temps et par cela méme
positive, historique , objective, mais qu’elle n’est nullement
mateérielle, encore moins immorale. En bon francais et en bonne
logique, je ne connais d’autre antithése & moral que ou bien
matériel , ou bien immoral, deux qualiticatifs qu’on pourrait
peut-étre appliquer & mainte conception de I’ceuvre soi-disant
objective de Christ. Et qu’on y prenne bien garde, ceux qui
refuseraient & notre conception morale toute signification posi-



366 L. DURAND

tive et objective, tomberaient dans la plus monstrueuse des
hérésies, puisqu’ils en reviendraient rigoureusement a la thése
du positivisme qui refuse & ce qui est moral toute signification
positive, toute réalité et toute puissance.

Quoi qu’il en soit, voici ce que nous appellerions le coté
objectif de 'ceuvre du Sauveur :

10 Jésus-Christ, Fils de 'homme, second Adam, donné aun
monde par 'amour de Dieu, — c¢’est bien ici qu’est le miracle,
« le grand mystére de piété, » — Jésus-Christ a réalisé histori-
quement l'idéal de 'homme, ’homme tel que Dieu le veut. Il
s’est uni & notre race par la solidarité d’un amour sans bornes;
11 s’est constitué le représentant et la téte de cette humanité
nouvelle qu’il venait appeler & I'existence. Il s’est sanctifié lui-
meéme a travers toutes les vicissitudes et toules les douleurs
de l’existence telle que le péché nous I'a faite, et il est ainsi
parvenu a la perfection. Kn méme temps qu’il glorifiait Dieu
sur la terre, il glorifiait '’homme dans sa personne; il le réha-
bilitait, il prouvait que ’homme n’est pas cette créature contra-
dictoire que nous sommes tous; il justifiait la sagesse de Dieu
et il replacait humanité dans sa position normale vis-a-vis de
son créateur. Bref, il a obéi, il a aimé; dans sa vie tout entiére
et dans sa mort, qul a été une action bien plus encore qu'une
passion, il a offert & Dieu au nom de I’humanité une offrande et
un sacrifice de bonne odeur, — ceuvre objective s’il en fit, et
dans le vrai sens du mot, — la plus grande, la plus féconde
que Ihistoire ait & nous montrer.

Mais ce n’est pas tout. 20 Ce Juste, ce seul juste a exercé et
ne cesse pas d’exercer le jugement de ce monde, non seule-
ment par la lumiére qu’il fait briller dans nos ténébres, mais
encore par les souffrances et par la mort qu’il a endurées de
la part des pécheurs, — jugement moral qui réveille les
consciences, qui crée dans les dmes réceplives cette vraie
repentance dont nous étions par nous-mémes incapables, cette
mort du vieil homme ui est la vraie expiation et la seule con-
dition du pardon. C’est ainsi que la croix de Christ est deve-
nue sagesse et puissance de Dieu pour le salut de tous ceux



ETUDE SUR LA REDEMPTION 367

qui croient. C’est ainsi (ue Jésus-Christ est et reste notre cau-
tion vis-a-vis de la justice de Dieu, attendu qu’il a le pouvoir
de sanctifier parfaitement ceux qui par la foi entrent en coiu-
munion avec lui et deviennent en lui les objets du bon plaisir
du Pére céleste. — C’est ici que le coté objectif de 'ceuvre de
Christ se soude et en quelque maniere se confond avec son
colé subjectif.

La conclusion & tirer de tout ce qui précede, c’est qu’il n’y
a rien d’extérieur, rien de juridique dans cette ceuvre de rachat
et d’expiation que la griace de Dieuna accomplie en notre fuveur
par la croix de Christ. Tout y est esprit et vie. Le Seigneur ne
nous l'a-t-il pas dit? aprés avoir affirmé que sa chair est vrai-
ment une nourriture et que son sang est vraiment un breuvage,
«c’est 'Esprit qui vivifie; la chair ne sert de rien; les paroles
que je vous a1 dites sont esprit et vie. »

Que Dieu en soit béni! en dépit d’'une mauvaise théologie,
I’esprit de Christ n’a pas cessé d’agir et de répandre la vie.

Quand nous disions: Paix, paix, ld ot il n’y a point de paix,
Christ est venu; il a rendu visible en quelque sorte par sa
mort et par le mystére de son agenie I'éternel jugement que
nous devons craindre. Il nous a aimés, il nous a attirés sur son
cceur palpitant de sympathiques terreurs, palpitant jusqu’a se
briser. Il nous a communigqué son émolion, son trouble, ses
angoisses, et puis, quand au pied de sa croix nous avons
appris & sentir nos péchés, surtout quand nous avons appris a
les détester et que nous menons deuil sur Celul que nos mains
ont percé, ce divin Ami nous fait entendre cette bonne nou-
velle: Tout est accompli, vous tous qui croyez en moi, vous
étes déja nets; c’est moi qui vous console, qui vous fais revi-
vre, qui vous sauve; c¢’est moi qui vous conduis & mon Pére et
a votre Pere, & mon Dieu et & votre Dieu.

Nouvel homme, donné au monde pour amener plusieurs en-
fants & la gloire, Jésus représente donc devant Dieu cette hu-
manité dont il est le Chef etle Sauveur. Il la précede spirituelle-
ment comme son souverain sacrificateur ; il est sa lumiere, il est
sa conscience, il est sa délivrance. Il la couvre par sa parfaite



368 L. DURAND

justice et il est sa caution, en attendant qu’il I’ait entiérement

transformée par la puissance de son Esprit de lumiére et de
vie.

Arrivé au terme de ce trop long travail, que je n’ai pas su
abréger comme je l'aurals voulu, qu’il me soit permis de faire
un rapprochement qui ne manque pas plus d’a-propos aujour-
d’hui qu’il y a vingt et quelques années?.

M. Ed. de Pressensé venait de publier son livre, Jésus-Christ,
son temps, sa vie et son ceuvre. Ce livre avait soulevé un orage
et M. A. de Mestral s’était fait 'écho parmi nous des foudres
lancées par MM. (. Monod et le comte de Saint-George. Il g’a-
gissait déjd de linspiration et de l'expiation, deux sujets sur
lesquels M. de Pressensé avait hasardé des vues qui avaient,
disait-on, scandalisé I'Eglise.

A ce propos je fis le rapprochement que voici.

Les amis de Job étaient, dans leur temps, de rudes ortho-
doxes. Partant d’'une donnée fondamentale de I’Ancien Testa-
ment, que le mal poursuit le méchant, ils font de ce principe
une cruelle application & U'infortuné qu’ils voient renversé sous
le coup de toutes les calamités. Ils disent assurément de fort
belles choses, et pourtant ils auraient mieux fait de se taire.
Ils n’admettent pas que la croix puisse étre autre chose qu’une
manifestation de la justice rétributive qui régne dans les cieux;
ils n’admettent pas que les affreux malheurs qui viennent de
frapper leur respectable ami puissent s’expliquer autrement
que comme 'exacte punition de quelque crime énorme qu’une
coupable hypocrisie a bien pu déguiser aux yeux des hommes
sous le masque de la piété, mais qu’elle n’a pu cacher aux
yeux de Dieu. Ils accablent donc leur ami. Le systéme chez
eux a étoufl¢ le sentiment et ils prétent au Tout-Puissant I’étroi-
tesse d’esprit et de ceeur qui inspire leurs beaux discours.

Quant & Job, aux prises avec la souffrance et avec les dou-
loureux problémes qui se dressent devant sa pensée aux abois,
1l est certainement beaucoup moins orthodoxe que ses ficheux

T Qu'il nous suffise d’'une simple allusion an factum de M. K. Faucher,
Observations laiques sur les tendances actielles de la thiéologie.



LETUDE SUR LA REDEMPTION 369

amis. Il est peut-étre imprudent dans ses pensées, dans ses
discours; 1l ose poser au Tout-Puissant des questions indis-
crétes; mais du moins, il ne lui impute rien qui soit indigne
de son caractéere et de ses perfections.

Et voici, 4 la fin du livre, ce n’est pas sans quelque étonne-
ment que nous lisons ces paroles: « L’Eternel dit & Eliphas de
Théman : ma colére s’est enflammée contre toi et contre tes
deux amis, parce que vous n’avez pas parlé de moi avec droi-
ture comme l’a fait mon serviteur Job. »

Arrivons aux orthodoxes d’anjourd’hui.

Aujourd’hui, il y a sans doute plus d’'un infortuné dont la si-
tuation morale peut étre comparée 4 celle du Job de la Bible.
Il y ades chrétiens sincéres — que de noms connus ne pour-
rait-on pas citer! — dont la fortune spirituelle a été compro-
mise par les orages du temps présent. Le souffle briilant du
désert est venu faner la fleur naive des croyances de leurjeu-
nesse; que sais-je, hélas! leur maison, trop légérement béitie
sur le sable des traditions théologiques et pourtant humaines,
ils 'ont vue renversée et leurs trésors dispersés. Ils souffrent,
ils se recueillent; ils cherchent; ils interrogent leur conscience,
ils interrogent le ciel ; de douloureuses questions se dressent
devant eux;... et voici les amis qui devraient les consoler et
les relever, tantdt gardent vis-d-vis d’eux un silence accusa-
teur, tantdt se livrent a leur égard & des insinuations malveil-
lantes, et leur opposent séchement les formules d’un systéme
théologique en dehors duquel il n’y a pas de salut.

C’est le cas en particulier sur la question qui vient de nous
occuper. Nos orthodoxes ne connaissent que la justice rétri-
butive, justitia vindicatrixz, et quand ils voient le Seigneur
Jésus cloué sur une croix, comme il n’est pas possible d’ad-
mettre un seul instant que ce juste y soit cloué pour ses péchés,
ils en concluent de toute nécessité qu’il doit y étre pour nos
péchés, qu’il subit & notre place tous les coups de la colere de
Dieu, méme les tortures infernales qui nous étaient destinées.
Ils font de beaux discours sur les droits de Dieu, sur les exi-
gences de son honneur et de sajustice, et ils veulent que nous
admirions avec eux cette justice aveugle qui prend son bien

THEOL. ET PHIL. 1889, 24



370 L., DURAND

ou elle le trouve, fallit-il méme le prendre dans son propre
trésor. Hélas ! c’est trop nous demander, et nous nous effor-
cons de trouver notre chemin sur une autre voie, d’expliquer
les souffrances du Sauveur autrement que comme un effet de
la justice rétributive, de les comprendre comme une épreuve
a laquelle le Fils de 'homme devait étre soumis pour faire
éclater la gloire de sa sainte obéissance et de son amour infini
pour des fréres dont il a épousé la cause et qu’il veut amener
par la repentance au salut, par la mort & la vie. Il se peut que
nous commettions des imprudences; il se peut que nous nous
laissions aller & des témérités dans un sujet ol les anges méme
désirent voir jusqu’au fond ; mais si nous sommes sincéres et
droits de cceur, Dieu nous le pardonnera comme 1l pardonna a
son serviteur Job. De la crise théologique que nous traversons
Jailliront de nouvelles clartés et & la fin la grande voix d’en
haut proclamera que Job, tout égaré qu’il ait été par moment,
a mieux parlé de Dieu et des choses divines que ne P'ont fait
ses trop rigides amis. Comme le disait jadis M. de Pressensé :
le plein soleil de I’éternité nous réserve bien des surprises ; —
j'ajoute, bien plus encore que I’épilogue du livre de Job.




	Étude sur la rédemption

