
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: Étude sur la rédemption

Autor: Durand, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION1

LOUIS DURAND
professeur à [.ausatine.

A la suite d'une discussion ébauchée l'an dernier sur le sujet
de la Rédemption, — discussion qui m'avait montré combien

sur ce sujet nous sommes loin de nous entendre, mais surtout
combien plusieurs sont loin de s'entendre eux-mêmes, —
j'avais pris à part moi la résolution d'y revenir dans un de nos

prochains entretiens. Quelques jours après, je recevais

l'ouvrage que M. Ecklin, pasteur allemand à Neuchâtel, vient de

publier sur la signification et la valeur de la mort du Christ

pour notre salut. (Der Heilsioerth des Todes Jesu, 1 vol. in-8, de

232 pages.) Je crus un moment l'occasion toute trouvée de

réaliser mon dessein en vous apportant un compte rendu de

cet ouvrage, avec lequel je me trouvais généralement d'accord.

Cependant, après une lecture attentive, je renonçai bientôt à

cette idée ; je reculai devant la difficulté de rendre dans un
français supportable tout ce qui a été pensé et écrit en

allemand, et j'en revins à la résolution de vous dire modestement

comment je comprends ce grand sujet, sur lequel il est à

désirer que, sortant du vague, nous arrivions à des idées quelque

peu claires et précises.
Est-il besoin de revendiquer la légitimité de nos efforts

dans ce but'.' Serait-il vrai, comme quelques-uns le prétendent,
que faire de la croix de Christ l'objet de nos réflexions, de no-

1 Lue à la Société vaudoise de théologie.
THÉOL. ET PHIL. 1889. 22



338 L. DURAND

tre étude, de notre science théologique, c'est commettre une
sorte de profanation Je ne le pense pas, et je crois pouvoir le

dire, vous ne le pensez pas plus que moi. Ce n'est pas par
ce que saint Paul parle de la Croix comme d'une folie pour
ceux qui périssent, comme d'une folie pour la sagesse des

Grecs, que nous serons condamnés à fermer les yeux, à

mettre le doigt sur nos lèvres, et à nous arrêter devant elle

comme si tout effort pour comprendre cette folie devait être
taxé de dangereuse et coupable imprudence. Ce qui était folie

pour les Grecs, saint Paul le connaissait comme sagesse et

puissance de Dieu, et nous devons nous efforcer de le connaître
comme lui, sans craindre d'en effacer le divin caractère, parce
que cette croix cesserait d'être à uos yeux un mystère inabordable

et une folie. — Au reste, nous aurons affaire bien plus
aux théories humaines qu'enfanta une science théologique
souvent fourvoyée, qu'aux saintes et vivifiantes données offertes
àia foi par la Parole de Dieu. Pour nous, c'est l'Evangile avant
tout qu'il s'agit de défendre contre l'incrédulité envahissante,
en le débarrassant du compromettant échafaudage dont une
mauvaise théologie l'a enveloppé au point d'en voiler la divine
splendeur. — Etpuis, à ceux d'entre nous'qui ne peuvent plus
s'arranger des formules théologiques du passé, on reproche
volontiers qu'ils sont habiles à renverser et fort peu pressés de

relever et de reconstruire, de telle sorte qu'ils ne font
qu'ébranler souvent des convictions respectables, tout insuffisantes

qu'elles puissent être, sans se soucier de les asseoir sur
des bases plus solides. C'est aussi à ce reproche que j'aurais
à cœur de répondre.

A cette question que posait jadis la Société pastorale suisse

(en 1868, si je ne me trompe) : « Comment l'Ecriture expose-
t-elle la doctrine de la réconciliation par la croix de Christ »

à cette question qu'il convient sans doute de poser en premier
lieu, plusieurs de nos frères seraient sans doute tentés de

répondre en reproduisant purement et simplement le système
traditionnel, je veux dire la théorie longuement et péniblement

élaborée par la théologie des siècles passés, et acceptée
de confiance par notre réveil religieux. Avec une conviction



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 339

que je respecte, mais que je ne saurais partager, ils y voient
l'expression fidèle des enseignements de la Parole de Dieu, et
il ne leur vient pas à l'idée qu'on puisse chrétiennement
soutenir une autre opinion. Au reste, ils ne sont pas embarrassés

pour citer des textes nombreux à l'appui de cette théorie. Ces

textes, ces dicta probantia ont depuis longtemps reçu leur
signification et leur place dans le système. Ils sont indiscutables,
et on les oppose avec une autorité prépondérante, non seulement

à notre pensée, à nous, mais encore àia pensée des

écrivains sacrés, je veux dire à toutes les déclarations divergentes
de la Parole de Dieu elle-même. C'est une chose étonnante à

quel point le reproche que le Seigneur adressait aux docteurs
de son temps est susceptible d'une application générale
jusqu'à nos jours : « Vous anéantissez le commandement de Dieu

par vos traditions. »

Quant à moi, si je ne craignais pas d'être mal compris et de

paraître vouloir me débarrasser d'entrée de l'autorité de la
Sainte Ecriture, je dirais qu'elle n'expose point théologiquement

une théorie, une doctrine de la réconciliation ou de la

Rédemption. Elle proclame le fait que Jésus-Christ est mort

pour nous, elle annonce à tout pécheur la Bonne nouvelle

qu'il y a pardon et réconciliation avec Dieu par la foi en Jésus-

Christ, mais elle n'expose pas nettement une théorie à ce sujet.
Elle fait lever sur nos tètes le soleil de justice qui porte la

santé et la vie dans ses rayons ; mais elle ne nous explique pas

scientifiquement le mouvement de cet astre nouveau. Ce qu'il
y a de sûr, c'est que si l'Ecriture renfermait une exposition
suivie et complète du sujet, tout serait dit : nous n'aurions
qu'à nous incliner et à nous taire. Mais, encore une fus, il
n'en est pas ainsi ; que Dieu en soit béni, il nous a donné autt e

chose qu'un code de doctrines
La formule, en tout cas une formule précise, l'Ecriture ne

nous la donne pas. En revanche, elle pose des principes
immuables et elle fournit de précieuses indications, auxquelles
nous reconnaissons une entière autorité et dont nous aurons à

tenir grand compte dans la question qui va nous occuper.
Hélas c'est ce qui n'a pas toujours été fait dans ce sujet où



340 L. DURAND

l'on semble avoir pris plaisir à s'attacher moins à ce qui est

clair qu'à ce qui est obscur, de manière à multiplier les
applications du credo quia absurdum, comme s'il y avait d'autant
plus de foi et surtout d'autant plus de mérite à croire, qu'il y
a plus d'impossibilités morales et de contradictions dans le
système prétendu divin qu'on se résigne à subir.

Si nous abordons avec simplicité nos Livres saints, nous
sommes saisis d'abord par le sérieux moral qu'on y respire à

chaque page. La sainteté de Dieu, d'une part, de l'autre la

gravité du péché de l'homme nous y sont révélées avec une
netteté et une énergie qu'on ne rencontre nulle autre part.
Nous découvrons avec effroi ce qu'il y a de tragique dans la
situation d'une créature faite pour Dieu et séparée de lui par
une révolte insensée et coupable. Et quand je demande avec
anxiété : cette situation est-elle sans remède, le mal ne peut-il
pas être réparé, la réconciliation du pécheur avecson Dieu n'est-
elle pas possible? la Bible me répond aussitôt, d'abord par un
fait positif, ensuite par une solennelle déclaration qui, sans doute
n'affaiblit en rien l'impression reçue, mais qui relève pourtant
mon espérance et mon courage. Le fait, c'est que j'existe,
c'est que l'humanité déchue a obtenu du temps et de l'espace,
précisément pour qu'elle l'emploie à se réconcilier avec son
Dieu : « Par les richesses de sa bonté, de sa patience et de sa

longanimité Dieu nous convie à la repentance. » Et quant à

la déclaration divine, sans doute la Bible ne nous dit pas,

comme quelques-uns le voudraient : sois tranquille, tout finira
bien par s'arranger, car Dieu est trop bon pour tenir rigueur
à ses faibles créatures. Non, les yeux de l'Eternel sont et seront
toujours trop purs pour voirie mal. Mais voici ce que j'entends
dès le premier jour et ce qui de siècle en siècle retentit sur ce

inonde fourvoyé: « Je suis vivant, dit l'Eternel, que je ne
prends point plaisir à la mort du méchant, mais plutôt à ce que
le méchant se détourne de sa mauvaise voie et qu'il vive. »

Cette déclaration solennelle, aussi bien que tant d'autres,
nous présente la réconciliation du pécheur avec Dieu comme
devant résulter naturellement et s'accomplir tout entière par
son amendement : « L'Eternel est miséricordieux et compa-



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 341

tissant, lent à la colère et riche en bonté ; il ne conteste pas

sans cesse, il ne garde pas sa colère à toujours. » Que le
méchant revienne à lui, qu'il se convertisse, c'est tout ce que Dieu
demande. Voilà la seule satisfaction qu'exige le Saint des

Saints : il ne peut pas exiger moins, mais il n'exige pas davantage.

C'est ce que nous dit déjà l'Ancien Testament, et dans le

Nouveau, la parabole de l'enfant prodigue, sortie de. la bouche
du Sauveur, nous offre la magnifique illustration de cette

parole du psalmiste : « Comme un père est ému de compassion

pour ses enfants, l'Eternel a compassion de ceux qui le

craignent. » Le péché c'est la séparation d'avec Dieu, et c'est aussi

la souffrance et la mort. Le retour à Dieu, la conversion du

pécheur, c'est la réconciliation même, c'est la vie. Comme le

prodigue était encore loin, son père le vit et fut ému de

compassion ; il courut se jeter à son cou et le baisa. Les bras du
Père céleste n'ont pas cessé d'être ouverts et il accueille tout
enfant qui revient à lui avec humiliation et avec larmes. Ce

fils qui était mort est revenu à la vie, il était perdu etil est
retrouvé. Il n'y a donc rien d'imprudent, rien d'exagéré dans

ces paroles de Vinet, qui n'entendait pas faire de la théologie,
mais qui n'en exprimait que mieux l'impression que fait
l'Evangile sur un esprit non prévenu : « Le Dieu éternel a

pardonné de toute éternité; il a remis la dette avant qu'elle fût
contractée, il s'est apaisé avant de frapper. Baissons les yeux
devant ce mystère ; les termes, les conceptions même nous

manquent : parlons librement le langage que Dieu nous permet

de parler, Dieu a pardonné. »

Quelques-uns d'entre vous, je le pressens, s'étonnent de

m'entendre parler ainsi; je heurte, je le sais, certaines idées

reçues; mais je le fais, me semble-t-il, en bonne compagnie.
Lisons, je vous prie, avec simplicité, des passages tels que celui-
ci (Ezech. XXXIII, 14, 15) : «Quand j'aurai dit au méchant,
tu mourras de mort» — c'est l'Eternel qui parle — que
faudra-t-il pour sauver ce malheureux? Faudra-t-il à tout prix que
cette menace s'exécute; faudra-t-il que de manière ou d'autre
la sentence frappe une victime, le faudra-t-il pour que la
parole et la gloire du Très Haut soient sauvegardées?... Non,



342 L. DURAND

rien de semblable; encore une fois, écoutons bien: «Quand
j'aurai dit au méchant, tu mourras de mort, s'il se détourne
de son péché et qu'il fasse ce qui est juste et droit, s'il rend le

gage et qu'il restitue ce qu'il a ravi, s'il marche dans les statuts

de la vie, sans commettre d'iniquité, certainement il vivra,
il ne mourra point; on ne se souviendra plus de ses péchés ;

il a fait ce qui est juste et droit, certainement il vivra. »

Que veut-on de plus clair? Voilà les voies de Dieu, ses voies
droites et bien réglées, selon l'expression du Prophète. Mais il
s'est trouvé des théologiens profonds pour trouver la chose

ainsi réglée trop simple ; et ils se sont appliqués à l'obscurcir et
à la compliquer. On nous a dit, — je ne sais vraiment où l'on
a pris cette thèse, — que des milliers d'années de pénitence
ne sauraient acquitter auprès de Dieu un liard de dette, combien

moins une dette infinie, puisque toute offense envers
Dieu prend le caractère de l'infini, etc., etc. Ah! ils sont
encore nombreux les prophètes Jonas qui se chagrinent à la

pensée que la repentance et l'amendement puissent détourner
les menaces du ciel. A tout prix, dans l'intérêt de la gloire
divine et dans celui d'une saine morale, il faut, quand l'éclair a

brillé, que la foudre tombe quelque part, fût-ce sur un
innocent, que dis-je? sur le Juste par excellence! et tandis que
Dieu déclare qu'il ne prend pas plaisir à la mort du méchant,
que l'amendement du coupable le satisfait beaucoup mieux

que sa punition et sa mort, ils osent déclarer, eux, qu'il ne

peut pas en être ainsi, qu'il faut, coûte que coûte, une mort
et du sang pour satisfaire la justice de Dieu.

Mais les sacrifices, me crie-t-on, qu'en faites-vous donc? Ne

sont-ils pas d'institution divine, n'occupent-ils pas une place
assez importante dans le culte du peuple de Dieu, ne font-ils
pas partie de la Révélation?... Et en dehors de l'histoire sainte,
ne voyons-nous pas la conscience religieuse de l'humanité
témoigner par des immolations multipliées du besoin d'expiation,

d'un besoin qui doit évidemment correspondre à une
nécessité d'ordre divin

A toutes ces questions, qui exigeraient des explications que
le temps dont nous disposons nous interdit d'aborder, je me



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 343

borne à répondre par un seul mot : Oui, sans doute, les sacrifices

d'expiation quelles que soient les monstruosités dont ils
devinrent la source, ont pris naissance dans un besoin respectable

de la conscience: il te faut satisfaire à la justice éternelle

que tu as offensée; voilà ce que criait sourdement la conscience
à toute âme d'homme, et le moyen, pour cela, c'est une mort.
Oui, toute expiation est bien une mort, c'est-à-dire un
renoncement volontaire à cette vie faussée qui a encouru la condamnation.

Voilà la vérité vaguement pressentie et, dirai-je, entrevue

avec effroi. Mais le recours à uri moyen extérieur à l'homme

pour se soustraire à la condamnation qu'il a encourue, mais

une vie pour racheter sa vie mais la substitution arbitraire
en un mot, c'est l'expédient, c'est l'effort impuissant, c'est la

superstition, ou, dans le cas le plus favorable, c'est l'ombre
et la figure.

Après cela, quand on prétend que l'usage, — faut-il dire
universel? — du sacrifice sanglant parmi les peuples de

l'antiquité et la divine consécration qu'il a reçue dans l'ancienne

alliance, doivent établir, comme un axiome indiscutable, la
nécessité d'une expiation par un moyen extérieur à l'homme,

par une vie immolée à la place de savie; en un mot, quand on

prétend en conclure la nécessité d'une expiation objective par
le sang, et que sais-je par le sang matériel, nous repoussons
énergiquement une pareille conclusion, nous nous refusons
absolument à introduire dans la théologie chrétienne une

conception évidemment empruntée à un point de vue inférieur ;

nous nous refusons à calquer notre théorie du sacrifice sur
celle de l'antiquité et, comme on l'a dit, nous nous garderons
bien de nous imposer l'obligation de ne contempler la réalité

spirituelle qu'à travers les ombres de la figure.
Et pour le faire nous n'avons qu'à nous appuyer sur l'Ancien

Testament lui-même. Sur cette question des sacrifices,
tant discutée et sur laquelle les meilleurs interprètes sont si

loin d'être d'accord, je ne connais rien de plus instructif, de

plus éloquent et de plus clair, que la page de nos saints livres
qui nous raconte le sacrifice d'Isaac. Histoire ou symbole, peu
importe ; en tout cas cette page est un magnifique frontispice



344 L. DURAND

à l'entrée du sanctuaire, un frontispice tracé par une main
inspirée, et qui, mieux que toutes les études savantes, ou, dirai-
je, erudites et pédantes, nous donne le vrai sens de l'institution

qui allait occuper une si grande place dans le culte des
enfants d'Abraham. Nous sommes dans les contrées que peut-
être ensanglante déjà le culte de Moloch : eh bien, les enfants
d'Abraham feront-ils moins pour l'Eternel que les païens pour
leurs fausses divinités? Telle est la question qui se pose ou qui
se posera un jour ; et voici la réponse : le Dieu vivant n'est pas
un Moloch, qui prenne plaisir au sang des victimes humaines.
Ce que Dieu demande de ses adorateurs ce n'est pas, ce ne
sera jamais du sang, pas plus le sang du fils unique que celui
de qui que ce soit. Non, ce n'est pas là ce qui peut satisfaire le
Dieu vivant. Ce qu'il veut, ce à quoi il prend plaisir, ce qui lui
donne satisfaction c'est le sacrifice du cœur et de la volonté,
c'est l'obéissance de la foi. Et s'il consent à accepter les
holocaustes de son peuple, s'il montre même à Abraham le bélier
destiné à être placé sur l'autel, cette substitution, cette immolation

d'une victime innocente n'aura jamais d'autre signification,
jamais d'autre valeur que celle de figurer, d'exprimer et dans

une certaine mesure de préparer et de produire le seul sacrifice

auquel Dieu puisse prendre plaisir, savoir ce spirituel
sacrifice dont Abraham, le père des croyants, a donné l'exemple,
— j'ajoute le spirituel et parfait sacrifice que le Fils de l'homme
doit un jour offrir au nom de l'humanité, cette sainte immolation

du cœur et de la volonté qui accomplit, par le fait, la
réconciliation du pécheur avec son Dieu.

Tout le reste de l'histoire des révélations de Dieu dans l'Ancien

Testament est d'accord avec cette donnée fondamentale.
Ce que la préface exprimait déjà d'une manière si éloquente.,
les interprètes autorisés de l'institution théocratique, les

prophètes, le disent à leur tour d'une manière non moins élo-
guente et non moins claire. Tandis que la multitude s'égare
dans un vain formalisme, tandis qu'elle matérialise le sacrifice
et en fait un opus operatum, les hommes de Dieu protestent
contre ces révoltantes aberrations du sentiment religieux ; ils
déclarent que l'obéissance vaut mieux que le sacrifice et que



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 345

se rendre attentif c'est plus que la graisse des moutons. Tel
d'entre eux va même jusqu'à prononcer des paroles qui aux

yeux de beaucoup de nos théologiens passeraient pour une
compromettante hérésie, si la canonicité du livre qui les
renferme ne mettait son auteur au-dessus d'une pareille appréciation

: « O Eternel, dit-il, tu ne prends point plaisir aux sacrifices,

autrement j'en donnerais; l'holocauste ne t'est point
agréable. Les sacrifices de Dieu sont l'esprit froissé ; ô Dieu,
tu ne méprises point le cœur froissé et brisé. »

Nous estimons donc que l'une des données les plus claires
et les plus fondamentales de l'Ecriture sainte, tant dans l'Ancien

que dans le Nouveau Testament, c'est que Dieu est prêt à

pardonner à tout pécheur qui revient à lui avec une vraie
humiliation et une sincere repentance. Cette vérité est aujourd'hui

reconnue et proclamée par un grand nombre de chrétiens

et de théologiens évangéliques, qui s'accordent à dire,
comme nous le lisions récemment dans un article de la Revue
de théologie, « l'offense à Dieu peut être réparée ou, ce qui
revient au même, expiée par l'aveu, le repentir, l'humiliation,
la condamnation de soi-même. C'est la seule vraie expiation,
toute autre n'est qu'une apparence. En quoi une punition expie-
t-elle une faute, fût-elle prolongée pendant l'éternité ou fût-
elle l'anéantissement du pécheur lui-même? Elle ne répare

rien, elle constate la faute et le droit de l'offensé, vodà tout.
L'humiliation pleine, claire, franche, la vue nette de la faute,

remplit toutes les conditions de la réparation ; elle rend

hommage à l'autorité ; elle prononce la condamnation de la faute

parla bouche même de l'offenseur; elle est un châtiment,
puisqu'elle fait souffrir l'orgueil personnel, et ce châtiment
n'est pas artificiel ni raffiné, il est naturel et spontané. » Et
M. le professeur Bois s'exprimait récemment en ces termes :

« L'Ecriture et la conscience enseignent que si le pécheur se

repent, condamne son péché, y renonce et implore le pardon
divin, il peut être pardonné, il est pardonné. »

Mais nous dit-on s'il en est ainsi, que devient l'œuvre de

Christ, en particulier l'œuvre de sa croix On n'en voit plus ni
le but, ni la nécessité. Jésus-Christ n'est plus le Rédempteur ;



346 L. DURAND

il n'est plus qu'un sage ou un prophète quia proclamé l'amour
universel du Père céleste, qui a pourjamais dissipé les ombres

que la crainte et la superstition avaient placées entre nous et

lui, et qui nous exhorte à la repentance en même temps qu'il
nous promet le pardon. Or chacun le sait et chacun le sent, ce
n'est pas là l'Evangile. Une chose non moins certaine, non
moins claire que celle que vous avez relevée, c'est que Dieu

ne s'est pas borné à nous adresser du haut du ciel une parole
rassurante avec un sérieux appel à la repentance; les Prophètes

l'avaient fait depuis longtemps de sa part. Il nous a donné

son Fils, et celui-ci ne s'est pas borné à parler; il a fait une
œuvre que l'Ecriture définit, œuvre de réconciliation et de

salut.
Tout cela, nous le reconnaissons et nous le maintenons en

plein. La venue et l'œuvre de Christ au sein de notre humanité
reste pour nous une nécessité, une œuvre divine, sans laquelle
notre salut n'eût jamais été réalisé. Dans son incarnation, dans

sa vie, dans sa mort, dans sa résurrection, dans sa séance à la

droite de Dieu, Jésus-Christ reste pour nous le soleil de justice,
et le seul nom qui ait été donné aux hommes par lequel ils
puissent être sauvés.

Oui, l'œuvre de Christ était nécessaire, absolument nécessaire.

Mais tout dépend de l'idée qu'on se fait et de cette œuvre
et de sa nécessité.

Etait-ce la nécessité de payer au diable la rançon de ceux

qu'il avait réduits en esclavage, quitte à le tromper, à se jouer
de lui? — comme l'ont enseigné pendant des siècles les plus
grands docteurs,' —¦ ou bien, était-ce la nécessité d'offrir à

1 On peut se demander si cette idée d'une rançon que Christ, par sa

mort, aurait payée au diable, idée qui a occupé une si grande place dans
la théologie des premiers siècles de l'Eglise, n'était pas, au fond, plus
près de la vérité que celle qui a prévalu depuis Anselme et son Cur Deus

homo? Abstraction laite de la forme fantastique, faut-il dire humoristique,

que cette idée a souvent revêtue, elle exprimait cette impression fort
juste que Christ a été la victime du méchant et non celle de Dieu, et que
par le sanglant mais victorieux combat qu'il a soutenu contre le Prince
de ce monde il a brisé nos chaînes, il nous a arrachés à son empire, il
nous a rachetés de l'esclavage du péché.



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 347

Dieu, à sa justice offensée, à sa dignité blessée, je ne sais quelle
satisfaction fatalement exigée, satisfaction accomplie hors de

nous, fournie à notre place par l'innocent mourant pour les

coupables?... Toute la théologie des siècles passés n'est que le
laborieux développement de cette dernière thèse dans des théories

qui révoltent à l'envi notre sens moral, qui s'embarrassent
dans d'inextricables contradictions, et qui prétendant concilier
dans l'œuvre de Christ la Justice de Dieu et son Amour, ne
parviennent qu'à faire les plus cruelles entorses à ces deux
perfections. Inutile d'entrer dans les détails; nous ne perdrons
pas notre temps à de vaines discussions. Je dirai avec M. le

prof. Bois : « Il me semble que toutes les explications et toutes
les formules que le passé a essayé de donner du grand fait de

l'expiation sont plus ou moins en ruines dans nos esprits.... Je

me regarde donc comme dispensé de faire la critique d'une
formule quelconque acceptée par tradition au milieu de nous. »

Et, en effet, on me dirait sans cloute : ce système de la
satisfaction vicaire tel que la scolastique l'a construit, ce système
de l'équivalence, nous l'avons abandonné, en tout cas dans sa

forme juridique, dans sa rigueur, dans ses subtilités. Mais il
n'en reste pas moins qu'il renferme un côté vrai, conforme aux
enseignements de l'Ecriture et en harmonie avec les besoins les

plus profonds de l'âme humaine.
Eh bien, tâchons donc de nous meltre au point, de nous placer

dans la situation, et de voir à quoi nous en sommes.
Le système de la satisfaction vicaire est abandonné, dit-on,

et c'est peut-être vrai ; on trouverait difficilement parmi nous
un théologien qui, mis au pied du mur, aurait le triste courage
de défendre un système, qui, comme on l'a dit, renferme plus
d'un blasphème involontaire. Quant aux prédicateurs, c'est une
autre affaire; on entend encore assez souvent des échos de la
théorie traditionnelle ; hélas il s'en trouve même dans nos

cantiques!... Cependant, quand on y regarde de près, tel qui
semble des plus décidés se montre bientôt mal à l'aise sous
cette armure scolastique. Qu'il me soit permis d'en citer un
exemple. Cet exemple, c'est Ls Burnier qui me le fournit. Dans

un de ses sermons imprimés, il s'exprime en ces termes : «,La



348 L. DURAND

peine due au péché, c'est la malédiction, un opprobre et un
supplice éternel, l'abandon de Dieu, une double mort. » Et
l'orateur ne recule pas devant cette monstrueuse assertion :

« A'oilà ce qui est venu sur l'âme sainte et juste de notre
miséricordieux Rédempteur! » — Et moi, je dis : voilà qui est clair,
précis, et, semble-t-il, non moins clair, non moins précis que
les anciennes formules. Cependant le même prédicateur
théologien, dans le même discours, nous laisse entrevoir le fond de

sa pensée. En effet, il continue comme suit : « Oui, Jésus reçoit
en son âme, autant que cela se peut et autant qu'il le faut (I!)
la sentence que nous méritons. » — Autant que cela se peut
vous doutez donc que cela se puisse tout à fait!... Autant qu'il
le faut vous n'êtes donc pas très sûr que la justice éternelle
l'exige pleinement!... Je vous en félicite; mais enfin que
voulez-vous dire par là? cela est bien vague et cela ne saurait
évidemment pas nous suffire.

Jésus-Christ reçoit en son âme la peine que nous méritons ;

il la reçoit autant qu'il le faut et autant qu'il se peut. Mais cela

se peut-il? voilà la question, à laquelle nous répondons : au

point de vue de la justice retributive, il ne le faut ni un peu ni
beaucoup et cela ne se peut absolument pas. Quoi! Dieu qui
ne tient pas le coupable pour innocent, pourrait tenir l'innocent

pour coupable Quoi, ce que vous écrivez, ce que vous prêchez,
savoir que la punition et la faute ne sont pas deux choses

séparées, qui auraient été jointes arbitrairement et qui pourraient
être disjointes arbitrairement aussi par l'autorité, ces principes
si justes, si vrais, ne seraient plus vrais quand il s'agit du

Seigneur et de son œuvre rédemptrice
« Prenons la peine d'y réfléchir (ici, c'est Vinet qui parle) : en

quoi consiste la condamnation? Quelle en est pour ainsi dire la

matière et l'étoffe? N'est-ce, pas avant tout, par-dessus tout,
notre séparation spirituelle d'avec Dieu? La condamnation peut
renfermer autre chose; mais à coup sûr cette mort spirituelle
dans laquelle le péché nous a précipités, à laquelle nous nous
sommes condamnés, avant que Dieu nous y condamnât, est la

partie principale, le fond même de la condamnation.... La

condamnation, sans cette mort, ne serait plus possible ou ne se-



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 349

rait plus la condamnation, car il n'y a plus de condamnation
réelle pour celui qui jouit de cette communion avec Dieu,
laquelle est la vie de notre âme, comme la séparation en est la

mort. » Ainsi parle Vinet, et je comprends très bien que,
conséquent avec lui-même, il ait répondu incidemment à cette

question : « Jésus a-t-il subi les douleurs du péché? » par un
celane sepeut des plus catégoriques. Et je comprends aussi que
dans sa correspondance confidentielle avec Th. Erskine, il ait
fait cet aveu : « je ne puis croire à la substitution. « (Lettre à

Erskine, novembre 1844.)
Décidément notre psychologie et notre morale valent infiniment

mieux que notre dogmatique, et l'on a peine à comprendre
qu'il puisse encore se trouver des docteurs assez intrépides ou
assez aveugles pour soutenir que Dieu, par le plus étrange des

miracles, le seul — notez-le bien. — que nous devions tenir pour
impossible, rompant le lien que sa volonté sainte a établi entre
la peine et l'état moral de l'être personnel, ait fait venir la
punition intérieure du péché sur la tête et dans l'âme du saint et
du juste. Encore une fois, cela ne se peut pas, et ce surnaturel-
là, nous n'en voulons ni beaucoup, ni même un peu.

Dans cette même correspondance de Vinet avec Th. Erskine
(29 août 1846), nous lisons les paroles suivantes qu'il est peut-
être à propos de rappeler ici : « Mon espérance dans le christianisme

est d'autant plus vive qu'elle ne se partage pas. Je n'espère
qu'en lui; mais le christianisme, pour moi, n'est ni exclusivement

ni par excellence celui qu'on nous prêche depuis vingt-
cinq années. Je crois cette formule impuissante et usée à l'égard
des masses. C'est un réchauffé très refroidi du xvie siècle... ;

nous parlons au siècle une langue morte.... Bien des réformes
font besoin : la principale devrait porter sur la forme et sur le
fond de la prédication. Il faudrait aller plus loin; il faudrait
revoir notre théologie. Mais au milieu d'un ordre de faits tout
nouveau, je n'aperçois pas une idée nouvelle, ou pour mieux
dire, pas une idée. Je ne saurais dire combien l'uniformité qui
règne dans nos prédications me paraît factice, superficielle, et
combien elle est fatigante. On débite un chapelet de dogmes,
à peu près comme les catholiques débitent un chapelet d'orai-



350 L. DURAND

sons ; on est sincère, bien intentionné, mais ni original, ni
profond, ni même convaincu, si convaincu signifie quelque chose
de plus que prévenu. Oui, il y a parmi nous des préventions
plutôt que des convictions. On déclame contre le mérite des

œuvres, et l'on ne voit pas qu'on en est tout imbu, lorsqu'on
prétend être sauvé par des doctrines ; c'est un opus operatum
comme un autre et quelquefois pire qu'un autre. » « Mais,

ajoutait-il, ou je me trompe fort, ou la nouvelle forme de

l'ancienne et éternelle vérité se prépare dans les esprits, et plus
tard, après notre mort, l'homme providentiel se trouvera. »

L'homme providentiel Notre excellent et trop modeste

Vinet, qui ne veut pas être théologien et qui ne croit pas pouvoir

l'être, n'aspirait assurément en aucune manière à ce titre
d'homme providentiel ; et pourtant il nous sera bien permis, à

nous, de le dire : il a fait œuvre de théologien, il a été un vaillant

initiateur; il a semé, et son influence ne cesse pas de

s'exercer. On pourrait citer un grand nombre d'hommes parmi
les contemporains qui l'ont subie et qui la continuent dans le

domaine de la théologie. Sans parler des vivants, qu'il nous
soit permis de rappeler le nom de Monsell, un enfant du réveil,
devenu disciple de Vinet, converti par lui aune meilleure
théologie, et qui a écrit sur le sujet qui nous occupe un livre aussi

remarquable par la profondeur du sentiment religieux, que
par la nouveauté et la hardiesse des vues théologiques. — Des

progrès, certainement nous en avons fait depuis tantôt un demi-
siècle ; mais, comme le disait M. Astié, ces progrès ne sont
réellement acquis que pour un état-major assez restreint.
Partout ailleurs on en est encore à Vautant qu'il le faut et

autant que cela se peut de Ls. Burnier. On reste dans le vague et,

croyant faire droit, tantôt à certains textes bibliques tantôt à

certains postulats de la conscience humaine, on en revient plus
ou moins aux formules traditionnelles de la substitution. C'est

contre ces vues hésitantes et en définitive obscures que
M. Ecklin s'élève dans l'ouvrage qu'il vient de publier et selon

moi, il a raison; il importe de se mettre au clair. C'est ainsi

qu'il s'élève, et que nous nous élèverons avec lui, contre une
théorie assurément bien supérieure à la théorie traditionnelle,



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 351

et qui a été adoptée par plusieurs théologiens de mérite soit en
Allemagne soit au milieu de nous.

Avant de pardonner, nous dit-on, il fallait que Dieu manifestât

d'une manière éclatante sa justice et qu'une satisfaction fût
donnée à la loi, qu'il y eût une expiation solennelle du péché.
C'est cette manifestation de lajustice de Dieu; c'est cette
satisfaction et cette expiation qui ont eu lieu au jardin de Gethsémané
et en Golgotha. Sans doute on s'applique à écarter les formes

juridiques que la théorie traditionnelle a revêtues et les subtilités,

que dis-je, les énormités qui la déparent. Ce n'est plus Dieu
et sa justice vengeresse qui exige directement que l'innocent
porte la peine, toute la peine réservée aux coupables, y compris
la malédiction et les peines infernales. Ce n'est plus la divinité
du Christ qui donne un prix infini à ses souffrances et en fait
l'équivalent de ce que toutes les générations humaines auraient
dû souffrir pendant l'éternité. Non, tout cela on l'abandonne.
On insiste plutôt sur l'humanité de Christ, sur son incarnation,
sur la solidarité qui l'unit à notre race; on voit dans son sacrifice

le sacrifice d'un amour saint et sans bornes; on présente
Christ comme le second Adam, le chef et le créateur d'une
humanité nouvelle. Mais en même temps, on présente ce second
Adam comme ayant satisfait la justice éternelle à notre place,
d'une manière extérieure à nous, d'une manière objective, —
c'est le mot, — ce qui était la condition sine qua non du pardon.
Sans doute, ce n'est plus le sang matériel qui expie, mais c'est
le fils de l'homme qui fait amende honorable, qui se reperd,
oui, qui so repent à noire place, qui reconnaît le droit de Dieu
et qui accepte la mort pour donner satisfaction à ce droit
imprescriptible. L'expiation est ainsi accomplie, et désormais la

justice étant satisfaite, l'amour n'a plus qu'à déployer ses effets

en donnant l'assurance du pardon et de la réconciliation à

tout pécheur qui par la loi outre dans la communion du

Rédempteur.

Cette conception est assurément belle et renferme d'importants

éléments de vérité. Et pourtant, j'ai pour ma pari plus
d'une objection à lui opposer.

Et d'abord, on y retrouve un reste de ce déplorable dualisme



352 L. DURAND

de lajustice et de l'amour, qui est le premier mensonge de la
théorie traditionnelle. La Justice, la Loi est encore là comme
une sorte de fatum avec lequel l'amour doit commencer par
s'arranger avant de déployer ses effets.

En second lieu, malgré toutes les précautions prises, le juste,
l'innocent souffre encore intérieurement en lieu et place des

coupables, et, vraiment, on ne voit pas comment il y aurait là

une éclatante manifestation de lajustice de Dieu. Ce serait plutôt
le contraire.

Enfin et surtout, ce qu'il nous est impossible d'admettre, c'est
l'idée que Christ ait pu se repentir, et se repentir à notre place,
ou à la place de l'humanité en tant qu'espèce. Parlons tant que
vous voudrez de sa solidarité avec la race humaine, solidarité,
dirai-je, naturelle et nécessaire, qu'il a acceptée par le fait de

son incarnation ; il a été semblable à nous en toutes choses

excepté le péché; il a participé àia chair et au sang aussi bien

qu'à toutes les conséquences physiques et psychiques que le

péché a fait venir sur notre humanité, y compris la souffrance
et la mort. Il a souffert tout cela sans l'avoir mérité; il l'a souffert

pour nous, et si vous y tenez, à notre place, non pour
satisfaire aux exigences d'une justice aveugle, mais parce qu'il
n'aurait pu s'y soutraire sans faillir à l'œuvre à laquelle il s'était
librement dévoué. Cette solidarité naturelle, son amour l'avait
acceptée avec toutes ses douleureuses conséquences et ce même

amour l'a introduit, par une sympathie dont nous avons peine
à mesurer l'étendue et la profondeur, dans la situation morale

que le péché nous a faite. Il a compati à toutes les misères
morales des pécheurs, il a frémi du jugement qui les menace.
Tout cela, je l'admets en plein ; mais rien de plus. Je dis rien de

plus, car si l'on peut se revêtir des habits souillés d'un criminel
et même partager sa chaîne, si l'on peut, en outre, être profondément

et douloureusement ému du sort qui le menace, on ne

peut pourtant pas se revêtir de son crime; on ne peut pas le
faire sien ; on ne peut pas s'en repentir dans le sens vrai, dans

le seul sens que ce mot puisse avoir. Aussi, quand on nous dit
que le droit de Dieu devait, être reconnu, que la conscience
devait acquiescer à son jugement, et que c'est ce que Jésus-



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 353

Christ a fait sur cette croix où se rencontrent la juste sévérité de

Dieu et la conscience d'un homme saint, que c'est là enfin que
les pleurs de la vraie repentance ont été versés, ces pleurs
que nous n'étions plus capables de verser et qui devaient tout
réparer ; c'est ce que nous ne pouvons pas admettre. Le

repentir du Christ ii la place de l'humanité, voilà ce qui ne se

peut pas, ou ce qui n'aurait été possible que par un miracle où

nous serions forcés de voir non le rétablissement, mais le
renversement de l'ordre moral. On peut compalir, douloureuse-
sement compatir, mais on ne peut pas se repentir d'une faute

qu'on n'a pas commise et à laquelle on n'a pris aucune part.
Cette idée d'un Christ qui se repent au nom et à la place de

l'humanité pécheresse et qui donne ainsi satisfaction àia justice
divine, nous paraît être une idée fausse et un mauvais reste de

la théorie de la substitution.
Ces lignes étaient écrites quand j'ai été rendu attentif à un

récent travail de M. le professeur Bois, Expiation et solidarité,
dont je ne puis me dispenser de dire quelques mots.

Tout ce que dit cet excellent frère et ami, au sujet de la
solidarité du Christ avec l'humanité, je l'admets d'une manière
générale, comme on peut le voir dans ce qui précède. D'abord,
solidarité que j'appellerai naturelle avec l'humanité adamique,
solidarité fatale, — conséquence nécessaire de l'incarnation; —

ensuite, solidarité morale, solidarité de l'amour, de la sympathie

: Jésus-Christ s'identifie avec l'humanité coupable, il compatit

à ses misères, il condamne le péché en son nom et se porte
garant pour elle, etc. Tout cela, je l'admets.

Si M. Bois se bornait à dire, comme il le fait d'ailleurs, que
l'Ecriture non moins que la conscience enseignent que si le

pécheur se repont, condamne son péché, y renonce et implore
le pardon divin, il peut être pardonné, il est pardonné ; mais

que Jésus-Christ seul offre à Dieu la garantie suffisante d'une
renonciation absolue au mal, d'un retour définitif au bien ; qu'il
répond pour nous auprès du Père, qui sait que sa garantie est

efficace; et que pour cela il est notre Sauveur, — nous serions
entièrement d'acord.

Mais tout cola ne suffit pas au théologien de Montauban, et

THÉOL. ET PHIL. 1889. 23



354 L. DURAND

après avoir dit que toutes les explications et toutes les formules

que le passé a essayé de donner du grand fait de l'expiation
sont plus ou moins en ruines dans nos esprits, au fond, il les

reprend, ces formules, et ce mot magique, la solidarité, lui
permet de relever ces ruines croulantes et condamnées.

Décidément, c'est abuser de la solidarité ; on en fait une
sorte de fiole magique, un merveilleux élixir découvert par la
chimie théologique moderne, et dont il suffit de verser quelques
gouttes dans la mixture répugnante des vieilles formules pour
qu'elle change de couleur et que notre conscience morale
puisse l'avaler et la digérer sans faire trop la grimace.

Voyez, en effet. La sympathie, nous dit-on, ne suffit pas pour
expliquer les souffrances morales du Christ. — Avant d'aller
plus loin, je remarque que M. Bois a dit : « Jésus-Christ s'est

identifié avec les coupables, tout en conservant le sentiment de

sa propre identité. » Il me serait peut-être permis de demander
de quelle autre identification que celle de la sympathie, il peut
bien être question pour celui qui conserve le sentiment de sa

propre identité. — Mais ne soyons pas trop indiscret, et

passons. « Cette imputation subjective que Jésus-Christ se fait à

lui-même des péchés des hommes, cette solidarité avec les

coupables qu'il réalise par la puissance de sa sympathie, n'épuise

pas, nous dit-on, le contenu des souffrances expiatoires du

Sauveur. Il y a quelque chose de plus, une imputation objective.
Le drame de l'expiation ne devait pas se passer uniquement
dans les sentiments intimes de Jésus-Christ comme le rêve ou

l'illusion de sa charité infinie. Il devait être une réalité vivante
et terrible.... Jésus-Christ devait être fait péché, non seulement

par la puissance infinie de son amour, mais par la volonté de

Dieu ; il devait être fait malédiction sur le bois infâme, etc.

Ne voilà-t-il pas l'ancienne formule reproduite dans toute sa

rigueur, dans toute son amertume?... mais non. mêlez-y quelques

gouttes de la fiole solidarité; tout s'adoucit et
s'harmonise.

On constate bien la difficulté : Qu'un innocent demande par
dévouement à se charger de la l'auto d'un coupable, cela se



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 355

comprendra. Mais qu'un juste juge accepte cette substitution,
voilà ce qui ne saurait être admis; c'est attribuer à Dieu le
renversement absolu de la justice!

A cette difficulté, à cette objection on répond parla loi de la
solidarité, — loi de l'histoire, — de l'histoire toute pleine de
réversibilités analogues.

Analogues, —je le nie : conséquences extérieures subies,
oui ; mais peines intérieures, jugement et condamnation
morale, je dis : non, jamais

Je n'admets pas que l'expiation opérée par Jésus-Christ,
présentée de cette manière, soit un fait de solidarité pareil à ceux
qui forment le tissu de l'histoire, justifiable comme eux, plus
facilement, plus pleinement justifiable qu'aucun d'eux.

Cette croix, dites-vous, qui paraît aux hommes aveuglés le
scandale des scandales, enlève tous les scandales. Elle fait la
lumière dans la pensée, etc.

La lumière dans la pensée Comprise comme vous la
comprenez, je dis non.

Au reste vous le sentez, vous le comprenez si bien qu'en
finissant vous avez la précaution de dire :

« Je crois avoir tout justifié je ne crois pas avoir tout
expliqué. Je ne prétends pas, par exemple, que nous puissions
nous représenter exactement ce qui s'est passé dans l'âme de

Jésus en Gethsémané et sur la croix... ; j'ignore et je ne cherche

pas à déterminer jusqu'à quel point le Fils de Dieu a goûté l'horrible

amertume de notre condamnation. »

A la bonne heure ; que n'avez-vous commencé par là comme
vous finissez par là. Ce que je vous reproche c'est d'avoir voulu

trop, beaucoup trop déterminer et d'avoir essayé de relever,
au nom de la solidarité, les ruines croulantes de la formule
traditionnelle, pour en revenir à l'autant qu'il se peut et
autant qu'il le faut de Ls. Burnier.

Nous avons ainsi écarté tous les systèmes qui présentent la

mort de Christ comme une nécessité, en tant qu'il fallait satisfaire

lajustice de Dieu par voie de substitution. Et pourtant,
nous maintenons ferme cette thèse clairement exprimée par la



356 L. DURAND

Parole de Dieu et par Jésus-Christ lui-même : il fallait que le

Christ souffrît ; notre salut était à ce prix. Il fallait!... de quelle
nécessité s'agit-il? c'est, maintenant, la question à laquelle il
nous faut répondre.

Premièrement, la mort de Jésus-Crist était la conséquence
inévitable de l'apparition du Juste dans un monde corrompu.
Il était venu là, comme l'agneau au milieu des loups. « Le Fils
de l'homme, comme il le dit lui-même, allait être livré aux
mains des méchants. » (Mat. XXVI, 45.)

En second lieu, la mort de Jésus-Christ était nécessaire parce

qu'elle devait être le dernier mot de sa parfaite obéissance
à Dieu (Philip. II, 8), et de son amour infini pour les hommes,
dont il a fait ses frères. (Jean XV, 3.) Se soutraire à la mort, il
l'aurait pu sans doute ; mais c'eût été renoncer à son œuvre,
céder la victoire au Prince de ce monde, bref, être infidèle à

la mission qu'il avait acceptée. « Il convenait, dit l'auteur de

l'épître aux Hébreux, que celui pour qui et par qui sont toutes
choses, et qui voulait conduire à la gloire beaucoup de fils,
élevât à la perfection par les souffrances le Prince de leur
salut. » (Héb. II, 10.) « Jésus a appris l'obéissance par les choses

qu'il a souffertes, et après être parvenu ainsi à la perfection
(titeiuBu;) il est devenu pour tous ceux qui lui obéissent l'auteur

d'un salut éternel. » (Héb. V, 9.) Et Jésus, dans la prière
sacerdotale : « Je me sanctifie moi-même pour eux, afin qu'ils
soient eux aussi sanctifiés par la vérité. » (Jean XVII, 19 x>mp

com»* ayia'c\iù ipautov, etc.) S'il eût reculé devant la mort, il n'eût
été ni le Juste ni le Sauveur, il n'eût pas brisé les armes de

l'ennemi et il n'eût pas offert comme second Adam ce sacrifice
de bonne odeur qui devait replacer l'humanité dans sa position
normale vis-à-vis de Dieu ; il n'eût pas réparé par son 5txat«(xale

napantoipa du premier Adam. (Rom. V.)
Enfin, la mort de Jésus-Christ était nécessaire pour rendre

le pardon possible, je dis possible, sans retirer par là rien de

ce que j'ai avancé. Je persiste à dire que Dieu pardonne à tout
pécheur qui se repent d'une vraie repentance, et que la

repentance est la vraie expiation. Mais cette vraie repentance, le



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 357

pécheur par lui-même n'en est pas capable ; sa conscience est

obscurcie, sa capacité morale est diminuée, et comme le disait
récemment ici même M. Martin, son repentir est un repentir
accidentel et superficiel, impuissant, accusateur mais non
réparateur. — C'est pour cela que la mort de Christ, sa croix, son

sang versé, nous apparaissent comme une nécessité. Le pardon
sans la guérison n'est pas le salut. Dieu aurait eu beau nous
prodiguer les témoignages de sa miséricordieuse bienveillance,
c'eût été en vain si nous n'eussions pas été changés, car il n'y
a point de paix pour le méchant. Aussi bien, l'amour ne serait
pas amour s'il n'était pas en même temps justice. « Le relèvement

moral de l'homme, dit excellemment M. Bois, réclame

un pardon qui soit une condamnation autant qu'une grâce, qui
inspire autant de haine et d'horreur pour le péché que d'amour
et de reconnaissance pour Dieu, un pardon qui révèle à l'homme
les profondeurs tragiques du péché, en même temps que les

profondeurs insondables de l'amour éternel. » Eh bien, c'est le

secret de Dieu d'avoir réuni dans l'œuvre du Rédempteur lajustice
et l'amour d'une manière indissoluble, se montrant tout
ensemble, comme le dit saint Paul, juste et justifiant, — juste,
encore une fois non pas en acceptant la mort de Christ innocent

à la place de notre mort, à nous coupables, mais juste, en
faisant de cette mort du Rédempteur le moyen de nous séparer
de nous-mêmes, de nous donner la vraie repentance et la vie.
« La bonté et la fidélité se sont rencontrées, la justice et la paix
se sont entrebaisées. » (Ps. LXXXV, U.) Christ, nous apporte
avec le pardon ce qui en est la condition sine qua non, la

repentance ; c'est par ses meurtrissures que nous avons la
guérison. C'est ainsi que la folie de la croix est, comme le dit saint

Paul, sagesse et puissance de Dieu.
A l'appui de ce point de vue, je citerai, sans tarder, deux

paroles du livre des Actes qui m'ont toujours beaucoup frappé.
Au chapitre V, 31, quand les apôtres sont cités devant le Sanhédrin,

Pierre s'exprime comme suit : « Le Dieu de nos pères a

ressuscité Jésus que vous avez tué en le pendant au bois; Dieu
l'a élevé à sa droite comme Prince et Sauveur pour donner à



358 L. DURAND

Israël la repentance et le pardon des péchés ; » et, chose
assurément digne de remarque, la même formule se retrouve au
chapitre XI, 18, quand il s'agit des premières prédications
couronnées de succès parmi les gentils. Les frères de Jérusalem,
après avoir entendu les explications de Pierre, glorifient Dieu
en disant : « Dieu a donc accordé la repentance aussi aux
païens, afin qu'ils aient la vie. »

Ainsi donc, la repentance et le pardon des péchés, ou la

repentance pour avoir la vie, voilà le fruit de la mort de Jésus-

Christ, voilà le don que Dieu nous fait par lui, par sa croix.
Mais comment ce résultat est-il obtenu?... Le Seigneur lui-

même a répondu, quand, à l'heure de ses souffrances, il a
prononcé cette parole : « Maintenant est venu le jugement de ce

monde; maintenant le Prince de ce monde va être jeté dehors. »

En effet, ce grand procès dans lequel Jésus a succombé sous
les coups des méchants, ce grand procès dont le retentissement
a traversé les siècles et rempli la terre, n'a pas tardé à être
revisé. Ce prétendu jugement où le fanatisme aveugle, l'incrédulité

moqueuse et la politique mondaine avaient associé et
accumulé leurs injustices, ne pouvait pas être un jugement
sans appel. Il a été réformé, l'arrêt a été cassé par un tribunal
supérieur. Dieu, d'abord, a réformé l'arrêt prononcé par les
hommes en ressuscitant des morts ce Galiléen que les Juifs
avaient crucifié, et en lui donnant, — ce qui est bien aussi une
résurrection historiquement démontrée, — en lui donnant un

nom qui est au-dessus de tout nom, afin qu'au nom de Jésus

tout genou se ploie, dans les cieux, sur la terre et sous la terre,
et que toute langue confesse que Jésus-Christ est le Seigneur,
à la gloire de Dieu le Père. En effet, l'humanité, elle aussi,

l'opinion, la conscience publique,la voix des peuples et la voix
des siècles, sont venues réformer la sentence inique et vouer
un éternel hommage à celui dont l'innocence, la charité et la

gloire divine ne brillèrent jamais d'un plus vif éclat que sur
cette croix qui est devenue le trône d'où il attire tous les

hommes à lui.
La tragique destinée du Sauveur dans son passage au milieu



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 359

des hommes, a mis au grand jour la vraie nature du péché, ses

conséquences extrêmes, son caractère de révolte et d'inimitié
contre la loi sainte, contre la vérité et contre Dieu. Ce Jésus,

qui était la vivante image de Dieu, ce Jésus dont nous avons

pu contempler la gloire pleine de grâce et de vérité, ce Jésus

maître doux et débonnaire, qui aurait dû, semble-t-il, être
aimé ou du moins respecté de tous, au contraire lâchement
abandonné par les uns, violemment poursuivi par les autres,
a terminé sa carrière dans l'opprobre et les tourments. Voilà
le fait dans toute sa crudité, fait accusateur, s'il en fût. A un
moment donné de l'histoire de l'humanité, on a vu se produire
au dehors, à la lumière du soleil, un événement qui s'accomplit,

hélas! tous les jours dans le secret des cœurs1.

1 On a contesté la portée de la croix de Christ comme jugement et
condamnation de ce monde: elle est, a-t-on dit, la condamnation des

Juifs, oui, mais rien de plus, et l'on ne voit pas comment elle nous
amènerait, nous, a sentir notre état de péché, à nous condamner nous-mêmes
et à nous repentir d'une vraie repentance. En vérité, j'ai peine k
comprendre une pareille objection dans une bouche chrétienne, et je ne saurais

mieux faire que de renvoyer ceux qui nous la font aux excellents
discours de Vinet, les Complices de la crucifixion du Sauveur.

La liturgie de l'Eglise du canton de Vaud a trouvé, me semble-t-il, la
note juste, lorsqu'elle s'exprime comme suit dans la prière du vendredi
saint :

« Seigneur Dieu, Père Eternel et tout-puissant, nous devons chaque

jour reconnaître et confesser devant ta sainte majesté que nous sommes
do pauvres pécheurs, créatures égarées qui ont attiré sur elles la
condamnation et la mort. Mais, ô Dieu, en ce jour, d'une façon toute
particulière, nous venons nous prosterner à tes pieds dans une profonde
humiliation. Oui, dans ce jour de deuil où ton Fils bieii-aimé, le Saint et le

Juste, est mort sur la croix par les mains des méchants, nous te confessons

que nous appartenons par notre naissance et par nos inclinations à

cette race coupable qui, parce que ses œuvres étaient mauvaises, a pris
en haine Celui qui était la lumière du monde et l'a ignominieusement
immolé sur le Calvaire.

» Grand Dieu, nous nous humilions jusque dans la poudre, en reconnaissant

qu'il y a encore dans nos pauvres cœurs les germes et souvent les

fruits amers de cette résistance criminelle à la vérité qui nous juge, et
de cette révolte insensée contre notre Créateur et notre Dieu.

» Nous passons condamnation, Seigneur, et nous confessons que nous



360 L. DURAND

Jésus avait donc raison de le dire à l'heure de ses souffrances

: « maintenant est venu le jugement de ce monde, » et il
ajoutait prophétiquement : « quand le Paraclet sera venu, il
convaincra le monde de péché, de justice et de jugement ; de

péché, parce qu'ils n'ont pas cru en moi ; de justice, parce
que je vais au Père et que vous ne me verrez plus; de

jugement, parce que le Prince de ce monde est jugé. »

Oui, la croix de Christ est le jugement de ce monde.
L'humanité adamique est jugée; c'était la condition de son
renouvellement. De ce tombeau où Jésus la fait descendre avec lui,
le Rédempteur fera surgir une humanité nouvelle, dont il a

été dès son entrée dans le monde le représentant, mais dont
il serait resté l'unique représentant s'il n'avait pas fait le sacrifice

de sa vie, afin de la répandre, de la multiplier, de la

semer en quelque sorte dans des cœurs brisés, ouverts par le

repentir et conquis par son immense charité. C'est bien là le

sens profond de cette parole du Sauveur (Jean XII, 24) : « En

vérité, en vérité, je vous dis, si le grain de froment ne meurt
jeté en terre, il demeure seul ; mais s'il meurt, il porte beaucoup

de fruits »; oui, sans l'œuvre de sa croix, sans le jugement
qu'elle a exercé, le nouvel Adam serait demeuré seul. Il n'aurait

pas eu de postérité; il y aurait eu un Christ, il n'y aurait
pas de chrétiens. Son apparition, sun passage au milieu de

nous n'aurait été qu'un brillant météore, jetant un éclat pas-

aurions mérité tes plus sévères jugements. Mais dans tes grandes
compassions tu as eu pitié de nous ; tu ne nous as pas traités selon nos

iniquités ; et par un effet de ta miséricordieuse sagesse, cette croix de

Christ, qui est le jugement de ce monde, est devenue aussi le signe éternel

de ton amour et le sceau de notre rédemption.
» O notre Dieu, nous exaltons l'œuvre de ta bonté unie à ta justice;

nous adorons ta sainte charité. Là où le péché avait abondé, ta grâce a
surabondé. Sois mille et mille fois béni, ô notre Père, de ce que le sang
de Christ nous annonce de meilleures choses que celui d'Abel. Sois béni
de ce que. par la mort de ton Fils, tu nous arraches nous-mêmes à l'empire
du péché et de la mort. Que ton Esprit de grâce et de sainteté nous
unisse tellement à notre Sauveur que nous mourions véritablement k
nous-mêmes et que nous marchions dans une vie nouvelle à la gloire de

celui qui nous a aimés et qui s'est immolé pour nous. »



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 361

sager dans nos ténèbres, mais il n'aurait pas été le soleil de

justice qui porte la santé dans ses rayons et qui fait éclore de
siècle en siècle de spirituelles moissons dans le champ du
Royaume de Dieu.

Pour me résumer, je citerai les paroles suivantes deNitzsch,
qui expriment avec concision et netteté la pensée à laquelle je
me rattache.

« L'Ecriture ne connaît d'autre fondement aux souffrances de

Christ que ce même amour de Dieu qui l'a porté à donner son
Fils au monde. Il ne faut donc pas aller chercher ailleurs que
dans l'amour la nécessité qui oblige le Sauveur à mourir pour
consommer l'œuvre de notre rédemption. Mais cet amour
possède en lui-même et porte dans toutes ses manifestations sa

sauvegarde contre le mal ou le désordre, et en définitive, il ne
serait pas amour si cet amour n'était pas saint et juste. La

justice de Dieu qui, d'une manière de plus en plus puissante
sépare le bien du mal, se manifeste dans le mouvement
progressif de la législation ou du gouvernement divin ; mais cette

justice qui juge et punit le pécheur, n'est jamais séparée de

l'amour. Elle est en lui, elle en procède. Ce qu'elle exige, c'est

que le salut soit offert à l'homme déchu dans des conditions
telles que le pécheur soit tué dans sa volonté charnelle et

pécheresse, et qu'il ne soit pardonné qu'en étant séparé de lui-
même. Il faut que la Rédemption salutaire lui donne le pouvoir

de se juger, de se punir lui-même, et d'entrer dans la vie

par la mort de la pénitence. Ce pouvoir, l'homme ne le trouvait

pas en lui-même. La Loi ne le lui donne pas, pas plus que
le régime de la patience de Dieu et de l'oubli apparent du

péché. L'humanité avait besoin de la communion d'un médiateur,

d'un puissant et divin devancier, qui mourût pour lui
donner la vie, c'est-à-dire qui, en mourant, portât le coup de

mort à la volonté charnelle et au péché. L'injustice du monde

(non pas certes la colère de Dieu), l'injustice du monde se

comble et s'épuise en quelque sorte en se rendant coupable de

la crucifixion du Saint et du Juste. Celui-ci endure dans la

gloire de son innocence cette suprême injustice, afin de la



362 L. DURAND

punir en nous par son Esprit. Maintenant est venu le jugement
de ce monde; maintenant le Prince de ce monde va être jeté
dehors. C'est ainsi que jugé, le monde pécheur est pardonné;
c'est ainsi que puni, il est réconcilié. »

Il me resterait maintenant à citer à l'appui de notre manière
de voir des textes bibliques. Nous l'avons fait déjà au cours de

cette étude ; mais il y aurait encore bien des témoignages à

invoquer, et surtout, me dites-vous peut-être, bien des

passages à discuter. Le temps nous manque pour nous livrer à

cette étude. Je ne ferai que rappeler sommairement quelques
points. On invoque et non sans raison les nombreux exemples
où Jésus pardonne les péchés à ceux qui viennent à lui avec

humilité et avec foi, et cela sans faire la moindre mention de

la nécessité qu'il y aurait à ce que ce pardon fût en quelque
sorte acheté ou conquis au prix de l'immolation d'une victime
substituée. Un passage me frappe surtout; c'est la péricope
relative au paralytique à qui le Sauveur commence par dire :

« Aie bon courage, mon fils, tes péchés te sont pardonnes! »

et où il revendique hautement, contre ses adversaires, le droit
du Fils de l'homme de pardonner les péchés. Et quelle est la

preuve qu'il en donne? Ce n'est assurément pas son futur
sacrifice; non, c'est le pouvoir qu'il a de guérir, pouvoir dont
il donne sur l'heure une preuve de fait: «Lève-toi, et marche

» Guérison qu'il nous est bien permis de considérer

comme le symbole de la guérison spirituelle dont la bonne
nouvelle du pardon, l'Evangile, est à jamais la source. Oui,
s'il pardonne, s'il a le droit de pardonner, c'est qu'en pardonnant

il guérit, il relève, il sanctifie, il fait marcher.
Et qu'on ne nous objecte pas cette parole du Sauveur si

souvent invoquée par les partisans de la doctrine traditionnelle,
« le Fils de l'homme est venu non pour être servi, mais pour
servir et donner sa vie en rançon pour plusieurs. » Il faut un

esprit singulièrement prévenu pour bâtir sur ce mot ïvtpov la

théorie de la substitution, — comme si Jésus n'avait pas dit
« celui qui fait le péché est l'esclave du péché, » et c< si le Fils
vous affranchit vous serez véritablement libres, » — en d'au-



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 363

très termes comme si ce mot de rançon ne faisait pas ici beaucoup

plus naturellement allusion à l'esclavage du péché, à cet

esclavage dont Jésus vient délivrer tous ceux qui se donnent à

lui. Non, son amour ne reculera devant rien pour nous rendre
cet inestimable service et, comme le bon Berger qui donne sa

vie pour ses brebis, il affrontera pour cela même la mort de la

croix.
Restent les paroles de l'institution de la cène : « Ceci est mon

sang, le sang de la nouvelle alliance, qui est répandu pour
plusieurs pour la rémission des péchés, (sic atpemv apaptiav). » Le

sang de la nouvelle alliance! dit Jésus-Christ; et d'abord, je
ne sache pas que les victimes immolées pour sceller une
alliance, soient jamais présentées comme des victimes expiatoires

; mais ce qu'il importe surtout de relever, c'est le mot
lui-même, le sang de l'alliance ou de la nouvelle alliance. Qu'est-
elle, cette nouvelle alliance promise, annoncée par les prophètes

et scellée par le Rédempteur? Jérémie l'avait dit et l'auteur

de l'épître aux Hébreux nous le rappelle en reproduisant
ses paroles : « Voici les jours viennent où je ferai avec la maison

d'Israël et la maison de Juda une nouvelle alliance;...
voici l'alliance que je ferai en ces jours-là, dit le Seigneur; je
mettrai mes lois dans leur esprit, je les écrirai dans leur
cœur; je serai leur Dieu et ils seront mon peuple ;... je
pardonnerai leurs iniquités et je ne me souviendrai plus de leurs
péchés. »(Jér. XXXI, 31 ; Héb. VIII, 8.) Eh bien, oui, et sans

qu'il soit le moins du monde nécessaire de faire intervenir la
doctrine de la substitution, le sang de Christ est bien le sang
de la nouvelle alliance, qui annonce, qui assure au pécheur le

pardon des péchés, comment et pourquoi parce qu'il a la

puissance d'écrire la loi de Dieu dans les esprits, de la graver
dans des cœurs brisés et repentants.

Si des paroles et des actes du Sauveur, nous passons aux

renseignements que l'Ecriture nous fournit sur la prédication
des apôtres, sur leur manière de concevoir et de présenter ce

qu'il a fait pour nous, on s'étonne du silence qu'ils gardent
sur cette doctrine d'une rançon que le sang de Christ aurait



364 L. DURAND

payée à la justice offensée. Je ne reviens pas sur cette formule

que nous avons déjà relevée : « Dieu a donné à Israël et aux
Gentils la repentance et le pardon des péchés. » Mais les faits

ne sont pas moins significatifs que les paroles. Prenons, par
exemple, le discours de saint Pierre le jour de la Pentecôte qui
se termine par cette foudroyante apostrophe : « Que toute la
maison d'Israël sache avec certitude que Dieu a fait Seigneur
et Christ ce Jésus que vous avez crucifié!... » A ces mots, et

dirais-je, sous le coup de ce jugement, ses auditeurs émus,

troublés, s'écrient: Hommes frères, que ferons-nous? Si

jamais il y eut une occasion d'annoncer la Rédemption par le

sang du Crucifié, ce fut bien, semble-t-il, celle-là. Mais non,
l'apôtre n'aborde ni de près ni de loin ce sujet. Le sang de

Christ, le jugement qu'il prononce déploie sa puissance dans

des milliers d'âmes, ouvertes comme par le soc de la charrue.
Cela suffit. « Repentez-vous, leur dit saint Pierre, oui,
repentez-vous et que chacun soit baptisé au nom de Jésus-Christ

pour le pardon de vos péchés, et vous recevrez le don du

Saint-Esprit. »

Le même apôtre, dans son épître, ne sort pas, quoi qu'on
en dise, de cette note. Dans ce beau passage souvent cité et
invoqué à tort en faveur de la théorie traditionnelle : «

Conduisez-vous avec crainte pendant le temps de votre pèlerinage,
sachant que vous avez été rachetés non par des choses
périssables comme l'argent ou l'or, mais par le précieux sang de

Christ comme d'un agneau sans défaut et sans tache, » rachetés

I rachetés de quoi la théorie traditionnelle répond :

rachetés de la condamnation éternelle par le sang de l'agneau
substitué aux pécheurs; saint Pierre, lui, ne dit rien de
semblable ; il dit, sachant que vous avez été rachetés de la vaine
manière de vivre que vous aviez héritée de vos pères. Plus loin :

« Christ a souffert pour vous, vous laissant un modèle afin

que vous suiviez ses traces,... lui qui a porté nos péchés en

son corps sur le bois, — je souligne en son corps, — afin qu'étant

morts au péché nous vivions pour la justice, et par les
meurtrissures duquel nous avons la guérison. » Evidemment,



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 365

ce qui fait à ses yeux la valeur des souffrances de Christ, c'est
qu'il a souffert avec constance en faisant bien, qu'il a accepté
et supporté l'injure des hommes pour la flétrir et la juger dans

nos consciences, pour nous inspirer la vraie repentance, nous

procurer la guérison et nous ramener à Dieu.

Quant à saint Paul, ce serait toute une longue étude à faire

pour lui rendre justice et dégager sa responsabilité de la

compromettante réputation qu'on lui a faite comme auteur de la
théorie traditionnelle. Je n'ai pas le temps d'entrer dans cette
discussion ; il me suffira d'observer, et nous sommes, je pense,
tous d'accord sur ce point, qu'il y a un abîme entre la haute

spiritualité, le profond mysticisme de saint Paul, et la
doctrine si extérieure et si choquante qu'a enfantée la scolastique
des théologiens. Il y aurait bien plus encore à dire au sujet de

saint Jean et de l'auteur de l'épître aux Hébreux. Mais je m'arrête,

et, en finissant, je me bornerai à repousser encore en peu
de mots une objection qui m'a été adressée plus d'une fois, ce

qui m'amènera à formuler ma conclusion.
Eh bien, oui, m'a-t-on dit, vous ne voulez entendre parler

que d'une expiation et d'une rédemption morale, c'est-à-dire
de l'œuvre de Christ à l'intérieur des âmes. C'est assurément
un côté de son œuvre, un côté vrai, essentiel. Mais ce n'est

pas tout: il y a le côté objectif de l'œuvre de Christ, et avant
de parler de Christ en nous, il faut parler de Christ pour
nous.

Cette objection, je ne la comprends absolument pas. En

parlant d'une expiation morale, — j'accepte le mot, — dont
l'œuvre de Christ et sa croix en particulier est la source,
j'entends que cette expiation est en même temps et par cela même

positive, historique, objective, mais qu'elle n'est nullement
matérielle, encore moins immorale. En bon français et en bonne
logique, je ne connais d'autre antithèse à moral que ou bien

matériel, ou bien immoral, deux qualificatifs qu'on pourrait
peut-être appliquer à mainte conception de l'œuvre soi-disant
objective de Christ. Et qu'on y prenne bien garde, ceux qui
refuseraient à notre conception morale toute signification posi-



366 L. DURAND

tive et objective, tomberaient dans la plus monstrueuse des

hérésies, puisqu'ils en reviendraient rigoureusement à la thèse
du positivisme qui refuse à ce qui est moral toute signification
positive, toute réalité et toute puissance.

Quoi qu'il en soit, voici ce que nous appellerions le côté

objectif de l'œuvre du Sauveur :

1° Jésus-Christ, Fils de l'homme, second Adam, donné au
monde par l'amour de Dieu, — c'est bien ici qu'est le miracle,
« le grand mystère de piété, » — Jésus-Christ a réalisé
historiquement l'idéal de l'homme, l'homme tel que Dieu le veut. Il
s'est uni à notre race par la solidarité d'un amour sans bornes;
il s'est constitué le représentant et la tête de cette humanité
nouvelle qu'il venait appeler à l'existence. Il s'est sanctifié lui-
même à travers toutes les vicissitudes et toutes les douleurs
de l'existence telle que le péché nous l'a faite, et il est ainsi

parvenu à la perfection. En même temps qu'il glorifiait Dieu

sur la terre, il glorifiait l'homme dans sa personne; il le

réhabilitait, il prouvait que l'homme n'est pas cette créature
contradictoire que nous sommes tous ; il justifiait la sagesse de Dieu
et il replaçait l'humanité dans sa position normale vis-à-vis de

son créateur. Bref, il a obéi, il a aimé; dans sa vie tout entière
et dans sa mort, qui a été une action bien plus encore qu'une
passion, il a offert à Dieu au nom de l'humanité une offrande et

un sacrifice de bonne odeur, — œuvre objective s'il en fût, et

dans le vrai sens du mot, — la plus grande, la plus féconde

que l'histoire ait à nous montrer.
Mais ce n'est pas tout. 2° Ce Juste, ce seul juste a exercé et

ne cesse pas d'exercer le jugement de ce monde, non seulement

par la lumière qu'il fait briller dans nos ténèbres, mais

encore par les souffrances et par la mort qu'il a endurées de

la part des pécheurs, — jugement moral qui réveille les

consciences, qui crée dans les âmes réceptives cette vraie

repentance dont nous étions par nous-mêmes incapables, cette

mort du vieil homme qui est la vraie expiation et la seule

condition du pardon. C'est ainsi que la croix de Christ est devenue

sagesse et puissance de Dieu pour le salut de tous ceux



ÉTUDF. SUR LA RÉDEMPTION 367

qui croient. C'est ainsi que Jésus-Christ est et reste notre caution

vis-à-vis de lajustice de Dieu, attendu qu'il a le pouvoir
de sanctifier parfaitement ceux qui par la foi entrent en
communion avec lui et deviennent en lui les objets du bon plaisir
du Père céleste. — C'est ici que le côté objectif de l'œuvre de
Christ se soude et en quelque manière se confond avec son
côlé subjectif.

La conclusion à tirer de tout ce qui précède c'est qu'il n'y
a rien d'extérieur, rien de juridique dans cette œuvre de rachat
et d'expiation que la grâce de Dieu a accomplie en notre faveur

par la croix de Christ. Tout y est esprit et vie. Le Seigneur ne

nous l'a-t-il pas dit? après avoir affirmé que sa chair est
vraiment une nourriture et que son sang est vraiment un breuvage,
«c'est l'Esprit qui vivifie; la chair ne sert de rien; les paroles

que je vous ai dites sont esprit et vie. »

Que Dieu en soit béni en dépit d'une mauvaise théologie,
l'esprit de Christ n'a pas cessé d'agir et de répandre la vie.

Quand nous disions: Paix, paix, là où il n'y a point de paix,
Christ est venu; il a rendu visible en quelque sorte parsa
mort et par le mystère de son agonie l'éternel jugement que
nous devons craindre. Il nous a aimés, il nous a attirés sur son
cœur palpitant de sympathiques terreurs, palpitant jusqu'à se
briser. Il nous a communiqué son émotion, son trouble, ses

angoisses et puis, quand au pied de sa croix nous avons

appris à sentir nos péchés, surtout quand nous avons appris à

les détester et que nous menons deuil sur Celui que nos mains
ont percé, ce divin Ami nous fait entendre cette bonne
nouvelle: Tout est accompli vous tous qui croyez en moi, vous
êtes déjà nets ; c'est moi qui vous console, qui vous fais revivre,

qui vous sauve ; c'est moi qui vous conduis à mon Père et
à votre Père, à mon Dieu et à votre Dieu.

Nouvel homme, donné au monde pour amener plusieurs
enfants à la gloire, Jésus représente donc devant Dieu cette
humanité dont il est le Chef et le Sauveur. Il la précède spirituellement

comme son souverain sacrificateur ; il est sa lumière, il est

sa conscience, il est sa délivrance. Il la couvre par sa parfaite



368 L. DURAND

justice et il est sa caution en attendant qu'il l'ait entièrement
transformée par la puissance de son Esprit de lumière et de

vie.

Arrivé au terme de ce trop long travail, que je n'ai pas su

abréger comme je l'aurais voulu, qu'il me soit permis de faire

un rapprochement qui ne manque pas plus d'à-propos aujourd'hui

qu'il y a vingt et quelques années1.

M. Ed. de Pressensé venait de publier son livre, Jésus-Christ,
son temps, sa vie et son œuvre. Ce livre avait soulevé un orage
et M. A. de Mestral s'était fait l'écho parmi nous des foudres
lancées par MM. G. Monod et le comte de Saint-George. Il
s'agissait déjà de l'inspiration et de l'expiation, deux sujets sur
lesquels M. de Pressensé avait hasardé des vues qui avaient,
disait-on, scandalisé l'Eglise.

A ce propos je fis le rapprochement que voici.
Les amis de Job étaient, dans leur temps, de rudes

orthodoxes. Partant d'une donnée fondamentale de l'Ancien Testament,

que le mal poursuit le méchant, ils font de ce principe
une cruelle application à l'infortuné qu'ils voient renversé sous
le coup de toutes les calamités. Ils disent assurément de fort
belles choses, et pourtant ils auraient mieux fait de se taire.
Ils n'admettent pas que la croix puisse être autre chose qu'une
manifestation de la justice retributive qui règne dans les cieux;
ils n'admettent pas que les affreux malheurs qui viennent de

frapper leur respectable ami puissent s'expliquer autrement

que comme l'exacte punition de quelque crime énorme qu'une
coupable hypocrisie a bien pu déguiser aux yeux des hommes

sous le masque de la piété, mais qu'elle n'a pu cacher aux

yeux de Dieu. Ils accablent donc leur ami. Le système chez

eux a étouffé le sentiment el ils prêtent au Tout-Puissant l'étroi-
tesse d'esprit et de cœur qui inspire leurs beaux discours.

Quant à Job, aux prises avec la souffrance et avec les
douloureux problèmes qui se dressent devant sa pensée aux abois,
il est certainementbeaucoup moins orthodoxe que ses fâcheux

1 Qu'il nous suffise d'une simple allusion an factum de M. E. Faucher,
Observations laïques sur les tendances actuelles de la théologie-



ÉTUDE SUR LA RÉDEMPTION 369

amis. Il est peut-être imprudent dans ses pensées, dans ses

discours; il ose poser au Tout-Puissant des questions
indiscrètes; mais du moins, il ne lui impute rien qui soit indigne
de son caractère et de ses perfections.

Et voici, à la fin du livre, ce n'est pas sans quelque étonnement

que nous lisons ces paroles: «L'Eternel dit à Eliphas de
Théman : ma colère s'est enflammée contre toi et contre tes
deux amis, parce que vous n'avez pas parlé de moi avec droiture

comme l'a fait mon serviteur Job. »

Arrivons aux orthodoxes d'aujourd'hui.
Aujourd'hui, il y a sans doute plus d'un infortuné dont la

situation morale peut être comparée à celle du Job de la Bible.
Il y a des chrétiens sincères — que de noms connus ne
pourrait-on pas citer — dont la fortune spirituelle a été compromise

par les orages du temps présent. Le souffle brûlant du
désert est venu faner la fleur naïve des croyances de leurjeu-
nesse; que sais-je, hélas I leur maison, trop légèrement bâtie

sur le sable des traditions théologiques et pourtant humaines,
ils l'ont vue renversée et leurs trésors dispersés. Ils souffrent,
ils se recueillent ; ils cherchent ; ils interrogent leur conscience,
ils interrogent le ciel ; de douloureuses questions se dressent
devant eux;... et voici les amis qui devraient les consoler et

les relever, tantôt gardent vis-à-vis d'eux un silence accusateur,

tantôt se livrent à leur égard à des insinuations malveillantes,

et leur opposent sèchement les formules d'un système

théologique en dehors duquel il n'y a pas de salut.
C'est le cas en particulier sur la question qui vient de nous

occuper. Nos orthodoxes ne connaissent que la justice
retributive, justitia vindicatrix, et quand ils voient le Seigneur
Jésus cloué sur une croix, comme il n'est pas possible
d'admettre un seul instant que ce juste y soit cloué pour ses péchés,
ils en concluent de toute nécessité qu'il doit y être pour nos

péchés, qu'il subit à notre place tous les coups de la colère de

Dieu, même les tortures infernales qui nous étaient destinées.

Ils font de beaux discours sur les droits de Dieu, sur les

exigences de son honneur et de sajustice, et ils veulent que nous

admirions avec eux cette justice aveugle qui prend son bien
THÉOL. ET PHIL. 1889. 24



370 L, DURAND

où elle le trouve, fallût-il même le prendre dans son propre
trésor. Hélas c'est trop nous demander, et nous nous efforçons

de trouver notre chemin sur une autre voie, d'expliquer
les souffrances du Sauveur autrement que comme un effet de

la justice retributive, de les comprendre comme une épreuve
à laquelle le Fils de l'homme devait être soumis pour faire
éclater la gloire de sa sainte obéissance et de son amour infini
pour des frères dont il a épousé la cause et qu'il veut amener
par la repentance au salut, par la mort à la vie. Il se peut que
nous commettions des imprudences; il se peut que nous nous
laissions aller à des témérités dans un sujet où les anges même
désirent voir jusqu'au fond ; mais si nous sommes sincères et
droits de cœur, Dieu nous le pardonnera comme il pardonna à

son serviteur Job. De la crise théologique que nous traversons

jailliront de nouvelles clartés et à la fin la grande voix d'en
haut proclamera que Job, tout égaré qu'il ait été par moment,
a mieux parlé de Dieu et des choses divines que ne l'ont fait
ses trop rigides amis. Comme le disait jadis M. de Pressensé :

le plein soleil de l'éternité nous réserve bien des surprises ; —
j'ajoute, bien plus encore que l'épilogue du livre de Job.


	Étude sur la rédemption

