Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchainement logique
[suite]

Autor: Emery, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379451

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL
EXPOSEE DANS SON ENCHAINEMENT LOGIQUE

PAR

LOUIS EMERY !

L’ceuvre et la personne de Jésus-Christ.

XIII

Des trois religions qui peuvent meriter le titre d’universellesZ,
et qui sont le bouddhisme, le christianisme et lislamisme,
la seconde seule, dans sa conception du monde, fait jouer a
la personne de son fondateur, un role indispensable. Christ,
en effet, a prétendu donner de Dieu une révélation compléte,
de sorte qu’il n’y en a pas d’ultérieure & attendre. Cette pré-
tention, il est vrai, se retrouve chez Mahomet, mais ce dernier
n’a pour 'islam que la valeur d’'un prophete ; sa personne, sa
vie, indépendamment de son enseignement, ne joue aucun role
dans la vie religieuse du musulman. Aux yeux des boud-
dhistes, en revanche, le Bouddha a la valeur d’étre une incar-
nation de la divinité ; mais c’est la un attribut que le Bouddha
n’a jamais revendiqué pour lui-méme. Il n’a du reste pas voulu
fonder une religion, puisqu’il n’a donné aucune idée sur Dieu
et sur le rapport du monde avec Dieu; il a seulement enseigné
le moyen de se délivrer des malheurs de I’existence en anéan-

U Voy. Revue de théologie et de philosophie, livraison de janvier 1889.
2 Par opposition aux religions nationales, telles que le mosaisme ou le
parsisme.



LA THEOLOGIE D ALBERT RITSCHL 319

tissant la vie personnelle par le moyen de l'ascétisme. A ce
titre, le Bouddha ne peut étre qu'un simple modele, et c’est
seulement sous l'influence des conceptions indoues de la divi-
nité que le bouddhisme est devenu une religion, et que le
Bouddha a été mis au nombre des dieux.

Toute différente est la place de Jésus dans le christianisme.
[ci, la tache fixée & ’homme n’est plus l'anéantissement, mais
la vie éternelle, ce qui implique la supériorité de la vie de
I'individu sur le monde, et, par suite, la domination de I'esprit
humain sur le monde. Cette destination religieuse des mem-
bres de I'Eglise chrétienne a été précisément préfigurée et
réalisée dans la personne du Christ; ¢’est en lui qu’elle trouve
sa force d’expansion, parce que Christ, le premier, a pris le
but propre de Dieu, & savoir 'union des hommes dans le
royaume des cieux, pour la tiche de sa vie; par la il a expé-
rimenté, le premier, cette domination sur le monde, cette
autonomie spirituelle que ses disciples doivent atteindre aprés
lui.

Nous avons vut! que les jugements religieux sont des juge-
ments appréciatits et non des jugements théorétiques. Juger
religieusement la personne de Jésus-Christ, ce ne sera donc
pas exposer une théorie sur 'essence de sa personne, et son
rapport avec Dieu, mais apprécier son ceuvre, sa valeur pour
notre vie religieuse. Cette appréciation peut se résumer dans
I’exclamation de 'apotre Thomas : Mon Seigneur et mon Diew !
Essayons d’exprimer dogmatiquement ce cri de la fol.

En réclamant de ses disciples une obéissance absolue, en
faisant de ses commandements un motif d’action auquel tous
les autres doivent étre subordonnés, en proclamant I'éternelle
vérilé de la parole, Jésus-Christ s’est attribué une autorité qui
ne peut étre que celle d'un étre divin. Jésus-Christ a donc
revendiqué pour lui lattribut de la divinité. Si cette divinité
du Christ doit étre démontrée comme étant indissolublement
rattachée & la conception religieuse générale du christianisme,
elle doit apparaitre dans l'action exercée par Christ sur nous.
Mais, toute influence, toute action du Christ doit trouver sa

' Revue de théologie et de philosophie, année 1887, p. 512, 513.



320 LOUIS EMERY

norme et son type dans son existence historique. Par consé-
quent, la divinité de Jésus-Christ, autrement dit sa domination
sur le monde 1, doit étre congue comme un attribut de sa vie
terrestre, et par conséquent s’y manifester dans des traits posi-
tifs. En effet, ce que Christ est en vertu de sa destination éter-
nelle et I'influence qu’il exerce sur nous depuis son exaltation
a la droite de Dieu, ne seraient pas du tout connaissables pour
nous, si tout cela n’avait pas déja été agissant dans son exis-
tence historique et temporelle. Pour croire que Christ régne
actuellement sur la communauté du royaume des cieux, pour
étre assuré qu’il travaille & son extension et & son triomphe, il
faut donc reconnaitre comme un trait caractéristique et évident
de sa vie terrestre, la domination exercée par luisur le monde.
Qu’a donc été le role historique de Jésus?

Jésus a été, il est encore le porteur de la religion parfaite ;
comme tel, il a vécu et il vit dans une communion compléte
avec Dieu, le Créateur de ce monde. De cette union parfaite
avec Dieu est résulté que Jésus a pris pour son but persounel
le but méme de Dieu, I'union morale des hommes dans le
royaume des cieux. Travailler & la réalisation de ce hut su-
préeme du monde a été sa seule préoccupation, sa seule tiche,
aussi a-t-il résolument écarté, dans sa vie, tous les motifs d’ac-
tions particuliers et terrestres, pour se consacrer tout entier
a accomplissement de la tiche morale par excellence. Dési-
reux d’assurer a tous les hommes la position qu’il occupe &
I'égard de Dieu, 1l a fixé comme tiche & ses disciples le soin de
travailler au méme but que lui-méme : ’union de tout le genre
humain par le moyen de 'amour. D’autre part, par ’exemple
de la parfaite liberté dont il jouissait & I’égard du monde, par
celui de sa sérénité complete devant les mille vicissitudes de
la vie, il a poussé ses disciples 4 adopter sa conception du

' Voy. Revue de théologie et de philosophie, année 1838, p. 53-62. Aux yeux
de Ritschl, ce qui caractérise Dieu et par conséquent la divinité, ¢’est la
puissance, la, domination sur le monde. C'est parce que Dieu domine
toutes choses, qu'il est la personnalité par excellence. ’homme se rap-
proche de Dieu dans la mesure méme ou il affirme sa personnalité vis-i-

vis du monde, c¢’est-i-dire ot il le domine. Sa destinée est précisément
d’arriver i cette domination complete, d'étre réellement 'image de Dieu.



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 321

monde, pour posséder sa méme liberté d'esprit et sa méme
paix. Ainsi, & considérer l'intention de Jésus-Christ d’appeler
tous les hommes & faire partie de sa communauté, il est avant
tout fondateur de religion, et il est venu avant tout pour déli-
vrer les hommes de 'esclavage du monde. Il est législateur
moral en seconde ligne, et seulement parce que la possession
de la véritable liberté et 'union des hommes entre eux impli-
quent nécessairement un changement complet de conduite. En
se contentant de poser, comme principe général de la con-
duite morale, la régle de 'amour du prochain, et en laissant a
I'influence de ce principe le soin d’organiser les sphéres parti-
culieres de la vie sociale, Jésus a montré une supériorité
incomparable sur tous les autres fondateurs de religions. Pré-
cisons un peu plus cette ceuvre religieuse et morale du Christ
en vertu de laquelle le chrétien 'invoque comme son Sauveur
et son Dieu.

La dogmatique 'expose généralement, en y distinguant deux
états : status exinanitionis et status exaltationis, et trois
offices ou fonctions : munus regium, munus propheticum et
munus sacerdotale. Ce cadre, ot 'on a essayé de faire entrer
d’une manieére compléte 'importance et la valeur de Christ
pour son KEglise, Ritschl le repousse. Il lui fait surtout le
reproche de ne pas ramener 'ceuvre de Jésus a 'unité. Aux
yeux de Ritschl, si 'on veut continuer & se servir des distine-
tions ci-dessus indiguées, il ne faut point metire la royauté, la
fonction prophétique et le sacerdoce de Christ sur la méme
ligne. Christ est avant tout roi, puisque son intention a été de
fonder et de maintenir une société religieuse. C’est parce qu’il
est roi, qu’il a dit étre aussi prophéte et sacrificateur : sacrifi-
cateur, pour rapprocher les hommes de Dieu et les repré-
senter devant lui; prophéte pour révéler Dieu aux hommes. La
distinction entre le status exinanitionis et le status exaltationis
n’est pas juste non plus; car le Christ glorifié est pour nous
inconnaissable, si son activité dans le status exaltationis est
autre chose que la prolongation permanente de son activité
historique et terrestre. Comment donc apprécier, comment
comprendre I'ceuvre de Jésus, sans altérer I'unité de sa vie?

THEOL., ET PHIL. 1839. 21



322 LOUIS EMERY

On peut juger Jésus-Christ & deux points de vue : religieux
et moral. Le juger au point de vue religieux, c’est le consi-
dérer dans son rapport avec Dieu. A cet égard il est, et il s’est
déclaré lui-méme l'instrument de la révélation compléte de
Dieu. Ce qui distingue Jésus des prophetes de I’Ancien Testa-
ment, qui eux aussi prétendaient révéler la volonté de Dieu,
c’est qu’il ne soustrait, & cette appréciation religieuse de sa
propre personne, aucun moment, aucune manifestation de sa
vie spirituelle et de son activité pratique. Jamais Jésus-Christ
ne sent deux hommes en lai, sa personnalité humaine et 1’es-
prit divin; mais toujours et partout les deux ne font qu'un.
C’est 1a ce que 'évangéliste a exprimé, en disant qu’en Jésus
la parole divine a été faite chair, autrement dit, est devenue
une personnalité humaine.

Cette expression du quatrieme évangile est susceptible de
deux interpretations différentes. Elle peut signifier d’abord que
la parole divine est la forme! de la personne de Christ, tandis
que l'individualité humaine en est le fond. Cela voudrait dire
que le logos divin est la force motrice de toute la vie du Christ,
que l'dme humaine de ce dernier ne trouve aucune sphére
d’action ou elle puisse se manifester comme un principe
autonome et indépendant. Admettre un pareil point de vue,
c’est, selon Ritschl, ravaler la personne de Christ & un simple
mécanisme, supprimer toute différence entre lul et la nature,
contredire a l'expérience que les chrétiens ont faite de sa
personnalité spirituelle. Mais les paroles de Jean sont suscep-
tibles d’une autre interprétation : elles peuvent signifier que,
dans la personne humaine de Jésus, considérée comme forme,
nous pouvons reconnaitre « la grace et la fidélité » de Dieu.
Cette maniére de voir n’est pas arbitraire. Elle est conforme, en
premier lieu, &4 la réalité historique, telle qu’elle ressort des
actes et des paroles mémes du Christ. Elle est aussi une néces-
sité de la pensée, car ’aAme qui se révele dans la vie extérieure
d’une personne doit éire le principe autonome de toutes ses
fonctions. Nous ne pourrions renoncer a connaitre la person-

! Forme est pris ici dans le sens philosophique, aristotélicien du mot ;
dans ce sens, la forme est : ce qui fait d’une matiére ce qu'elle est.



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 323

nalité humaine de Jésus-Christ, que si nous pouvions nous
placer au point de vue de Dieu lul-méme, et savoir exactement
les relations de dépendance qui unissent Christ & Dieu. Or,
nous ne le pouvons pas. Si donc notre jugement religieux va
jusqu’a dire que Dieu est, non seulement avec Christ, mais en
Christ, que lamour de Jésus pour les hommes est identique
avec l'amour de Dieu pour l’humanité, que son influence
caractéristique est celle de Dieu; nous avons besoin de trans-
former ces jugements religieux en jugements moraux, c’est-a-
dire en jugements exprimant la personnalité morale du Christ
dans le cadre de la liberté humaine. C’est ainsi que pour avoir
une connaissance scientifique du Christ, 1l nous faut abstraire
du point de vue religieux, pour considérer son apparition his-
torique sous la forme du mol humain.

Toute existence spirituelle a pour but la réalisation d’un but
personnel : ce que Jésus a été, ce qu’il a fait d’'une maniere
générale, il I’a éte, il I'a fait d’abord pour lui-méme. Il nous
faut donc déterminer le but personnel de Jésus; ce que nous
ferons en disant que ce but a été une vocation morale, notion
que nous allons préciser. Le terme de vocation, pris dans son
sens général, deésigne l'activité spéciale de l'individu dans le
sein de la société humaine, activité dans laquelle 'individu
réalise et son but personnel et le but général de la société. Il y
a de nombreuses especes de vocations; elles embrassent les
divers domaines de la famille, de la production et de la dissé-
mination des moyens d’entretien, de la vie civile, de I'Etat et
de la société religieuse, de la science et de I'art. Toute vocation
est une vocation morale, lorsqu’elle est dominée par le senti-
ment que la lol morale et le but supréme du genre humain
doivent étre parfaitement réalisés. Comme la vocation con-
stitue pour l'individu sa sphére d’action personnelle, I'indi-
vida atteint son but moral particulier et contribue & la réalisa-
tion du but général de la société, en s’acquittant fidélement de
son travail professionnel et des autres devoirs inhérents & sa
vocation.

Cette idée de la vocation s’applique aussi a Jésus-Christ. En
s’annoncant comme le représentant de la domination morale



324 LOUIS EMERY

de Dieu sur I'humanité, en s’affirmant comme Celui dont la
parole et 'exemple poussent les hommes & se soumettre 4 son
influence, Jésus comprend le nom de Christ comme l'expres-
sion de sa vocation particuliére. Son action dans ce domaine
concorde exactement avec la loi morale générale, puisque
celle-ci découle du but méme du royaume des cieux, dont la
fondation et l'extension forment la vocation particuliere de
Jésus. Cette action est en méme temps restreinte; en vertu
méme du caractere spécial de la vocation de Jésus, elle exclut
une participation personnelle & d’autres vocations, et cet exclu-
sivisme est plus absolu encore que dans les cas analogues. Les
prophétes de I’Ancien Testament, par exemple, pbuvaient
exercer une profession civile; il y a eu des fondateurs de reli-
gion qui étaient en méme temps chefs de famille et hommes
d'Etat. Chez Jésus rien de pareil; il n’a eu aucune vocation
civile, du moins & partir du moment ol il a commencé sa car-
riere publique. Il s’est détaché de sa famille, sans fonder une
famille ; s’il a eu des relations avec les docteurs et les scribes
de son temps, ce n’a pas été d’une maniére sulvie, comme
Iapotre Paul. Bref, Jésus n’a adjoint aucune vocation a celle
dont il avait conscience. Mais ce fait s’explique par la grandeur
de sa mission. Etre le prophéte royal, réaliser ici-bas le regne
moral de Dieu, c’est la mission la plus haute qui se puisse
concevoir, car elle a pour but le domaine moral lui-méme. Une
pareille tiche réclamait nécessairement toute l'activité indivi-
duelle. Voila pourquoi Christ a dit renoncer aux conditions
ordinaires des autres vocations; pourquoi il n’a eu ni demeure
fixe, ni famille ; pourquol il s’est montré neutre & 'égard des
autres intéréts de la société humaine, tels que les aftaires de
I’Etat, les intéréts de la science et de l'art.

(’est comme une conséquence de son activité profession-
nelle qu'on peut et doit comprendre la patience de Jésus dans
les souffrances qu’il a endurées de la part des chefs de son
peuple. La souffrance, en effet, n’a pas de valeur morale en
elle-méme, mais seulement comme occasion d’éprouver notre
patience et notre fermeté. Toutes les persécutions, toutes les
souffrances de Jésus ont été pour lui des tentations, des con-



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 325

flits entre P'instinct de la conservation ou de ’honneur person-
pel et les devoirs de sa vocation. Mais il a résisté & toutes les
souffrances, en particulier a celles qui ont marqué la fin de sa
vie, et il est resté fidéle & sa mission spéciale. Ainsi les souf-
frances que le Christ a patiemment endurées jusqu’a la mort
sont une preuve de sa fidélité & sa vocation, et ce n’est qu’'a ce
point de vue qu’elles entrent en ligne de compte pour lui-
méme. Ce fait est d’antant plus évident que Jésus-Christ n’a
pas affronté volontairement la mort; il s’est contenté de la
subir, en y voyant une dispensation de Dieu en vue de la réa-
lisation de son but.

La vocation de Jésus était, avons-nous dit, la fondation de
la communauté morale de tous les hommes, but suprér.e de
I'univers. Cette tiche implique nécessairement la fol ¥ un
Dieu unique et transcendant. C’est pourquoi Jésus-Christ reeon-
nait dans sa mission un ordre expres de Dieu, et il considgre
I’accomplissement de cet ordre comme le service de Dieu dans
la cause méme de Dieu. Aussi a-t-il pu dire, dans toute la force
des termes, que sa nourriture était de faire la volonté de Dieu
qut Uavait envoyé, et d’accomplir son ceuvre.

En face de ce jugement de Jésus sur sa personne, nous de-
vons nécessairement ajouter & notre appréciation morale de
Jésus-Christ une appréciation religieuse. Si, en effet, 'ceuvre
historique de Jésus est I'ceuvre de Dieu, cela suppose que le
but personnel de Jésus a un contenu identique & celui de Dieu,
que Jésus Pa connu et voulu comme tel, que par suite Dieu a
connu et aimé d’avance Jésus-Christ comme 1'ouvrier par
excellence du plan divin. C’est 14 une proposition qu’il faut
nécessairement admettre, si nous croyons que le royaume de
Dieu est le but méme du monde, que cette 1dée n’a pris de
réalité historique qu’en Jésus-Christ, et qu’entre Dieu et le
monde moral il n’y a pas ur rapport simplement accidentel.
Maintenant, si la liberté, I’autonomie réelle de I'esprit humain
consiste précisément dans la conduite déterminée uniquement
par la recherche du royaume de Dieu, c’est-a-dire dans la
dépendance absolue de Dieu, Christ doit étre considéré, pré-
cisément en raison de sa mission particuliére, comme aussi



326 LOUIS EMERY

dépendant de Dieu qu’indépendant du monde. Nous défini-
rons donc la personne et 'ceuvre de Christ comme suit : il est,
dans le monde, I'étre dans lequel Dieu a manifesté, d'une ma-
niere absolument unique, son plan éternel; ’étre dont toute
Pactivité est la révélation compléte de Dieu, I’étre, en un mot,
dans leqnel la Parole de Dieu est devenue une personne
humaine. Aller plus loin, essayer de dire comment Christ est
devenu ce qu’il est, d’aprés notre appréciation religieuse et
morale, ce n’est pas un probléme théologique, parce qu’il dé-
passe absolument la portée de notre esprit. Christ nous est
donné comme porteur de la révélation parfaite, afin que nous
croyions en lui. Croire en lui, c’est le comprendre comme la
réves zion de Dieu, mais tenter d’expliquer le rapport qui
I'oui & Dieu son Pére est une vaine entreprise, et ne saurait
aboutir & aucune explication scientifique.

XIV

Voyons d'un peu plus pres les caractéres de la divinité de
Jésus-Christ; car, dire de lui, qu’il est le Révélateur parfait de
Dieu, c’est lui accorder 'attribut de la divinité. Le royaume
de Dieu, dont la fondation forme la mission méme de Jésus,
n’est pas seulement le but de Dieu, mais aussi la destination
supréme de 'homme. Aussi Christ n’aurait-il pas compris sa
mission d’une maniére compléte, 8’1l n’avait pas eu le senti-
ment qu’il devait travailler en vue méme du salut de ’huma-
nité, et que ce travail, ce service, était précisément la « forme »
de l'ascendant qu’il devait acquérir et exercer sur les hommes.
Mais les évangiles nous montrent que Jésus a eu clairement
conscience de ce fait, et, par conséquent, dans sa fidélité & sa
mission, méme au sein de la souffrance, nous pouvons recon-
naitre qu’il a été inspiré et guid& par Pamour. Cet amour du
Christ pour les hommes, cet amour plein de grace et de fidé-
lité, qui se manifeste dans toute sa vie, constitue précisément
la révélation parfaite de Dieu. Elle dépasse la révélation de
Dieu dans la nature, dans la conscience, dans !’histoire du
peuple israélite, parce qu’elle est la révélation du but méme



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCIL 327

de Dieu, du contenu essentiel de sa volonté qui est amour.
Révélateur parfait, par toute sa vie, de 'amour de Dieu, Christ
meérite par 14 le qualificatif de divin. Il peut, dans ce sens, le
mériter complétement, parce que l'essence de Dieu, qui est
esprit, volonté et amour, peut se manifester directement dans
une vie humaine, puisque I’homme a été créé pour étre esprit,
volonté, amour. Ce qui, dans la personnalité divine, ne saurait
étre communicable, c’est la position unique de Dieu vis-a-vis
de l'univers, ses attributs de Créateur et de Conservateur.
Cette face de la nature divine ne peut se manifester directe-
ment dans une vie d’homme, puisque ’homme lui-méme est
une partie de 'univers.

Si le royaume de Dieu, tel que Christ a commencé a le réa-
liser, est le but en vue duquel le monde existe, celui-ci est
subordonné & celui-la. Il s’en suit nécessairement qu'un des
caractéres de la religion fondée par Jésus est de donner a ses
adhérents la domination sur le monde, et que Jésus, le pre-
mier, doit avoir exercé cette domination, ainsi que, du reste,
il le prétend dans des passages comme Matthieu XI, 27; Jean
XVI, 33. Dans quel sens faut-il entendre cette domination de
Jésus sur le monde, seconde manifestation de sa divinité?
C’est ce qu’il faut rechercher dans sa vie méme. Or, celle-ci
montre que Jésus n’a pas pu disposer & son gré du mécanisme
du monde naturel; sa vie physique a été soumise a toutes les
conditions ordinaires de la vie humaine. Sa puissance miracu-
leuse n’est jamais allée jusqu’a transformer ou supprimer le
cours régulier des lois naturelles, elle a eu une sphere d’action
beaucoup plus restreinte. Quant & déterminer l'étendue de
cette sphére et préciser le degré de puissance de la volonté du
Christ sur la nature physique, c’est 14 chose impossible, parce
que nous manquons des points de comparaison nécessaires.
Ce fait ne touche cependant en rien & la domination exercée
par Jésus sur le monde, et ne nous empéche pas de concevoir
cet attribut de sa divinité.

Si cette domination ou cette puissance sur le monde doit
étre concue comme en étroite liaison avec la destination reli-
gieuse de ’homme, laquelle a été réalisée par Christ le pre-



328 LOUIS EMERY

mier, elle doit pouvoir devenir aussi le partage des membres
de la communauté chrétienne. Elle ne peut consister alors que
dans lautonomie de la personnalité religieuse vis-a-vis du
monde . Dans cette liberté positive du chrétien, qui découle
de la communion avec Christ et de 'obéissance & Christ et &
Dieu, il ne s’agit pas d’actes propres & transformer le méca-
nisme du monde physique et les conditions de I'ordre social,
mais d’une appréciation toute différente des choses et des faits
de la vie naturelle et sociale. La vie chrétienne a, en effet,
comme mobile essentiel, le but surnaturel du royaume des
cieux, but auquel sont subordonnés ou sacrifiés, s’il le faut,
tous les autres mobiles. De & dérive pour le chrétien une
puissance et une position particulieres dans la vie terrestre,
puissance et position dont Christ le premier a fait I’expérience
parfaite.

Cette puissance de Jésus-Christ vis-a-vis du monde s’est ma-
nifestée surtout dans deux directions : d’abord, dans son indé-
pendance vis-a-vis de l'esprit général du peuple juif. Bien
qu’appelé & travailler au milieu de ce peuple, en tenant compte
de ses mceurs et de sa religion ; bien qu’éprouvant & son égard
la plus vive sympathie, Jésus a résolument repoussé I'idée que
ce peuple se faisait de sa mission politique; il s’est prétendu
supérieur & ses lois cérémonielles, et il a nettement affirmé le
caractére universel de sa religion. L’absence de tout préjugé
juif chez Jésus est d’autant plus caractéristique que Paul, le
grand apotre des gentils, n’y est pas arrivé complétement.

Une seconde preuve de I'indépendance spirituelle en Jésus-
Christ est sa patience dans la souffrance. I’homme cherche
d’instinct & éviter la souffrance, soit physique, soit morale, et
c’est son droit légitime. Mais lorsque cette souffrance est occa-
sionnée par la fidélité au devoir, lorsqu’elle peut étre évitée
par la désobéissance au devoir, elle devient une tentation. Ce-
lui qui y succombe tombe par 1A méme sous l'esclavage du
monde, puisque cette souffrance sera ou bien le résultat du
jeu des forces naturelles, ou bien le produit de volontés hu-
maines inspirées par des motifs d’ordre terrestre. Au contraire,

t Ct. 1 Cor. II1, 21-23; Rom. VIII, 38, 39.



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 329

celui qui surmonte cette tentation, celui qui supporte patiem-
ment la souffrance, d’ou qu’elle vienne et quelle qu’elle soit,
manifeste sa puissance spirituelle sur le monde. Or, c’est la ce
qu’a toujours fait le Christ, et c’est pourquoi il a pu dire i ses
disciples : Prenez courage, car j’at vaincu le monde .

Ailnsi, d’aprés les indications du Nouveau Testament, les
éléments de l'existence historique de Jésus, qu’on comprend
dans l'attribut de la divinité, sont au nombre de deux : d’une
part, sa grice et sa fidélité dans 'accomplissement de sa mis-
sion particuliere, autrement dit, son amour pour les hommes;
d’autre part, la supériorité, 'indépendance de sa personnalité
religieuse & I’égard du monde. Ces deux choses cependant,
considérées de plus pres, ne font qu'un. La patience dans la
souffrance est en méme temps une preuve de sa fidélité et de
son amour pour les hommes, et d’autre part, cette fidélité et
cet amour, en dépit de I’échec apparent de ses efforts, sont
une preuve de sa liberté intérieure vis-a-vis des circonstances
extérieures de la vie. Au point de vue de 'homme, cette pa-
tience et cette fidélité constantes de Christ proviennent de sa
volonté (volonté inspirée par une connaissance spéciale de
Dieu) de réaliser parmi les hommes le royaume de Dieu. Au
point de vue de Dieu, cette existence humaine apparait comme
la révélation compléete de Dieu, puisque le royaume de Dieu
est fondé dans I’essence méme de Dieu, dans son amour.

Comme cependant le but de tout membre de la communauté
chrétienne est d’arriver & la stature parfaite de Jésus-Christ,
et par suite de posséder aussi I'attribut de Ja divinité, dans le
sens ci-dessus expliqué, ce que nous avons dit de la personne
et de 'ceuvre de Christ ne suffit pas encore & lui assigner une
place tout & fait & part dans 'humanité, & lur attribuer une
dignité spéciale. Pour le faire, il faut le considérer dans son
role vis-a-vis du plan divin, du royaume de Dieu. A ce point de
vue, Christ, étant linitiateur historique de cette communauté
religieuse des hommes avec Dieu et des hommes entre eux, a,
de ce fait, une situation particuliére ; il est nécessairement le
seul dans son genre. Un second étre humain pourra surgir,

t Jean XVI, 33.



330 LOUIS EMERY

qui pourra manifester la méme patience et la méme fidélité
que Jésus, quil pourra avoir les mémes intentions et obtenir
les mémes résultats que Jésus; il n’en sera pas moins dans la
dépendance historique de ce dernier; matériellement, il pourra
étre son égal, formellement il ne le sera jamais. De méme,
I’'amour de Dieu ne trouvera quantitativement sa révélation
parfaite, qu’au jour ol tous les membres du royaume des cieux
seront guidés par le seul mobile de 'amour fraternel; mais ce
résultat futur est renfermé qualitativement dans l'intention du
Christ de réaliser le réegne de Dieu, et dans sa vie pratique,
toute dominée par cette intention. Voild pourquoi l'influence
exercée par la communauté chrétienne dans le monde, la
transformation de l'esprit général de I’humanité par le prin-
cipe de l'amour, les applications de ce principe dans le do-
maine des institutions publiques, le progrées de 'indépendance
de l'esprit & I'égard de la nature et 'asservissement corres-
pondant de la nature a I’esprit pour réaliser des buts humains,
tout cela peut étre considéré comme des manifestations du
régne spirituel de Dieu et attribué & I'impulsion de Jésus-
Christ. Dans cette appréciation du role de Christ se manifeste
la conception chrétienne du monde, correspondant & la con-
naissance du Dieu esprit et amour.

Si le royaume de Dieu est le but essentiel de 'amour divin,
si le Révélateur et le fondateur de ce royaume est Jésus-Christ
il faut conclure que le Christ a été I'objet d’une connaissance
et d’'une détermination essentielle, donc éternelle, de la vo-
lonté de Dieu. Ainsi, Jésus-Christ, en tant que Révélateur du
royaume de Dieu, et abstraction faite des circonstances parti-
culiéres de sa vie historique, est éternellement présent pour
la connaissance et la volonté de Dieu, tandis qué les autres
membres de son royaume ne sont que l'objet de la connais-
sance temporelle de Dieu. Il suit de 14 que I'éternelle divinité
du Christ n’existe que pour l'intelligence divine, et que pour
nous autres, hommes, le Christ préexistant est inconnu.

XV

Nous avons apprécié I'ceuvre et la personne de Jésus & deux
points de vue. Partant du point de vue moral, nous avons dit



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 331

que la vocation particuliére de Jésus avait été de fonder le
royaume de Dieu, dont le but est de réunir les hommes de
toute langue et de toute nation dans une communauté morale,
dont toute la loi découldt du principe général de amour pour
le prochain. Du point de vue religieux, nous avons jugé que la
personne et la vie de Jésus avaient été la révélation parfaite
de Dieu, considéré dans ses deux attributs essentiels : 'amour
et la liberté & I’égard du monde. Cette double appréciation ne
rend et n’exprime que ce qu’on est convenu d’appeler I'office
prophétique et U'office royal de Christ; qu'en est-il de son office
sacerdotal, également affirmé par I’Eglise chrétienne, et ratta-
ché généralement par elle aux souffrances et & la mort de
Christ ?

Le prétre, le sacrificateur est, d’'une maniére générale, celui
qui a le droit de s’approcher de Dieu, de communiquer avec
lui, et, par suite, de servir d’intermédiaire entre Dieu et les
membres de la communauté religieuse dont il est prétre. Christ
a donc été prétre en lui-méme et pour lui-méme, en sa qualité
de fondateur de la religion parfaite. Ce caractere sacerdotal
est étroitement lié au sentiment qu’a Jésus de sa mission; ce
n’est pas seulement dans la priére et le recueillement que
Christ s’approche de Dieu et s’assure de lui étre agréable, mais
dans tout le cours de sa vie, qu’il considére comme le service
de Dieu. Mais Christ n’est pas seulement prétre et sacrificateur
pour lui-méme, il Pest aussi pour autrui, il 'est pour la com-
munauté religieuse qu’il a fondée ici-bas, et aux membres de
laquelle il a assuré le droit de s’approcher de Dieu et de vivre
en communion avec lui. Ce droit, il 'avait pour lui-méme, en
raison de son obéissance parfaite & son Pére céleste; il I'a ac-
cordé aux membres de son Eglise, en leur octroyant, de la
part de Dieu, le pardon des péchés. Cela veut dire, qu’au sein
de I'Eglise chrétienne, la communion des hommes avec Dieu
est possible malgré leur état de péché et le sentiment de leur
coulpe. La conscience du pardon de ses péchés n’enléeve pas a
I’homme le sentiment de la coulpe, bien plutot il laccentue;
le pécheur, qui se sent pardonné et aimé de Dieu, éprouve
d’autant plus fortement le sentiment de son indignité, et, par
suite, celui de la grace qui lui a été faite. Ce pardon des pé-



332 LOUIS EMERY

chés, qui constitue le caractére fondamental de I’Eglise chré-
tienne, celle-ci, du moins dans sa grande généralité, le fait
découler des souffrances et de la mort du Christ, et c’est dans
ces souffrances et dans cette mort qu’elle voit 'office sacerdo-
tal du Christ.

Ritschl est d’accord avec I'Eglise pour rattacher étroitement
le pardon des péchés & 'ceuvre de Jésus, et il réfute sérieuse-
ment les objections faites & ce rattachement par les sociniens
et les théologiens de "Aufkldirung. La premiere, et la princi-
pale, est que, dans la religion de I’Ancien Testament, Dieu a
pardonné les péchés sans l'intermédiaire de Jésus-Christ. Il
est vrai, répond Ritschl, que dans la religion des Israélites, la
promesse du pardon des péchés est rattachée & certains sacri-
fices ; mais cette promesse est restreinle aux péchés d’impu-
reté légale et aux lésions involontaires des droits théocra-
tiques ; les péchés faits « & main levée! » sont exclus du
pardon ; c’est pourquoi, chez les psalmistes, la priére deman-
dant & Dieu le pardon des péchés est sans relation avec les
sacrifices. Il faut aussi observer que les priéres des psalmistes
et les promesses prophétiques représentent et attendent le
pardon des péchés comme accompagné et prouveé soit par le
rétablissement du bien-étre matériel de l'individu, soit, s’il
s'agit d'Israél tout entier, par sa prospérité politique. Or,
comme la vie prouve amplement qu’il n’y a pas corrélation
entre l'état religieux d’un individu et sa situation matérielle, il
s’en suit que chez les Israélites le pardon des péchés ne pou-
vait pas étre I'objet d’une parfaite certitude. La seconde objec-
tion est que, si Dieu est amour, le pardon des péchés s’entend
de soi. Mais, répond Ritschl, cette conclusion et I'idée de Dieu
gu’elle suppose sont le produit de cette philosophie teintée de
christianisme qu’on appelle la religion naturelle; or cette
religion naturelle n’a point du tout réussi 4 fonder de commu-
nauté religieuse dont les membres aient fait expérience du
pardon des péchés. Historiquement, il est prouvé qu’il n'y a
pas de communauté religieuse autre que I’Eglise chrétienne,
qui soit fondée sur le fait du pardon des péchés; ce n’est que

1 Cf. Nomb. chap. XV, 6, 30, 31.



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCGHL 333

dans le sein de I’Eglise chrétienne que les membres font jour-
nellement cette expérience, et cela, nonobstant le sentiment
du péché et de la coulpe qui, — les faits le prouvent égale-
ment, — y est plus accentué que dans toute autre religion.

Ce qui, sur le point qui nous occupe, distingue la théologie
de Ritschl, c’est qu’elle repousse absolument toute théorie
d’une satisfaction vicaire, et rattache le pardon des péchés a
toute la teneur de la vie du Christ. Les souffrances du Christ
ne peuvent étre considérées comme une punition des péchés
de I’humanité ; il n’y a punition que 14 oli cette punition est
accompagnée du sentiment de I'avoir méritée, autrement dit,
du sentiment de la coulpe. Ce sentiment, Christ n’a pas pu
I'avoir, et par conséquent il n’a pas pu considérer ses souf-
frances comme une punition, flit-ce méme comme une punition
méritée par d’autres que par lui. Le pardon des péchés que
Christ a déja accordé de son vivant nous invite a chercher, ail-
leurs que dans le fait de la souffrance et de la mort considérées
en elles-mémes, le caractére sacerdotal de Christ. Ce caractére
se trouve dans la fidélité de Jésus & remplir la mission qu’il
avait recue de son Pere, fidélité qu’ll a surtout prouvée par sa
patience & supporter les souffrances morales et physiques qu’il
a rencontrées dans sa vocation, et par son obéissance jusqu’a
la mort. Il a montré, en particulier, par la, que la communion
spirituelle la plus complete avec Dieu et le bonheur ne dépen-
daient pas de la situation matérielle qu’on a dans ce monde, et
qu’ils n’y trouvent pas leur critére. Dans 'exécution de sa
tiche, Christ est comparable non seulement au prophete, qui
annonce les desseins de Dieu au péril méme de sa vie, mais
aussi au prétre qui exerce son droit sacerdotal en faveur d’au-
trui en méme temps que pour lui-méme. En effet, Christ n’a
pas seulement manifesté aux hommes 'amour, la grice et la
fidélité de Dieu, en s’inspirant, dans 'accomplissement de sa
mission, de ce méme amour qui forme le fond méme de la
volonté divine. En méme temps, il a montré son amour pour
Dieu sous la forme de 'obéissance & ses ordres, et cette obéis-
sance était pénétrée d’un tel esprit de foi et de priere, qu’il a
toujours éLé convaincu de sa mission de révélateur de Dieu



334 LOUIS EMERY

(Jean XV, 10; X, 17, 18). En s’assurant, par son obéissance,
son droit sacerdotal de s’approcher de Dieu, Jésus-Christ I’a fait
dans I'intention que la société religieuse fondée par lui arrive-
rait & la méme situation. En d'autres termes, Christ est, en
tant que prétre et sacrificateur, le représentant de son Eglise,
qu’il peut conduire & Dieu, grice a son obéissance parfaite.

Le sens de cette pensée n’est point que la communauté
chrétienne n’a pas besoin de faire ce que Christ a fait en sa
qualité de prétre; bien plutot, la communauté doit suivre
I’exemple donné par Christ comme prétre et représentant de
la communauté. Mais la communauté chrétienne est formée
de pécheurs, éloignés, comme tels, de Dieu ; leur union effec-
tive avec Dieu a lieu par le moyen de la rémission des péchés,
dont Jésus-Christ est le médiateur & un double point de vue.
Si 'on considere la rémission des péchés comme une manifes-
tation de I'amour de Dieu, cet amour s’est révélé dans toute la
vie du Christ; envisage-t-on, au contraire, ia rémission des
péchés comme le caractére propre de I’Eglise chrétienne, alors
cette rémission est garantie par le Christ, dont la situation vis-
a-vis de Dieu est accordée aussi & ceux qui font partie de sa,
communauté. La formule du pardon des péchés ou de la justi-
fication sera donc, chez Ritschl, celle-ci: Dieu accorde a
I’Eglise chrétienne la méme situation et le méme amour que
Jésus-Christ a toujours possédés, grice a son obéissance par-
faite. C’est donc & I'Eglise de Christ, — et ¢’est 14 un point
essentiel aux yeux de Ritschl — et non pas aux chrétiens con-
sidérés isolément qu’est dévolu le privilege du pardon des
péchés. Le rapport du chrétien avec Christ dépend, en effet,
logiquement et historiquement, de son rapport avec I'Eglise :
historiquement, parce que l'individu ne parvient & la foi chré-
tienne que par l'intermédiaire de ’Eglise : logiquement, parce
que linfluence de Christ sur les hommes ne peut pas étre
séparée de son intention préalable de fonder une communauté
religieuse. Seulement, et c’est la ce qui distingue Ritschl du
catholicisme, 'Eglise n’est pas, a ses yeux, 'ecclesia repraesen-
tans, le clergé organisé, mais la communauté des fidéles carac-
térisée par la prédication de I’Evangi’e.



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 335

Dans I'intention de Christ, la promesse du pardon des péchés
et la fondation d’une communauté, dont les membres recon-
naissent en Dieu, son Pére, aussi leur Pére, sont deux pensées
équivalentes. C’est également une chose identique d’étre cer-
tain du pardon de ses péchés ou d’appartenir & I’Eglise de
Christ. Ritschl repousse formellement toute théorie qui concoit
la justification de 'individu d’une maniére directe et sans I'in-
termédiaire de I'Eglise. Il est impossible, dit-il!, de se meltre
directement en rapport avec Christ; car Christ n’est visible
que dans I’Evangile, et ’Evangile représente aussi bien I'liglise,
— (ui subsiste par lui, — que la grice de Dieu et la révélation
de Jesus-Christ. Le croyant est réconcilié par Jésus-Christ avec
Dieu, en sa qualité seulement de membre de I’Eglise fondée par
Jésus-Christ. Les chrétiens qui veulent absolument d’un rap-
port personnel, immeédiat avec le Christ, et prétendent arriver,
par ce moyen, au sentiment de la certitude de leur adoption
par Dieu, oublient que la religion, — et le christianisme en
particulier, — ne consiste pas uniquement en un rapport avec
Dieu, mais aussi dans une certaine facon d’envisager le monde
et d’y vivre. Notre adoption par Dieu a pour corollaire notre
domination spirituelle sur le monde, et dans la mesure méme
ou nous exercons cette domination nous sommes participants
a D'esprit de Jésus-Christ, nous sommes en communion avec
lui. Imiter Jésus-Christ, ce n’est pas, comme le prétendent cer-
tains théologiens, chercher & posséder son Gottesbewusstsein,
mais c’est étre, comme lui, fidele dans 'accomplissement de
notre vocation spéciale, c’est avoir, comme lui, 'assurance
que toutes choses ensemble concourent au bien de ceux qui
aiment Dieu, et posséder, dans ce sentiment, la force de vaincre
le monde et ses tentations. Nous arriverons a ce résultat, dans
la mesure ou le sentiment de notre réconciliation avec Dieu
par Jésus-Christ deviendra un sentiment de confiance dans la
gréce de Dieu au milieu de tous les événements de notre vie.

1 IIle volume, p. 514.




	La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchainement logique [suite]

