
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchainement logique
[suite]

Autor: Emery, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL

EXPOSÉE DANS SON ENCHAÎNEMENT LOGIQUE

PAR

LOUIS EMERY '

L'œuvre et la personne de Jésus-Christ.

XIII

Des trois religions qui peuvent mériter le titre d'universelles2,
et qui sont le bouddhisme, le christianisme et l'islamisme,
la seconde seule, dans sa conception du monde, fait jouer à

la personne de son fondateur, un rôle indispensable. Christ,
en effet, a prétendu donner de Dieu une révélation complète,
de sorte qu'il n'y en a pas d'ultérieure à attendre. Cette

prétention, il est vrai, se retrouve chez Mahomet, mais ce dernier
n'a pour l'islam que la valeur d'un prophète ; sa personne, sa

vie, indépendamment de son enseignement, ne joue aucun rôle
dans la vie religieuse du musulman. Aux yeux des

bouddhistes, en revanche, le Bouddha a la valeur d'être une
incarnation de la divinité ; mais c'est là un attribut que le Bouddha
n'a jamais revendiqué pour lui-même. Il n'a du reste pas voulu
fonder une religion, puisqu'il n'a donné aucune idée sur Dieu

et sur le rapport du monde avec Dieu ; il a seulement enseigné
le moyen de se délivrer des malheurs de l'existence en anéan-

1 Voy. Revue de théologie et de philosophie, livraison de janvier 1889.
2 Par opposition aux religions nationales, telles que le mosaïsme ou le

parsisme.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 319

tissant la vie personnelle par le moyen de l'ascétisme. A ce

titre, le Bouddha ne peut être qu'un simple modèle, et c'est
seulement sous l'influence des conceptions indoues de la divinité

que le bouddhisme est devenu une religion, et que le
Bouddha a été mis au nombre des dieux.

Toute différente est la place de Jésus dans le christianisme.
Ici, la tâche fixée à l'homme n'est plus l'anéantissement, mais
la vie éternelle, ce qui implique la supériorité de la vie de

l'individu sur le monde, et, par suite, la domination de l'esprit
humain sur le monde. Cette destination religieuse des membres

de l'Eglise chrétienne a été précisément préfigurée et
réalisée dans la personne du Christ ; c'est en lui qu'elle trouve
sa force d'expansion, parce que Christ, le premier, a pris le
but propre de Dieu, à savoir l'union des hommes dans le

royaume des cieux, pour la tâche de sa vie ; par là il a

expérimenté, le premier, cette domination sur le monde, cette
autonomie spirituelle que ses disciples doivent atteindre après
lui.

Nous avons vu1 que les jugements religieux sont des

jugements appréciatifs et non des jugements théorétiques. Juger
religieusement la personne de Jésus-Christ, ce ne sera donc

pas exposer une théorie sur l'essence de sa personne, et son

rapport avec Dieu, mais apprécier son œuvre, sa valeur pour
notre vie religieuse. Cette appréciation peut se résumer dans

l'exclamation de l'apôtre Thomas : Mon Seigneur et mon Dieu
Essayons d'exprimer dogmatiquement ce cri de la foi.

En réclamant de ses disciples une obéissance absolue, en

faisant de ses commandements un motif d'action auquel tous
les autres doivent être subordonnés, en proclamant l'éternelle
vérité de la parole, Jésus-Christ s'est attribué une autorité qui
ne peut être que celle d'un être divin. Jésus-Christ a donc

revendiqué pour lui l'attribut de la divinité. Si cette divinité
du Christ doit être démontrée comme étant indissolublement
rattachée à la conception religieuse générale du christianisme,
elle doit apparaître dans l'action exercée par Christ sur nous.

Mais, toute influence, toute action du Christ doit trouver sa

1 Revue de théologie et de philosophie, année 1887, p. 512, 513.



320 LOUIS EMERY

norme et son type dans son existence historique. Par conséquent,

la divinité de Jésus-Christ, autrement dit sa domination
sur le monde1, doit être conçue comme un attribut de sa vie

terrestre, et par conséquent s'y manifester dans des traits positifs.

En effet, ce que Christ est en vertu de sa destination
éternelle et l'influence qu'il exerce sur nous depuis son exaltation
à la droite de Dieu, ne seraient pas du tout connaissables pour
nous, si tout cela n'avait pas déjà été agissant dans son
existence historique et temporelle. Pour croire que Christ règne
actuellement sur la communauté du royaume des cieux, pour
être assuré qu'il travaille à son extension et à son triomphe, il
faut donc reconnaître comme un trait caractéristique et évident
de sa vie terrestre, la domination exercée par lui sur le monde.

Qu'a donc été le rôle historique de Jésus?

Jésus a été, il est encore le porteur de la religion parfaite ;

comme tel, il a vécu et il vit dans une communion complète
avec Dieu, le Créateur de ce monde. De cette union parfaite
avec Dieu est résulté que Jésus a pris pour son but personnel
le but même de Dieu, l'union morale des hommes dans le

royaume des cieux. Travailler à la réalisation de ce but
suprême du monde a été sa seule préoccupation, sa seule tâche,
aussi a-t-il résolument écarté, dans sa vie, tous les motifs d'actions

particuliers et terrestres, pour se consacrer tout entier
à l'accomplissement de la tâche morale par excellence. Désireux

d'assurer à tous les hommes la position qu'il occupe à

l'égard de Dieu, il a fixé comme tâche à ses disciples le soin de

travailler au même but que lui-même : l'union de tout le genre
humain par le moyen de l'amour. D'autre part, par l'exemple
de la parfaite liberté dont il jouissait à l'égard du monde, par
celui de sa sérénité complète devant les mille vicissitudes de

la vie, il a poussé ses disciples à adopter sa conception du
1 Voy. Revue de théologie et de philosophie, année 1888, p. 58-62. Aux yeux

de Ritschl, ce qui caractérise Dieu et par conséquent la divinité, c'est la
puissance, la domination sur le monde. C'est parce que Dieu domine
toutes choses, qu'il est la personnalité par excellence. L'homme se

rapproche de Dieu dans la mesure même où il affirme sa personnalité vis-à-
vis du monde, c'est-à-dire où il le domine. Sa destinée est précisément
d'arriver à cette domination complete, d'être réellement l'image de Dieu.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 321

monde, pour posséder sa même liberté d'esprit et sa même

paix. Ainsi, à considérer l'intention de Jésus-Christ d'appeler
tous les hommes à faire partie de sa communauté, il est avant
tout fondateur de religion, et il est venu avant tout pour délivrer

les hommes de l'esclavage du monde. Il est législateur
moral en seconde ligne, et seulement parce que la possession
de la véritable liberté et l'union des hommes entre eux impliquent

nécessairement un changement complet de conduite. En

se contentant de poser, comme principe général de la
conduite morale, la règle de l'amour du prochain, et en laissant à

l'influence dece principe le soin d'organiser les sphères
particulières de la vie sociale, Jésus a montré une supériorité
incomparable sur tous les autres fondateurs de religions.
Précisons un peu plus cette œuvre religieuse et morale du Christ
en vertu de laquelle le chrétien l'invoque comme son Sauveur
et son Dieu.

La dogmatique l'expose généralement, en y distinguant deux
états : status exinanitionis et status exaltationis, et trois
offices ou fonctions : munus regium, munus propheticum et

munus sacerdotale. Ce cadre, où l'on a essayé de faire entrer
d'une manière complète l'importance et la valeur de Christ

pour son Eglise, Bitschl le repousse. Il lui fait surtout le

reproche de ne pas ramener l'œuvre de Jésus à l'unité. Aux

yeux de Ritschl, si l'on veut continuer à se servir des distinctions

ci-dessus indiquées, il ne faut point mettre la royauté, la

fonction prophétique et le sacerdoce de Christ sur la même

ligne. Christ est avant tout roi, puisque son intention a été de

fonder et de maintenir une société religieuse. C'est parce qu'il
est roi, qu'il a dû être aussi prophète et sacrificateur :

sacrificateur, pour rapprocher les hommes de Dieu et les représenter

devant lui; prophète pour révéler Dieu aux hommes. La

distinction entre le status exinanitionis et le status exaltationis
n'est pas juste non plus ; car le Christ glorifié est pour nous
inconnaissable, si son activité dans le status exaltationis est

autre chose que la prolongation permanente de son activité
historique et terrestre. Comment donc apprécier, comment
comprendre l'œuvre de Jésus, sans altérer l'unité de sa vie'.'

THÉOL. ET PHIL. 1889. 21



322 LOUIS EMERY

On peut juger Jésus-Christ à deux points de vue : religieux
et moral. Le juger au point de vue religieux, c'est le considérer

dans son rapport avec Dieu. A cet égard il est, et il s'est
déclaré lui-même l'instrument de la révélation complète de

Dieu. Ce qui distingue Jésus des prophètes de l'Ancien Testament,

qui eux aussi prétendaient révéler la volonté de Dieu,
c'est qu'il ne soustrait, à cette appréciation religieuse de sa

propre personne, aucun moment, aucune manifestation de sa

vie spirituelle et de son activité pratique. Jamais Jésus-Christ

ne sent deux hommes en lui, sa personnalité humaine et l'esprit

divin; mais toujours et partout les deux ne font qu'un.
C'est là ce que l'évangéliste a exprimé, en disant qu'en Jésus

la parole divine a été faite chair, autrement dit, est devenue
une personnalité humaine.

Cette expression du quatrième évangile est susceptible de

deux interprétations différentes. Elle peut signifier d'abord que
la parole divine est la forme ' de la personne de Christ, tandis

que l'individualité humaine en est le fond. Cela voudrait dire

que le logos divin est la force motrice de toute la vie du Christ,
que l'âme humaine de ce dernier ne trouve aucune sphère
d'action où elle puisse se manifester comme un principe
autonome et indépendant. Admettre un pareil point de vue,
c'est, selon Ritschl, ravaler la personne de Christ à un simple
mécanisme, supprimer toute différence entre lui et la nature,
contredire à l'expérience que les chrétiens ont faite de sa

personnalité spirituelle. Mais les paroles de Jean sont susceptibles

d'une autre interprétation : elles peuvent signifier que,
dans la personne humaine de Jésus, considérée comme forme,
nous pouvons reconnaître « la grâce et la fidélité » de Dieu.
Cette manière de voir n'est pas arbitraire. Elle est conforme, en

premier lieu, à la réalité historique, telle qu'elle ressort des

actes et des paroles mêmes du Christ. Elle est aussi une nécessité

de la pensée, car l'âme qui se révèle dans la vie extérieure
d'une personne doit être le principe autonome de toutes ses

fonctions. Nous ne pourrions renoncer à connaître la person-
1 Forme est pris ici dans le sens philosophique, aristotélicien du mot ;

dans ce sens, la forme est : ce qui fait d'une matière ce qu'elle est.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 323

nalité humaine de Jésus-Christ, que si nous pouvions nous
placer au point de vue de Dieu lui-même, et savoir exactement
les relations de dépendance qui unissent Christ à Dieu. Or,
nous ne le pouvons pas. Si donc notre jugement religieux va
jusqu'à dire que Dieu est, non seulement avec Christ, mais en

Christ, que l'amour de Jésus pour les hommes est identique
avec l'amour de Dieu pour l'humanité, que. son influence
caractéristique est celle de Dieu ; nous avons besoin de
transformer ces jugements religieux en jugements moraux, c'est-à-
dire en jugements exprimant la personnalité morale du Christ
dans le cadre de la liberté humaine. C'est ainsi que pour avoir
une connaissance scientifique du Christ, il nous faut abstraire
du point de vue religieux, pour considérer son apparition
historique sous la forme du moi humain.

Toute existence spirituelle a pour but la réalisation d'un but
personnel : ce que Jésus a été, ce qu'il a fait d'une manière
générale, il l'a été, il l'a fait d'abord pour lui-même. Il nous
faut donc déterminer le but personnel de Jésus ; ce que nous
ferons en disant que ce but a été une vocation morale, notion

que nous allons préciser. Le terme de vocation, pris dans son
sens général, désigne l'activité spéciale de l'individu dans le

sein de la société humaine, activité dans laquelle l'individu
réalise et son but personnel et le but général de la société. Il y
a de nombreuses espèces de vocations ; elles embrassent les

divers domaines de la famille, de la production et de la
dissémination des moyens d'entretien, de la vie civile, de l'Etat et
de la société religieuse, de la science et de l'art. Toute vocation
est une vocation morale, lorsqu'elle est dominée par le sentiment

que la loi morale et le but suprême du genre humain
doivent être parfaitement réalisés. Comme la vocation
constitue pour l'individu sa sphère d'action personnelle, l'individu

atteint son but moral particulier et contribue à la réalisation

du but général de la société, en s'acquittant fidèlement de

son travail professionnel et des autres devoirs inhérents à sa

vocation.
Cette idée de la vocation s'applique aussi à Jésus-Christ. En

s'annonçant comme le représentant de la domination morale



324 LOUIS EMERY

de Dieu sur l'humanité, en s'affirmant comme Celui dont la

parole et l'exemple poussent les hommes à se soumettre à son

influence, Jésus comprend le nom de Christ comme l'expression

de sa vocation particulière. Son action dans ce domaine
concorde exactement avec la loi morale générale, puisque
celle-ci découle du but même du royaume des cieux, dont la

fondation et l'extension forment la vocation particulière de

Jésus. Cette action est en même temps restreinte ; en vertu
même du caractère spécial de la vocation de Jésus, elle exclut
une participation personnelle à d'autres vocations, et cet
exclusivisme est plus absolu encore que dans les cas analogues. Les

prophètes de l'Ancien Testament, par exemple, pouvaient
exercer une profession civile ; il y a eu des fondateurs de religion

qui étaient en même temps chefs de famille et hommes
d'Etat. Chez Jésus rien de pareil; il n'a eu aucune vocation

civile, du moins à partir du moment où il a commencé sa

carrière publique. Il s'est détaché de sa famille, sans fonder une
famille; s'il a eu des relations avec les docteurs et les scribes
de son temps, ce n'a pas été d'une manière suivie, comme
l'apôtre Paul. Bref, Jésus n'a adjoint aucune vocation à celle
dont il avait conscience. Mais ce fait s'explique par la grandeur
de sa mission. Etre le prophète royal, réaliser ici-bas le règne
moral de Dieu, c'est la mission la plus haute qui se puisse
concevoir, car elle a pour but le domaine moral lui-même. Une

pareille tâche réclamait nécessairement toute l'activité individuelle.

Voilà pourquoi Christ a dû renoncer aux conditions
ordinaires des autres vocations; pourquoi il n'a eu ni demeure
fixe, ni famille ; pourquoi il s'est montré neutre à l'égard des

autres intérêts de la société humaine, tels que les affaires de

l'Etat, les intérêts de la science et de l'art.
C'est comme une conséquence de son activité professionnelle

qu'on peut et doit comprendre la patience de Jésus dans

les souffrances qu'il a endurées de la part des chefs de son

peuple. La souffrance, en effet, n'a pas de valeur morale en

elle-même, mais seulement comme occasion d'éprouver notre
patience et notre fermeté. Toutes les persécutions, toutes les

souffrances de Jésus ont été pour lui des tentations, des con-



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 325

flits entre l'instinct de la conservation ou de l'honneur personnel

et les devoirs de sa vocation. Mais il a résisté à toutes les

souffrances, en particulier à celles qui ont marqué la fin de sa

vie, et il est resté fidèle à sa mission spéciale. Ainsi les
souffrances que le Christ a patiemment endurées jusqu'à la mort
sont une preuve de sa fidélité à sa vocation, et ce n'est qu'à ce

point de vue qu'elles entrent en ligne de compte pour lui-
même. Ce fait est d'autant plus évident que Jésus-Christ n'a

pas affronté volontairement la mort ; il s'est contenté de la

subir, en y voyant une dispensation de Dieu en vue de la
réalisation de son but.

La vocation de Jésus était, avons-nous dit, la fondation de

la communauté morale de tous les hommes, but suprêf.e de

l'univers. Cette tâche implique nécessairement la foi % un
Dieu unique et transcendant. C'est pourquoi Jésus-Christ rtieon-
naît dans sa mission un ordre exprès de Dieu, et il considero
l'accomplissement de cet ordre comme le service de Dieu dans
la cause même de Dieu. Aussi a-t-il pu dire, dans toute la force
des termes, que sa nourriture était de faire la volonté de Dieu

qui l'avait envoyé, et d'accomplir son œuvre.

En face de ce jugement de Jésus sur sa personne, nous
devons nécessairement ajouter à notre appréciation morale de

Jésus-Christ une appréciation religieuse. Si, en effet, l'œuvre

historique de Jésus est l'œuvre de Dieu, cela suppose que le

but personnel de Jésus a un contenu identique à celui de Dieu,

que Jésus l'a connu et voulu comme tel, que par suite Dieu a

connu et aimé d'avance Jésus-Christ comme l'ouvrier par
excellence du plan divin. C'est là une proposition qu'il faut
nécessairement admettre, si nous croyons que le royaume de

Dieu est le but même du monde, que cette idée n'a pris de

réalité historique qu'en lésus-Christ, et qu'entre Dieu et le

monde moral il n'y a pas un rapport simplement accidentel.

Maintenant, si la liberté, l'autonomie réelle de l'esprit humain
consiste précisément dans la conduite déterminée uniquement
par la recherche du royaume de Dieu, c'est-à-dire dans la
dépendance absolue de Dieu, Christ doit être considéré,
précisément en raison de sa mission particulière, comme aussi



326 LOUIS EMERY

dépendant de Dieu qu'indépendant du monde. Nous définirons

donc la personne et l'œuvre de Christ comme suit : il est,
dans le monde, l'être dans lequel Dieu a manifesté, d'une
manière absolument unique, son plan éternel; l'être dont toute
l'activité est la révélation complète de Dieu, l'être, en un mot,
dans leqnel la Parole de Dieu est devenue une personne
humaine. Aller plus loin, essayer de dire comment Christ est

devenu ce qu'il est, d'après notre appréciation religieuse et

morale, ce n'est pas un problème théologique, parce qu'il
dépasse absolument la portée de notre esprit. Christ nous est

donné comme porteur de la révélation parfaite, afin que nous
croyions en lui. Croire en lui, c'est le comprendre comme la

réve*-.*ion de Dieu, mais tenter d'expliquer le rapport qui
l'uiiü à Dieu son Père est une vaine entreprise, et ne saurait
aboatir à aucune explication scientifique.

XIV

Voyons d'un peu plus près les caractères de la divinité de

Jésus-Christ; car, dire de lui, qu'il est le Révélateur parfait de

Dieu, c'est lui accorder l'attribut de la divinité. Le royaume
de Dieu, dont la fondation forme la mission même de Jésus,
n'est pas seulement le but de Dieu, mais aussi la destination
suprême de l'homme. Aussi Christ n'aurait-il pas compris sa

mission d'une manière complète, s'il n'avait pas eu le sentiment

qu'il devait travailler en vue même du salut de l'humanité,

et que ce travail, ce service, était précisément la « forme »

de l'ascendant qu'il devait acquérir et exercer sur les hommes.
Mais les évangiles nous montrent que Jésus a eu clairement
conscience de ce fait, et, par conséquent, dans sa fidélité à sa

mission, même au sein de la souffrance, nous pouvons reconnaître

qu'il a été inspiré et guidé par l'amour. Cet amour du

Christ pour les hommes, cet amour plein de grâce et de fidélité,

qui se manifeste dans toute sa vie, constitue précisément
la révélation parfaite de Dieu. Elle dépasse la révélation de

Dieu dans la nature, dans la conscience, dans l'histoire du

peuple israélite, parce qu'elle est la révélation du but même



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 327

de Dieu, du contenu essentiel de sa volonté qui est amour.
Révélateur parfait, par toute sa vie, de l'amour de Dieu, Christ
mérite par là le qualificatif de divin. Il peut, dans ce sens, le

mériter complètement, parce que l'essence de Dieu, qui est

esprit, volonté et amour, peut se manifester directement dans

une vie humaine, puisque l'homme a été créé pour être esprit,
volonté, amour. Ce qui, dans la personnalité divine, ne saurait
être communicable, c'est la position unique de Dieu vis-à-vis
de l'univers, ses attributs de Créateur et de Conservateur.
Cette face de la nature divine ne peut se manifester directement

dans une vie d'homme, puisque l'homme lui-même est

une partie de l'univers.
Si le royaume de Dieu, tel que Christ a commencé à le

réaliser, est le but en vue duquel le monde existe, celui-ci est

subordonné à celui-là. Il s'en suit nécessairement qu'un des

caractères de la religion fondée par Jésus est de donner à ses

adhérents la domination sur le monde, et que Jésus, le
premier, doit avoir exercé cette domination, ainsi que, du reste,
il le prétend dans des passages comme Matthieu XI, 27 ; Jean

XVI, 33. Dans quel sens faut-il entendre cette domination de

Jésus sur le monde, seconde manifestation de sa divinité?
C'est ce qu'il faut rechercher dans sa vie même. Or, celle-ci
montre que Jésus n'a pas pu disposer à son gré du mécanisme
du monde naturel ; sa vie physique a été soumise à toutes les

conditions ordinaires de la vie humaine. Sa puissance miraculeuse

n'est jamais allée jusqu'à transformer ou supprimer le
cours régulier des lois naturelles, elle a eu une sphère d'action
beaucoup plus restreinte. Quant à déterminer l'étendue de

cette sphère et préciser le degré de puissance de la volonté du
Christ sur la nature physique, c'est là chose impossible, parce
que nous manquons des points de comparaison nécessaires.
Ce fait ne touche cependant en rien à la domination exercée

par Jésus sur le monde, et ne nous empêche pas de concevoir
cet attribut de sa divinité.

Si cette domination ou cette puissance sur le monde doit
être conçue comme en étroite liaison avec la destination
religieuse de l'homme, laquelle a été réalisée par Christ le pre-



328 LOUIS EMERY

mier, elle doit pouvoir devenir aussi le partage des membres
de la communauté chrétienne. Elle ne peut consister alors que
dans l'autonomie de la personnalité religieuse vis-à-vis du
monde1. Dans cette liberté positive du chrétien, qui découle
de la communion avec Christ et de l'obéissance à Christ et à

Dieu, il ne s'agit pas d'actes propres à transformer le mécanisme

du monde physique et les conditions de l'ordre social,
mais d'une appréciation toute différente des choses et des faits
de la vie naturelle et sociale. La vie chrétienne a, en effet,
comme mobile essentiel, le but surnaturel du royaume des

cieux, but auquel sont subordonnés ou sacrifiés, s'il le faut,
tous les autres mobiles. De là dérive pour le chrétien une
puissance et une position particulières dans la vie terrestre,
puissance et position dont Christ le premier a fait l'expérience
parfaite.

Cette puissance de Jésus-Christ vis-à-vis du monde s'est
manifestée surtout dans deux directions : d'abord, dans son
indépendance vis-à-vis de l'esprit général du peuple juif. Bien

qu'appelé à travailler au milieu de ce peuple, en tenant compte
de ses mœurs et de sa religion ; bien qu'éprouvant à son égard
la plus vive sympathie, Jésus a résolument repoussé l'idée que
ce peuple se faisait de sa mission politique ; il s'est prétendu
supérieur à ses lois cérémonielles, et il a nettement affirmé le
caractère universel de sa religion. L'absence de tout préjugé
juif chez Jésus est d'autant plus caractéristique que Paul, le

grand apôtre des gentils, n'y est pas arrivé complètement.
Une seconde preuve de l'indépendance spirituelle en Jésus-

Christ est sa patience dans la souffrance. L'homme cherche
d'instinct à éviter la souffrance, soit physique, soit morale, et
c'est son droit légitime. Mais lorsque cette souffrance est
occasionnée par la fidélité au devoir, lorsqu'elle peut être évitée

par la désobéissance au devoir, elle devient une tentation. Celui

qui y succombe tombe par là même sous l'esclavage du

monde, puisque cette souffrance sera ou bien le résultat du

jeu des forces naturelles, ou bien le produit de volontés
humaines inspirées par des motifs d'ordre terrestre. Au contraire,

1 Cf. 1 Cor. Ill, 21-23; Rom. VIII, 38, 39.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 329

celui qui surmonte cette tentation, celui qui supporte patiemment

la souffrance, d'où qu'elle vienne et quelle qu'elle soit,
manifeste sa puissance spirituelle sur le monde. Or, c'est là ce
qu'a toujours fait le Christ, et c'est pourquoi il a pu dire à ses

disciples : Prenez courage, car j'ai vaincu le monde1.

Ainsi, d'après les indications du Nouveau Testament, les
éléments de l'existence historique de Jésus, qu'on comprend
dans l'attribut de la divinité, sont au nombre de deux : d'une
part, sa grâce et sa fidélité dans l'accomplissement de sa mission

particulière, autrement dit, son amour pour les hommes;
d'autre part, la supériorité, l'indépendance de sa personnalité
religieuse à l'égard du monde. Ces deux choses cependant,
considérées de plus près, ne font qu'un. La patience dans la
souffrance est en même temps une preuve de sa fidélité et de

son amour pour les hommes, et d'autre part, cette fidélité et

cet amour, en dépit de l'échec apparent de ses efforts, sont
une preuve de sa liberté intérieure vis-à-vis des circonstances
extérieures de la vie. Au point de vue de l'homme, cette
patience et cette fidélité constantes de Christ proviennent de sa

volonté (volonté inspirée par une connaissance spéciale de

Dieu) de réaliser parmi les hommes le royaume de Dieu. Au
point de vue de Dieu, cette existence humaine apparaît comme
la révélation complète de Dieu, puisque le royaume de Dieu
est fondé*dans l'essence même de Dieu, dans son amour.

Comme cependant le but de tout membre de la communauté
chrétienne est d'arriver à la stature parfaite de Jésus-Christ,
et par suite de posséder aussi l'attribut de la divinité, dans le
sens ci-dessus expliqué, ce que nous avons dit de la personne
et de l'œuvre de Christ ne suffit pas encore à lui assigner une
place tout à fait à part dans l'humanité, à lui attribuer une
dignité spéciale. Pour le faire, il faut le considérer dans son
rôle vis-à-vis du plan divin, du royaume de Dieu. A ce point de

vue, Christ, étant l'initiateur historique de cette communauté
religieuse des hommes avec Dieu et des hommes entre eux, a,
de ce fait, une situation particulière ; il est nécessairement le

seul dans son genre. Un second être humain pourra surgir,
1 Jean XVI, 33.



330 LOUIS EMERY

qui pourra manifester la même patience et la même fidélité

que Jésus, qui pourra avoir les mêmes intentions et obtenir
les mêmes résultats que Jésus ; il n'en sera pas moins dans la

dépendance historique de ce dernier; matériellement, il pourra
être son égal, formellement il ne le sera jamais. De même,
l'amour de Dieu ne trouvera quantitativement sa révélation
parfaite, qu'au jour où tous les membres du royaume des cieux
seront guidés par le seul mobile de l'amour fraternel; mais ce

résultat futur est renfermé qualitativement dans l'intention du
Christ de réaliser le règne de Dieu, et dans sa vie pratique,
toute dominée par cette intention. Voilà pourquoi l'influence
exercée par la communauté chrétienne dans le monde, la
transformation de l'esprit général de l'humanité par le principe

de l'amour, les applications de ce principe dans le
domaine des inslitutions publiques, le progrès de l'indépendance
de l'esprit à l'égard de la nature et l'asservissement
correspondant de la nature à l'esprit pour réaliser des buts humains,
tout cela peut être considéré comme des manifestations du

règne spirituel de Dieu et attribué à l'impulsion de Jésus-
Christ. Dans cette appréciation du rôle de Christ se manifeste
la conception chrétienne du monde, correspondant à la
connaissance du Dieu esprit et amour.

Si le royaume de Dieu est le but essentiel de l'amour divin,
si le Révélateur et le fondateur de ce royaume est Jésus-Christ
il faut conclure que le Christ a été l'objet d'une connaissance

et d'une détermination essentielle, donc éternelle, de la
volonté de Dieu. Ainsi, Jésus-Christ, en tant que Révélateur du

royaume de Dieu, et abstraction faite des circonstances
particulières de sa vie historique, est éternellement présent pour
la connaissance et la volonté de Dieu, tandis que les autres
membres de son royaume ne sont que l'objet de la connaissance

temporelle de Dieu. Il suit de là que l'éternelle divinité
du Christ n'existe que pour l'intelligence divine, et que pour
nous autres, hommes, le Christ préexistant est inconnu.

XV

Nous avons apprécié l'œuvre et la personne de Jésus à deux

points de vue. Partant du point de vue moral, nous avons dit



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 331

que la vocation particulière de Jésus avait été de fonder le

royaume de Dieu, dont le but est de réunir les hommes de

toute langue et de toute nation dans une communauté morale,
dont toute la loi découlât du principe général de l'amour pour
le prochain. Du point de vue religieux, nous avons jugé que la

personne et la vie de Jésus avaient été la révélation parfaite
de Dieu, considéré dans ses deux attributs essentiels : l'amour
et la liberté à l'égard du monde. Cette double appréciation ne
rend et n'exprime que ce qu'on est convenu d'appeler l'office
prophétique et l'office royal de Christ; qu'en est-il de son office
sacerdotal, également affirmé par l'Eglise chrétienne, et rattaché

généralement par elle aux souffrances et à la mort de

Christ?
Le prêtre, le sacrificateur est, d'une manière générale, celui

qui a le droit de s'approcher de Dieu, de communiquer avec

lui, et, par suite, de servir d'intermédiaire entre Dieu et les

membres de la communauté religieuse dont il est prêtre. Christ
a donc été prêtre en lui-même et pour lui-même, en sa qualité
de fondateur de la religion parfaite. Ce caractère sacerdotal
est étroitement lié au sentiment qu'a Jésus de sa mission ; ce
n'est pas seulement dans la prière et le recueillement que
Christ s'approche de Dieu et s'assure de lui être agréable, mais
dans tout le cours de sa vie, qu'il considère comme le service
de Dieu. Mais Christ n'est pas seulement prêtre et sacrificateur

pour lui-même, il l'est aussi pour autrui, il l'est pour la
communauté religieuse qu'il a fondée ici-bas, et aux membres de

laquelle il a assuré le droit de s'approcher de Dieu et de vivre
en communion avec lui. Ce droit, il l'avait pour lui-même, en

raison de son obéissance parfaite à son Père céleste; il l'a
accordé aux membres de son Eglise, en leur octroyant, de la

part de Dieu, le pardon des péchés. Cela veut dire, qu'au sein
de l'Eglise chrétienne, la communion des hommes avec Dieu
est possible malgré leur état de péché et le sentiment de leur
coulpe. La conscience du pardon de ses péchés n'enlève pas à

l'homme le sentiment de la coulpe, bien plutôt il l'accentue ;

le pécheur, qui se sent pardonné et aimé de Dieu, éprouve
d'autant plus fortement le sentiment de son indignité, et, par
suite, celui de la grâce qui lui a été faite. Ce pardon des pé-



332 LOUIS EMERY

chés, qui constitue le caractère fondamental de l'Eglise
chrétienne, celle-ci, du moins dans sa grande généralité, le fait
découler des souffrances et de la mort du Christ, et c'est dans

ces souffrances et dans cette mort qu'elle voit l'office sacerdotal

du Christ.
Ritschl est d'accord avec l'Eglise pour rattacher étroitement

le pardon des péchés à l'œuvre de Jésus, et il réfute sérieusement

les objections faites à ce rattachement par les sociniens
et les théologiens de Y'Aufklärung. La première, et la principale,

est que, dans la religion de l'Ancien Testament, Dieu a

pardonné les péchés sans l'intermédiaire de Jésus-Christ. Il
est vrai, répond Ritschl, que dans la religion des Israélites, la

promesse du pardon des péchés est rattachée à certains sacrifices

; mais cette promesse est restreinte aux péchés d'impureté

légale et aux lésions involontaires des droits théocra-
tiques ; les péchés faits « à main levéel » sont exclus du

pardon ; c'est pourquoi, chez les psalmistes, la prière demandant

à Dieu le pardon des péchés est sans relation avec les
sacrifices. Il faut aussi observer que les prières des psalmistes
et les promesses prophétiques représentent et attendent le

pardon des péchés comme accompagné et prouvé soit par le
rétablissement du bien-être matériel de l'individu, soit, s'il
s'agit d'Israël tout entier, par sa prospérité politique. Or,
comme la vie prouve amplement qu'il n'y a pas corrélation
entre l'état religieux d'un individu et sa situation matérielle, il
s'en suit que chez les Israélites le pardon des péchés ne pouvait

pas être l'objet d'une parfaite certitude. La seconde objection

est que, si Dieu est amour, le pardon des péchés s'entend
de soi. Mais, répond Ritschl, cette conclusion et l'idée de Dieu

qu'elle suppose sont le produit de cette philosophie teintée de

christianisme qu'on appelle la religion naturelle ; or cette

religion naturelle n'a point du tout réussi à fonder de communauté

religieuse dont les membres aient fait l'expérience du

pardon des péchés. Historiquement, il est prouvé qu'il n'y a

pas de communauté religieuse autre que l'Eglise chrétienne,
qui soit fondée sur le fait du pardon des péchés; ce n'est que

1 Cf. Nomb. chap. XV, 6, 30, 31.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT BITSCHL 333

dans le sein de l'Eglise chrétienne que les membres font
journellement cette expérience, et cela, nonobstant le sentiment
du péché et de la coulpe qui, — les faits le prouvent également,

— y est plus accentué que dans toute autre religion.
Ce qui, sur le point qui nous occupe, distingue la théologie

de Ritschl, c'est qu'elle repousse absolument toute théorie
d'une satisfaction vicaire, et rattache le pardon des péchés à

toute la teneur de la vie du Christ. Les souffrances du Christ
ne peuvent être considérées comme une punition des péchés
de l'humanité ; il n'y a punition que là où cette punition est

accompagnée du sentiment de l'avoir méritée, autrement dit,
du sentiment de la coulpe. Ce sentiment, Christ n'a pas pu
l'avoir, et par conséquent il n'a pas pu considérer ses
souffrances comme une punition, fût-ce même comme une punition
méritée par d'autres que par lui. Le pardon des péchés que
Christ a déjà accordé de son vivant nous invite à chercher,
ailleurs que dans le fait de la souffrance et de la mort considérées
en elles-mêmes, le caractère sacerdotal de Christ. Ce caractère
se trouve dans la fidélité de Jésus à remplir la mission qu'il
avait reçue de son Père, fidélité qu'il a surtout prouvée par sa

patience à supporter les souffrances morales et physiques qu'il
a rencontrées dans sa vocation, et par son obéissance jusqu'à
la mort. Il a montré, en particulier, par là, que la communion
spirituelle la plus complète avec Dieu et le bonheur ne dépendaient

pas de la situation matérielle qu'on a dans ce monde, et

qu'ils n'y trouvent pas leur critère. Dans l'exécution de sa

tâche, Christ est comparable non seulement au prophète, qui
annonce les desseins de Dieu au péril même de sa vie, mais
aussi au prêtre qui exerce son droit sacerdotal en faveur d'autrui

en même temps que pour lui-même. En effet, Christ n'a

pas seulement manifesté aux hommes l'amour, la grâce et la

fidélité de Dieu, en s'inspirant, dans l'accomplissement de sa

mission, de ce même amour qui forme le fond même de la

volonté divine. En même temps, il a montré son amour pour
Dieu sous la forme de l'obéissance à ses ordres, et cette obéissance

était pénétrée d'un tel esprit de foi et de prière, qu'il a

toujours été convaincu de sa mission de révélateur de Dieu



334 LOUIS EMERY

(Jean XV, 10; X, 17, 18). En s'assurant, par son obéissance,

son droit sacerdotal de s'approcher de Dieu, Jésus-Christ l'a fait
dans l'intention que la société religieuse fondée par lui arriverait

à la même situation. En d'autres termes, Christ est, en

tant que prêtre et sacrificateur, ie représentant de son Eglise,
qu'il peut conduire à Dieu, grâce à son obéissance parfaite.

Le sens de cette pensée n'est point que la communauté
chrétienne n'a pas besoin de faire ce que Christ a fait en sa

qualité de prêtre ; bien plutôt, la communauté doit suivre
l'exemple donné par Christ comme prêtre et représentant de

la communauté. Mais la communauté chrétienne est formée
de pécheurs, éloignés, comme tels, de Dieu ; leur union effective

avec Dieu a lieu par le moyen de la rémission des péchés,
dont Jésus-Christ est le médiateur à un double point de vue.
Si l'on considère la rémission des péchés comme une manifestation

de l'amour de Dieu, cet amour s'est révélé dans toute la
vie du Christ; envisage-t-on, au contraire, la rémission des

péchés comme le caractère proprede l'Eglise chrétienne, alors
cette rémission est garantie par le Christ, dont la situation vis-
à-vis de Dieu est accordée aussi à ceux qui font partie de sa

communauté. La formule du pardon des péchés ou de la

justification sera donc, chez Bitschl, celle-ci : Dieu accorde à

l'Eglise chrétienne la même situation et le même amour que
Jésus-Christ a toujours possédés, grâce à son obéissance
parfaite. C'est donc à l'Eglise de Christ, — et c'est là un point
essentiel aux yeux de Ritschl — et non pas aux chrétiens
considérés isolément qu'est dévolu le privilège du pardon des

péchés. Le rapport du chrétien avec Christ dépend, en effet,
logiquement et historiquement, de son rapport avec l'Eglise :

historiquement, parce que l'individu ne parvient à la foi
chrétienne que par l'intermédiaire de l'Eglise : logiquement, parce
que l'influence de Christ sur les hommes ne peut pas être

séparée de son intention préalable de fonder une communauté

religieuse. Seulement, et c'est là ce qui distingue Ritschl du

catholicisme, l'Eglise n'est pas, à ses yeux, l'ecclesia repraesen-
tans, le clergé organisé, mais la communauté des fidèles
caractérisée par la prédication de l'Evangile.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 335

Dans l'intention de Christ, la promesse du pardon des péchés
et la fondation d'une communauté, dont les membres
reconnaissent en Dieu, son Père, aussi leur Père, sont deux pensées
équivalentes. C'est également une chose identique d'être certain

du pardon de ses péchés ou d'appartenir à l'Eglise de

Christ. Ritschl repousse formellement toute théorie qui conçoit
la justification de l'individu d'une manière directe et sans
l'intermédiaire de l'Eglise. Il est impossible, dit-il1, de se mettre
directement en rapport avec Christ ; car Christ n'est visible

que dans l'Evangile, et l'Evangile représente aussi bien l'Eglise,
— qui subsiste par lui, — que la grâce de Dieu et la révélation
de Jesus-Christ. Le croyant est réconcilié par Jésus-Christ avec
Dieu, en sa qualité seulement de membre de l'Eglise fondée par
Jésus-Christ. Les chrétiens qui veulent absolument d'un
rapport personnel, immédiat avec le Christ, et prétendent arriver,
par ce moyen, au sentiment de la certitude de leur adoption
par Dieu, oublient que la religion, — et le christianisme en

particulier, — ne consiste pas uniquement en un rapport avec
Dieu, mais aussi dans une certaine façon d'envisager le monde
et d'y vivre. Notre adoption par Dieu a pour corollaire notre
domination spirituelle sur le monde, et dans la mesure même
où nous exerçons cette domination nous sommes participants
à l'esprit de Jésus-Christ, nous sommes en communion avec
lui. Imiter Jésus-Christ, ce n'est pas, comme le prétendent
certains théologiens, chercher à posséder son Gottesbewusstsein,
mais c'est être, comme lui, fidèle dans l'accomplissement de

notre vocation spéciale, c'est avoir, comme lui, l'assurance

que toutes choses ensemble concourent au bien de ceux qui
aiment Dieu, et posséder, dans ce sentiment, la force de vaincre
le monde et ses tentations. Nous arriverons à ce résultat, dans

la mesure où le sentiment de notre réconciliation avec Dieu

par Jésus-Christ deviendra un sentiment de confiance dans la

grâce de Dieu au milieu de tous les événements de notre vie.

1 IIIe volume, p. 514.


	La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchainement logique [suite]

