
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: Essai sur Galates III, 15-29

Autor: Bois, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAI SUR GALATES III, 15-29

HENRI BOIS

Pour arriver au vrai sens de ce passage difficile entre tous,
— même après les quelque quatre cents interprétations qui en
ont déjà été proposées, —¦ il importe, me semble-t-il, de rapprocher

le verset 16, par lequel débute, et les versets 28-29, par
lesquels finit la péricope. Dans cet exorde comme dans cette

conclusion, il est également question : 1° du tmépp« 'Aßpui^, 2°

de l'antithèse entre sic et koX)m (âKumeç ùp.sîç au v. 28). Dans les

deux passages, c'est Christ qui est envisagé comme l'unique
cmiapv. A(3(3axfx; et c'est seulement parce que les croyants sont
ht X/>«7T« Ïtjo-oO qu'ilS^SOnt sîç, et qu'ils sont anépp.«. 'Aßpaxfx1.

Cela posé, est-il vraisemblable que les idées exprimées avec
tant de netteté et d'insistance au début et à la fin de la péricope

restent, pour ainsi dire, extérieures au corps de la péricope

elle-même? Je ne réussis pas à me le persuader. Je suis

porté à croire, en particulier, que si l'explication du fameux
verset 20 doit être cherchée quelque part, c'est là, dans ce

rapprochement des versets 16 et 28-29 entre eux et avec le
1 C'est faute d'avoir saisi le sens profond de la pensée de Paul, faute

d'avoir pénétré cette identification intime de Christ et des chrétiens dans

une même substance, pour ainsi dire, que M. Reuss a pu écrire, à propos
du verset 29, cette phrase vraiment étonnante : « Ici anippa. est collectif,
et l'auteur ne paraît pas se rappeler que plus haut il a insisté sur ce

même singulier, pour écarter la notion collective. » C'est M. Eeuss qui ne

paraît pas, lui, se rappeler, outre bon nombre de passages pauliniens, en

particulier le verset 28, qu'il vient pourtant d'interpréter



ESSAI SUR GALATES III, 15-29 271

verset 20. On trouve, en effet, dans ce verset 20, les deux mots
ho; et u;, qui se lisent aux versets 16 et 28; et, tout près du
verset 20, le verset 19 contient lui aussi la mention de ce

tmépiut auquel les versets 16 et 28-29 appliquent la notion de sic.

Reprenons donc au verset 15.

Verset 15 : « Frères, dit Paul, je parle à la manière des
hommes. Une disposition en bonne forme, bien que faite par
un homme, personne ne l'annule ou n'y ajoute. »

Il semble que Paul va continuer :

B. Or la promesse est une disposition prise (non pas par un
homme, mais) par Dieu.

C. Donc, a fortiori, la promesse ne peut-elle pas être annulée

ou modifiée par quoi que ce soit.
Aussi, nombre d'exégètes ont-ils voulu trouver la proposition

B dans le verset 16 et la proposition C dans le verset 17 :

bien à tort, comme nous allons le voir.
Verset 16 : « Or, c'est à Abraham que les promesses ont été

faites et à sa postérité. Il n'est pas dit : y.cà toï; tmeppamv, comme
s'il s'agissait de plusieurs (ùç ini noXXüv), mais en tant qu'il s'agit
d'un seul (wç ly' évo;) : x«t ™ a-nijOfMcrt trou, c'est-à-dire Christ. »

Il est clair que le verset 16 ne fournit nullement la mineure
qu'on veut obtenir de lui : il ne renferme même pas le nom
de Dieu Et toute l'intention de ce verset 16 porte manifestement

sur les mots x«î tw ampficm «-JTO-J, ainsi que le montrent à

la fois la place même de ces mots séparés à dessein de ru Si

'Afipxâix, et la réflexion qui débute par où liyu. La façon même

dont Paul introduit et présente la distinction subtile entre
a-nippa. et anép[ia.T«., prouve que ce n'est pas là une sorte de

glose, comme on l'a prétendu, une réflexion accidentelle, qui
lui est échappée en passant et qu'il a émise sans y attacher

d'importance. Il compte non seulement se servir de cette

distinction, mais faire reposer sur elle toute son argumentation

dans cette péricope. Et il faut nous attendre à ce que,
dans les versets qui vont suivre, il raisonne sur ce principe
ainsi formulé dès l'entrée.

Dans les versets 15-16, Paul pose donc les principes qui
vont lui servir dans la discussion.



272 HENRI BOIS

Au verset 17, c'est cette discussion elle-même qui commence :

Verset 17-18: « Or, voici ce que je dis : une disposition que
Dieu a prise antérieurement, la loi survenue 430 ans plus tard

ne l'annule pas, de manière à rendre vaine, à abolir la

promesse. [Je dis cela ; car (d'après vous, l'héritage vient de la

loi; et, par suite), venant de la loi, il ne vient plus de la

promesse. Mais Dieu, dans sa grâce, a fait don à Abraham de

l'héritage par la promesse. (Si donc, comme vous vous laissez

entraîner à le croire, l'héritage vient de la loi, la loi abolit la

promesse. Eh bien cela n'est pas. Elle ne l'abolit pas.)] »

Les mots Si«8woiv nprnewpupevi)-» òirb zoïi Ö£o-j font antithèse aux
mots àvSpwTrou ¦x.zmpag.i-ir,-! St«Mx>i« du verset 15. Le verset 18 est

une explication provoquée par les derniers mots du verset 17 :

Et'ç TÒ y.xTCipyritTCii Trjv inayyeXiav.

Dans les versets 17-18, Paul a donc affirmé : 1° que la loi
n'abolit pas la promesse; 2° que la loi ne procure pas l'héritage

que la promesse doit procurer (car si la loi procurait cet

héritage, elle abolirait la promesse). On pouvait dès lors
demander : Si la loi n'abolit pas la promesse, qu'est-elle donc?
Si la loi ne procure pas l'héritage, que procure-t-elle donc?

C'est à ces questions que Paul va s'attacher à répondre :

Verset 19 : « Pourquoi donc la loi? (Qu'est-ce donc que la

loi?) C'est à cause des transgressions qu'elle a été ajoutée, »

c'est-à-dire pour les faire naître en tant que transgressions
(ct. Rom. IV, 15) et les multiplier, « jusqu'à ce que vînt le

GTzipga. auquel la promesse a été faite, promulguée (c'est ce que
vous dites pour rehausser la loi, et pour ma part je ne le nie

pas) par les anges, au moyen d'un médiateur. »

L'argumentation de Paul peut être mise sous cette forme :

Je dis que la loi n'abolit pas la promesse. En effet :

1° La loi a été donnée pour favoriser les transgressions;
2° La loi, qui a été donnée 430 ans après Abraham, a été

donnée jusqu'à ce que vînt le anzppa \3pxi.u. ;

3° La loi a été promulguée (par les anges) au moyen d'un
médiateur.

Il est évident que si la loi a été donnée pour favoriser
les transgressions, elle n'a rien à faire avec la promesse,



ESSAI SUR GALATES III, 15-29 273

qui a pour but de procurer lajustice, StztwoirtW Il est évident
aussi que si la loi a été donnée après Abraham et avant le
anépux Xpiaro;), jusqu'à la venue du anippa, elle n'a rien à

faire avec la promesse qui ne concerne qu'Abraham et le cmépu.«..

Il est évident enfin que si la loi a été donnée aux Israélites
(rà cmépg.c(T«, «s ini noXkâv) par l'intermédiaire des anges (S«' à.y/èl.av)

et l'entremise d'un médiateur, elle n'a rien à faire avec la
promesse qui a été faite à Jésus-Christ (tò n-^ïp^a. rj iirhyyùxm) sans
entremise de médiateur (ni d'anges).

Paul est ici d'une si extrême concision qu'il ne s'attache pas
à développer et à faire ressortir la force de ses arguments ; il
se borne à les indiquer d'un trait ; et c'est seulement lorsqu'il
juge un mot d'explication absolument nécessaire, qu'il s'arrête

pour le donner. Il emprunte à ses adversaires les mots òWaysì;
St' àyvûwv iv ypipi pso-iTov, dont ils se servent pour exalter les
mérites de la loi ; et il les leur emprunte, non pas pour révoquer
en doute la doctrine qu'ils expriment, mais au contraire pour
la leur opposer triomphalement et les réfuter par leurs propres
discours. Il ne pouvait supposer que la portée attribuée par
lui à ces mots qu'il recueille, pour ainsi dire, sur la bouche de

ses opposants, serait saisie par eux : de là vient qu'il ajoute le

verset 20.

Le verset 20 est donc une explication de l'argument contenu
dans les derniers mots du verset 19; et dans sa hâte et sa

brièveté, Paul n'expose même pas complètement cette
explication. Il laisse de côté les mots St' àyyilan, et ne retient que
les mots lv xstpi fiso-tTou. Car les mots St' àyyilav s'interpréteraient
de la même façon que les mots h ^api peo-ÎTou : il suffit donc

d'interpréter l'une de ces deux locutions pour que les lecteurs

(déjà instruits des doctrines de Paul) soient à même de

comprendre l'autre.
Nous arrivons ainsi au fameux verset 20. Occupons-nous

d'abord de la première partie : h SI peaa-o; hhç o->a hnv.

Qu'on Construise ò S; o-jy. eVrtv ii.ivhn; ivo; — OU bien ô Si y.sai-r,;

où* iVrtv Ivo; seil, pzmrr,; — ou enfin qu'on fasse de ô (Si) ftsalm; ivo;

l'attribut, et qu'on suppose le sujet de itnh sous-entendu, et à

suppléer au moyen du dernier mot du verset 19, le sens de

THKOL. ET PHIL. 1889. Ls



274 HENRI BOIS

ces mots demeure à peu près le même. Le sujet de oùx t<mv,

c'est toujours le psaimt, le même fis«T»s que celui dont il est

parlé au verset 19, Moïse.

Et le sens est :

« Vous dites que la loi a été donnée par l'intermédiaire d'un
médiateur. Eh bien moi, je ne dis pas le contraire; mais
observez que cela même prouve que la loi n'a rien à démêler
avec la promesse. Pourquoi? parce que le médiateur n'a pas
apporté la loi-à un seul individu, il n'a pas été le médiateur
d'un seul, pour un seul; il a transmis la loi à une masse
d'individus israélites (w; ini ttoWxôv) ; ce qu'il a apporté, il ne l'a
donc pas apporté à Jésus-Christ, au anipu.«, puisque la
promesse est pour le nr.ippu. seul. La loi et la promesse sont donc
choses tout à fait distinctes et différentes. »

Il semble toutefois que si l'on traduit : « le médiateur n'est

pas médiateur d'un seul, d le sens est forcément : « il est
absurde de parler d'un médiateur là où il n'y a qu'une seule partie

; il faut au moins deux individus entre lesquels exercer la
médiation ; on ne peut pas être médiateur entre un seul et

rien I » Or, ce sens, sur lequel bien des exégètes sont venus
échouer, n'a rien à voir avec notre texte et notre contexte.
D'autre part, on ne peut guère tirer grammaticalement de la
construction ô Si psahri; oùx stjTtv iitsi-r,; Ivo; le sens que je donne
à la première partie du verset 20. Il faudrait que Paul eût
écrit : ó Si (ASTITïi; o-j-/_ vnip Ivo; liZdhy,; èuri, toj votoli. — Je Cl'OÌS dune

qu'il faut tout simplement interpréter, comme l'ont fait
plusieurs auteurs : le médiateur n'appartient pas à un seul, n'est
pas d'un seul, à un seul, relatif à un seul. Il ne me paraît pas

que la place de la négation s'oppose absolument à cette
traduction, et que Paul eût nécessairement dû écrire où;*; Ivo; imi-i

ou bien où* fora Ivo; plutôt que Ivo; o-jx EWA D'ailleurs nous

verrons tout à l'heure la conclusion qu'il y a à tirer de la place
de la négation.

Je prends les mots ó SI ptohvî Ivo; oùx «<mv au sens réel, et

' On trouve dans 2 Pierre I, 20 une construction analogue à celle que
j'adopte ici, après plusieurs écrivains: nuau. npoyr,ttiu. ypuo-n; tSt«; inàii-
<T£to; où yinsTixi.



ESSAI SUR GALATES III, 15 29 275

non logique (le médiateur en général, tout médiateur, la
notion de médiateur, etc..) Le présent lori ne constitue pas une
objection, puisqu'on lit plus haut le présent àmpoï* et que, dans

l'emploi de ce temps, on ne trouve rien qui empêche de voir
dans la loi la loi mosaïque.

Il faut d'ailleurs se garder de faire raisonner Paul de telle
façon qu'il nie radicalement que Jésus-Christ soit et puisse être
appelé un médiateur. Sans doute, dans notre péricope, le terme
f»s<rtT>)î désigne Moïse et non Jésus-Christ. Seulement, il faut
avoir soin de ne pas l'appliquer à Moïse de telle sorte que si

ailleurs Paul eût voulu l'appliquer à Jésus-Christ, il n'eût pu
le faire sans contredire ce qu'il dit ici. Or, si on voulait que
Paul ait conclu de la notion même de médiateur, que la loi n'a
rien à faire avec la promesse, puisque la promesse ne peut
logiquement s'accommoder d'un médiateur, on ne se bornerait
pas à soutenir que dans ce contexte peoróicne désigne pas Jésus-

Christ, on affirmerait qu'en thèse absolue, d'après Paul, Jésus-

Christ n'a pas été et ne pouvait pas être un médiateur.
L'interprétation que Hofmann donne de ces mots au sens

logique est séduisante au premier abord. « Là où en face de

Dieu, il n'y a qu'un seul individu, dit-il en substance, il n'y a

pas, il ne peut pas y avoir de médiateur : à quoi bon Dieu
s'adresse directement à lui. — Pour qu'il y ait médiateur, il
faut qu'il y ait une pluralité d'individus, auxquels Dieu veuille
faire parvenir une communication: dans ce cas, il a évidemment

besoin d'un médiateur. » Il suivrait de là que la notion
même de médiateur est étrangère à l'économie de la grâce, de

la promesse. Et en combinant ces remarques avec mon
interprétation des derniers mots du verset 19, on obtiendrait ce

sens : « Vous dites : lv %api ptmro-j, s'écrierait Paul. Eh bien I cela
seul qu'il y a eu un médiateur prouve l'absolue distinction et

l'absolue différence de la promesse et de la loi. »

Mais une telle exégèse est plus ingénieuse que satisfaisante.

Pourquoi entre Dieu et un individu, n'y aurait-il pas un médiateur?

La logique ne le dit pas. L'histoire du peuple d'Israël
montre au contraire que, dans bien des cas, tel ou tel prophète

1 On peut, de ces présents, rapprocher le parfait y.iyj.puj-cu.



276 HENRI BOIS

s'est trouvé servir de médiateur entre Dieu et un individu. Et si

Christ est médiateur entre Dieu et les hommes, il est aussi
médiateur entre Dieu et chaque individu chrétien. D'autre part,
rien, a priori, n'empêche que Dieu communique sans médiateur

aucun avec une pluralité d'individus, si considérable soit-elle.
Non, ce que Paul dit ici, c'est qu'il n'y a pas eu de médiateur

entre Dieu et Jésus-Christ et qu'il n'y en a pas eu en fait : au

contraire, en fait, dans l'économie de la loi, il y a eu un
médiateur entre Dieu et les nombreux Israélites.

Nous nous en tenons donc au sens réel, tout en faisant

remarquer que si Paul emploie le présent, c'est parce que, dans

son argumentation.... logique sur le fait, le point de vue
spécialement historique n'est pas celui où il se place. Et, encore
une fois, le verset 17 avec àxopoï est absolument dans le même

cas que notre verset 20 avec imi.
On observera que le Simaydç du verset 19 rappelle le ln-iSt«-

TxrrtjîTcu du verset 15. Ces mots (oùSci; ùQztù ;) ImSta-rao-a-exc«) n'ont

pas été, eux non plus, écrits à la légère. Paul a déjà tiré parti
du oùSei; iBezeï. Quant à oùSui; Ì7rtSi«Tao-<reT«i, c'est dans les versets
19-20 qu'il trouve son application. Si la loi avait été promulguée
par Dieu pour le aniptxa, alors Dieu aurait ajouté à sa disposition.

Sans doute, Dieu est l'auteur de la loi (le texte dit Sta-rayst;

St' àyyilwv et non pas Ù7r' iyyiltùv, et jamais il n'est entré dans

l'esprit de Paul de dire que la loi ne venait pas de Dieu et de

trouver là une différence avec la promesse qui viendrait, elle,
de Dieu), mais Dieu n'a pas destiné la loi au anépu«, au d; qui
est Jésus-Christ ; il l'a destinée aux anéppar«, aux nolloi qui sont
les Israélites —jusqu'à Jésus-Christ.

Restent les mots ò Si 9sb; -1; mm. Ce sont eux qui constituent
la véritable difficulté du texte.

Notons en premier lieu qu'il n'y a dans le verset 20 aucun
des deux syllogismes contraires qu'on a voulu y trouver. D'après
les uns, Paul dirait: «Le médiateur n'est pas d'un seul, or
Dieu est un seul, donc le médiateur n'est pas de Dieu.»
D'après les autres il dirait : « Le médiateur n'est pas d'un seul

(c'est-à-dire est de deux ou de plusieurs), or Dieu n'est qu'un
seul, donc le médiateur n'est pas seulement de Dieu. » Dans le



ESSAI SUR GALATES III, 15-29 277

premier cas, on attribue à Paul une énormité : comme si la loi
mosaïque ne venait pas de Dieu Dans le second cas, on le fait
se mettre en frais pour aboutir à une assertion qui n'en valait
certes pas la peine En vérité

Il ne fallait pas se mettre en dépense

pour ne nous donner... qu'un truisme: et encore donner est

trop dire, car ce truisme auquel Paul se serait infligé tant de

mal pour arriver, il le... sous-entendrait, par honte sans doute
de n'être parvenu en fin de compte qu'à un si maigre résultat
— Mais de part et d'autre la conclusion indiquée ne ressort
nullement des prémisses. Comment le fait que Dieu est un seul

et que le médiateur est médiateur non d'un seul (mais de

plusieurs), prouverait-il que Dieu n'est pas un de ces « plusieurs »

Et comment ce même fait prouverait-il que Dieu est un de ces

plusieurs? Le texte et le contexte ne postulent ni l'une ni l'autre

de ces conclusions.
Ecartons aussi l'interprétation bizarre d'après laquelle Paul,

pour différencier la loi et la promesse, aurait assuré que dans

la loi, il n'y a pas une seule partie : Dieu, mais deux parties :

Dieu et l'homme, tandis que dans la promesse il n'y a qu'une
partie: Dieu seul. Voilà qui ne laisse pas d'être plaisant!
Comme si dans toute promesse il n'y avait pas deux parties :

celle qui promet et celle à qui l'on promet Et Abraham? et le

anêpu.«! qu'en faites-vous? — Mais, réplique-t-on, dans la
promesse il n'y a qu'une partie... active, contractante... Le
malheur, c'est que le texte ne souffle pas un traître mot de partie
contractante, active I

Nous ne pouvons songer à critiquer toutes les interprétations
proposées au sujet de ce verset : il y faudrait un volume.
Essayons plutôt d'exposer nous-même les résultats auxquels
nous sommes arrivé.

Remontons aux versets qui précèdent le verset 20. Paul a

affirmé au verset 17 que la loi n'abolit pas la promesse. Il était

utile, pour continuer et épuiser la preuve, de comparer la loi et

la promesse au triple point de vue :

1° de leur but ;



278 HENRI BOIS

2° de leur auteur (ou de leurs auteurs) ;

3° de leur destinataire (ou de leurs destinataires).
1° Au point de vue du but, la différence est complète : la loi

a pour but de produire les transgressions, la promesse a pour
but de produire lajustice.

2° Au point de vue des destinataires, la loi survenue 430 ans

après la promesse faite à Abraham en faveur du anipp«., n'est
en vigueur que jusqu'à la venue du anipp«.. La loi ne s'adresse
donc ni à Abraham ni au anippa, seuls destinataires de la

promesse.

3° Au point de vue de l'auteur, Paul ne nie pas que la loi
vienne de Dieu. Il y a donc, sans doute, entre la loi et la
promesse ce point de ressemblance que la loi et la promesse
viennent toutes deux de Dieu. Mais il y a une grande différence.
En effet, la loi vient de Dieu, mais elle n'est arrivée à sa

destination, elle n'est parvenue aux Israélites postérieurs à Abraham
et antérieurs à Jésus-Christ qu'en passant à travers les anges
d'abord, puis le médiateur. Il n'en est pas de même pour la

promesse. Celle-ci a été faite immédiatement par Dieu à Abraham

et au anippa. et est accomplie immédiatement par Dieu
dans le anippa, sans entremise de n'importe qui. Pour la loi, les

auteurs, ce sont (Dieu), les anges, le médiateur. Pour la

promesse, l'auteur, c'est Dieu seul.

Il reste à montrer que ce sens est bien fourni par les derniers
mots du verset 19 et par le verset 20.

Paul s'empare des remarques par lesquelles ses opposants
relèvent la valeur de la loi. Et il leur réplique : « Oui, sans

doute, la loi a été promulguée par le moyen des anges, par
l'entremise d'un médiateur. Mais (ni les anges ni) le médiateur

n'appartiennent à un seul, ne sont du parti d'un seul, ne sont
relatifs à un seul. (Donc le médiateur n'appartient pas, ne se

rapporte pas au anépp«, à Christ). Celui qui est d'un seul (qui,
par conséquent, se rapporte au rmépp«), celui qui appartient à

un seul (au Ivo; auquel le médiateur, lui, n'appartient pas), c'est
Dieu et Dieu seul. »

En d'autres termes, dans la disposition qui a trait à un seul

individu, tï;, il n'y a que Dieu qui entre en relations avec ce



ESSAI SUR GALATES III, 15-29 279

seul individu, avec ce d;; c'est Dieu seul qui appartient à un
seul: ce n'est pas Dieu, plus un médiateur (plus des anges),
c'est Dieu tout seul.

Je construis en effet : 6 Si 9eô; ef; I™ Ivo;.

L'omission de Ivo; par Paul n'a rien qui doive surprendre,
puisque Ivo; se trouve écrit en toutes lettres dans le précédent
membre de phrase. On a de tout temps remarqué qu'il devait

y avoir une opposition, une antithèse entre les deux parties du

verset 20. Mais on a aussi observé, avec non moins de raison,

que si ó Si psntnç et ô SI 6-6; pouvaient effectivement être
constitués en antithèse, il n'y avait pas opposition, symétrie entre
Ivo; oùx l'o-Ttv et el; iam. On a dit, et non sans justesse, qu'il
faudrait dans les deux cas ou bien Ivo; ou bien et;, c'est-à-dire ou
bien

evo; OÙX cTTÎV evo; £OTlV

ou bien
si; oùx EGTtv zi; eort'v.

On s'est pareillement étonné de la place de la négation oùx,

qui est faite pour surprendre à la vérité. Dans l'interprétation
que je propose ici, l'antithèse devient des plus faciles à établir
et des plus nettes. L'opposition porte sur oùx Smv d'un côté et
!<TTtv de l'autre : de là, la place delà négation. 'Eo--™.... quoi?
Cela est indiqué dans le premier membre, et n'avait par conséquent

nul besoin d'être répété dans le second : e<mv Ivo;.

L'antithèse est donc :

ó Se ptirirr,; ò SI 6eó; et;

oùx eanv IctÎv

Ivo; (Ivo;)

Il ne faut pas alléguer que l'apôtre aurait dû, dans ce cas,
écrire to-j Ivo;; car je ne traduis pas : du seul Christ, ou du seul

anippa, mais bien d'un seul, d'un seul individu, — tout en

admettant, bien entendu, que l'apôtre avait Jésus-Christ dans

l'esprit quand il écrivait ce fvó;, de même qu'il pensait à Christ

lorsqu'il écrivait au verset 16 if ivi;.
Objectera-t-on que l'interprétation proposée donne à dç un

sens qu'il ne peut avoir, celui de seul, solus, p6-jo;, tandis que
le vrai sens de et; est : un seul, unus?Le dictionnaire de Grimm



280 HENRI BOIS

répond à l'objection, en citant des passages où el; est
employé dans l'acception de solus. Ainsi, dans Marc II, 7, on lit :

tT; SùvaTM àipilvai àpapria; eì pi et; ó 6eó; ; et dans le passage parallèle

de Luc (V, 21), on lit ei F, póvo; 6 9eó; (Cf. Luc XVIII, 19 ;

Marc X* 18.)
Mais la réponse donnée à cette objection provoque aussitôt

de nouveaux scrupules. C'est bien, peut-on dire. Au verset 20

du chap. Ill des Galates, Ivo; est pris dans le sens de un seul,
units, et et; dans celui de seul, pava;. La grammaire ni le

dictionnaire ne s'y opposent. Pourtant cela est-il bien possible
Est-il permis d'octroyer au même mot, et;, deux acceptions
différentes à si peu d'intervalle, dans le même verset, et dans un
verset où le mot d; est mis à ce point en évidence et joue un
rôle si proéminent? L'objection est forte. Pour s'en débarrasser,

il suffit néanmoins de modifier un peu notre traduction et

d'interpréter :

« Le médiateur, lui, n'est pas d'un seul. Mais Dieu, un seul,
l'est. » C'est-à-dire : celui qui est (d'un seul), c'est Dieu, à

savoir un seul. Un seul se rapporte à un seul (et; ivo;). Et ce « un
seul » qui se rapporte à « un seul, » c'est Dieu.

En d'autres termes, il faut interpréter comme si on lisait, de
même qu'au verset 16 : ô SI 9eô;, w; si;, hm (Ivo;), ou mieux
encore : ô SI Geo;, ô; eVnv el;, lo-riv ivi;, c'est-à-dire qu'on ponctuera
mentalement : ó SI Oso; (et;) e'ortv, OU : ó Si 8eô;, si;, lo-Tt'v.

Ce n'est pas le seul endroit du Nouveau Testament où 5; ic-Ttv

soit ainsi supprimé. Cette espèce d'asyndeton se retrouve par
exemple dans Colossiens I, 18 : «ùtó; !<mv -h xey«).* toù uùpmo;, t«;
imàiidla;, tandis qu'au verset 24 du même chapitre, de la même
épître on lit : toû o-cópa-ro; «ùtoû, ô eVrtv -fi i-xxhiula. On peut aussi

comparer Jacques IV, 1 : « D'où viennent les luttes, et d'où
viennent les querelles parmi vous? oùx IvreùSev, Ixtwv «Sovwv ùpûv
•XT>. »

La vraie traduction de notre verset 20b sera donc : Dieu,
{c'est-à-dire) un seul, l'est (c'est-à-dire est d'un seul).

Dira-t-on que pourtant, dans cette interprétation, le el; en

vient toujours à être expliqué d'une autre façon que les divers
et; et iviç de la péricope Il ne me semble pas qu'on puisse tirer



ESSAI SUR GALATES III, 15-29 281

de là une objection sérieuse : car c'est l'application de et;, non
le sens qui diffère. C'est dans un cas l'unité de l'auteur de la

dispensation, dans l'autre cas l'unité du destinataire de la
dispensation. Mais on reste toujours dans le même ordre d'idées.
Ces deux espèces d'unité1 sont toutes deux alléguées pour
prouver la même thèse : l'indépendance de la promesse à

l'égard de la loi. Paul a assez l'habitude, d'ailleurs, de mentionner

ensemble l'unité de Dieu et l'unité de Christ. Et ici, l'idée
de l'unité du anippa est contenue dans le verset 20, et Paul se

sert d'elle dans son argumentation, même à l'endroit où il s'appuie

sur l'unité de l'auteur de la dispensation.
La comparaison de la loi et de la promesse au triple point de

vue du but, de l'auteur, du destinataire, aboutit donc à cette
conclusion :

Dans la loi, plusieurs s'adressent à plusieurs: dans la

promesse, un seul à un seul (et; Ivo;). La loi produit le péché : la

promesse, la justice. Donc la loi et la promesse sont totalement

différentes.
Mais est-ce bien là la seule conclusion que contiennent les

prémisses? Après ce que Paul a dit, ne devrait-il pas aller plus
loin et affirmer que la loi et les promesses sont choses non
seulement distinctes et différentes, mais contraires et opposées?

C'est la question que pose le verset 21 auquel nous voilà
ainsi ramené.

Ce qui provoque cette question, c'est surtout ce que Paul a

été conduit à dire pour marquer la différence des buts de la loi
et de la promesse : ™v nupaSuasav x^p^-

« La loi est-elle donc contre les promesses » se demande
Paul. Et il répond : « Loin de là Car (supposez que la loi, au

lieu de produire les transgressions, produise la justice, c'est
alors que la loi serait contre les promesses Puisque la loi
fournirait ce que les promesses sont destinées à fournir, elle
ruinerait par là même les promesses. Elle les accomplirait, si

l'on veut; mais précisément en les accomplissant elle les

détruirait). S'il eût été donné une loi qui pût procurer la vie, la

1 Ce serait peut-être plutôt unicité qu'il faudrait dire ici.



282 HENRI BOIS

justice viendrait réellement delà loi. (Mais il n'en est pas ainsi.
La loi a été donnée -râv napaëiasm xi-ptv.) Bien plus1, l'Ecriture

Dieu)2 a renfermé tout sous le péché, afin que, par la
foi en Jésus-Christ, la promesse soit appliquée à ceux qui
croient. »

Ta -iv-a désigne à la fois les païens et les juifs, l'universalité

de la race humaine. Paul veut montrer que celte dispensation

d'après laquelle la loi a été donnée -rwv napaëiasav xâpiv,

n'est pas quelque chose d'isolé, de fragmentaire, dans le plan
de Dieu. Il est vrai que Dieu a donné la loi aux juifs pour faire
naître et multiplier chez eux les napaS&e-n;, mais il n'est pas
moins vrai que Dieu a renfermé aussi les païens, toute
l'humanité (non pas imo ta; napaëâaetç, mais) ôno àpuption.

A propos des versets dont nous venons de parler, M. Sabatier

écrit : « La loi, multipliant les transgressions, met les juifs
sous le péché aussi bien que les païens ; elle les constitue
pécheurs comme les païens 3. » Si c'était vraiment là « son office
en attendant le Rédempteur, » ne faudrait-il pas avouer que
son office a été... d'enfoncer une porte ouverte? La loi n'a pas
fait naître en Israël le péché, qui y existait avant elle, elle n'y
a fait naître que la transgression. Et la loi n'a pas borné son
action à constituer les juifs pécheurs comme les païens, mais au
contraire elle les a rendus pécheurs plus que les païens *.

1 Pour ce sens de àïlà quin imo), cf. 2 Cor. I, 9 ; Jean XVI, 2, etc.
'2 Cf. Bom. XI, 32. — Ce serait une erreur que de voir dans ypayri un

synonyme de vóùto;.
1 L'Apôtre Paul, 2*' édit. p. 128.

4 Avoir réfuté cette assertion de M. Sabatier, n'est-ce pas avoir réfuté
son interprétation du verset 20 M. Sabatier admet l'existence au verset
20 de l'un de ces syllogismes dont nous avons démontré l'impossibilité. Il
pense que « la médiation que doit accomplir la loi n'a rien à faire avec
Dieu! » Et il allègue, pour le prouver, que « Dieu étant toujours dans une
unité absolue, n'a besoin en lui-même d'aucune médiation » Mais qui
donc (à part certains exégètes modernes) a jamais eu l'idée bizarre de

soutenir qu'il en a besoin? Et pourquoi une médiation ne pourrait-elle pas
s'accomplir entre le Dieu un et les hommes? En quoi <* l'unité absolue »

de Dieu s'y opposerait-elle? Elle s'y oppose si peu... que c'est justement
ce qui est arrivé! Rappelez-vous... le christianisme! — Quant aux juifs et

aux païens, rien ne me paraît indiquer qu'il faille trouver cette distinc-



ESSAI SUR GALATES III, 15-29 283

Pour nous, dans notre façon de raisonner, abstraction faite
de l'argumentation de Paul, nous dirions : Dieu a renfermé
tous les hommes sous le péché (pour faire grâce à tous). Bien
plus, il a donné aux juifs, déjà pécheurs et renfermés sous le
péché, la loi pour provoquer spécialement chez eux les

transgressions, ha (-fl i.papria) fu-j-ç àpxptia, Iva yivritai x«8 \>nsoßo}r,v ipxp-
tmXÔ; -t] àpapria. Stà Tri; svtolr,; (Rom. VII, 13.)

Mais la ligne d'argumentation de Paul exigeait un renversement

de ces termes. Paul est parti de la loi. C'est de la loi et
de son rôle qu'il a à traiter, et cela non pas par choix, mais

par nécessité. Les circonstances lui imposent impérieusement
ce thème. Paul indique donc quel est l'objet de la loi : tâv
napxêâo-sav -/ape npoostéBn. Cette affirmation provoque aussitôt la
question du verset 21 : la loi est-elle contraire aux promesses?
Non. Elle ne l'est pas. Et le verset 21b en donne une première
raison.

Le verset 22 en donne une seconde raison ; c'est que la loi
n'est pas quelque chose d'arbitraire, d'accidentel. Dieu a
renfermé tout sous le péché. La loi ne fait donc que donner en un
point spécial une intensité spéciale à la dispensation générale
de Dieu à l'égard de l'humanité entière. Et cette dispensation
générale elle-même n'est pas capricieuse et fantaisiste. Car,
sans s'arrêter à expliquer et à développer sa pensée, Paul fait
comprendre en quelques mots le but de cette dispensation :

tv« ri inayysXia Soôvj

Ainsi, si la loi n'est pas identique à la promesse, si la loi
n'est ni l'anéantissement ni l'exécution de la promesse, la loi
est une dispensation destinée à préparer, à favoriser, à aider
l'accomplissement de la promesse. La loi a pour but la

promesse, bien loin que ce soit la promesse qui ait la loi pour but.

tion dans le verset 20 : il n'y est question ni de leur dualité, ni de leur
union par médiation ou autrement. En fait la loi n'a absolument pas
servi de médiateur entre les juifs et les païens. Elle n'a nullement
travaillé à réaliser l'unité de tous les hommes, même « d'une manière négative,

» attendu que tous les hommes étaient « également dans la
malédiction » avant elle et sans elle. Et comment la loi aurait-elle « constitué
pécheurs » les païens qui ont ignoré toute leur vie qu'elle existât
seulement?



284 HENRI BOIS

Mais Paul, après ce coup d'œil rapide sur l'ensemble du

plan de Dieu, revient à ses lecteurs. 11 n'a parlé de l'humanité
entière, dans le verset 22, que pour répondre à une objection.
Une fois la difficulté écartée, il revient aux juifs (et aux prosélytes

juifs) et à la loi.
« Avant que la foi vînt, c'est sous la loi que nous, nous

étions enfermés et gardés en vue de la foi qui devait être révélée.

Ainsi la loi a été notre naSayayi; jusqu'à Christ, afin que
nous fussions justifiés par la foi. Mais la foi étant venue, nous
ne sommes plus sous ce pédagogue. Car vous êtes tous fils de

Dieu par la foi en Christ Jésus. Car vous tous qui avez été
baptisés en Christ, vous avez revêtu Christ. »

Et après cette application spéciale à ses lecteurs, Paul
revient à son point de départ : « Il n'y a plus ni Juif, ni Grec, il
n'y a plus ni esclave ni libre, il n'y a plus ni homme ni femme,
car vous êtes tous un en Christ Jésus. »

Et sa conclusion toute naturelle est : « Si vous êtes à Christ,
de Christ, vous êtes donc la postérité d'Abraham, le anippa <3

in'cyysitai, et vous êtes héritiers selon la promesse. »


	Essai sur Galates III, 15-29

