
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La doctrine de la sainte cène : essai dogmatique. Partie 4

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE

ESSAI DOGMATIQUE
PAR

P. LOBSTEIN1

CHAPITRE QUATRIÈME

Les conclusions dogmatiques.

I. La position de la question et la marche de Vexposition. —
Nécessité de formuler les résultats dogmatiques qui se dégagent de

l'exégèse et de la théologie biblique. — Part faite à l'étude comparative

et critique des différentes confessions chrétiennes. — Rôle

positif de la critique historique.
II. Les résultats négatifs. — Nécessité de l'intelligence historique

de l'acte et des paroles de la cène primitive. — Conséquence de ce

canon dogmatique formulé par nos réformateurs : le symbolisme
réside dans l'acte de la cène ; explication du symbole fournie par les

paroles eucharistiques ; raisons subsidiaires à l'appui de cette
interprétation. — Appréciation des différentes confessions chrétiennes
examinées à la lumière de l'intelligence historique de la sainte cène.

— L'église grecque orthodoxe. — La doctrine catholique romaine.
— La doctrine de Luther. — La doctrine de Calvin. — La doctrine
des théosophes modernes.— Nécessité d'une revision de la doctrine
de Zwingle.

III. Les résultats positifs. — Double aspect de la cène : signification

objective et signification subjective ; concordance du point de

vue de Luther et de Calvin avec le témoignage de l'histoire ; insuf-
1 Voir les numéros de juillet et septembre 1888, janvier et mars 1889,

THKOL. ET PHIL. 1889. 15



226 P. LOBSTEIN

sance du point de vue de Zwingle. — 1° Signification objective de la
cène. Image anticipée du sacrifice du Calvaire, la cène est une
prédication en acte de la rédemption et du salut ; résumé de tout
l'évangile, elle est une révélation et non un mystère. — Conformité
de cette interprétation avec l'intention primitive et générale de nos

réformateurs : expressions multiples et variées de la notion unique
et commune. — Double conséquence de l'enseignement scripturaire
et de la conception protestante : identiques par leur contenu,
l'évangile et le sacrement ne diffèrent que par la forme. — Transition
entre la signification objective et la signification subjective de la
cène : l'idée de communion. — 2° Signification subjective de la cène.

La cène est un repas d'actions de grâces et de joyeuse commémoration.

— La eène est une profession de foi et un vœu de consécration

au service du Seigneur.— La cène est un repas de communion
fraternelle.

IV. — Coup d'œil rétrospectif et conséquences pratiques.

I

De l'exposition historique que nous avons tracée dans les

chapitres qui précèdent, se dégagent facilement les résultats
dogmatiques qu'il importe maintenant de recueillir et de fixer.
Nos recherches d'exégèse et de théologie biblique assurent à

nos conclusions doctrinales une hase large et solide. Au lieu
d'édifier un dogme sur la signification douteuse d'un terme
isolé de son contexte et arraché à la situation historique qui
l'encadre, essayons de résumer l'ensemble des enseignements
et des indications que la pensée de Jésus, l'idée paulinienne et

le point de vue johannique ont successivement offerts à notre
étude.

On s'étonnera peut-être que j'arrête brusquement la marche

historique de mon exposition au moment où la théologie biblique

vient déboucher dans l'histoire des dogmes. Je suis loin
de méconnaître l'intérêt puissant que présenterait le tableau
du développement du dogme eucharistique à travers les
siècles. Je ne conteste pas davantage l'importance à la fois
positive et critique d'investigations pareilles. Rien de plus
instructif que l'intelligence exacte et complète des facteurs qui
ont donné naissance au dogme traditionnel, rien de plus néces-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 227

saire que l'appréciation de l'intérêt religieux ou des aulres
motifs, souvent moins respectables, qui ont déterminé le caractère

particulier de chacune de nos grandes confessions
chrétiennes. Que de fois, dans le cours de cette longue et pénible
élaboration dogmatique au plus fort de la mêlée et de la

poussière des controverses, se vérifie et se confirme l'observation

de Strauss1, si souvent reprise et développée après lui:
la meilleure manière d'expliquer et de juger un dogme, c'est
d'en raconter l'histoire

Si, malgré cela, je renonce à exposer en détail la genèse et
le développement des divergences confessionnelles, c'est que
le témoignage de l'histoire des dogmes emprunte, en définitive,

son autorité et sa valeur aux textes de nos documents

bibliques. Pour apprécier chacune des conceptions dogmatiques

enfantées tour à tour par les pères de l'église ou les
docteurs du moyen âge, par les réformateurs ou les théologiens
modernes, nous sommes invariablement ramenés à l'institution
primitive et à la pensée authentique de Jésus. Aussi bien n'est-
il personne qui n'accepte cette manière de poser la question et
de formuler le problème. En maintenant les droits et la légitimité

de la tradition, l'église catholique (orientale ou romaine)
n'admet pas la possibilité d'une contradiction entre le point
de départ et le terme de l'évolution dogmatique; elle reconnaît
donc, elle aussi, du moins en principe, l'autorité normative de

l'enseignement du Christ. — Les églises issues de la réformation

se rencontrent sans distinction sur le terrain de la révélation

scripturaire; elles s'accordent à ne trouver que dans l'acte
et les paroles de l'institution eucharistique le critérium et la

pierre de touche de leur interprétation particulière. En
prenant notre base d'opération et notre centre de gravité dans les

indications fournies par nos sources bibliques, nous nous
conformons au programme, sinon à la pratique de l'église chré-

1 Strauss, Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwicklung

und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft, 1840, Bd. I, Vorrede
IX sq. — M. Kaftan, JWe Wahrheit der christlichen Religion, Basel 1889,

pag. 234 suiv. — Cf. M. A. Seville Histoire du dogme de la divinité de

Jésus-Christ, Avant-propos, Paris 1809.



228 P. LOBSTEIN

tienne en général, des églises protestantes en particulier 1.

Est-ce à dire que nous ignorerons complètement les solutions

proposées par les différentes confessions chrétiennes Est-il

permis de formuler les conclusions dogmatiques d'une étude

sur la sainte cène, en faisant absolument abstraction des

doctrines élaborées par la théologie du passé, particulièrement par
les principales fractions de l'église évangélique2'? Je ne le pense

pas ; seulement nous ne discuterons les opinions de nos
réformateurs qu'accidentellement, à mesure que l'occasion nous en

sera fournie par la marche de notre exposition. Cette occasion

même, nous ne la saisirons que pour marquer nettement
l'intérêt religieux qui inspire et domine les essais de solution
tentés par Luther ou Zwingle, par Mélanchton ou Calvin. Le

dogmaticien protestant s'appliquera à recueillir et à maintenir,
avec une pieuse fidélité et un soin jaloux, la substance
religieuse des doctrines évangéliques, qu'il soumettra toujours au

contrôle des Ecritures, mais qu'il se gardera d'ignorer
systématiquement ou de traiter avec un orgueilleux dédain. La

critique, à laquelle il n'est pas permis de soustraire les idées

dogmatiques de nos réformateurs, doit être invariablement dictée

par le désir et l'effort de ressaisir la racine religieuse de leurs
affirmations les plus singulières en apparence. Se pénétrer de

cet esprit et se renfermer dans ses limites, c'est rendre aux

pères spirituels de notre église le seul hommage qui soit cligne
d'eux3.

En suivant ce plan et en appliquant cette méthode, il nous

sera plus facile de tirer les conclusions précises des recherches

1 Voir plus haut, Introduction, § II.
5 Cf. M- Seyerlen, Das Abendmahl im Sinne des Stifters und das Ver-

haltniss der Abendmahlslehre der Reformatoren dazu (Zeitschrift für
praktische Theologie, Bd. XI, 1889, pag. 136-168). Je suis heureux de me
rencontrer avec l'auteur sur la plupart des points qu'il a indiqués dans sa

substantielle étude.
'¦' Il va sans dire que ces incursions accidentelles dans le champ de la

symbolique et de l'histoire des dogmes seront nécessairement incomplètes.
Mon but n'est pas de faire connaître ou de rappeler par le menu les théories

eucharistiques du passé; je ne ferai appel à l'histoire que pour y
puiser des enseignements positifs ou des leçons indirectes.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 22!)

d'exégèse, d'histoire et de théologie biblique auxquelles nous
avons dû nous livrer jusqu'ici. Le lecteur se convaincra, je
l'espère, que nos résultats dogmatiques découlent directement de

l'étude impartiale des textes bibliques, et que notre conception
de la cène n'a d'autre règle et d'autre loi que la volonté positive

et la pensée authentique du Seigneur.

Il

Essayons d'abord de fixer les conclusions critiques et négatives

qui résultent de l'enquête sur les paroles ou les faits
rapportés par nos documents.

Il suffit de se souvenir de la situation historique et de l'intention

primitive de Jésus, pour reconnaître que toute interpréta-
tation matérielle et littérale de l'acte et des paroles de la cène

se heurte à des impossibilités absolues. Faut-il rappeler ce que
nous avons essayé d'établir dans notre premier chapitre,
l'incontestable analogie qui règne entre l'acte de Jésus et les actes

symboliques des anciens prophètes, la filiation directe qui
rattache le dernier repas du Maître au repas pascal à la fois maintenu

et renouvelé par Jésus, la relation non moins positive
entre la cène et le sacrifice de l'alliance, enfin la place qui
revient à la cène dans l'ensemble du témoignage et du ministère
du Christ? Initiation prophétique des disciples à la nécessité
divine de la mort du Messie, accomplissement de l'idée
religieuse de la fête de Pâque, ratification de l'alliance nouvelle
annoncée à la nation élue par ses plus grands prophètes, la

cène, reportée dans son cadre primitif, est aussi intelligible que
la plus simple et la plus transparente des paraboles de Jésus.

Mais le symbolisme qui la caractérise réside dans l'acte tout
entier, qui n'est à vrai dire qu'une allégorie en action, dont
nous avons analysé plus haut les principaux moments et les

éléments constitutifs. Les paroles dont Jésus accompagna le
double symbole de son sacrifice, ne sont que le commentaire
explicatif de l'acte par lequel le Christ préfigura sa mort
prochaine. Arracher l'institution de Jésus à l'ensemble des

circonstances historiques qui l'entourent et l'expliquent, c'est se

condamner à ne pas la comprendre.



230 P. LOBSTEIN

Après cela, je me demande s'il est vraiment nécessaire de

relever les difficultés inextricables et les criantes absurdités
dans lesquelles s'agite l'interprétation littérale de l'acte et des

paroles de la cène. Qu'il s'agisse de la doctrine romaine d'un
changement des espèces naturelles miraculeusement transformées1,

ou qu'on soutienne, avec Luther, l'union substantielle
du pain et du vin avec le corps et le sang du Christ2, l'une et

1 Principio docet sancta Synodus et aperte ac simpliciter profitetur, in
almo sanctie Eucharistie sacramento post panis et vini consecrationem
Dominum nostrum, Jesum Christum verum Deum atque hominem, vere,
realiter ac substantialiter sub specie illariim rerum contineri. Neque
enim haec inter se pugnant, ut ipse Salvator noster semper ad dexteram
Patria in coelis assideat juxta modani existendi naturalem, et ut multis
nihiìominus aliis in locis sacramentaliter praesens sua substantia nobis
adsit, ea existendi ratione, quam etsi verbis exprimere vix possumus,
possibilem tamen esse Deo, cogitatone per fidem illustrata asseqni

possumus, et con stantissime credere debemus... Quoniam Christus, re-
demptor noster, corpus suum id, quod sub specie panis offerebat, vere
esse dixit, ideo persuasum semper in Ecclesia Dei fuit, idque nunc denuo
sancta haec Synodus déclarât, per consecrationem panis et vini conversio-
nem fieri totius substantias panis in substantiam corporis Christi Domini
nostri, et totius substantia? vini in substantiam sanguinis ejus. Qua; con-
versio convenienter et proprie a sancta catholica Ecclesia Transsubstan-
tiatio est appellata- Concilii Tridentini Sessio XIII, cap. 1 et IV. Comp-
Canon, I-Il. — Cf. Catech. roman. De Eucharistiae sacramento, cap. VII,
S 362-367. Ed. Danz, Vimariœ MDCCCXXXVI, pag. 538-541. - Lire l'excellent

article de Steitz-Hauck dans la Real-Eiicyclopiidi'e de Herzog (2me

édition, tome XV (1885) pag.803-832). — L'église orientale grecque enseigne,
dans ses livres symboliques les plus importants, une doctrine identique à

celle de l'église catholique romaine: la théologie officielle que l'église
orientale a formulée dans ses confessions de foi a manifestement subi
l'influence de la théorie romaine du sacrement. Cf. Conf. orthod. Pars I,
Quaest 107.— Sur la formation et le développement de la doctrine grecque
cf. les magistrales études de Steitz, Die Abendmahlslehre der griechischen

Kirche (Jahrbücher für deutsche Theologie, 1864-1865).

- Confessio augustana, Art. X : De Ccena Domini docent, quod corpus
et sanguis Christi vere adsint et distribuantur vescentibus in Ccena

Domini, et improbant secus docentes. — Apologia Confessione, Art. IV,
§ 54-55 : Decimus articulus approbatus est, in quo confitemnr, nos sentire,

quod in Cœna Domini vere et substantialiter adsint corpus et sanguis

Christi, et vere exhibeantur cum illis rebus, qua? videntur, pane et vino,
his, qui sacramentum accipiunt. Et eomperimus non tantum romanam



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 231

l'autre explication se placent en dehors de toutes les conditions
historiques au milieu desquelles le dernier repas de Jésus a eu

lieu. Au moment où le Maître rompit le pain et fit circuler la

coupe parmi ses disciples, il était assis vivant au milieu d'eux.
Comment pouvait-il leur offrir son corps matériel et comment
les douze auraient-ils pu concevoir l'idée de la présence
substantielle du corps du Christ dans les espèces de la cène1?

Dira-t-on que Jésus présenta aux siens la substance de son

corps céleste et glorifié ' Sur quoi se fonderait cette affirmation

étrange? Comment justifier cette conception plus fantastique

que les songes de la mythologie la plus extravagante
Quel audacieux défi jeté à l'intelligence la plus élémentaire et
la plus simple de l'histoire évangélique! Quoi! Jésus était à

la veille de sa passion et il jouissait dès ce moment des attributs

de je ne sais quelle nature suprasensible, il disposait d'un

corps divin ou divinisé, subsistant à côté de son corps visible
et tangible, il était affranchi de toutes les conditions physiques
et matérielles auxquelles est soumise l'humanité Encore si

ces rêveries inintelligibles pouvaient s'appuyer sur l'ombre
d'une preuve exégétique! Mais loin de là, elles infligent le
démenti le plus formel au témoignage de tous nos documents

ecclesiam affirmare corporalem praesentiam Christi, sed idem et nunc sentire

et olim sensisse griecam ecclesiam. Id enim testatili- Canon Missa?

apud ilJos, in quo aperte orat sacerdos, ut mutato pane ipsum corpus
Christi fiat. Et Vulgarius, scriptor, ut nobis videtur, non stultus, diserte
inquit, panem non tantum figuram esse, sed vere in carnem niutari. —
Catech. major, Pars V, § 8 : Quid est itaque sacramentum altaris Res-

ponsio : Est verum corpus et sanguis Domini nostri Jesu Christi, in et
sub pane et vino, per verbum Christi, nobis Christianis ad manducandum
et bibendum institutum et mandatum. — Articuli smai.cai.dici, Pars. III,
Art. VI, § 1 : Do sacramento altaris sentimus, panem et vinum in Ccena

esse verum corpus et sanguinerà Christi, et non tantum dari et suini a
pus, sed etiam ab impiis christianis.— Formula Concordiae (Solid, declar) :

Art. VII, § 35: Dioimus, sub pane, cum pane, in pane adesse et exhiberi
corpus Christi.

' Sur les expédients auxquels ont eu recours les théologiens qui proposent

cette explication, comp. Keim, Jahrbücher für deutsche Theologie,
1859, pag. 85-99 ; M. H. Schultz, Zur Lehre vom heiligen Abendmahl, 1886,

pag. 93 suiv.



232 P. LOBSTEIN

bibliques. Nulle part dans les relations sur la cène, il n'est
question du Christ céleste ou du Seigneur glorifié ; partout
c'est du corps rompu pour les disciples et du sang versé pour
eux, que parle le Maître comme son apôtre. Paul, en effet,
n'est pas moins catégorique que les synoptiques. Comme la

tradition des évangiles, la conception paulinienne n'est pas
dominée par l'image du Seigneur glorifié, elle est entièrement
déterminée par le souvenir de la scène historique du dernier
repas célébré par Jésus avec ses disciples « pendant la nuit où

il fut trahi ». L'hypolhèse aussi obscure que bizarre d'un sang
glorifié est d'ailleurs absolument écartée par une déclaration
formelle de l'apôtre, non moins que par l'ensemble de toute sa

théologie. « La chair et le sang, dit Paul, ne peuvent avoir en

héritage le Royaume de Dieu. » (1 Cor. XV, 50.)
Pour échapper aux difficultés et aux contradictions qui pèsent

sur une interprétation manifestement entachée de gnosticisme,
on a essayé d'établir une distinction entre la cène primitive et

la célébration ultérieure de l'eucharistie i. Mais cet expédient ne
soulève pas moins d'objections que le précédent. De quel droit
admettre une différence essentielle entre l'institution du

Seigneur et la cène célébrée après lui Où trouver dans le Nouveau

Testament la moindre trace de cette distinction Quel

chapitre, quel verset, quel mot alléguer en faveur d'une théorie

qui priverait le repas originel du Seigneur de son contenu
divin et qui placerait le sacrement eucharistique de la moindre
de nos communautés chrétiennes infiniment au-dessus de
l'institution primitive du Chef de l'Eglise?

Inconciliable avec tous les textes scripturaires, une
explication pareille n'est-elle pas singulièrement dangereuse?
Contester le caractère normatif et typique de la cène instituée

par le Seigneur, n'est-ce pas ouvrir la porte à l'arbitraire,
aux imaginations les plus incontrôlables du sens individuel,

1 Parmi les théologiens qui ont proposé cette explication, il y en a qui
n'obéissent pas à des préventions dogmatiques, mais qui se laissent guider

par des considérations historiques. (Comp. Immer Neutestamentliche

Theologie, Bern, 1877, 142.) Leur essai de solution n'en est pas moins à

rejeter.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 233

aux innovations les plus téméraires de la tradition ecclésiastique?

N'est-ce pas abandonner le terrain de l'église et de la

théologie protestantes, renier le principe de l'autorité des

Ecritures et substituer à la norme de la révélation évangélique une
règle mobile et incessamment variable, ou plutôt l'absence de

toute règle et de toute loi? Ajouterai-je enfin que tous nos
réformateurs s'accordent à élever la cène primitive à la hauteur

d'un critère infaillible et d'un canon auquel ils entendent
se soumettre sans réserve?

Si tel est le point de vue que nous imposent à la fois nos
textes sacrés et le consentement unanime des réformateurs ',
comment soutenir la théorie de la présence réelle et substantielle

du Christ dans l'eucharistie? Comment nier le caractère
symbolique de l'acte et des paroles de Jésus? La nécessité

historique de la conception figurée ne semble-t-elle pas de la
dernière évidence, et les raisons subsidiaires qu'on peut invoquer

en faveur de l'interprétation symbolique ne sont-elles pas
un luxe qu'il serait permis de trouver complètement inutile?

Enumérons toutefois quelques-uns de ces arguments qui
certainement achèveraient de forcer les convictions les plus
réfractaires, si ces convictions n'étaient pas inspirées en
définitive par d'autres motifs que des preuves empruntées à l'exégèse

ou tirées de l'histoire.
Pour expliquer à ses disciples la signification de sa mort,

Jésus se servit des données que lui offraient les traditions
religieuses de son peuple ; sa suprême et saisissante leçon il
l'encadra, pour ainsi dire, dans le cérémonial prescrit par la loi,
et il se conforma plus ou moins scrupuleusement aux rites du

repas pascal. Or, ce repas avait lui-même un caractère
essentiellement symbolique, en sorte que le symbolisme se
présenta tout naturellement à l'esprit de Jésus, et que, par le

concours des circonstances qui l'entouraient, son langage se

traduisit en acte 2.

L'enseignement figuré rentrait d'ailleurs dans la méthode
d'éducation religieuse suivie par Jésus. L'enseignement par

1 Voir plus haut, Introduction § II.
2 Cf. M. Weiss, Leben Jesu, II, 514-515.



234 P. LOBSTEIN

les yeux était familier au Fils de l'homme qui voyait dans les

scènes et les phénomènes de la nature les images et les
symboles des vérités les plus hautes de l'ordre religieux et moral1.
Le génie oriental et l'exemple des anciens prophètes secondaient

et fortifiaient un usage en harmonie avec la conscience

religieuse et les prédilections particulières de Jésus.

Il ne semble pas douteux que Jésus mangea et but lui-même
avec les disciples le pain et le vin qu'il leur offrit -. Matthieu

(XXVI, 29) le dit très explicitement; Marc (XIV, 25) et Luc

(XXII, 18) ne contredisent pas le premier évangéliste. Les

usages du repas pascal nous obligent d'admettre que Jésus

mangea lui-même du pain qu'il rompit, et qu'il but à « la coupe
de bénédiction. » N'était-ce pas d'ailleurs un signe de communion

auquel Jésus ne pouvait songer à se soustraire en un tel
moment;i Dès lors, l'idée de la présence réelle implique une
impossibilité psychologique et morale sur laquelle il est inutile
d'insister, puisqu'ici le ridicule est voisin de la profanation.

Faut-il entrer maintenant dans une discussion minutieuse
sur les paroles prononcées par Jésus, sur la valeur des termes
dont il s'est servi, sur la signification littérale ou figurée de

la copule Èo-n* Cette enquête semblera peut-être oiseuse à

bien des lecteurs, et j'estime, en effet, qu'après les considérations

présentées jusqu'ici, la question est tranchée d'elle-même.

1 M. Bastide, Notion de la cène da?is le Nouveau Testament. (Revue
théologique de Montauban, IX,1883, p. 395-396.)

2 Les arguments que Rückert et M. Weiss invoquent pour combattre
cette hypothèse, sont plus spécieux que solides. Rückert ne veut pas
admettre que le dernier repas de Jésus ait été un repas pascal (ouv. cit. \>. 66) ;

M. Weiss, en rejetant l'indication donnée par Matthieu, obéit à des motifs

esthétiques et dogmatiques. (Das Matthäusevangelium und seine

Lucasparallelen, Halle 1876, p. 542 ; Leben Jesu, li, 519.)
M Reuss, Histoire évangélique, Paris, 1876, p. 640. M. Godet, Commentaire

sur l'Evangile de saint Luc, II2, 363.
4 C'est sur ce point que porta l'une des principales discussions entre

Luther et Zwingle. Les savantes mais souvent trop subtiles études de

M. Durand sur le littéral, le figuré, l'absnrdo-littéral, ne me semblent pas
avoir avancé le problème. Pourquoi la difficulté n'est pas tranchée

par les recherches qui se bornent à fixer le sens du motia-t, c'est ce que
montre fort bien M. Schultz, ouv. cit. p. 87-89.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 235

On a souvent rappelé, de nos jours, que le mot est, objet
d'ardentes et interminables controverses, n'a pas été prononcé par
Jésus, puisqu'en araméen la copule est sous-entendue1. On a

constaté avec non moins de justesse que la formule paulinienne :

« Cette coupe est la nouvelle alliance dans mon sang » (Luc
XXII, 20; 1 Cor. XI, 25) ne s'accorde pas avec l'interprétation
littérale du mot è<n-i2. On a énuméré une série de passages, tirés
de l'Ancien et du Nouveau Testament, dans lesquels le verbe
être exprime une relation purement symbolique 3.

A ces preuves de détail viennent s'ajouter les déclarations
de Paul et le témoignage indirect mais significatif du
quatrième évangile.

Les trois exhortations, adressées à l'église de Corinthe par
l'apôtre des Gentils, sont incompatibles avec l'interprétation
littérale des paroles de la cène. Elles impliquent l'idée d'une
communion spirituelle et religieuse du croyant avec le

Seigneur, non celle d'une présence substantielle du corps et du

sang du Christ dans le pain et le vin du repas eucharistique4.
Enfin, bien que le discours christologique, renfermé dans le

sixième chapitre de l'évangile selon saint Jean, ne se rapporte
pas d'une manière directe et immédiate à la sainte cène, l'idée
maîtresse que l'auteur y développe est absolument contraire
à toute conception réaliste et matérielle du sacrement5.

Qu'on recueille toutes ces données, qu'on pèse avec soin
les preuves et les témoignages en faveur de l'interprétation
symbolique fi, et l'on s'étonnera que les défenseurs du dogme
romain ou grec et de la doctrine luthérienne aient osé re-

1 Cf. les principaux commentateurs ; les dogmaticiens modernes
relèvent également ce point; par exemple A. Schweizer, Die christliche
Glaubenslehre nach protestantischen Grundsätzen, § 173, 2; § 174, 1 (Bd. II,
2, 222. 224).

2 Qu'il suffise de citer, parmi les modernes, Kahnis, Die lutherische
Dogmatik historisch-genetisch entwickelt, 2ae édit. 187-5, II, 347-348.

3 Cf. par exemple M. B.vstide, ouv. cit., p. 394-395; M. Durand, oui-, cit.,
lettres VI, VII, XXJV-XXVI.

4 Voy. chap. 11 de la présente étude.
5 Voy. plus haut, chap. III.
" Cf. M. Durand, ouv. cit., lettres XXLV-XXV.



236 P. LOBSTEIN

courir à l'exégèse pour appuyer leur explication réaliste et
matérielle. Mais il n'est pas nécessaire d'être très versé dans

la connaissance de l'histoire des dogmes, pour se convaincre

que les théories de la transsubstantiation et de la consubstan-
tiation ont leur racine ailleurs que dans le sol de la révélation
évangélique et de la théologie du Nouveau Testament.

L'église romaine en convient implicitement. Elle ne se mit
en quête d'arguments scripturaires que lorsqu'elle y fut
contrainte par la controverse protestante. Avant ses grandes
luttes avec les théologiens de la réforme, elle n'était pas
descendue sur le terrain de la démonstration exégétique; elle
s'était bornée à développer des considérations dogmatiques ou

pratiques empruntées à la tradition; sa conception réaliste et

magique s'était formée en partie sous l'influence de facteurs

d'origine païenne '. Sans méconnaître l'intérêt religieux qui a

inspiré et déterminé la genèse de la doctrine romaine2,
l'historien indépendant conviendra que la formule dogmatique de

cette théorie fameuse ne procède en aucune façon des notions

bibliques et chrétiennes analysées dans le cours de nos
précédentes recherches.

Luther, on le sait, ne se lasse pas de répéter qu'il ne veut
s'en tenir qu'à l'intention et à la volonté du Seigneur, aux
paroles de l'institution, aux textes dont la clarté et la force
s'imposent à sa raison et entraînent son adhésion intellectuelle et

sa foi religieuse. Mais sans faire injure à la mémoire du grand
réformateur, il est permis de soutenir qu'il se faisait illusion
en croyant céder uniquement à l'ascendant du témoignage
scripturaire. A ceux qui s'imaginent que Luther n'a fait que se

soumettre à l'autorité de l'Ecriture et que la préoccupation

f Sur l'église grecque, voir les études de Steitz, citées plus haut. Cf.

aussi M. Harnack, Lehrbuch der Doginengeschichte, II. Band (2. Aufl., Freiburg

i. B., 18ï8), p. 417 sq. — M. Kaftan, Die Wahrheit der christlichen

Religion, Basel. 1889, p. 256.

- M. Lichtenberger, Encyclopédie des sciences religieuses, tome II (art.
Cène), p. 787. — Lire, par exemple, Bossuet, Méditations sur l'Evangile,
la Cène, XVIIe jour et suiv.; Mœhi.er, Symbolik, § 34; Neue Untersuchungen

der Lehrgegensätze zwischen den Katholiken und Protestanten, § 72. Cf.

aussi le quatrième livre de l'Imitation de Jésus-Christ.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 237

exégétique a été son mobile exclusif et souverain, je proposerai

le problème suivant : Dans maintes circonstances le
réformateur a fait preuve d'une indépendance d'esprit singulière

à l'égard du canon ; sur plus d'un livre biblique de l'Ancien

et du Nouveau Testament il a porté un jugement que
ses successeurs ont trouvé hardi jusqu'à la témérité; il a osé

critiquer non seulement Jacques et son épître de paille,
l'Apocalyse et ses visions inintelligibles, l'épître aux Hébreux
et sa sévérité à l'égard des chrétiens tombés, mais même
l'apôtre des Gentils, le patron de l'église nouvelle, Paul, dont
Luther repousse tel argument rabbinique ou telle allégorie
douteuse1. Comment expliquera-t-on que ce grand et libre
esprit ait porté dans l'interprétation de l'acte et des paroles de

la cène le littéralisme le plus outré, j'allais dire le plus formaliste

et le plus servile? Il ne suffit pas de parler ici de

l'inconséquence de Luther, dont la complexe et riche nature recelait
toutes les contradictions et s'accommodait des antithèses les

plus criantes. Sans doute, il y a eu là inconséquence ; mais
cette inconséquence, quel en est le ressort intime et caché
C'est que par delà les raisons tirées de l'exégèse et de la théologie

biblique il y avait chez lui des motifs plus profonds et plus
impérieux qui expliquent la ténacité avec laquelle il se raidissait

contre l'interprétation figurée de l'acte et des paroles
eucharistiques. On a souvent relevé le fait incontestable que
l'histoire du développement de la réforme luthérienne a

puissamment agi sur l'esprit du réformateur. Le radicalisme
spiritualiste de Garlstadt, le soulèvement à la fois politique, social
et religieux des Anabaptistes amenèrent Luther à insister
davantage sur la nécessité des moyens de grâce, sur l'importance
des institutions extérieures de l'Eglise, sur la valeur objective
de la parole et des sacrements. A l'âge de l'inspiration créa-

1 On a souvent recueilli et cité les jugements de Luther sur les principaux

livres de l'Ecriture sainte; je renverrai les lecteurs français à

l'Histoire du canon des Saintes Ecritures dans l'Eglise chrétienne, par
M. Reuss. 2e édit., Strasbourg, 1863, p. 339-354. Comp. M. Gerold,
Luther considéré comme exégète, Strasbourg, 1866; M. Samuel Berger, La
Bible au XVIe siècle, Paris, 1879, chap. V-Vil; M. Ménégoz, Luther
considéré comme théologien. Leçon d'ouverture, Paris, 1883, p. 26-33.



238 P. LOBSTEIN

trice succéda chez lui la période d'organisation, sinon de

restauration. Sa conception du sacrement, dominée d'abord par
l'antithèse du catholicisme, se développa dans un sens déterminé

par la polémique contre les « Enthousiastes. » Cependant
il serait injuste de voir dans cette phase nouvelle de la
doctrine du réformateur une simple tentative de réaction, qui
serait la négation des conquêtes de l'âge héroïque de la'
réforme1. En tirant de ses prémisses religieuses des

conséquences qu'il défendit avec acharnement contre les attaques
de Carlstadt et de Zwingle, Luther n'avait pas besoin de rompre
avec son passé et de renier son point de vue primitif. Il ne
faisait que préciser davantage certains points restés jusque-là
indécis et flottants. Le caractère plus réaliste qu'il imprima à

sa doctrine du baptême et de la cène n'impliquait pas une
contradiction positive avec ses déclarations antérieures. Luther
pouvait croire de bonne foi qu'il défendait toujours la même
vérité. Il est facile de le montrer.

L'âme de sa vie religieuse était la conscience du pardon
divin, l'assurance pleine et entière du salut, l'inaltérable et
victorieuse certitude de la rédemption accomplie par Jésus-Christ.
Cette expérience affirmée avec une courageuse et joyeuse
ardeur en face des erreurs théoriques et pratiques de l'Eglise
romaine, il entend la maintenir aussi à rencontre du subjec-
tivisme effréné des Illuminés. De même que, d'après Luther,
l'église romaine, divinisant une autorité purement humaine,
fait dépendre la vérité chrétienne du bon plaisir du pape,
ainsi il estime que les Anabaptistes ne craignent pas de livrer
l'efficacité de la parole divine, la vertu de l'évangile et des

sacrements et, par conséquent, le sort éternel du pécheur,
à la merci de nos dispositions, de nos impressions, de nos
émotions incessamment mobiles et variables. Le besoin
d'assurer à la vérité des promesses divines et à la certitude de la

1 Cette thèse a été soutenue, entre autres, par M. Schwalb, Luther, ses

opinions morales et religieuses pendant la première période de la
reformation, Strasbourg, 1866; énoncée d'une manière absolue, elle repose sur

une appréciation incomplète et souvent superficielle des faits et des-

idées.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 239

justification une base solide et un inébranlable fondement,
voilà l'intérêt religieux qui, en définitive, inspire, soutient,
arme Luther dans ses controverses avec les « Sacramentaires i>

comme dans sa grande bataille avec Rome. A maintes reprises
le réformateur signale la parenté qui règne, selon lui, entre la

prétendue inspiration de l'église romaine et l'individualisme des

radicaux ultra-spiritualistes'. Pour combattre les uns et les

autres, il relève avec une indomptable énergie la réalité de la

parole divine, l'impérissable vérité de l'évangile, puissance de

Dieu donnant le salut à tout croyant. Cette réalité, cette vérité,
cette puissance révélée dans les Ecritures qui témoignent du

Christ, s'est aussi incarnée dans les sacrements, dans le
baptême et dans la cène. Contester la signification littérale de la

formule eucharistique, c'est mettre en question la valeur
objective de l'évangile du pardon et du salut, c'est ébranler la
confiance du pécheur dans la grâce divine, c'est révoquer en

doute la fidélité et la charité du Sauveur! S'il est vrai que la
substance de l'évangile se concentre dans le sacrement de la

cène, il est incontestable que nier la présence réelle c'est

porter atteinte à l'évangile lui-même.
Tel est l'enchaînement des idées qu'il importe de saisir et

d'apprécier pour être juste envers Luther. Ce qui est en cause,
à ses yeux, c'est le christianisme tout entier. Dès lors, son
attitude pendant les controverses eucharistiques, la violence
de ses invectives contre Zwingle, les incurables sophismes de

1 Voir surtout son ouvrage Wider die himmlischen Propheten von den

Bildern und Sakramenten, 1525 (Erb, A. XXIX, 134-297). Cf. les paroles si

caractéristiques des Articuli Smalcaldici (Pars 111, art. VIII,§3-4)):
Constater tenendum est, Deum nemini Spiritum vel gratiam suam largiri,
nisi per verbum, et cum verbo externo et precedente, ut ita praemuma-
mus nos adversus euthusiastas, id est, spiritus, qui jactitant, se ante
verbum et sine verbo Spiritum habere, et ideo Scripturam sive vocale
verbum judicant, flectunt et reflectunt pro libito, ut faciebat Monetarius
(Münzer), et multi adhuc hodie, qui acute discernere volunt inter spiritum

et literam, et neutrum norunt, nec quid statuant, sciunt. Quid?
quod etiam Papatus est merus enthusiasmus, quo Papa gloriatur, omnia
jura esse in scrinio sui pectoris, et quidquid ipse in ecclesia sua sentit et
jubet, id spiritum et justum esse, etiamsi supra et contra Scripturam et
vocale verbum aliquid statuât et pnecipiat.



240 P. LOBSTEIN

son herméneutique, la subtilité laborieuse de ses expédients
dogmatiques, la pauvreté de ses arguments empruntés parfois
à une scolastique qu'ailleurs il exècre et persifle, sa théorie
de la communication des idiomes et de l'ubiquité du Christ, les

tours de force de l'exégète, les défaillances du théologien, les

emportements du pamphlétaire procèdent de l'ardeur et de la

sincérité de ses convictions religieuses. Expliquer ces tristes
et pénibles discussions par l'orgueil ou l'envie du réformateur

saxon, ou les ramener uniquement à la peur du chef de file qui
se voit menacé d'être débordé par ses propres adhérents, c'est
faire preuve à la fois d'une singulière légèreté et d'une profonde
ignorance. Mais il serait non moins faux de prétendre qu'au
fond de ces grandes luttes il n'y avait qu'une simple question
philologique, grammaticale ou logique. En s'élevant avec une
impétuosité implacable contre tout essai d'interprétation figurée,

en ramassant partout des arguments et des armes pour
défendre l'explication littérale des paroles de la cène et la

présence substantielle du Christ dans les espèces, Luther obéissait

à d'autres raisons qu'à des préoccupations et à des

scrupules d'exégète. Sa conscience de chrétien était engagée dans
le débat, il était persuadé qu'il y allait du salut de son âme et

de la vie même de l'Eglise.
Nous n'avons pas à entrer ici dans le détail de ces luttes qui

ont affaibli à jamais le protestantisme en le divisant1. Il faut

1 L'histoire de ces controverses a été souvent racontée, mais elle n'a

pas encore été retracée avec une impartialité et une compétence
suffisantes. Sans parler des sympathies ou des antipathies dogmatiques et
confessionnelles qui altèrent la probité scientifique de l'historien, tous
les essais tentés jusqu'ici pour reconstituer le récit de ces controverses
néfastes pèchent par un double défaut. Tantôt elles ne tiennent pas
compte de l'ensemble des facteurs et des mobiles en jeu dans le
développement de la lutte, clans le groupement des partis, dans les colloques,
les compromis ou la reprise des hostilités (je rappellerai en passant la

part qui revient à la question politique dans les péripéties des discussions

religieuses et théologiques); tantôt elles isolent trop exclusivement
le dogme de la cène de l'organisme général de la théologie des réformateurs.

La plupart des ouvrages de dogmatique moderne consacrent à

l'exposition historique des divergences confessionnelles une partie du

chapitre dans lequel ils traitent de la sainte cène. (Voy. spécialement les



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 241

rendre, justice et hommage à l'intérêt religieux dont Luther
a été le vaillant et infatigable interprète. Oui, le chrétien,
formé à l'école de l'évangile et soumis à l'autorité de la
révélation, place le fondement du salut au-dessus des fluctuations

et des intermittences du sentiment, de la raison, de la

volonté, de l'expérience individuelle; il maintient l'initiative
absolument gratuite, la souveraine indépendance, l'inaltérable
fidélité de l'amour divin ; il insiste sur Je caractère objectif de

la dispensation évangélique qui le prévient et le dépasse; il
applaudit au vigoureux effort tenté par Luther pour mettre
en évidence cette salutaire et essentielle vérité. Mais cette
vérité se traduit-elle nécessairement dans la conception
magique du réalisme sacramentel? Est-elle vraiment solidaire de

cette conception? L'objectivité de la grâce divine implique-
t-elle, exige-t-elle la présence substantielle du Christ dans les

espèces de la cène? Ne peut-elle être défendue qu'à ce prix?
Evidemment non. L'exemple de Zwingle'est là pour prouver
qu'il est possible de combattre la doctrine de la transsubstantiation

et de la consubstantiation, tout en maintenant pleinement

la souveraineté de Dieu, unique auteur de la rédemption1.

Zwingle, non moins que Luther fait dériver toute
grâce excellente et tout don parfait de la seule volonté du

Père céleste; il fonde la justification du pécheur sur
l'immuable base de l'éternel amour, qui ne dépend pas de la

dignité de l'objet aimé; il considère comme illusoire toute
assurance du salut et toute certitude du pardon qui ne serait pas

travaux de Thomasius, Kahnis, M. Lipsius.) Sur la bibliographie du sujet
ff. l'ouvrage déjà souvent cité de M. H. Schultz, Zur Lehre vom heiligen
Abendmahl, p. 1-82.

1 De vera et falsa religione commentarius (Ed. Schuler u. Schultheis) III,
175 : Vera religio vel pietas htec est, qua? uni solique Deo hseret. -

Ibid. 179 : Falsa religio sive pietas est, ubi alio fiditur quam Deo... Impir
sunt, qui hominis verbum tanquam Dei amplectuntur. — Id. Adversns
H. Einserum canonis missac adsertorem Antibolon (opp. 111, 132) : Is ergo
spiritus ex Deo est, qui illi soli gloriam tribnit; contra ex Deo non est,

qui creatura tribuit quod Dei est. — Lire surtout le traité De procidentia
Dei (opp. IV, 79 sq.). — Cf. aussi Calvin, Instil. 1, 17; S, riiioii CCXXIII
sur le Deutéronome, 23 avril 1556 (C. H. XX Vili, 600).

THÉOL. ET PHIL 1889. 16



242 P. LOBSTEIN

l'œuvre du Seigneur; il sauvegarde, avec autant de force que
de succès, tous les postulats religieux qui ont inspiré à Luther
sa formule théologique du sacrement de l'eucharistie L

Exclue par l'intelligence historique de l'institution du Christ,
l'interprétation littérale et matérielle de l'acte et des paroles
de la cène ne se justifie pas davantage au point de vue de la
conscience religieuse; elle ne peut s'appuyer ni sur des
arguments tirés de l'exégèse biblique, ni sur des preuves empruntées

à l'expérience chrétienne2.
Avec la doctrine de la présence réelle tombent également

la théorie de la messe et la notion de l'opus operatimi.
Dans le système catholique le lien qui rattache l'une à l'autre

ces trois erreurs est très facile à saisir. Il est vrai que chacune
de ces conceptions s'est formée indépendamment de l'autre et

que chacune a son histoire distincte et particulière. Mais les

documents dans lesquels la théologie romaine a rencontré son

expression classique et normative ne laissent subsister aucun
doute sur l'enchaînement indissoluble qui réunit en un faisceau

unique trois conceptions primitivement indépendantes. Si la
théorie de la messe se réduisait à la simple commémoration
du sacrifice du Calvaire, elle répondrait incontestablement à

l'un des motifs les plus importants qui inspirèrent la pensée

première du rite de la cène 3. Mais on sait que le sacrifice de

la messe est bien plus qu'un mémorial, c'est un sacrifice de

propitiation, identique au sacrifice de la croix : c'est la même
1 Sur le développement de la doctrine de Luther, on trouvera des

informations copieuses et sûres dans l'ouvrage de M. Kœstlin, Luther's
Theologie in ihrer geschichtlichen Entwickelung und ihrem innern
Zusammenhange, 2 vol., Stuttgart, 1863 (la 2Je édit. de 1883 est une simple
réimpression de la première). — Luther, Opera, Edit. Erlang-, tom. 29-30;
Edit. Walch, tome 20.

211 serait même facile de montrer que cette interprétation n'est pas
sans danger; Zwingle signale à maintes reprises les abus auxquels elle

peut donner lieu, et Calvin y voit un reste du vieux levain papiste et
romain dont il faut au plus vite « purger •> l'Eglise.(Institut. IV, 17, passim.)

; Cette idée se retrouve d'ailleurs et a persisté dans les documents

classiques du catholicisme officiel. Cf. Trident. Sessio XXII, cap. I¦¦¦¦
Sacrificium, quo cruentum illud semel in cruce peragendum reprœsen-
taretur ejusque memoria in finem usque steculi permanerete..



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 243

victime, le même sacrificateur, la même oblation1. Or, pour
que la messe « renouvelle » l'immolation du Calvaire, il faut

que le corps et le sang du Seigneur soient substantiellement
présents sous les accidents ou les apparences du pain et du
vin consacrés. — Comme la doctrine de la messe, la théorie de

l'opus operatimi est un corollaire du dogme de la transsubstantiation.

Cette théorie ne se borne pas, comme l'a prétendu
Mœhler -, à affirmer le caractère objectif de la grâce sacramentelle;

elle attribue aussi à l'eucharistie une efficacité indépen-
dente des dispositions intérieures du communiant. On est obligé

de reconnaître qu'une conception pareille est nécessaire,
aussitôt qu'on en admet les prémisses. Or, ces prémisses se

résument dans la notion de la présence substantielle du Christ
sous les espèces de la cène'1.

Aussi conçoit-on que les catholiques aient accusé Luther
d'inconséquence. Le réformateur rejeta sans doute la doctrine
de la transsubstantiation qu'il traita de rêverie scolastique4;

1 Trident. Sessio XXII. Cap. 1-2, cf. Ibid Canon 3: Si quis dixerit, rnissse

sacrificium tantum esse laudis et gratiarum actionis, aut nudam comme-
morationem sacrificii in cruce peracti, non autem propitiatorium...
anathema sit. — Bibliographie du sujet dans les articles de M. Chaponnière
dans YEncyclopédie des sciences religieuses, tome IX (1880), pag. 101-113, et
de Steitz, Theologische Real-Encyclopädie de Herzog, 2e édit., tome IX
(1881), p. 620-641.

2 Mœhler, Symbolik, § 28 (p. 255-257 de l'édition de 1871); Neue

Untersuchungen, § 55-59 (édition de 1872, p. 258-280).
3 On connaît les conséquences pratiques que l'église romaine a tirées

de ces axiomes dogmatiques : la -< réservation » de l'hostie, l'adoration du
sacrement, les pratiques et les cérémonies du culte, la célébration de la
Fête-Dieu.

'' Ce n'est qu'a partir de 1519 que Luther exprime des doutes au sujet
de la doctrine de la transsubstantiation. Dans son Fraeludium de capacitate

babylonica Ecclesiae, il est plus catégorique. Opera lut. tome V,

p. 29-35-(Edit. Erl.)Cf. Vom Anbeten des Sakraments des heiligen Leichnams
Christi, Eri. A., XXVIII, 402 sq. — La Confession d'Augsbourg, art. X, et
l'Apologie s'expriment dans un sens positivement favorable à l'idée de la
transsubstantiation. — Luther déclare nettement qu'il aimerait mieux
adopter la doctrine catholique de la transformation miraculeuse des

espèces que d'admettre l'interprétation symbolique de Zwingle et des sa-

cramentaires. E. A. XXX, 315 (Bekenntniss vom Abendmahl Christi, 1528).



244 P. LOBSTEIN

mais il eut pour ce dogme bien plus de ménagements que pour
la notion symbolique de Carlstadt ou de Zwingle. Malgré cela

il attaqua la messe et l'opus operatum avec une énergie et une

indignation qui ne se démentirent pas un instant durant tout
le cours de sa carrière réformatrice1. La messe ne porte-t-elle
pas atteinte à la dignité unique et souveraine de l'œuvre
rédemptrice du Sauveur immolé sur la croix? L'opus operatum
n'est-il pas la négation du principe religieux de la foi, acte

essentiellement personnel de la volonté ou du cœur qui accepte
et s'assimile librement la grâce offerte par Dieu en Jésus-

Christ? Dans sa polémique contre la messe, Luther est plus
fort et plus logique que dans ses attaques contre la notion
magique de l'opus operatum. Il faut avouer que son propre
point de vue est assez voisin d'une doctrine qui exalte l'objectivité

des moyens de grâce aux dépens des dispositions
individuelles du croyant. L'affirmation sans cesse répétée de la
présence réelle du Christ, même dans le cas d'une communion
indigne2, qu'est-elle autre chose qu'un retour à l'opus operatum

de l'église romaine?
Les récits évangéliques de l'institution de la cène ainsi que

les exhortations solennelles de l'apôtre Paul et les indications
johanniques sont aussi contraires à la doctrine de la messe et
à celle de l'obus operatum qu'ils sont incompatibles avec le

dogme de la transsubstantiation.

Jusqu'ici nous ne nous sommes servi de nos documents
bibliques que dans une intention critique et négative. Appliquant

la norme d'appréciation que nous fournissent nos textes,
nous avons éliminé plusieurs solutions inconciliables avec les

déclarations formelles du Seigneur et avec les paroles non
moins catégoriques de son plus grand disciple. Avons-nous
épuisé la série des opinions qu'il s'agit d'écarter, avant de fixer
nos résultats et de formuler nos conclusions positives? Loin de

1 I'raeludium, loc. cit. p. 35-55, Articuli smalcaldici, Pars. II, art. 2. —

Cf. Apologia Conf. Aug-, art. Xll.
2 M. H. Schultz rappelle une parole significative de Thomasius, qui

insiste sur ce point particulier, véritable pierre de touche de l'orthodoxie
luthérienne (ouv. cit., p. 94). Sur la parenté de cette conception et de la
doctrine catholique, voir M. Schultz, ibid, p. 46.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 245

là, mais nous ne saurions prendre en considération tous les

essais d'interprétation proposés dans le cours des siècles pour
résoudre le problème dogmatique du sacrement de l'eucharistie.

Qu'il nous suffise de dire un mot de deux théories, dont

l'importance historique et dogmatique justifiera suffisamment

l'exception que nous faisons en leur faveur1.
-Calvin2 a le mérite d'avoir saisi avec bonheur et maintenu

avec beaucoup de force et de clarté l'idée maîtresse de la
doctrine primitive de Luther. Il a en outre, comme Zwingle,
reconnu la nécessité de l'interprétation figurée des paroles de

la cène. Sa dépendance à l'égard de ses deux grands précurseurs

se trahit dans ses affirmations comme clans sa polémique.
Mais en essayant de trouver un moyen terme entre la doctrine
luthérienne qui lui semble superstitieuse et le point de vue
zwinglien qu'il trouve profane, il aboutit à une conception qui
pèche par un double défaut. Elle manque de netteté et de
précision : l'hypothèse de la présence spirituelle du Seigneur agissant

sur les fidèles par la vertu du saint esprit est singulièrement

compromise par les deux explications entre lesquelles
oscille la pensée du réformateur3. Tantôt il soutient que l'esprit
saint communique aux fidèles les forces divines et célestes

1 Si le but de ce travail était historique et non dogmatique, il ne serait
pas permis d'ignorer l'attitude des théologiens qui, comme Mélanchton,
Œcol.ampade, Bucer, essayèrent de rapprocher les belligérants et imaginèrent

des formules assez élastiques pour donner satisfaction aux uns et
aux autres. Mais outre que leurs tentatives échouèrent, les théories
intermédiaires qu'ils élaborèrent, ne présentent pas un intérêt dogmatique
ou n'ont pas une vitalité religieuse assez féconde pour que cette étude
puisse être vraiment utile au dogmaticien.

- Voy., outre le chap, de l'Institution (IV, 17), l'ouvrage cité plus haut
(Introd. § U) : Petit traiate de la saincte cene de N. S. Jesus Christ 1541

(Corp. Ref. Opera Calv. V, 429-460). — M. Destrech, Essai sur la doctrine
de la sainte cène d'après Calvin, Montauban, 1880.

5 Cf., outre les ouvrages que je viens de citer, Corp. Ref. X, 289 (Apologia

pro Fallesio, 1548) : Hune esse recipiendi modum, quod in terra
locati, fide tarnen in ccelum conscendimus, ipse vero se nobis arcana Spiritus

sui virtute communicat, ut animas nostras alat sua substantia, quo
eius facti participes, et illius corporis membra, omnium quoque bonorum
eius participes fiamus. — Sermon CC sur le Deutéronome, 15 juillet 1556.
(C. R. XXIX, 226.)



246 P. LOBSTEIN

que renferme le corps glorifié du Christ exalté à la droite du

Père ; tantôt il nous apprend que l'âme du croyant s'élève sur
les ailes de la foi jusqu'au ciel où elle jouit de la communion
avec le Sauveur, garantie au chrétien par les gages sacrés de

l'eucharistie. — Mais cette prétendue solution n'est pas seulement

obscure et embrouillée ; elle est privée de tout appui
exégétique et de toute preuve scripturaire. Elle ne tient pas

compte de la filiation historique et du cadre primitif de la

cène ; elle ne part point de l'institution et de l'intention de

Jésus; elle opère surtout avec les idées johanniques, d'ailleurs
très arbitrairement exploitées; elle est dominée par l'image du

Seigneur glorifié et non par le souvenir du Christ historique.
Aussi est-il permis d'affirmer sans témérité que la théorie
calviniste de la présence « dynamique » du Seigneur dans l'acte

eucharistique est condamnée sans appel par tous les documents
du Nouveau Testament.

Il en est de même d'une explication qui compte de chauds

partisans au delà du Rhin et que l'on pourrait appeler la théorie

théosophique. — Elle présente de frappantes analogies
avec l'interprétation de quelques Pères de l'église grecque d,

elle peut alléguer plusieurs passages d'un des principaux
ouvrages de Luther2; elle a été débitée avec fracas par quelques
théologiens de notre siècle, qui nous recommandent cette
solution comme la conception la plus profonde du mystère de

l'eucharistie3. La cène, nous dit-on, a pour but de communiquer

au croyant la puissance surnaturelle d'une vie divine;
cette vie n'est pas une réalité purement religieuse et
spirituelle; elle est un principe physique ou métaphysique, une
substance transcendante et mystérieuse, qui, inoculée au

fidèle, dépose dans les profondeurs de son être un germe
d'immortalité. Instrument d'une nouvelle création au sein de l'hu-

1 Pseudignatius, ad Ephes- 20 : tfzppaxov àQmaaiaç. Cf. Irénée V, 2 ; IV,
18, 4; Grégoire de Nysse, Orat. catech-, cap. XXXVII ; Chrysostome, In
Matth. Homil LXXX1I, 5: Jean de Damas, Fid. Orili. IV, 13.

2 11 s'agit de l'ouvrage publié en 1527 par Luther contre Zwingle, Dass

diese Worte Christi : Das ist mein Leib... noch fest stehn wider die Schwarmgeister

(Eri. A., tome XXX, p. 93-94, 100-102,120, 125, 135).
3 Voy. M. Schultz, ouv. cit., p. 38-48, 52-58.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 247

manité, véhicule d'une vertu qui a sa source au delà de la
nature sensible, la cène continue l'œuvre inaugurée par le

baptême : sous l'enveloppe de la créature mortelle et périssable,
elle prépare et nourrit le corps incorruptible qui, au jour de

la résurrection, arrivera à sa maturité parfaite et à sa glorieuse
éclosion. « Ce mystère est grand, » disent volontiers les
représentants de cette théorie, qu'on nous vante comme une révélation

spéciale, gnose supérieure, accessible aux seuls initiés,
dernier mot des dispensations évangéliques, couronnement de

l'économie présente et initiation à la bienheureuse éternité.
En écoutant les oracles aussi inintelligibles que prétentieux

débités par ces modernes gnostiques, on se demande avec
surprise où nos métaphysiciens et no's mystiques ont pris toutes
ces belles choses. Mais la plupart d'entre eux se dispensent de

fournir des preuves, et il faut avouer que ceux-là seuls sont

conséquents qui refusent d'entrer en discussion avec le dou-
teur ou l'adversaire : n'est-ce pas le propre du mystère de se

soustraire au contrôle do la critique Il en est cependant
quelques-uns qui ne se contentent pas d'appuyer leur dire sur
l'ensemble de leurs spéculations théosophiques et qui daignent
alléguer des arguments scripturaires. Un verset de la première
épître aux Corinthiens4 et quelques déclarations du Christ
johannique2 sont les seules paroles bibliques qu'on a pu citer
avec quelque apparence de raison. Cependant une exégèse
vraiment historique réduit à néant la prétention des interprètes qui

s'ingénient à trouver dans la théologie du Nouveau Testament
les fondements des systèmes de théosophie antique ou
moderne. Ces systèmes ont plutôt leurs racines dans les mystères
du paganisme grec ou oriental que dans les notions éthiques
et religieuses de l'évangile.

Je me résume et je conclus.
J'ai essayé d'appliquer le canon dogmatique que nous avons

formulé dès le début de nos recherches3. En partant ducarac-
1 1 Cor. X, 16.
2 Cf. Jean VI, 39, 40, 44, 54. La vie éternelle et la résurrection sont

envisagées, clans ces déclarations du Christ johannique, comme le fruit de la
foi. Voyez plus haut, cnap. III, § L

:i Voir plus haut, Introduction, § IL



248 P. LOBSTEIN

tère typique et normatif de la cène primitive, je crois avoir choisi
une base d'opération dont il est impossible de contester la

légitimité. En tirant résolument les conséquences de ces prémisses,

on aboulit à des résultats qu'on est malvenu à rejeter dès

qu'on nous concède le principe. Le symbolisme de l'acte et des

paroles eucharistiques ressort de la filiation historique de la

cène, des analogies que présente la littérature prophétique,
du caractère distinctif du repas pascal et du sacrifice de

l'alliance, de l'attitude positive de Jésus, de sa méthode
d'enseignement parabolique, du lien qui rattache la cène au ministère
messianique et à la conscience religieuse de Jésus, enfin des

déclarations catégoriques ou des exhortations significatives de

Paul non moins que des indications indirectes renfermées dans

le quatrième évangile.
Ces conclusions qui se dégagent de l'ensemble de nos études

d'exégèse, d'histoire et de théologie biblique, ont une
valeur critique et une portée négative qu'il n'est pas permis
d'atténuer. Elles excluent d'abord la théorie romaine de la
transsubstantiation et les théories connexes de la messe et de l'opus
operatum. Elles condamnent ensuite la conception luthérienne:
loin d'être un produit direct de l'exégèse littérale des paroles
eucharistiques, cette solution a été inspirée au réformateur par un
intérêt religieux et dogmatique, dont la légitimité est indiscutable,

mais qui n'est pas solidaire de la présence réelle du
Christ dans l'eucharistie. Enfin nos conclusions critiques écartent

à la fois l'hypothèse compliquée que propose Calvin pour
maintenir une influence spirituelle du Seigneur, et les rêveries
écloses dans l'imagination des théosophes ou dans le cerveau
des métaphysiciens.

Le retour à la pensée authentique et à l'institution primitive
de Jésus est-il donc la justification de la doctrine de Zwingle?
Dans une certaine mesure, peut-être, mais avec de sérieuses

réserves, et l'exposé de nos résultats positifs montrera
aisément que nous demandons autre chose que la restauration pure
et simple du dogme zwinglien.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 249

III
En appliquant au dernier repas du Christ la terminologie de

l'école, les théologiens ont distingué deux aspects de la cène.

Quelle est la part du Seigneur, quelle est la part du croyant
dans l'acte eucharistique Ou, pour parler le langage consacré

parla dogmatique usuelle, comment déterminer la signification
objective et la signification subjective du sacrement?

Je ne me dissimule pas que cette distinction scolastique
risque de porter atteinte à la vivante unité de l'eucharistie. Au
sein de la communauté chrétienne, dans la pratique du culte,
au moment de la célébration de la cène, ces réflexions et ces
raisonnements s'évanouissent dans la mesure où la piété est

plus intense et l'édification plus profonde et plus vraie. Malheur

au chrétien qui oserait apporter à la table sainte les

préoccupations du dogmaticien ou les scrupules du critique Mais

dans le domaine scientifique la distinction indiquée a sa valeur
et sa légitimité ; l'abstraction est un instrument indispensable
d'investigation et d'appréciation ; il est permis, il est nécessaire

d'isoler les faces multiples d'un même phénomène ou d'un acte

unique, afin de les étudier avec plus de précision et de les
analyser avec plus de rigueur. Le théologien ne saurait se
soustraire à cette tâche, et il n'est pas étonnant que les maîtres et

les initiateurs de notre théologie protestante aient ainsi formulé
le problème. S'ils n'ont pas employé les termes cités tout à

l'heure, ils ont appliqué le même procédé. Luther et Calvin surtout

distinguent avec une grande netteté ce que l'on a appelé
récemment le faire divin et le faire humain dans le repas
eucharistique1.

Essayons de fixer et de caractériser tour à tour ces deux

aspects de la sainte cène.

Il résulte de l'étude de nos documents que ce qui constitue en

première ligne le sacrement eucharistique, c'est le «faire divin»,
je veux dire l'intention et l'institution du Seigneur. Avant de

1 M. Godet, en commentant le toîito noieae ei; rijv ifim àvâpvwv de la
formule paulinienne 1 Cor. XI, 24 (Commentaire sur la première épître aux
Corinthiens, II, 167).



250 P. LOBSTEIN

devenir une cérémonie du culte chrétien et une manifestation
de la piété de l'Eglise, la cène a été un acte de Jésus, un don du
Christ. Ici, comme dans toute l'économie du salut, c'est la grâce
offerte par Dieu en Jésus-Christ qui prévient et sollicite l'activité

humaine. Cette grande et simple vérité a été proclamée
avec plus d'énergie et de clarté par Luther et par Calvin que par
Zwingle. Tandis que celui-ci insiste surtout sur la part de

l'homme dans la célébration de la cène, les réformateurs de

Wittemberg et de Genève considèrent à juste titre l'eucharistie
comme l'expression définitive de l'activité du Christ, comme le

testament spirituel légué par lui à son Eglise. Luther ne se

lasse pas de rappeler que, dans la communion, c'est le
Seigneur qui donne et le disciple qui reçoit. Cette affirmation de

la foi chrétienne s'accorde rigoureusement avec le témoignage
de l'histoire1.

Faut-il, en évoquant le souvenir des circonstances au milieu
desquelles eut lieu le dernier repas du Sauveur, en rappelant
comment ce repas se rattache aux traditions de l'ancienne
alliance et à l'œuvre personnelle du Christ, faut-il prouver que
la cène est la révélation la plus touchante et la plus haute de

l'amour du Christ, parce qu'elle est l'image la plus saisissante
et la plus populaire du sacrifice du Sauveur? Qu'on s'affranchisse

de tout préjugé doctrinal, qu'on prenne son point de vue
en dehors des luttes confessionnelles et des partis ecclésiastiques,
qu'on se place en présence du Maître parlant à ses disciples
«dans la nuit où il fut trahi, » et l'on comprendra combien
l'intelligence historique est à la fois plus lumineuse et plus
profonde que l'appréciation dogmatique. Replacée clans son cadre

primitif, la cène est la prédication en acte et le vivant
commentaire de la parole par laquelle Jésus lui-même a résumé son

œuvre et sa mission : « Le Fils de l'homme n'est pas venu pour
se faire servir, mais pour servir et pour donner sa vie comme

rançon pour plusieurs. » (Marc X, 45.)
1 Luther, Praeludhim de captiv.bab. Ecclesiae (Op. lat. Eri. V, 36 sq) ;

Vermahnung zum Sakrament des Leibes und Blutes unseres Herrn (E. A.
XXIII, 190) ; Sermon von dem neuen Testament, d- i. von der heiligen Messe

(E. A. XXVII, 146 sq); Vom Missbrauch der Messe, 1522 (E. A. XXVILI,
83 sq)-Cf. Calvin, Institution, IV, 14, 13. Cf. ibid § 1, 7, 17 — IV, 17, 1-3.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 251

De cette interprétation que nous impose l'étude indépendante
de nos textes, découlent une série de conséquences dogmatiques
d'une grande importance. Chose précieuse à noter et digne de

remarque : en formulant nettement ces conséquences nous
n'appliquons pas seulement la méthode historique, nous ressaisissons

aussi quelques-uns des principes les plus essentiels delà
théologie de nos réformateurs, principes communs aux confessions

de l'église luthérienne et de l'église réformée.
Dans la pensée de Jésus la cène est destinée à mettre pleinement

en lumière la grande vérité ou la grande expérience du
salut apporté par le Fils de l'homme aux membres du royaume
de Dieu. En faisant du pain et du vin du repas pascal le symbole

de son corps brisé et de son sang répandu « au profit d'un

grand nombre », Jésus donne clairement à entendre que sa

mort n'est pas une catastrophe fortuite qui vient brusquement
du dehors mettre un terme à sa carrière; il apprend à ses

disciples que cette mort est un acte de dévouement et de charité,
un sacrifice volontaire, le don de son être tout entier; il
transforme un fait, qui semble imposé par la nécessité, en une

œuvre de liberté et d'amour, couronnement de son ministère
messianique, réalisation de la délivrance que préfigurait la
Pâque, ratification de l'alliance qu'avaient annoncée les

prophètes. Au seuil de sa passion, il préfigure dans la cène ce

qu'il doit accomplir sur le calvaire : il s'immole en esprit pour
le salut des siens, et il explique à ceux-ci le secret de l'immolation

du Calvaire, dont la cène n'est que l'image anticipée,
l'acceptation obéissante, la filiale et fraternelle initiation. En

d'autres termes, la cène a pour but de manifester, non de

voiler la pensée de Jésus. Déviation funeste et contre-sens
déplorable que l'erreur peu à peu transformée en dogme et
consacrée par le culte : non, l'eucharistie n'est pas un mystère
transcendant proposé à l'adoration aveugle et muette des

fidèles, ou un problème inintelligible livré à la curiosité des

théologiens et aux discussions de l'école! En vérité, toutes les

ombres se dissipent à la lumière des paroles de Jésus.

Représentation concrète du message de la croix, prédication en acte

de la mort du Sauveur, résumé de tout l'évangile, la cène



2o2 P. LOBSTEIN

n'est pas une énigme, mais une révélation, la révélation positive
de la volonté du Christ, et cette volonté, c'est le salut I

En rendant à l'institution du Seigneur la valeur et le sens

qu'exige impérieusement l'étude historique des paroles et de

l'acte du Christ, nous rentrons en plein dans le grand courant
de la pensée religieuse de nos réformateurs. Que l'église orientale,

accoutumée à emprisonner les vivantes réalités de l'évangile

dans les catégories d'une métaphysique et d'une physique
surannées, s'obstine à révérer dans le mystère eucharistique
je ne sais quel miracle à la fois matériel et suprasensible ; que
l'église de Rome, avec son sacerdoce et son organisation
empruntés aux traditions du judaïsme ou de la Rome impériale,
glorifie la messe comme un objet de culte ou s'en serve comme
d'un moyen de discipline ; que la scolastique protestante s'empare

des paroles du Christ pour en torturer la lettre sans en
retenir et en pénétrer l'esprit, — il n'y a là rien qui puisse nous
étonner. Mais l'église de la réforme, mais la foi qui ne veut
s'appuyer que sur la parole de Dieu, mais la conscience
protestante qui se suiciderait si elle ne faisait pas de l'évangile son

arme et son drapeau, disons mieux, son aliment et sa vie,
l'église de la réforme reste fidèle à sa mission religieuse et à

son programme théologique en revendiquant pour le « repas
du Seigneur » la seule dignité qui lui convient, celle d'annoncer

la mort du Sauveur, de rendre visible et sensible le «bienfait

de la grâce du Christ», d'ajouter au témoignage de la
parole évangélique le sceau indélébile et l'inviolable gage offerta
la faiblesse de notre foi par la miséricorde de notre Sauveur.

Tel est bien l'enseignement unanime de tous nos réformateurs;

telle est l'intention primitive des classiques et inoubliables

déclarations de Luther avant ses funestes controverses
avec les «sacramentaires »; telle est l'idée maîtresse et

commune de Mélanchton et de Calvin au moment où le collaborateur

de Luther osa tendre la main au réformateur de Genève;
tel est enfin, malgré quelques apparences contraires, l'une des

affirmations les plus décisives de Zwingle et de ses disciples
immédiats.

En effet, pour se convaincre que je ne cède pas à un vain dé-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 253

sir de concilier des opinions contraires, il suffit de rappeler
deux points essentiels que relèvent avec une égale énergie les
livres symboliques de l'église luthérienne et les confessions de

foi des églises réformées.
Tous nos réformateurs s'accordent à proclamer l'identité

foncière de la parole divine et des sacrements, et, en particulier,
l'identité de l'évangile et de l'eucharistie. Je m'explique. S'il
est vrai que l'évangile est la bonne nouvelle de la rédemption,
le message de la grâce et du pardon, la révélation de « la

puissance de Dieu donnant le salut à tout croyant », il est incontestable

que la cène n'offre et ne communique rien en dehors ou
au delà de ce que donne au fidèle la prédication de la parole
divine. L'effet du sacrement et l'effet de la parole sont
identiques, tel est le canon fondamental de la doctrine protestante.
Luther et Mélanchton le formulent avec autant de clarté et de

vigueur que Zwingle et Calvin. Que dis-je? Au plus fort de ses

controverses avec le réformateur de Zurich, qui tirait de cet
axiome des conséquences singulièrement embarrassantes pour
Luther, celui-ci n'osa jamais rompre avec le principe qu'il
avait dès le début mis à la base de sa doctrine des
sacrements: Idem est effeclus verbi et ritus{.

Il y a plus. Cette identité de la parole et de la cène implique
et exige le primat de la parole et la subordination du sacrement
à la prornissio evangelica. En effet, la cène et l'évangile ne
sont pas deux moyens de grâce parallèles et coordonnés, ayant
chacun son existence propre et sa valeur distincte et particu-

1 Apolog. Conf. August. Vil, 5: Corda simul per verbum et ritum movet
Deus, ut credant et concipiant fide m, sicut ait Paulus (Rom. X, 17):
Fides ex auditu est. Sicut autem verbum incurrit in aures, ut feriat
corda: ita ritus ipse incurrit in oculos, ut moveat corda. Idem effectus
est verbi et ritus, sicut preclare dictum est ab Angustino, sacramentum
esse verbum visibile, quia ritus oculis accipitur, et est quasi pictura
verbi, idem significans, quod verbum. Quare idem est utriusque effectus.
— Voy. Calvin, Institution IV, 14. 14. — Cf. Rückert, ouv, cit. p. 145- —

Schenkel, Die christliche Dogmatik com Standpunkte des Gewissens aus
dargestellt II, 2 (1859),p. 1160 sq.-—Ai.. Schweizer, Die christliche Glaubenslehre

mieli protestantischen Grundsätzen, § 174 (IL 223 sq); M. Lipsius, Lehrbuch
der evangelisch-protestantischen Dogmatil: § 840. 853. — Cf. M. Thoma,

Zeitschrift für trisseiischaftliche Theologie. 1876, p. 360. 371.



254 P. LOBSTEIN

lière. On se méprendrait sur l'intention de nos réformateurs en

admettant qu'à côté de la prédication de la grâce divine ils
attribuent à l'administration du sacrement une efficacité spéciale
et indépendante. Rien de plus faux et de plus dangereux aux

yeux des théologiens de la réforme que cette dignité en quelque
sorte extérieure et matérielle de l'acte sacramentel isolé de la

parole de Dieu. L'acte eucharistique n'est à vrai dire que la
parole rendue visible, une peinture de la parole, la parole
traduite sous une forme concrète et mise en action sous les yeux
des fidèles1. Le témoignage unanime de nos réformateurs
s'accorde ainsi de la manière la plus heureuse et la plus frappante
avec l'intention primitive et la pensée inspiratrice du Christ,
qui, en rompant le pain et en distribuant la coupe à ses disciples,

ne fit que revêtir d'une expression sensible la notion
religieuse qu'il voulait graver dans la mémoire et dans la
conscience de sa communauté.

Cette idée maîtresse de la théologie de nos réformateurs se

traduit chez eux sous une forme multiple et très variée. La cène

est le mémorial de la mort du Christ, l'image du sacrifice du
Sauveur et du don de lui-même au profit des croyants, le
témoignage visible de la grâce divine offerte au pécheur par
Jésus-Christ, le gage irrévocable de la rédemption et du pardon,
le sceau apposé par le Sauveur lui-même sur tout le contenu
de l'évangile et sur toute l'œuvre rédemptrice, le signe de la
ratification de la nouvelle alliance. Entre ces expressions
employées successivement ou simultanément par chacun de nos
réformateurs, il y a des nuances qu'une interprétation historique

des textes se gardera bien d'effacer; mais sous ces
termes divers une idée essentielle se retrouve, identique au fond
et commune à toutes les formules que je viens de rappeler :

c'est que la cène affirme et confirme la vérité proclamée dans

l'évangile, je veux dire la bonne nouvelle du salut accompli par
Jésus-Christ2.

1 Voir la note précédente.
2 Praelud. de capt. bab. Eccles. (Op. lat. Eri. V, 36-44.) p. 39-40:... Ac si

dicat : Ecce, o homo peccator et damnatus, ex mera gratuitaque cari-
tate, qua diligo te, sic volente misericordiarum Pâtre, his verbis pro-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 255

Il est donc parfaitement exact de dire que la cène donne au
fidèle l'assurance du pardon et lui certifie l'adoption divine.
Non que le sacrement soit un talisman magique, qui lui confère

une grâce surnaturelle et indépendante de l'évangile : ce
n'est point pour obtenir le pardon, que le pécheur doit s'approcher

de la table sainte ; c'est parce qu'il est réconcilié avec Dieu
et reçu en grâce par son Père céleste, que le chrétien est
invité à recueillir des mains du Seigneur le témoignagne visible
de l'éternelle miséricorde. Peut-être est-il permis de rappeler
ici une remarque souvent faite par Luther ' et qui répond
positivement à un des moments de l'acte eucharistique. La cène

exprime plus directement que la prédication de l'évangile
l'application individuelle de l'œuvre du salut et du messsage de la

mitto tibi, ante omne meritum et votum tuum, remissionem omnium
peccatornm tuorum et vitam aeternam. Et ut certissimus de hac mea
promissione irrevocabili sis. corpus meumtradam et sanguinem fundam
morte ipsa liane promissioneni confirmaturus, et utrumque tibi in signum
et memoriale ejusdem promissionis relicturus.Quod quum frequentaveris
mei memorsis, liane meam ir. te caritatem praedices et laudes et gratias
agas. — 11 importe de se souvenir que Luther considère le corps et le sang
Christ comme le gage et le sceau de la rédemption (cf. Sermon von dem

neuen Testament, d. i- von der heiligen Messe 1520, E. A. XXVII, 147 ; Vom

Missbrauch der Messe 1522, E. A. XXVIII. 771, tandis que Zwingle et
Calvin appliquent les termes de signum, sigillum, pignus au pain et au
vin de la cène. Zwingle, Articuli sive conclusiones LXVII, 1523 : Missaui...
quasi sigillum retlemptionis per Christum exhibitae (Art. XVIII) ; Cf.

Mélanchton, Loci communes 1521 (Edit. Plitt. 1864, p. 251): Adduntur in
scripturis, ceu sigilli vice, signa promissionibns, quae cum admoneant
promissionum, tum certa testimonia divinae voluntatis sint erga nos

testanturque certo accepturos, quod pollicitus est Deus.... p. 254: Quod
si signi nomen displicet, cifaxyiSv.; appelles, quo propins vis sacramento-
rum signetur. — Calvin, Institution IV, 14; IV, 17 passim. Calvin a
développé avec le plus de netteté et d'énergie la notion du gage ou du
sceau apposé par le Seigneur à l'œuvre de la rédemption : la cène n'est
pas un nudum signum, un signe « vuide et frustatoire». parce que Dieu
donne réellement ce qu'il promet. Le réformateur revient souvent à cette
idée dans ses sermons ; cf. p. ex. Sermon CC sur le Deutéronome, 15 juillet
1556, Corp. Reform. XXIX, 226.

1 Cf. par exemple Sermon von dem Sakrament des Leibes und Blutes Christi
wider die Schwarmgeister, 1526. (E. A. XXIX, 345.) Cf. Kùckert, ouv. cit.,
p. 146.



256 P. LOBSTEIN

grâce à chaque fidèle en particulier ; c'est la mise en action de

la promesse du Sauveur : « Tes péchés te sont pardonnes. »

Sans doute l'évangile annoncé à la communauté chrétienne ne

doit pas non plus rester à l'état vague de promesse générale et

indéterminée, il est destiné à s'individualiser d'une manière
concrète et vivante pour déployer sa force et porter son fruit dans

chacun des membres de l'Eglise ; mais cette vérité se traduit
avec une force et une netteté pius persuasives et plus impressives
dans l'acte du sacrement que dans la prédication seule. D'autre
part, il est vrai que la cène est un acte collectif par lequel la

communauté entière doit affirmer son union et sa solidarité ;

mais cette solidarité, cette union des chrétiens entre eux

repose en définitive sur le rapport de chaque chrétien avec le

Seigneur, sur la communion que chaque fidèle entretient avec
le chef de l'Eglise. Or, c'est précisément cette communion-là

qui s'exprime avec une si familière et si émouvante éloquence
dans l'acte eucharistique, assimilant personnellement à chaque
communiant le contenu général et universel de la promesse
évangélique.

Mais quoi I Ne nous engageons-nous pas ici dans une voie qui
nous semble interdite et que nous paraissions avoir fermée à

dessein La communion, la communion personnelle du croyant
avec le Seigneur N'est-ce pas une notion entièrement
nouvelle? Cette notion n'implique-t-elle pas une déviation manifeste

de l'idée primitive de la cène? Ne renferme-t-elle pas un
démenti infligé à tous nos résultats antérieurs? Que deviennent

nos assertions sur l'intention primitive du Maître, sur la filiation

historique entre la cène et la Pâque ou le sacrifice de

l'alliance, sur la représentation concrète du message de la croix?
Avons-nous oublié notre affirmation de l'identité foncière qui
règne entre l'évangile et l'eucharistie? Loin de là. J'espère que
le lecteur attentif ne sera pas tenté de nous accuser d'inconséquence.

Seulement nous abordons l'autre face du dogme
eucharistique. Après avoir mis en lumière la portée objective de la

cène, il convient d'étudier la signification subjective du sacrement

: après le « faire divin, » le « faire humain. »



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 257

Sur la part qui revient à l'homme dans l'acte de la cène il
sera sans doute plus facile d'arriver à un consensus religieux,
et les opinions sont moins partagées sur ce point que sur la
valeur objective et l'efficacité divine du sacrement. L'intelligence
historique de nos textes jette une vive lumière sur quelques-
uns des aspects les plus importants de ce problème.

La connexion intime qui rattache la cène primitive au
repas pascal renferme l'indication la plus décisive et la plus
précieuse sur les caractères distinctifs du sacrement
eucharistique, considéré comme acte personnel ou collectif des

croyants.
Le repas pascal était un repas de reconnaissante et joyeuse

commémoration, un repas d'action de grâces, destiné à perpétuer

le souvenir de la merveilleuse délivrance d'Israël et à

célébrer l'intervention souveraine et miséricordieuse de Jaheveh
dans l'histoire du peuple élu. En se servant des données que lui
fournissait la tradition religieuse, Jésus marqua d'un cachet
semblable le dernier repas qu'il prit avec ses disciples. Prière
et chant des psaumes, paroles et actes symboliques, tout
concourait à réveiller dans les cœurs les sentiments de pieuse
gratitude qui caractérisait la plus grande des fêtes d'Israël. L'objet

de la joie et des actions de grâces de la communauté groupée
autour du Maître, ce n'était plus seulement l'affranchissement
extérieur et matériel de la nation, c'était le salut messianique,
c'était la délivrance morale et religieuse des membres du

royaume de Dieu.
C'est bien aussi pour graver plus profondément dans les

cœurs le souvenir de cette bienheureuse émancipation que le
Seigneur eut recours au symbolisme eucharistique. Sa parole en
action n'avait d'autre but que de rendre plus impressives et plus
vivantes les indications par lesquelles il révélait à ses disciples
la proximité imminente et la salutaire efficacité de sa mort.
Quand même il n'aurait pas prononcé les paroles que lui prêtent

Paul et Luc : « Faites cela en mémoire de moi, » le fait
seul de la transformation de la Pâque, le lien qui unit la cène
au repas pascal, la répétition périodique de la fête ainsi renouvelée

par le Christ, suffiraient à consacrer à jamais le repas de la
THÉOL. ET PHIL. 1889. 17



258 P- LOBSTEIN

cène, et à en faire un repas eucharistique, c'est-à-dire un repas
de commémoration et d'actions de grâces.

L'Eglise ne s'y est pas trompée. S'il n'est pas possible
d'affirmer l'historicité des indications que renferme le livre des

Actes, ni surtout d'entendre positivement de la cène ce qui
nous est rapporté du « pain rompu en commun1, » le témoignage

de l'apôtre Paul ne laisse pas d'avoir son poids et sa

valeur. « Chaque fois que vous mangez de ce pain et que vous
buvez de cette coupe, vous annoncez la mort du Seigneur
jusqu'à ce qu'il vienne. » (1 Cor. XI, 26.) Quelle que soit
l'influence que la conception particulière de l'apôtre a pu exercer
sur l'usage déjà reçu de célébrer le repas du Seigneur, cet

usage même, se fùt-il réduit à la périodicité annuelle du repas
pascal transformé en repas eucharistique, attesterait clairement

que la cène fut dès l'origine considérée comme un mémorial de

la mort du Sauveur. Ce mémorial était célébré avec la gratitude

joyeuse et triomphante qu'inspirait à la communauté
chrétienne le souvenir ou l'expérience de tous les biens spirituels
apportés par le Christ à ses croyants. Les prières eucharistiques

de la AtSa/À sont le fidèle et vibrant écho du sentiment

qui faisait battre le cœur des communiants de l'ancienne
église2.

Jamais ce sentiment ne s'éteignit dans l'âme des chrétiens,
jamais on ne cessa de célébrer la cène comme un repas d'action

de grâces et de sainte commémoration, jamais on n'oublia
qu'elle était en première ligne une « eucharistie3, » destinée à

bénir Dieu pour les bienfaits et les grâces de la rédemption.
Alors même que l'attention et la foi se portèrent de préférence
sur d'autres aspects ou d'autres « usages » de la cène, la pen-

1 Act. II, 42-46 ; cf. XX, 7. Voir plus haut, chap. II, § I.
5 Chap. IX et X.
3 Dans la liturgie de l'église des premiers siècles, on appelait vj-/apw-îx

la prière d'action de grâces qui précédait la distribution de la cène et qui
consacrait à Dieu les offrandes des fidèles. Le catéchisme romain donne
à ee terme une acception plus générale.Cf. Cat. rom. (Edit. Danz, § 331) :

« Quod verbum. vel bonam gratiam, velgratiarum actionem, latine reddere

po8sumus. » C'est dans ce dernier sens que nos réformateurs entendent
généralement le terme.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 259

sée inspiratrice du Seigneur et la tradition primitive de l'Eglise
conservèrent leurs droits et leur empire sur les esprits et sur
les cœurs. A cet égard les témoignages de toutes les confessions

chrétiennes sont aussi éloquents que décisifs et unanimes1.
Mais il y a plus. Le souvenir dont parlent nos églises n'est

pas une opération purement intellectuelle, un acte de la raison
ou de la réflexion théorique; il n'est pas davantage un simple
effort de l'imagination frappée ou émue par le récit de la
passion du Sauveur. Le souvenir de la communauté chrétienne
est une affirmation de la foi chrétienne : le souvenir, c'est la
foi. «Se souvenir du Christ, dit excellemment un de nos
réformateurs2, ce n'est pas célébrer un vain spectacle, comme

1 Dans sa vingt-huitième lettre, M. Durand fait remarquer fort justement

que toutes les confessions chrétiennes proclament d'une seule voix
que la cène est le mémorial de la passion. Les témoignages empruntés
aux auteurs grées, romains et luthériens sont les plus intéressants.
Sacramentimi Eucharistiae, dit par exemple Bellarmin, sive contineat vere, ut
nos credimus, Christi carnem, sive non contineat, est signum repraesentans
carnem Christi, utmorientem in cruce, etsanguinem, ut in cruceeffusum.
(Disputatio de Eucharist. II, 2,5-)— De tous les réformateurs, c'est Zwingle
qui relève avec le plus de force et d'éloquence ce caractère eucharistique
de la cène chrétienne. Cf. par ex. De vera et falsa religione commentarius
1525 (III, 240 Ed. Schüler et Schulthess): Christus hac cœna voluit jucun-
dam sui commemorationem fieri, gratiasque publicas haberi pro beneficio,

quod in nos liberaliter expendit;est enim eucharistia gratiarum
actio.— Cette idée inspire et domine les innovations liturgiques du

réformateur et la manière dont il conçoit et réclame la célébration de la
cène. Voy. plus bas, § IV. — La notion de l'eucharistie, c'est-à-dire de

la commémoration reconnaissante et joyeuse de la mort du Sauveur, est

commune a l'une et à l'autre des confessions protestantes. J'indique au
hasard les passages suivants ; Luther, Vermahnung zum Sakrament des

Leibes und Blutes misers Herrn, 1530 (E. A. XXIII, 190); lire l'admirable
sermon de Luther, Predigt am Tage des Abendmahls Christi, E. A. 1-,

surtout p. 304 sq. Mélanchton (Confessio Augustana, Pars. II, art. 3, g 30-31) :

Christus jübet, tacere in sui memoriam, quare missa instituta est, ut
fides in iis qui utuntur sacramento, recordetur, quae beneficia accipiat
per Christum, et erigat et consoletur pavidam conscientiam. Nam id
est meminisse Christi, beneficia meminisse, ac sentire, quod vere exbi-
beantur nobis. — Cf. Apolog. August. XII, 35 ; XII, 72.— Calvin, Institution

IV, 17, 37. — Confessio helvetica posterior, cap. XXI.
ä Mélanchton, Apologie de la confession d'Augsbourg, XII, § 72 : Memi-



260 P. LOBSTEIN

le serait la représentation d'une tragédie consacrant la
mémoire d'Hercule ou d'Ulysse ; mais c'est se rappeler les bienfaits
du Christ et les accepter par la foi, afin d'être vivifiés par eux.»
Bien que les disciples présents au dernier repas du Maître

n'eussent pas saisi toute la portée du suprême enseignement

que leur donnait cette Pâque transformée par le Seigneur,
les déclarations de Paul, l'attitude de l'église primitive, enfin
le discours christologique du quatrième évangile s'accordent à

mettre en lumière le rôle capital de la foi dans l'acte
eucharistique. Cet acte lui-même renfermait d'ailleurs quelques
indications caractéristiques. En invitant ses disciples à « manger
son corps » et à « boire son sang, » Jésus les conviait à s'approprier

le fruit de sa mort et les effets salutaires de son sacrifice

: la manducatio oralis n'est autre chose que le symbole de

l'assimilation spirituelle de son œuvre par la foi de ses

disciples1.

Cette foi, est-il besoin de le dire? n'est pas une simple

croyance dogmatique, l'adhésion de l'intelligence à une formule
quelconque qui constituerait ou définirait le mystère sacramentel.

La foi qui s'assimile les bienfaits de la rédemption est un
acte de la volonté et du cœur, une acceptation confiante et

obéissante du don offert par le Seigneur, une participation
vivante à la grâce apportée par lui à tous ceux qui se donnent
à lui2. La commémoration de la foi se résout en une communion

de vie. Mais le lien que la cène établit entre le Seigneur
et le communiant est un lien purement spirituel, qui ne
diffère en rien de l'union réalisée par la foi entre le Christ et le

croyant. Le quatrième évangile nous donne le commentaire le

plus vrai et l'explication la plus profonde des paroles de Jésus.

Cependant s'il n'y a entre la communion eucharistique et la

communion de foi aucune différence de nature, le sacrement

nisse Christi non est otiosa spectaculi celebratio, aut exem pli causa ins-
tituta, sicut in tragœdiis celebratur memoria Herculis aut Ulyssis. sed

estmsmimsse beneficia Christi eaque fide accipere, utper eavivificemur
1 Luther, Praeludium de capt. babyl. Eccles. (Op. lat. Eri. V,22.); Zwingle,

Fidei Expositio. (Op. IV, 53.)
2 Sur la notion protestante de la foi. cf. Conf. Aug- Art. XX, S 23; —

Apotog. Art. II, g 48 sq; — Calvin, Institution III, 2.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 261

traduit, sous une forme visible et dans un acte particulier, le
sentiment intérieur qui remplit l'âme du fidèle. Commémoration

joyeuse de l'œuvre rédemptrice, la cène exprime et affirme
au dehors la foi qui crée entre le Sauveur et le croyant le lien
d'une vivante vérité. En d'autre termes, la sainte cène est une
profession de foi, et Zwingle a eu raison d'insister fortement sur
ce caractère de l'acte eucharistique1. Si les sociniens et les

rationalistes ont fini par compromettre ou discréditer cette
conception de la cène, s'ensuit-il qu'il faut la condamner? En
aucune façon, car nos documents scripturaires renferment de

nombreuses indications positivement favorables à cette explication.

Il faut rappeler d'abord que le repas pascal, en perpétuant
le souvenir de la sortie d'Egypte et en glorifiant la grande
expérience du secours et de l'affranchissement divins, servait
aussi d'expression à la foi d'Israël et était l'affirmation solennelle

du sentiment religieux qui unissait tous les membres de

la nation élue. L'enseignement qui se dégage du rapport de

l'institution du Christ avec le repas pascal est complété par
l'analogie que l'apôtre Paul établit entre le repas du Seigneur
et les repas de sacrifices. De même que la participation aux
banquets païens ou aux repas théocratiques implique et exprime la

dépendance des convives à l'égard des idoles ou de Jaheveh,
ainsi celui qui s'assied à la table du Christ et qui boit à sa

1 Cf. par ex. Zwingle, De vera et falsa religione commentar ins 1525 (III, 231.

240) ; Expositio christianae fidei, 1531, §§ 75. 82. Cf. Calvin, Inst. IV, 17. Ce

point de vue n'est pas étranger aux livres symboliques de l'église
luthérienne, et Luther lui-même l'a plus d'une fois développé. Cf. Apol. Aug.
Conf. 111,89: Sic in ecclesia institut a est cœna Domini, ut recordatione pro-
missionum Christi, quarum in hoc signo admonemur, confirmeturin nobis
fides et foris confiteamur fidem nostram, ef praedicemus beneficia Christi.
Cf. Apolog. XII, § 68, où Mélanchton mentionne la définition zwinglienne
(nota et testimonium professionis), en y ajoutant la restriction caractéristique:

Haec opinio est civilis, nec ostendit praecipuum usum rerum a
Deo traditarum... Cependant dans ses Loci communes (1521), Mélanchton
adopte franchement l'opinion que Zwingle devait défendre plus tard :

Probabilis et illi voluntatis, qui symbolis seu teseeris militaribus haec.

signa coruparaverunt, quod essent notae tantum, quibus cognosceretur,
ad quos pertinerent promissiones divinae. (Ed. Plitt, p. 254.)



262 P. LOBSTEIN

coupe se reconnaît et s'affirme comme disciple du Seigneur.
Qu'est-ce d'ailleurs que la prédication de la mort du Christ,
cet attribut caractéristique de la cène d'après l'apôtre Paul,
sinon une profession de foi, un témoignage et un hommage
rendus publiquement au Sauveur par ses fidèles?

Ce n'est point dénaturer l'intention primitive du Sauveur
ou trahir la pensée de son plus grand apôtre que de considérer
cette profession de foi comme un vœu solennel de consécration

à celui dont on invoque le nom. Remise en lumière par
quelques-uns de nos réformateurs1, cette idée de la consécration

au Seigneur et du vœu contracté à nouveau ou ratifié par
la cène, a été relevée et développée de nos jours avec une grande
force et d'une manière peut-être trop exclusive. Il ne faudrait
pas craindre, cependant, de maintenir énergiquement cette

notion, corollaire essentiel de la pensée de Jésus et de l'idée
paulinienne. Le don offert dans la cène aux croyants impose à

ceux-ci de saintes obligations, qui se concentrent et se résument

dans la consécration au service du Seigneur. Aussi bien
le repas pascal, qui établissait un lien de solidarité entre tous
les enfants d'Israël, fondait cette confraternité, sur le fait de la

délivrance nationale et religieuse. Or par ce miracle, que les

prophètes exaltent souvent comme la création du peuple élu,
Jaheveh s'était acquis des droits inaliénables sur ce Fils qu'il
avait appelé du pays d'Egypte et dont il avait fait sa propriété.
Qui ne voit que cet enchaînement de souvenirs, cette
connexion intime entre les traditions religieuses de l'ancienne
alliance et l'institution du Seigneur apporte une confirmation
positive à l'une des idées maîtresses de Zwingle? Si la cène

est un acte de profession publique et un témoignage rendu au

Seigneur par la foi chrétienne, ce témoignage du croyant
exige impérieusement la consécration du disciple au service
de son Maître.

Commémoration reconnaissante et joyeuse de la rédemption,
profession de foi et consécration au Seigneur, telle est la
signification subjective du sacrement eucharistique, telle est la part

1 Cf. par ex. Zwingle, Expositio Christiana« fidei, § 82.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 263

qui revient à l'activité spirituelle de la communauté chrétienne
dans la célébration de la cène.

Car c'est la communauté chrétienne, c'est l'Eglise qui, dans
la sainte cène, publie le souvenir de la rédemption et «annonce
la mort du Seigneur; » c'est elle qui, autour de la table sainte,
affirme sa foi et s'engage à servir son chef. La cène n'est pas
en première ligne une expression de la piété individuelle, elle
est un acte collectif, une manifestation de la vie religieuse
de l'Eglise, un élément de son culte. Le repas eucharistique est

essentiellement un repas fraternel.
Le caractère collectif de la cène chrétienne ressort avec une

évidence parfaite de l'institution du Seigneur et de la situation
historique qui encadre la cène primitive.

S'il est vrai que le repas pascal était destiné à célébrer le
souvenir de la plus merveilleuse délivrance du peuple, il devait
aussi traduire et symboliser la solidarité étroite qui unissait les

membres de cette nation sauvée et bénie par l'Eternel. La

reconnaissante et joyeuse commémoration du passé s'exprimait
par une communion fraternelle qui groupait chaque famille
autour de son chef et qui faisait d'Israël lui-même un peuple de

frères. En se servant des rites et des traditions du repas pascal

pour expliquer à ses disciples la signification religieuse de

sa mort, Jésus entendait maintenir un des caractères les plus
essentiels de la fête de Pâque. D'après Matthieu, le Maître fit
circuler la coupe dans le cercle de ses disciples, en leur disant :

« Buvez-en tous. » Cette invitation formelle du Seigneu»manque
dans les autres versions de l'institution eucharistique ; mais

Marc ajoute, après avoir rapporté les paroles du Christ : « Ils

y burent tous. » La recommandation de Jésus et l'effet dont
elle fut suivie sont positivement sous-entendus dans la relation

paulinienne de la cène1. La participation de tous à ce

repas pascal transformé parle souvenir du Seigneur est un
élément essentiel de la signification du rite2.

Cette interprétation est confirmée par l'idée centrale qui se

1 Mat. XXVI, 27 ; Marc XIV, 23 ; Luc XX11, 20 ; 1 Cor. XI, 25.
2 M. Reuss, Histoire de la théologie chrétienne au siècle apostolique^" édit.

1864, 1, 245.



264 P. LOBSTEIN

rencontre dans toutes les formules relatives au calice. La
nouvelle alliance que mentionne Jésus doit être conclue avec la
nation purifiée et désormais fidèle ; ce n'est pas à l'individu
pris isolément, c'est à la communauté messianique, représentée

par ses disciples, que s'adressent les paroles du Seigneur.
L'apôtre Paul a conservé cette conception si fondamentale

dans l'institution primitive de Jésus. Seulement il l'a exprimée
dans un langage qui lui appartient en propre, et la forme dont
il a revêtu la pensée du Seigneur porte l'empreinte d'une des

idées les plus importantes de la théologie paulinienne. Le lien

qui unit les chrétiens à leur commun chef les unit entre eux,
et cette fraternité des membres de l'église est symbolisée par
la participation de tous les croyants au même pain du repas
eucharistique : « Il n'y a qu'un seul pain ; de même, si

nombreux que nous soyons, nous ne formons qu'un seul corps,
car nous avons notre part de ce seul pain. » (1 Cor. X. 17.)

Toutes les églises ont maintenu, en principe, l'idée primitive

de la communion fraternelle s'exprimant dans l'acte de la

cène. Mais les confessions particulières de l'église chrétienne
ont réalisé cette idée d'une manière bien différente dans la
pratique du culte et dans le développement de la piété et de la
vie religieuse. Au sein de l'église romaine, le souvenir de la
confraternité des communiants s'est effacé dans la mesure où
la théorie du sacrifice de la messe a gagné en importance, et

où le mystère de la présence du Christ dans l'hostie a absorbé
les préoccupations et les sentiments des fidèles1. La doctrine
luthérienne n'a remis qu'imparfaitement en lumière le caractère

collectif du sacrement eucharistique2; le centre de gra-

1 Trident. Sessio XXII, cap. 6; cf. canon 8. Cf. Bellarmin, De Missa II,
9 : Ad sacrificium, ut saerificium est, nihil refert, si multi, vel pauci, vel
nulli intersint, aut cominunicent, cum sacrificium oft'eratur Deo pro
populo : potest enim sacerdos pro populo ofî'erre, etiamsi populus nec adsit,
nec communicet.

2 Lire les paroles significatives de Mélanchton, Apolog. Conf. Aug.
XII, 68 : Deinde cogitant, precipue talem notam Christo placuisse,
videlicet convivium, ut significaret mutuam inter Christianos conjunctio-
nem atque amicitiam, quia symposia sunt signa fœderum et ainicitiaa.
Sed hœc opinio est civilis, nec ostendit prsecipuum usum rerum a Deo tra-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 265

vite de la doctrine et du culte reposait dans la nature de l'union
sacramentelle avec le Christ et non dans les effets de la
communion fraternelle entre les croyants. En revanche, la confession

réformée, spécialement les églises dominées par
l'influence de Zwingle, retournèrent avec décision et énergie à

une appréciation tout ensemble prescrite par nos documents
bibliques et favorable au développement de la vie chrétienne1.
Signaler dans ce retour à la tradition primitive un symptôme
de rationalisme ou de sécheresse religieuse, c'est faire preuve
d'une profonde ignorance ou d'une insigne mauvaise foi. Si les

sociniens et les rationalistes ont attaché à cette notion une
importance exclusive, il serait puéril de la combattre pour le

simple plaisir de les contredire ; le désintéressement qui sait

profiter des leçons d'un adversaire est à la fois plus chrétien et

plus scientifique que la satisfaction d'avoir raison à tout prix,...
surtout quand on a tort.

IV

J'ai essayé de dégager des textes bibliques les enseignements

et les indications qu'ils renferment relativement au
dernier repas du Seigneur. Je me suis efforcé de recueillir tous
les éléments notables et caractéristiques à l'aide desquels il
est possible de fixer la portée objective et la signification
subjective du sacrement de la cène.

A la lumière de l'exégèse et de l'histoire, il me semble que
le dogme eucharistique est devenu plus vivant, plus conforme

ditarum, tantum de caritate exercenda loquitur, quam homines profani
et civiles utcumque intelligunt, de fide non loquitur, qua? quid sit, pauci

intelligunt. — Cependant Luther développe quelquefois cette notion du
« repas fraternel » dans ses sermons. Cf. par exemple Eri. A. V2, 307-309

(idées absolument semblables à celle qu'exprime Zwingle, Expositio chris-
tianae fidei, § 78, voy. la note suivante).

1 Zwingle, Expositio christianae fidei, § 78 : Alteram (Eucharistia) habet

analogiam qua? ad nos pertinet. Ut panis ex granis multis fit, vinum
vero ex multis acinis confluit : sic Ecclesia? corpus ex infinitis membris
in unum corpus una in Christum fiducia, quae ex uno Spirito provenit,
coagmentatur et erigitur, ut sit verum templum et corpus inhabitant«
Spiritus sancti. — Cf. Ibid § 82. — Cf. Calvin, Institution, IV, 17, 38.



266 P. LOBSTEIN

à l'ensemble des données évangéliques, plus accessible, je ne
dis pas à la raison, dont on récusera la compétence, mais à

l'expérience de la foi religieuse, au témoignage de la conscience
et du cœur chrétien. Peut-être, cependant, est-ce là ce que
l'on contestera; peut-être aussi la simplicité trop élémentaire
des résultats inspirera-t-elle quelque défiance à plus d'un
lecteur :« Valait-il la peine de se livrer à des recherches aussi
minutieuses et aussi arides pour aboutir à des conclusions qui
affaiblissent le dogme et qui suppriment le mystère? » Le mystère

Argument souverain que l'on invoque avec un touchant

empressement pour abriter, sous ce terme commode et
singulièrement élastique, un monde infini de pensées et de préoccupations

trop souvent indignes de cet auguste patronage! Le

mystère Il s'évanouit, en effet, si l'on entend par ce mot la

rêverie mythologique d'une « mixtion que l'on veut faire de la

chair de Jésus-Christ avec nos âmes, comme si elle découlait

par un alambic1 ; » il s'évanouit, si l'on appelle mystère je ne
sais quelle fiction insaisissable que l'on décore des noms de

réalisme sacramentel, de manducation suprasensible et

ineffable, de communion à la fois corporelle et spirituelle avec le

Seigneur; il s'évanouit, si l'on revêt de cette formule magique
les fantasmagories créées par une métaphysique étrangère à

l'évangile ou par un mysticisme aussi vague que prétentieux
Oui, ce fantôme de la théologie se dissipe à la clarté de la
parole du Maître et au souffle vivifiant de la révélation
chrétienne. Mais pour être lumineuse, populaire, saisissante de

simplicité, la pensée de Jésus, commentée par ses disciples,
n'en est pas moins d'une profondeur que n'épuiseront jamais les

spéculations les plus hardies ou les plus subtiles de notre
théologie. Savez-vous quel est le mystère véritable que recèle la

sainte cène? C'est le mystère qui est au fond du christianisme

lui-même, le mystère de l'évangile, le mystère de la croix!
Mystère de l'amour qui se donne et de la foi qui accepte, mystère

du salut et de la vie éternelle que Dieu communique au

pécheur par son Fils unique, mystère si insondable que le

cœur qui en a entrevu la divine richesse en est à la fois con-
» Calvin, Institution IV, 17,32.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 267

fondu et transporté1, et cependant mystère si essentiel et si

nécessaire à notre pauvre nature qu'une fois révélé à notre
âme, il devient le principe inspirateur de notre vie, notre force

victorieuse, notre suprême consolation et notre immortelle
espérance! En vérité, ce mystère-là dépasse les mystères
qu'enfante l'incrédulité de notre foi autant que le ciel est élevé
au-dessus de la terre A ceux qui nous accuseraient d'amoindrir

la valeur de la cène puisque nous la recevons des mains
du Sauveur comme le témoignage visible et inoubliable de sa

volonté rédemptrice, nous sommes en droit de rappeler ce que
l'apôtre affirme au sujet de la prédication de la croix. A la
vaine philosophie des esprits raffinés que ne satisfait point le

message de Jésus-Christ crucifié, aux théories aventureuses
des dogmaticiens qui cherchent dans le sacrement
eucharistique une grâce supérieure à la grâce du salut, opposons
simplement le message de la croix, la révélation de la

puissance de Dieu donnant le salut à tout croyant. « Où est le

philosophe? Où est le docteur de la loi? Où est le raisonneur
mondain? — Les Juifs exigent des miracles, les Grecs veulent
de la philosophie; nous, nous ne jugeons savoir qu'une seule
chose : Jésus-Christ et Jésus-Christ crucifié, nous efforçant de

le prêcher sans aucune des habiletés de la philosophie, afin de

ne pas rendre inutile la croix de Christ2. » La sainte cène est

le gage impérissable de l'évangile du salut, parce qu'elle est

la prédication en acte de Jésus-Christ crucifié.
Il n'appartient pas à la dogmatique de tirer les conséquences

pratiques de la doctrine eucharistique et de montrer quelle
place revient à la sainte cène dans le culte de l'église et dans

le développement de la vie chrétienne3. Qu'il me suffise de

1 Luther, Praeludiiim de captivitate babylonica Ecclesiae (Op. lat. Eri. V,
44-45) : Magnitudo rerum tanta est. ut natura pusillanimis non audeat
ea petere auf sperare. Nam remissionem peccatorum et œternam vitam
quis non stupescat potius quam optet, si digne pensetur magnitudo
bonorum, qua? per ea veniunt? habere scilicet Deum patrem, esse filium ha?-

redem omnium bonorum Dei.
21 Cor. I, 20, 23; li, 1 ; I, 17; Cf. Rom. 1, 16.
3 Lire les travaux cités plus haut, Introduction, g I. Cf. Keim,

Jahrbücher für deutsche Theologie, 1859, pag. 115 sq.; M. Seyerlen, ouv. cit., pag.



268 P. LOBSTEIN

dire que le retour à l'intention et à la pensée inspiratrice du

Seigneur est non moins nécessaire pour régler la célébration
de la cène que pour formuler le dogme de l'eucharistie. On

peut affirmer sans être téméraire que des réformes fécondes
et heureuses découleraient de ce principe élémentaire, qu'on
est loin d'appliquer clans toute son étendue et de mettre
sérieusement en pratique. Ce qui d'ailleurs importe moins que
l'observation extérieure du rite1, c'est l'esprit religieux qui
doit dominer et pénétrer la célébration chrétienne de la sainte

cène. Une intelligence juste et saine de l'institution du

Seigneur ne manquerait pas de porter des fruits heureux et bénis
dans la vie de l'église et de l'individu. Quel douloureux
contraste entre la pratique usuelle et l'idéal qui se dégage de nos

témoignages scripturaires! Le caractère distinctif du service

eucharistique doit être la joie et la reconnaissance, la joie qui
naît de l'expérience du salut, la reconnaissance qui répond à

la grâce et à l'amour de Dieu2! Est-ce là le sentiment qui
inspire nos communions? Y retrouve-t-on l'écho de ces
admirables prières, qu'un document de l'ancienne église vient de

remettre sous nos yeux, comme pour nous faire rougir de la

167-168. C'est ici que se placerait aussi une étude plus spéciale sur les

rapports de la sainte cène et du baptême.
1 Le programme de Zwingle est plus conforme à l'institution primitive

et à l'idée protestante de la cène que celui de Luther; voy. sur le
service eucharistique ordonné par le réformateur de Zurich, Action oder

Bruch des Nachtmals, Gedächtnuss oder Danksagung Christi, 1525 (Op. Ed.
Schüler u. Schulthess, D. W. II, 2, 223-242). 11 va sans dire que la
communion sons les deux espèces répond seule à la forme et à l'esprit de
l'acte eucharistique. Quant au détail de la célébration liturgique de la
cène, il faut se garder de donner dans un littéralisme outré et d'exiger
une copie purement extérieure et matérielle de l'institution primitive.
Voy. les judicieuses observations de Schleiermacher, Der christliche
Glaube, g 139, 3. Sur ce point les églises feront bien de s'en tenir au principe

formulé par la Confession d'Augsburg, Vil, 2-3: Ad veram unitatem
Ecclesia? satis est consentire de doctrina evangelii et administratione
sacramentorum. Nec necesse est, ubique esse similes traditiones huma-

nas, seu ritus aut ceremonias ab hominibus institutas. Cf. Luther, Wider
die himmlischen Propheten. (E. A. XXIX, 193.)

2 Lire dans la Revue de théologie et de philosophie, 1886, p. 614-620, La
sainte cène, par le rév. T. T. Munger.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 269

morne froideur d'un culte qui trop souvent ressemble plutôt à

une cérémonie funèbre qu'à une Pâque chrétienne? « Toutes
les fois que vous mangez ce pain et que vous buvez cette

coupe, vous annoncez la mort du Seigneur jusqu'à ce qu'il
vienne1. » Ainsi parle l'apôtre. A voir notre formalisme
routinier ou nos terreurs superstitieuses2, se doute-t-on que la

mort du Seigneur, annoncée par le communiant, est le secret
de notre salut, de notre vie et de notre bonheur? «De même

que ce pain rompu était dispersé sur les collines et qu'il est

devenu un seul morceau, qu'ainsi soit ressamblée ton Eglise
des extrémités de la terre pour ton royaume3 » Ainsi priait
l'ancienne église. A voir les discordes séculaires dont le
sacrement de l'eucharistie a été l'occasion, soupçonne-t-on que
la table du Seigneur est un repas fraternel, une reconnaissante
et joyeuse communion des saints4? Et saura-t-on jamais tout
le mal qu'ont fait aux âmes droites et délicates une doctrine et

un culte également condamnés par la parole du Christ et par
la pratique de ses premiers disciples?

« Souviens-toi, Seigneur, de ton Eglise pour la délivrer de

tout mal et pour la perfectionner dans ton amour, et rassemble-
la des quatre vents après l'avoir sanctifiée pour ton royaume,
que tu lui as préparé; car à toi est la puissance et la gloire
dans tous les siècles5 »

1 1 Cor. XI, 26.

- Rien de plus déplorable et de plus funeste que l'abus qu'on a fait de

la parole apostolique sur la communion indigne (1 Cor. XI, 27-32).

Expliquée à l'aide du contexte, cette parole se rapporte aux excès scandaleux

des chrétiens qui profanaient la table sainte par leur ivresse et
leurs rivalités (voir plus haut, chap. II, § V). Que penser des interprètes
qui ont osé tirer de ce passage des instructions dogmatiques sur la réalité

de l'union sacramentelle et sur l'indignité de ceux qui n'adhèrent
pas à cette doctrine V

3 La Didachè, IX, 4.
'' Sur les droits imprescriptibles et les limites nécessaires de l'union des

protestants des deux confessions, voy. Schleiermacher, Der christliche
Glaube, S 140, 4.

s La Didachè, X, 3.


	La doctrine de la sainte cène : essai dogmatique. Partie 4

