Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La doctrine de la sainte céne : essai dogmatique. Partie 4
Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379448

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE
ESSAI DOGMATIQUE

P. LOBSTEIN'

CHAPITRE QUATRIEME

Les conclusions dogmatiques.

I. La position de la qurstion et la marche de I'exposition. —
Nécessite de formuler les résultats dogmatiques qui se dégagent de
I'exégese et de la théologie biblique. — Part faite & I’é¢tude compa-
rative et critique des différentes confessions chrétiennes. — Réle
positif de la critique historique.

I1. Les résultats negatifs. — Nécessité de 'intelligence historique
de l'acte et des paroles de la céne primitive. — Conséquence de ce
canon dogmatique formulé par nos réformateurs: le symbolisme
réside dans l'acte de la cene; explication du symbole fournie par les
paroles eucharistiques ; raisons subsidiaires & 'appui de cette inter-
prétation. — Appréciation des différentes confessions chrétiennes
examinées a la lumiére de l'intelligence historique de la sainte céne.
— L’église grecque orthodoxe. — La doctrine catholique romaine.
— La doctrine de Luther. — La doctrine de Calvin. — La doctrine
des théosophes modernes. — Nécessité d’une revision de la doctrine
de Zwingle.

1. Les résullats positifs. — Double aspect de la céne : significa-
tion objective et signification subjective; concordance du point de
vue de Luther et de Calvin avec le témoignage de T'histoire ; insuf-

' Voir les numéros de juillet et septembre 18383, janvier et mars 1839,
THEOL. FT pHIL. 1830, 15



226 P. LOBSTEIN

R

sance du point de vue deZwingle. — 1° Signification objective de la
cene. Image anticipée du sacrifice du Calvaire, la céne est une preé-
dication en acte de la redemption et du salut; résumé de tout
I’évangile, elle est une révélation et non un mystére. — Conformité
de cette interprétation avec l'intention primitive et générale de nos
reformateurs : expressions multiples et variées de la notion unique
et commune. — Double conséquence de I'enseignement scripturaire
et de la conception protestante : identiques par leur contenu, ’é-
vangile et le sacrement ne différent que par la forme. — Transition
entre la signification objective et la signification subjective de la
céne : I'idée de communion. — 2° Signification subjective de la cene.
LLa ceéne est un repas d’actions de graces et de joyeuse commeémo-
ration. — La eéne est une profession de foi et un veeu de consécra-
tion au service du Seigneur. — La céne est un repas de communion

fraternelle.
IV. — Coup d'wil rétrospectif ct consequences pratiques.

De I'exposition historique que nous avons tracée dans les
chapitres qui précedent, se dégagent facilement les résultats
dogmatiques qu’il importe maintenant de recueillir et de fixer.
Nos recherches d’exégese et de théologie biblique assurent &
nos conclusions doctrinales une base large et solide. Au lieu
d’édifier un dogme sur la siguification douteuse d’'un terme
isolé de son contexte et arraché a la situation historique qui
I’encadre, essavons de résumer 'ensemble des enseignements
et des indications que la pensée de Jésus, I'idée paulinienne et
le point de vue johannique ont successivermnent offerts & notre
étude.

On s’étonnera peut-étre que j'arréte brusquement la rmarche
historique de mon exposition au moment ol la théologie bibli-
que vient déboucher dans I'histoire des dogmes. Je suis loin
de méconnaitre l'intérét puissant que présenterait le tableau
du développement du dogme eucharistique a travers les sié-
cles. Je ne conteste pas davantage l'importance & la fois po-
sitive et critique d’investigations pareilles. Rien de plus in-
structif que Pintelligence exacte et compléte des facteurs qui
ont donné naissance au dogme traditionnel, rien de plus néces-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 227

saire ¢ue l'appréciation de lintérét religieux ou des autres
motifs, souvent moins respectables, qui ont déterminé le carac-
tére particulier de chacune de nos grandes confessions chré-
tiennes. Que de fois, dans le cours de cette longue et pénible
élaboration dogmatique, au plus fort de la mélée et de la
poussiére des controverses, se vérifie et se confirme ’observa-
tion de Strauss!, si souvent reprise et développée apres lui:
la mneilleure maniere d’expliquer et de juger un dogme, c¢’est
d’en raconter 'histoire!

Si, malgre cela, je renonce a exposer en détail la genése et
le développement des divergences confessionnelles, c’est que
le témoignage de ['histoire des dogmes emprunte, en défini-
tive, son autorité et sa valeur aux textes de nos documents
bibliques. Pour apprécier chacune des conceptions dogmati-
ques enfantées tour & tour par les péres de I'église ou les doc-
teurs du moyen dge, par les réformateurs ou les théologiens
modernes, nous sommes Invariablement ramenés a 'institution
primitive et & la pensée authentique de Jésus. Aussi bien n’est-
il personne qui n’accepte cette maniére de poser la question et
de formuler le probléeme. En maintenant les droits et la légiti-
mité de la tradition, I'égiise catholique (orientale ou romaine)
n'admet pas la possibilité d’une contradiction entre le point
de départ et le terme de I'évolution dogmatique; elle reconnait
donc, elle aussi, du moins en principe, 'autorité normative de
Penseignement du Christ. — Les églises issues de la réforma-
tion se rencontrent sans distinction sur le terrain de la révéla-
tion scripturaire ; elles s’accordent a ne trouver que dans l'acte
et les paroles de linstitution eucharistique le critérium et la
pierre de touche de leur interprétation particuliere. En pre-
nant notre base d’opération et notre centre de gravité dans les
indications fournies par nos sources bibliques, nous nous con-
formons au programme, sinon a la pratique de I'église chré-

U Strauss, Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwick-
lung und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft, 1840, Bd. I, Vorrede
IX sq. — M. Karran, Die Wahrheit der christlichen Religion, Basel 1889,
pag. 234 suiv. — Cf. M. A. ReviuLe, Histoire du dogme de la divinité de
Jésus-Christ, Avant-propos, Paris 1369,



228 P. LOBSTEIN

tienne en général, des églises protestantes en particulier!.

Est-ce & dire que nous ignorerons complétement les solutions
proposées par les différentes confessions chrétiennes ? Est-il
permis de formuler les conclusions dogmatiques d'une étude
sur la sainte cene, en faisant absolument abstraction des doc-
trines élaborées par la théologie du passé, particulierement par
les principales fractions de I'église évangélique®? Je ne le pense
pas ; seulement nous ne discuterons les opinions de nos réfor-
mateurs qu’accidentellement, & mesure quel’occasion nous en
sera fournie par la marche de notre exposition. Cette occasion
méme, nous ne la saisirons que pour marquer nettement
Pintérét religieux qui inspire et domine les essais de solution
tentés par Luther ou Zwingle, par Mélanchton ou Calvin. Le
dogmaticien protestant s’appliquera a recueillir et & maintenir,
avec une pleuse fidélité et un soin jaloux, la substance reli-
gieuse des doctrines évangéliques, qu’il soumettra toujours au
controle des Ecritures, mais qu’il se gardera d’ignorer systé-
matiquement ou de traiter avec un orgueilleux dédain. La cri-
tique, a laquelle il n’est pas permis de soustraire les idées dog-
matiques de nos réformateurs, doit étre invariablement dictée
par le désir et I'effort de ressaisir la racine religieuse de leurs
affirmations les plus singuliéres en apparence. Se pénétrer de
cet esprit et se renfermer dans ses limites, c’est rendre aux
peres spirituels de notre église le seul hommage qui soit digne
d’eux 8.

En suivant ce plan et en appliquant cette méthode, il nous
sera plus facile de tirer les conclusions précises des recherches

! Voir plus haut, Introduction, § 11.

2 Cf. M. SEYERLEN, Das Abendmahl im Sinne des Stifters und das Ver-
hiiltniss der Abendmahlslehre der Reformatoren dazu (Zeitschrift fiir prak-
tische Theologie, Bd. XI, 1889, pag. 136-168). Je suis heureux de me ren-
contrer avec 'auteur sur la plupart des points qu'il a indiqués dans sa
substantielle étude.

* 11 va sans dire que ces incursions accidentelles dans le champ de la
sywmbolique et de I'histoire des dogmes seront nécessairement incompletes.
Mon but n’est pas de faire connaitre ou de rappeler par le menu les théo-
ries eucharistiques du passé; je ne ferai appel a 'histoire que pour y
puiser des enseignements positifs ou des lecons indirectes.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 229

d’exégése, d’histoire et de théologie biblique auxquelles nous
avons di nous livrer jusqu’ici. Le lecteur se convaincra, je ’es-
pere, ue nos résultats dogmatiques découlent directement de
I'étude impartiale des textes bibliques, et que notre conception
de la céne n’a d’autre régle et d’autre loi que la volonté posi-
tive et la pensée authentique du Seigneur.

11

Essayons d’abord de fixer les conclusions critiques et néga-
tives qui résultent de 'enquéte sur les paroles ou les faits rap-
porteés par nos documents.

Il suffit de se souvenir de la situation historique et de l'inten-
tion primitive de Jésus, pour reconnaitre que toute interpréta-
tation matérielle et littérale de l’acte et des paroles de la céne
se heurte & des impossibilités absolues. Faut-il rappeler ce que
nous avons essayé d’établir dans notre premier chapitre, 'in-
contestable analogie qui regne entre 'acte de Jésus et les actes
symboliques des anciens prophétes, la filiation directe qui rat-
tache le dernier repas du Maitre au repas pascal a la fois main-
tenu et renouvelé par Jésus, la relation non moins positive
entre la céne et le sacrifice de I’alliance, enfin la place qui re-
vient & la céne dans ’ensemble du témoignage et du ministére
du Christ? Initiation prophétique des disciples a la nécessité
divine de la mort du Messie, accomplissement de I'idée reli-
gieuse de la féte de Paque, ratification de l’alliance nouvelle
annoncée a la nation élue par ses plus grands prophétes, la
cene, reportée dans son cadre primitif, est aussi intelligible que
la plus simple et la plus transparente des paraboles de Jésus.
Mais le symbolisme qui la caractérise réside dans l'acte tout
entier, qui n’est & vrai dire qu’une allégorie en action, dont
nous avons analysé plus haut les principaux moments et les
eléments constitutifs. Les paroles dont Jésus accompagna le
double symbole de son sacrifice, ne sont que le commentaire
explicatif de I'acte par lequel le Christ préfigura sa mort pro-
chaine. Arracher linstitution de Jésus & I’ensemble des cir-
constances historiques qui I’entourent et 'expliquent, c’est se
condamner & ne pas la comprendre.



230 P. LOBSTEIN

Apres cela, je me demande s’il est vraiment nécessaire de
relever les difficultés inextricables et les criantes absurdités
dans lesquelles s’agite U'interprétation littérale de I'acte et des
paroles de la céne. Qu’il g’agisse de la doctrine romaine d'un
changement des espéeces naturelles miraculeusement transfor-
mées !, ou qu'on soutienne, avec Luther, 'union substantielle
du pain et du vin avec le corps et le sang du Christ 2, 'une et

! Principio docet sancta Synoduas et aperte ac simpliciter profitetur, in
almo sancte Eucharistie sacramento post panis et vini consecrationem
Dominum nostrum, Jesum Christum verum Deum atque hominem, vere,
realiter ac substantialiter sub specie illarum rerum contineri. Neque
enim heec inter se pugnant, ut ipse Salvator noster semper ad dexteram
Patris in ccelis assideat juxta modum existendi naturalem, et ut multis
nihilominus aliis in locis sacramentaliter preesens sua substantia nobis
adsit, ea existendi ratione, quam etsi verbis exprimere vix possumus,
possibilem tamen esse Deo, cogitatione per fidem illustrata assequi
possumus, et constantissime credere debemus... Quoniam Christus, re-
demptor noster, corpus suum id, quod sub specie panis offerebat, vere
esse dixit, 1deo persuasum semper in Ecclesia Dei fuit, idque nune denuno
sancta haee Synodus declarat, per consecrationem panis et viniconversio-
nem fieri totins substantiee panis in substantiam corporis Christi Domini
nostri, et totins substantiee vini in substantiam sanguinis ejus. Quee con-
versio convenienter et proprie a sancta catholica Ecelesia Transsubstan-
tiatio est appellata. Coxernit TripEnTINt SESsio XIII, cap. I et IV. Comp.
Canon, 1-11. — Cf. Catecy. rRomax. De FKucharistiae sacramento, cap. VII,
§ 362-367. Ep. Danz, Vimariee MDCCCXXXVI, pag. 538-541. — Lire 'excel-
lent article de Steirz-Havck dans la Real-Encyclopddie de Herzog (2™¢ édi-
tion, tome XV (1885) pag.803-832). — L'église orientale grecque enseigne,
dans ses livres symboliques les plus importants, une doctrine identique 2
celle de 1'église catholique romaine; la théologie officielle que I'église
orientale a formulée dans ses confessions de toi a manitestement subi
I'influence de la théorie romaine du sacrement. Cf. Cosr. orTHOD. Pars I,
Quaest 107.— Sur la formation et le développement de la doctrine grecque
cf. les magistrales études de Steirz, Die Abendmahlslehre der griechischen
Kirche (Jahrbiicher tiir deutsche Theologie, 1864-1865).

2 ConFESSIO AUGUSTANA, Art. X @ De Ceena Domini docent, quod corpus
et sanguis Christi vere adsint et distribuantur vesecentibus in Ceena Do-
mini, et improbant secus docentes. — Arorocia Coxressionts, Art. IV,
§ 54-55+ Decimus articulus approbatus est, in quo confitemur, nos sentire,
quod in Cena Domini vere et substantialiter adsint corpus et sanguis
Christi, et vere exhibeantur cum illis rebus, que videntur, pané et vino,
his, qui sacramentumn accipiunt. Et comperimus non tantum romanam



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 231

I'autre explication se placent en dehors de toutes les conditions
historiques au milieu desquelles le dernier repas de Jésus a eu
lieu. Au moment ot le Maitre rompit le pain et fit circuler la
coupe parmi ses disciples, il était assis vivant au milieu d’eux.
Comment pouvait-il leur offrir son corps matériel et comment
les douze auraient-ils pu concevoir I'tdée de la présence
substantielle du corps du Christ dans les espéces de la céne?
Dira-t-on que Jésus présenta aux siens la substance de son
corps celeste et glorifié 1 ? Sur quoi se fonderait cette affirma-
tien étrange ? Comment justifier cette conception plus fantasti-
que que les songes de la mythologie la plus extravagante?
Quel audacieux défi jeté & l'intelligence la plus élémentaire et
la plus simple de I’histoire évangélique! Quoi'! Jésus était &
la veille de sa passion , et.il jouissait des ce moment des attri-
buts de je ne sais quelle nature suprasensible, il disposait d’un
corps divin ou divinisé, subsistant & coté de son corps visible
et tangible, il était affranchi de toutes les conditions physiques
et matérielles auxquelles est soumise 'humanité! Encore si
ces réveries inintelligibles pouvaient s’appuyer sur 'ombre
d’une preuve exégétique ! Mais loin de 14, elles infligent le dé-
menti le plus formel au témoignage de tous nos documents

ecclesiam affirmare corporalem prasentiam Christi, sed idem et nunc sen-
tive et olim sensisse greecam ecclesiam. Id enim testatur Canon Missee
apud illos, in quo aperte orat sacerdos, ut mutato pane ipsum corpus
Christi fiat. Et Vulgarius, seriptor, ut nobis videtur, non stultus, diserte
inquit, panem non tantum figuram esse, sed vere in carnem mutari. —
CATECH. MaJOR, Pars V, § 8 : Quid est itaque sacramentum altaris? Res-
ponsio : Kst verum corpus et sanguis Domini nostri Jesu Christi, in et
sub pane et vino, per verbum Cbristi, nobis Christianis ad manducandum
et bibendum institutum et mandatum. — Articunt smaLcaLpict, Pars. 111,
Art. VI, § 1: De sacramento altaris sentimus, panem et vinum in Coena
esse verum corpus et sanguinem Christi, et non tantum dari et sumi a
piis, sed etiam ab impiis christianis.— FormuLa Concorpiak (Solid. declar):
Art. VII, § 35: Dicimus, sub pane, cum pane, in pane adesse et exhiberi
corpus Christi.

! Sur les expédients auxquels ont eu recours les théologiens qui propo-
sent cette explication, comp. Kem, Jakrbdiicher fiir deutsche Theologie,
1859, pag. 85-90; M. H. Scuurtz, Zir Lehie vom heiligen Abendmahl |, 18386,
rag. 93 suiv.



232 P. LOBSTEIN

bibliques. Nulle part dans les relations sur la cene, il n’est
question du Christ céleste ou du Seigneur glorifié; partout
c’est du corps rompu pour les disciples et du sang versé pour
eux, que parle le Maitre comme son apdtre. Paul, en effet,
n’est pas moins catégorique que les synoptiques. Comme la
tradition des évangiles, la conception paulinienne n’est pas do-
minée par I'image du Seigneur glorifié, elle est entiérement
déterminée par le souvenir de la scéne historique du dernier
repas célébré par Jésus avec ses disciples « pendant la nuit out
il fut trahi». L’hypothése aussi obscure que bizarre d’un sang
glorifié est d'ailleurs absolument écartée par une déclaration
formelle de 'apdtre, non moins que par ’ensemble de toute sa
théologie. « La chair et le sang, dit Paul, ne peuvent avoir en
héritage le Royaume de Dieu. » (1 Cor. XV, 50.)

Pour échapper aux difficultés et aux contradictions qui pésent
sur une interprétation manifestement entachée de gnosticisme,
on a essayé d’établir une distinction entre la ceéne primitive et
la célébration ultérieure de I’eucharistie 1. Mais cet expédient ne
souleve pas moins d’objections que le précédent. De quel droit
admettre une différence essentielle entre Uinstitution du Sei-
gneur et la céne célébrée aprés lui 7 Ou trouver dans le Nou-
veau Testament la moindre trace de cette distinction ? Quel
chapitre, quel verset, quel mot alléguer en faveur d’une théo-
rie qui priverait le repas originel du Seigneur de son contenu
divin et qui placerait le sacrement eucharistique de la moindre
de nos communautés chrétiennes infiniment au-dessus de I'ins-
titution primitive du Chet de I’'Eglise ?

Inconciliable avec tous les textes scripturaires, une expli-
cation pareille n’est-elle pas singulierement dangereuse ? Con-
tester le caractére normatif et typique de la céne instituée
par le Seigneur, n’est-ce pas ouvrir la porte & l'arbitraire,
aux imaginations les plus incontrdlables du sens individuel,

! Parmi les théologiens qui cnt proposé cette explication, il y en a qui
n'obéissent pas i des préventions dogmatiques, mais qui se laissent gui-
der par des considérations historiques. (Comp. Immer , Neutestamentliche
Theologie, Bern, 1877, 142.) Leur essai de solution n’en est pas moins &
rejeter.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 233

aux innovations les plus téméraires de la tradition ecclésias-
tique ? N’est-ce pas abandonner le terrain de 'église et de la
théologie protestantes, renier le principe de l'autorité des Ecri-
tures et substituer &4 la norme de la révélation évangélique une
regle mobile et incessamment variable, ou plutot I'absence de
toute regle et de toute loi? Ajouterai-je enfin que tous nos
réformateurs s’accordent & élever la céne primitive & la hau-
teur d’un critére infaillible et d’un canon auquel ils entendent
se soumettre sans réserve?

S1 tel est le point de vue que nous imposent & la fois nos
textes sacrés et le consentement unanime des réformateurs !,
comment soutenir la théorie de la présence réelle et substan-
tielle du Christ dans I'’eucharistie ? Comment nier le caractére
symbolique de l'acte et des paroles de Jésus? La nécessitc
historique de la conception figurée ne semble-l-elle pas de la
derniére évidence, et les raisons subsidiaires qu’on peutinvo-
quer en faveur de l'interprétation symbolique ne sont-elles pas
un luxe qu’il serait permis de trouver complétement inutile?

Enumérons toutefois quelques-uns de ces arguments qui
certainement acheéveraient de forcer les convictions les plus
réfractaires, si ces convictions n’étaient pas inspirées en défi-
nitive par d’autres motifs que des preuves empruntées a I'exé-
gese ou tirées de I’histoire.

Pour expliquer & ses disciples la signification de sa mort,
Jésus se servit des données que lui offraient les traditions re-
ligieuses de son peuple ; sa supréme et saisissante le¢on il I'en-
cadra, pour ainsi dire, dans le cérémonial prescrit par la loi,
et il se conforma plus ou moins scrupuleusement aux rites du
repas pascal. Or, ce repas avail lui-méme un caractére es-
sentiellement symbolique, en sorte que le symbolisme se pré-
senta tout naturellement & l'esprit de Jésus, et que, par le
concours des circonstances qui I’entouraient, son langage se
traduisit en acte 2.

L’enseignement figuré rentrait d’ailleurs dans la méthode
d’éducation religieuse suivie par Jésus. L’enseignement par

! Voir plus haut, Introduction § II.
2 Ct. M. Wriss, Leben Jesu, 11, 514-515.



234 P. LOBSTEIN

les veux était familier au Fils de ’homme qui voyait dans les
scenes et les phénoménes de la nature les images et les sym-
boles des vérités les plus hautes de 'ordre religieux et moralt,
Le génie oriental et I'exemple des anciens prophétes secon-
daient et fortifiaient un usage en harmonie avec la conscience
religieuse et les prédilections particuliéres de Jésus.

Il ne semble pas douteux que Jésus mangea et but lui-méme
avec les disciples le pain et le vin qu’il leur offrit 2. Matthieu
(XXVI, 29) le dit tres explicitement; Marc (XIV, 25) et Luc
(XXII, 18) ne contredisent pas le premier évangéliste. Les
usages du repas pascal nous obligent d’admettre que Jésus
mangea lui-méme du pain qu’il rompit, et qu’il but & « la coupe
de bénédiction. » N’était-ce pas d’ailleurs un signe de commu-
nion auquel Jésus ne pouvait songer & se soustraire en un tel
moment?? Dés lors, 'idée de la présence réelle implique une
impossibilité psychologique et morale sur laquelle il est inutile
d’insister, puisqu’ici le ridicule est voisin de la profanation.

Faut-il entrer maintenant dans une discussion minutieuse
sur les paroles prononcées par Jésus, sur la valeur des termes
dont il s’est servi, sur la signification littérale ou figurée de
la copule ézri*t 7 Cette encuéte semblera peut-étre oiseuse &
bien des lecteurs, et j’estime, en effet, qu'apreés les considéra-
tions présentées jusqu’ici, la (uestion est tranchée d’elle-méme.

! M. Bastipg, Notion de la céne dans le Nouveaw Testament. (Revue théo-
logique de Montauban, IX,1883, p. 395-396.)

2 Les arguments que Rickert et M. WEeiss invoquent pour combattre
cette hypothese, sont plus spécienx que solides. RiickerT ne veut pas ad-
mettre que le dernier repas de Jésus ait ét€ un repas pascal (ouw. cit. p.66);
M. Weiss, en rejetant I'indication donnée par Matthien, obéit & des mo-
tifs esthétiques et dogmatiques. (Das Matthiusevangelivm und seine
Lucasparallelen, Halle 1876, p. 542 ; Leben Jesu, 11, 519.)

3 M Reuss, Histoire évangélique, Paris, 1876, p. 640. M. Goper, Commen-
taire sur I Evangile de saint Luce, 112, 363.

4 (est sur ce point que porta I'une des principales discussions entre
Lurner et Zwinere. Les savantes mais souvent trop subtiles études de
M. Duranp sur le httéral, le figuré, 'absurdo-littéral, ne me semblent pas
avoir avancé le probleme. Pourquoi la difficulté n’est pas tranchée
par les recherches qui se bornent a fixer le sens du mot és7zi, c’est ce que
montre tort bien M. Scuurrz, oup. eit. p. 87-89.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 235

On a souvent rappelé, de nos jours, que le mot est, objet d’ar-
dentes et interminables controverses, n’a pas été prononcé¢ par
Jésus, puisqu’en araméen la copule est sous-entendue!. On a
constaté avee non moins de justesse que la formule paulinienne :
« Cette coupe est la nouvelle alliance dans mon sang » (Luc
XXII, 20; 1 Cor. XI, 25) ne s’accorde pas avec I'interprétation
littérale du mot és7 2. On a énuméré une série de passages, tirés
de P’Ancien et du Nouveau Testament, dans lesquels le verbe
étre exprime une relation purement symbolique *.

A ces preuves de détail viennent s’ajouter les déclarations
de Paul et le témoignage indirect mais significatif du qua-
trieme évangile.

Les trois exhortations, adressées & I’église de Corinthe par
Iapdtre des Gentils, sont incompatibles avec l'interprétation
littérale des paroles de la céne. Elles impliquent 'idée d’une
communion spirituelle et religieuse du croyant avec le Sei-
gneur, non celle d’'une présence substantielle du corps et du
sang du Christ dans le pain et le vin du repas eucharistique .

Enfin, bien que le discours christologique, renfermé dans le
sixieme chapitre de I’évangile selon saint Jean, ne se rapporte
pas d’une maniére directe et immédiate a la sainte céne, I'idée
maitresse que I'auteur v développe est absolument contraire
a toute conception réaliste et matérielle du sacrement ®.

Qu’on recueille toutes ces données, qu'on pése avec soin
les preuves et les témoignages en faveur de l'interprétation
symbolique ¢, et I'on s’étonnera que les défenseurs du dogme
romain ou grec et de la doctrine luthérienne aient o0sé re-

' Cf. les principaux commentateurs; les dogmaticiens modernes re-
levent également ce point; par exemple A. ScuwrizEr, Die christliche
Glaubenslehre nach protestantischen Grundsitzen, § 173, 2; § 174, 1 (Bd. 11,
2, 222. 224).

? Qu’il suffise de citer, parmi les modernes, Kannts, Die lutherische Dog-
matik historisch-genetisch entwickelt, 2% édit. 1875, 11, 347-348.

* Cf. par exemple M. Bastiog, ouw. cit., p. 394-395; M. Duranp, ouwv. eit.,
lettres VI, VII, XXIV-XXVI.

“ Voy. chap. 11 de la présente étude.

> Voy. plus haut, chap. 1II.

® Ct. M. Duranp, ouw. eit., lettres XX1V-XXV.



236 P. LOBSTEIN

courir a I’exégese pour appuyer leur explication réaliste et
matérielle. Mais il n’est pas nécessaire d’étre tres versé dans
la connaissance de I’histoire des dogmes, pour se convaincre
que les théories de la transsubstantiation et de la consubstan-
tlation ont leur racine ailleurs que dans le sol de la révélation
évangélique et de la théologie du Nouveau Testament.

L’église romaine en convient implicitement. Elle ne se mit
en quéte d’arguments scripturaires que lorsqu’elle y fut con-
trainte par la controverse protestante. Avant ses grandes
luttes avec les théologiens de la réforme, elle n’était pas des-
cendue sur le terrain de la démonstration exégétique; elle
s’était bornée & développer des considérations dogmatiques ou
pratiques empruntées & la tradition ; sa conception réaliste et
magique s’était formée en partie sous l'influence de facteurs
d’origine paienne!. Sans méconnaitre 'intérét religieux qui a
inspire et déterminé la genése de la doctrine romaine?2, I'his-
torien indépendant conviendra que la formule dogmatique de
cette théorie fameuse ne procéde en aucune facon des notions
bibliques et chrétiennes analysées dans le cours de nos précé-
dentes recherches.

Luther, on le sait, ne se lasse pas de répéter qu’il ne veut
s’en tenir qu’a 'intention et & la volonté du Seigneur, aux pa-
roles de I'institution, aux textes dont la clarté et la force s’im-
posent & sa raison et entrainent son adhésion intellectuelle et
sa foi religieuse. Mais sans faire injure & la mémoire du grand
réformateur, il est permis de soutenir qu’il se faisait illusion
en croyant céder uniquement a l'ascendant du témoignage
scripturaire. A ceux qui s’'imaginent que Luther n’a fait que se
soumettre & l'autorité de I'Ecriture et que la préoccupation

! SBur 1'église grecque, voir les études de StEiTz, citées plus haut. Cf.
aussi M. Har~ack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 11. Band (2. Aufl., Frei-
burg i. B., 18:8), p. 417 sq. — M. Karran, Die Wahrheit der christlichen
Religion, Basel, 1839, p. 256.

2 M. LicHTENBERGER, Encyclopédie des sciences religieuses, tome II (art.
Céne), p. 787. — Lire, par exemple, Bossuer, Méditations sur 1 Evangile,
la Cene, XVII® jour et suiv.; M@&HLER, Symbolik, § 34; Neue Untersuchun-
gen der Lelrgegensitze zwischen den Katholiken und Protestanten, § 72. Cf.
aussi le quatrieme livre de I'Initation de Jésus-Christ.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 237

exégétique a été son mobile exclusif et souverain, je propo-
serai le probleme suivant : Dans maintes circonstances le ré-
formateur a fait preuve d’une indépendance d’esprit singu-
liere & I’égard du canon; sur plus d’un livre biblique de I’An-
cien et du Nouveau Testament il a porté un jugement que
ses successeurs ont trouvé hardi jusqu’a la témérité; il a osé
critiquer non seulement Jacques et son épitre de paille,
I’Apocalyse et ses visions inintelligibles, I’épitre aux Hébreux
et sa sévérité a I’égard des chrétiens tombés, mais méme I’a-
potre des Gentils, le patron de I'église nouvelle, Paul, dont
Luther repousse tel argument rabbinique ou telle allégorie
douteuse!. Comment expliquera-t-on que ce grand et libre es-
prit ait porté dans 'interprétation de I’acte et des paroles de
la céne le litléralisme le plus outré, j’allais dire le plus forma-
liste et le plus servile ? Il ne suffit pas de parler ici de I'incon-
séquence de Luther, dont la complexe et riche nature recélait
toutes les contradictions et s’accommodait des antitheses les
plus criantes. Sans doute, il y a eu la inconséquence; mais
cette inconséquence, quel en est le ressort intime et caché?
(Pest que par dela les raisons tirées de ’exégése et de la théo-
logie hiblique il y avait chez lui des motifs plus profonds et plus
impérieux qui expliquent la ténacité avec laquelle il se raidis-
sait contre l'interprétation figurée de l'acte et des paroles eu-
charistiques. On a souvent relevé le fait incontestable que
I'histoire du développement de la réforme luthérienne a puis-
samment agi sur 'esprit du réformateur. Le radicalisme spiri-
tualiste de Carlstadt, le soulévement a la fois politique, social
et religieux des Anabaptistes amenérent Luther & insister da-
vantage sur la nécessité des moyens de grace, sur 'importance
des institutions extérieures de I'Eglise, sur la valeur objective
de la parole et des sacrements. A ’Age de l'inspiration créa-

' On a souvent recueilli et cité les jugements de Lutuer sur les prinei-
paux livres de I'Ecrituve sainte; je renverrai les lecteurs frangais &
I'Histoire du canon des Saintes Ecritures dans U Eglise chrétienne, par
M. Reuss, 2¢ édit., Strasbourg, 1863, p. 339-354. Comp. M. GEroLp.
Luther considéré comme exégéte, Strasbourg, 1866; M. Samuer Bercer, La
Bible au XVIe sidcle, Paris, 1879, chap. V-VI1; M. Méngcoz, Luther con-
sidéré comme théologien, Le¢on d’ouverture, Paris, 1833, p. 26-33.



25 P. LOBSTEIN

trice succéda chez lui la période d’organisation, sinon de res-
tauration. Sa conception du sacrement, dominée d’abord par
’antithese du catholicisme, se développa dans un sens déler-
miné par la polémique contre les « Enthousiastes. » Cependant
il serait injuste de volr dans cette phase nouvelle de la doc-
trine du réformateur une simple tentative de réaction, qui
serait la négation des conquétes de I'dge héroique de la ré-
forme!. En tirant de ses prémisses religieuses des consé-
quences qu’il défendit avec acharnement contre les attaques
de Carlstadt et de Zwingle, Luther n’avait pas besoin de rompre
avec son passé et de renier son point de vue primitif. Il ne
faisait que préciser Javantage certains points restés jusque-la
indécis et flottants. Le caractére plus réaliste qu’il imprima &
sa doctrine du baptéme et de la céne n’impliquait pas une
contradiction positive avec ses déclarations antérieures. Luther
pouvait croire de bonne foi qu’il défendait toujours la méme
vérité. Il est facile de le montrer.

L’ame de sa vie religieuse était la conscience du pardon di-
vin, l'assurance pleine et entiere du salut, U'inaltérable et vic-
torieuse certitude de la rédemption accomplie par Jésus-Christ.
Cette expérience affirmée avec une courageuse et joyeuse
ardeur en face des erreurs théoriques et pratiques de I’Eglise
romaine, il entend la maintenir aussi & Pencontre du subjec-
tivisme effréné des Illuminés. De méme que, d’aprés Luther,
I’église romaine, divinisant une autorité purement humaine,
fait dépendre la vérité chrétienne du bon plaisir du pape,
ainsi il estime que les Anabaptistes ne craignent pas de livrer
Iefficacité de la parole divine, la vertu de I’évangile el des
sacrements et, par conséquent, le sort éternel du pécheur,
4 la merci de nos dispositions, de nos impressions, de nos
émotions incessamment mobiles et variables. Le besoin d’as-
surer a la vérité des promesses divines et & la certitude de la

1 Cette these a 6té soutenue, entre autres, par M. ScuwaLB, Luther, ses
opinions morales et religieuses pendant la premiére période de la réfor-
mation, Strasbourg, 1866; énoncée d'une maniere absolue, elle repose sur
une apprdciation incomplete et souvent superficielle des faits et des
1dées,



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 239

justification une base solide et un inébranlable fondement,
voila lintérét religieux qui, en définitive, inspire, soutient,
arme Luther dans ses controverses avec les « Sacramentaires »
comme dans sa grande bataille avec Rome. A maintes reprises
le réformateur signale la parenté qui regne, selon lui, entre la
prétendue inspiration de I’église romaine et 'individualisme des
radicaux ultra-spiritualistes!. Pour combattre les uns et les
autres, il releve avec une indomptable énergie la réalité de la
parole divine, 'impérissable vérité de I’évangile, puissance de
Dieu donnant le salut & tout croyant. Cette réalite, cette vérite,
cette puissance révéelée dans les Ecritures quil témoignent du
Christ, s’est aussi incarnée dans les sacrements, dans le bap-
téme et dans la cene. Contester la signification littérale de la
formule eucharistique, c’est mettre en question la valeur ob-
jective de I’évangile du pardon et du salut, c’est ébranler la
confiance du pécheur dans la grace divine, c’est révoquer en
doute la fidélité et la charité du Sauveur! 5’1l est vrai que la
substance de I’évangile se concentre dans le sacrement de la
céne, il est incontestable que nier la présence réelle c’est
porter atteinte a ’évangile lui-méme.

Tel est 'enchainement des idées qu’il importe de saisir et
d’apprécier pour étre juste envers Luther. Ce qui est en cause,
a ses yeux, C’est le christianisme tout entier. Dés lors, son
attitude pendant les controverses eucharistiques, la violence
de ses invectives contre Zwingle, les incurables sophismes de

! Voir surtout son ouvrage Wider die himmlischen Propheten von den
Bildern und Sakramenten, 1525 (Erl., A. XXIX, 134-297). Cf. les paroles si
caractéristiques des ArticuLt SMavcarnict (Pars 111, art. VIIL § 3-4)): Con-
stanter tenendum est, Deum nemini Spiritum vel gratiam suam largiri,
nisi per verbum, et cum verbo externo et precedente, ut ita preemunia-
mus nos adversus enthusiastas, id est, spiritus, qui jactitant, se ante
verbum et sine verbo Spiritum habere, et ideo Scripturam sive vocale
verbum judicant, flectunt et reflectunt pro libito, ut faciebat Monetarius
(Miinzer), et multi adhuc hodie, qui acute discernere volunt inter spiri-
tum et literam, et neutrum norunt, nec quid statuant, sciunt. Quid?
guod etiam Papatns est merus enthusiasmus, quo Papa gloriatur, omnia
jura esse in scrinio sul pectoris, et quidquid ipse in ecclesia sua sentit et
Jubet, id spiritum et justum esse, etiamsi supra et contra Seripturam et
vocale verbum aliquid statuat et praecipiat.



240 P. LOBSTEIN

son herméneutique, la subtilité laborieuse de ses expédients
dogmatiques, la pauvreté de ses arguments empruntés parfois
4 une scolastique qu’ailleurs il exécre et persifle, sa théorie
de la communication des idiomes et de 'ubiquité du Christ, les
tours de force de I'exégéte, les défaillances du théologien, les
emportements du pamphlétaire procédent de 'ardeur et de la
sincérité de ses convictions religieuses. Expliquer ces tristes
et pénibles discussions par 'orgueil ou ’envie du réformateur
saxon, ou les ramener uniquement & la peur du chef de file qui
se voit menacé d’étre débordé par ses propres adhérents, c’est
faire preuve 4 la fois d’une singuliére légereté et d’une profonde
ignorance. Mais il serait non moins faux de prétendre qu’au
fond de ces grandes luttes il n’y avait qu’une simple question
philologique, grammaticale ou logique. En s’élevant avec une
impétuosité implacable contre tout essai d’interprétation figu-
rée, en ramassant partout des arguments et des armes pour
défendre P'explication littérale des paroles de la céne et la
présence substantielle du CGhrist dans les espéces, Luther obéis-
sait & d’autres raisons qu’a des préoccupations et a des scru-
pules d’exégéte. Sa conscience de chrétien était engagée dans
le débat, il était persuadé qu’il y allait du salut de son dme et
de la vie méme de I'Eglise.

Nous n’avons pas & entrer ici dans le détail de ces luttes qui
ont affaibli &4 jamais le protestantisme en le divisant?!. Il faut

! L’histoire de ces controverses a été souvent racontée, mais elle n'a
pas encore été retracée avee une impartialité et une compétence suffi-
santes. Sans parler des sympathies ou des antipathies dogmatiques et
confessionnelles qui alterent la probité scientifique de I'historien, tous
les essais tentés jusqu'icl pour reconstituer le récit de ces controverses
néfastes pechent par un double défaut. Tantdt elles ne tiennent pas
compte de I'ensemble des facteurs et des mobiles en jeu dans le déve-
loppement de la lutte, dans le groupement des partis, dans les colloques.
les compromis ou la reprise des hostilités (je rappellerai en passant la
part qui revient a la question politique dans les péripéties des discus-
sions religieuses et théologiques); tantot elles isolent trop exclusivement
le dogme de la cene de 'organisme général de la théologie des réforma-
teurs. La plupart des ouvrages de dogmatique moderne consacrent &
l'exposition historique des divergences confessionnelles une partie du
chapitre dans lequel ils traitent de la sainte cene. (Voy. spécialement les



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 241

rendre justice et hommage & Pintérat religieux dont Luther
a été le vaillant et infatigable interprete. Oui, le chrétien,
forimé a I’école de I'évangile et soumis & 'autorité de la révé-
lation, place le fondement du salut au-dessus des fluctua-
tions et des intermittences du sentiment, de la raison, de la
volonté, de I'expérience individuelle; il maintient Dinitialive
absolument gratuite, la souveraine indépendance, I'inaltérable
fidélité de 'amour divin; il insiste sur le caractére objectif de
la dispensation évangélique qui le prévient et le dépasse; il
applaudit au vigoureux effort tenté par Luther pour mettre
en évidence cette salutaire et essentielle vérité. Mais cette
vérité se traduit-elle nécessairement dans la conception ma-
gique du réalisme sacramentel? Est-elle vraiment solidaire de
cette conception? L’objectivité de la grice divine implique-
t-elle, exige-t-elle la présence substantielle du Christ dans les
espéces de la céne? Ne peut-elle étre défendue qu’a ce prix?
Evidemment non. I’exemple de Zwingle est 1a pour prouver
qu’il est possible de combattre la doctrine de la transsubstan-
tiation et de la consubstantiation, tout en maintenant pleine-
ment la souveraineté de Dieu, unique auteur de la rédemp-
tion!. Zwingle, non moins que Luther fait dériver toute
grice excellente et tout don parfait de la seule volonté du
Pére céleste; il fonde la justification du pécheur sur l'im-
muable base de I'éternel amour, qui ne dépend pas de la
dignité de l'objet aimé; il considére comme illusoire toute as-
surance du salut et toute certitude du pardon qui ne serait pas

travaux de THomasws, Kanxis, M. Lipsius.) Sur la bibliographie du sujet
cf. Pouvrage déja souvent cité de M. H. Scrurtz, Zur Lehre vom heiligen
Abendmahl, p. 1-82.

U De vera et falsa religione commentarius (KEd. ScHULER w. ScHuLTHESS) 11,
175 : Vera religio vel pietas hiee est, que uni solique Deo heeret. -
Ibid. 179 : Falsa religio sive pietas est, ubi alio fiditur quam Deo... Impir
sunt, qui hominis yerbum tanquam Dei amplectuntur. — Ib. Adversus
H. Emserum canonis missae adsertorem Antibolon (opp. 111, 132) : Is ergo
spiritus ex Deo est, ui illi soli gloriam tribuit; contra ex Deo non est,
qui creature tribuit quod Dei est. — Live surtout le traité De providentia
Dei (opp. IV, 79 sq.). — Cf aussi Cauviy, Instit. 1, 17; Sermon CCXXIII
swr le Deutéronome, 23 avril 1556 (C. R. XXV III, 600).

THEOL. ET PHIL. 1339, 16



242 P. LOBSTEIN

I'ceuvre du Seigneur; 1l sauvegarde, avec autant de force que
de succes, tous les postulats religieux qui ont inspiré a4 Luther
sa formule théologique du sacrement de ’eucharistie 1.

Exclue par l'intelligence historique de linstitution du Christ,
Iinterprétation littérale et matérielle de l'acte et des paroles
de la céne ne se justifie pas davantage au point de vue de la
conscience religieuse; elle ne peut s’appuyer ni sur des argu-
ments tirés de I’exégése biblique, ni sur des preuves emprun-
tées & 'expérience chrétienne 2.

Avec la doctrine de la présence réelle tombent également
la théorie de la messe et la notion de 'opus operatum.

Dans le systéme catholique le lien qui rattache 'une & l’autre
ces trois erreurs est tres facile a saisir. Il est vrai que chacune
de ces conceptions s’est formée indépendamment de 'autre et
que chacune a son histoire distincte et particuliere. Mais les
documents dans lesquels la théologie romaine a rencontré son
expression classique et normative ne laissent subsister aucun
doute sur ’enchainement indissoluble qui réunit en un faisceau
unique trois conceptions primitivement indépendantes. Si la
théorie de la messe se réduisait a la simple commémoration
du sacrifice du Calvaire, elle répondrait incontestablement a
I'un des motifs les plus importants qui inspirérent la pensée
premiere du rite de la céne 3. Mais on sait que le sacrifice de
la messe est bien plus gu'un mémorial, c’est un sacrifice de
propitiation, identique au sacrifice de la croix : c’est la méme

t Sur le développement de la doctrine de LuTHER, on trouvera des in-
formations copieuses et slires dans l'ouvrage de M. Ka@sruin, Luther's
Theologie in ihrer geschichtlichen Entwickelung und ihrem innern Zusam-
menhange, 2 vol., Stuttgart, 1863 (la 2i¢ édit. de 1883 est une simple réim-
pression de la premiére). — Luther, Opera, Edit. Erlang., tom. 29-30;
Edit. WaLch, tome 20.

2 11 serait méme facile de montrer que cette interprétation n’est pas
sans danger; ZwINGLE signale & maintes reprises les abus auxquels elle
peut donner lieu, et CALVIN ¥ voit un reste du vieux levain papiste et ro-
wain dont il faut au plus vite « purger » 'Eglise. (Institue. 1V, 17, passim.)

3 Cette idée se retrouve d'ailleurs et a persisté dans les documents
classiques du catholicisme officiel. Ct. Tripent. Sessio XXII, cap. I:...

Sacrificium, quo cruentum illud semel in cruce peragendum represen-
taretur ejusque memoria in finem usque seculi permaneret....



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 243

victime, le méme sacrificateur, la méme oblation!. Or, pour
que la messe « renouvelle » 'immolation du Calvaire, il faut
que le corps et le sang du Seigneur soient substantiellement
présents sous les accidents ou les apparences du pain et du
vin consacrés. — Comme la doctrine de la messe, la théorie de
l'opus operatum est un corollaire du dogme de la transsubstan-
tiation. Cette théorie ne se borne pas, comme I’a prétendu
Mceehler 2, 4 affirmer le caractére objectif de la grice sacramen-
telle ; elle attribue aussi & eucharistie une efficacité indépen-
dente des dispositions intérieures du communiant. On est obli-
gé de reconnaitre qu'une conception pareille est nécessaire,
aussitdot qu'on en admet les prémisses. Or, ces prémisses se
résument dans la notion de la présence substantielle du Christ
sous les especes de la cénes.

Aussi concoit-on que les catholiques aient accusé Luther
d’inconséquence. Le réformateur rejeta sans doute la doctrine
de la transsubstantiation qu’il traita de réverie scolastique#;

t TripENT. Sessio X XII, Cap. 1-2, cf. 1bid. Canon 3:81 quis dixerit, misse
sacrificium tantum esse laudis et gratiarum actionis, ant nudam comme-
morationem sacrificil in cruce peracti, non autem propitiatorium... ana-
thema sit. — Bibliographie du sujet dans les articles de M. CHAPONNIERE
dans I'Encyclopédie des sciences religieuses, tome 1X (1880), pag. 101-113, et
de Srteirz, Theologische Real-Encyclopidie de Herzoe, 2¢ édit., tome IX
(1881), p. 620-641.

2 MenLeR, Symbolik, § 28 (p. 255-257 de 1'édition de 1871); Newe Unter-
suchungen, § 55-59 (édition de 1872, p. 258-280).

3 On connait les conséquences pratiques que 'église romaine a tirédes
de ces axiomes dogmatiques : la « réservation » de 'hostie, I'adoration du
sacrement, les pratiques et les cérémonies du culte, la célébration de la
Féte-Dieu.

1 Ce n'est qu’a partir de 1519 que LuTHER exprime des doutes au sujet
de la doctrine de la transsubstantiation. Dans son Praeludium de captivi-
tate babylonica Feclesiae, 11 est plus catégorique. Opera lat. tome V,
p. 29-85. (Edit. Erl.) Cf. Vom Anbeten des Sakraments des heiligen Leichnams
Christi, Erl. A., XXVIII, 402 sq. — La Confession d'Augsbourg, art. X, et
I"Apologie s’expriment dans un sens positivement favorable a I'idée de la
transsubstantiation. -— LutHER déclare nettement qu'il aimerait mieux
adopter la doctrine catholique de la transformation miraculeuse des
especes que d'admettre l'interprétation symbolique de Zwingle et des sa-
cramentaires. E. A. XXX, 815 (Bekenntniss vom Abendmahl Christi, 152R),



244 P. LOBSTEIN

mais il eut pour ce dogme bien plus de ménagements que pour
la notion symbolique de Carlstadt ou de Zwingle. Malgré cela
il attaqua la messe et 'opus operatum avec une énergie et une
indignation qui ne se démentirent pas un instant durant tout
le cours de sa carriere réformatrice!. La messe ne portle-t-elle
pas atteinte a la dignité unique et souveraine de l'ceuvre ré-
demptrice du Sauveur immolé sur la croix? L’opus operatum
n’est-il pas la négation du principe religieux de la foi, acte es-
sentiellement personnel de la volonté ou du cceur qui accepte
et s’assimile librement la grice offerte par Dieu en Jésus-
Christ? Dans sa polémique contre la messe, Luther est plus
fort et plus logique que dans ses attaques contre la notion
magique de 'opus operatum. Il faut avouer que son propre
point de vue est assez voisin d’une doctrine qui exalte ’objec-
tivilé des moyens de grice aux dépens des dispositions indivi-
duelles du croyant. L’affirmation sans cesse répétée de la pré-
sence réelle du Christ, méme dans le cas d’une communion
indigne?2, qu’est-elle aulre chose qu’un retour & opus opera-
tum de 1'église romaine ?

Les récits évangéliques de l'institution de la céne ainsi que
les exhortations solennelles de I'apdtre Paul et les indications
johanniques sont aussi contraires A la doctrine de la messe et
a celle de l'opus operatum qu’ils sont incompatibles avec le
dogme de la transsubstantiation.

Jusqu’ici nous ne nous sommes servi de nos documents
bibliques que dans une intention critique et négative. Appli-
quant la norme d’appréciation que nous fournissent nos textes,
nous avons éliminé plusieurs solutions inconciliables avec les
déclarations formelles du Seigneur et avec les paroles non
moins catégoriques de son plus grand disciple. Avons-nous
épuisé la série des opinions qu’il s’agit d’écarter, avant de fixer
nos résultats et de formuler nos conclusions positives ? Loin de

U Praeludium, loc. cit. p. 35-55, Articuli smalcaldici, Pars. I, art. 2. —
Ct. Apologia Conf. Aug., art. X11.

2 M. H. Scuurtz rappelle une parole significative de THowmasius, qui in-
siste sur ce point particulier, véritable pierre de touche de 'orthodoxie

luthérienne (ouv. cit., p. 94). Sur la parenté de cette conception et de la
doctrine catholique, voir M. Scrun1z, ibid, p. 46.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 245

la, mais nous ne saurions prendre en considération tous les
essais d’'interprétation proposés dans le cours des siecles pour
résoudre le probleme dogmatique du sacrement de 1’eucha-
ristie. Quil nous suffise de dire un mot de deux théories, dont
Iimportance historique et dogmatique justifiera suffisamment
’exception que nous faisons en leur faveur?,

Calvin? a le mérite d’avoir saist avec bonheur et maintenu
avec beaucoup de force et de clarté 'idée maitresse de la doc-
trine primitive de Luther. Il a en outre, comme Zwingle, re-
connu la nécessité de l'interprétation figurée des paroles de
la céne. Sa dépendance & I’égard de ses deux grands précur-
seurs se trahit dans ses affirmations comme dans sa polémique.
Mais en essayant de trouver un moyen terme entre la doctrine
luthérienne qui lui semble superstitieuse et le point de vue
zwinglien qu’il trouve profane, il aboutit & une conception qui
péche par un double défaut. Elle manque de netteté et de pré-
cision : ’hypothese de la présence spirituelle du Seigneur agis-
sant sur les fidéles par la vertu du saint esprit est singuliére-
ment compromise par les deux explications entre lesquelles
oscille la pensée du réformateur®. Tantot il soutient que ’esprit
saint communique aux fidéles les forces divines et célestes

! 51 le but de ce travail était historique et non dogmatique, il ne serait
pas permis d’ignorer l'attitude des théologiens qui, comme MELANCHTON,
(EcoLampapk, Bucer, essayerent de rapprocher les belligérants et imagi-
neérent des formules assez élastiques pour donner satisfaction aux uns et
aux autres. Mais outre que leurs tentatives échoukrent, les théories in-
termédiaires qu'ils élaborerent, ne présentent pas un intérét dogmatique
ou n'ont pas une vitalité religieuse assez féconde pour que cette étude
Puisse &tre vraiment utile au dogmaticien.

2 Voy., outre le chap. de I'Institution (IV, 17), 'ouvrage cité plus haut
(Introd. § 11) : Petit traicté de la saincte cene de N. S. Jesus Christ 1541
(Corp. Ref. Opera Calv. V, 429-460). — M. DestrECH, Essai sur la doctrine
de la sainte céne d’aprés Calvin, Montauban, 1880,

3 Cf., outre les ouvrages que je viens de citer, Corp. Ref. X, 289 (Apo-
logia pro Fallesio, 1548) : Hunc esse recipiendi modum, quod in terra lo-
cati, fide tamen in ccelum conscendimus, ipse vero se nobis arcana spiri-
tus sui virtute communicat, ut animas nostras alat sua substantia, quo
elus facti participes, et illius corporis membra, omnium quoque bonorum

eius participes fiamus. — Sermon CC sur le Deutéronome, 15 juillet 1556,
(C. R. XXIX, 226.)



246 P. LOBSTEIN

que renferme le corps glorifié du Christ exalté & la droite du
Pere; tantot il nous apprend que I'ame du croyant s’éleve sur
les ailes de la foi jusqu’au ciel ou elle jouit de la communion
avec le Sauveur, garantie au chrétien par les gages sacrés de
I’eucharistie. — Mais cette prétendue solution n’est pas seule-
ment obscure et embrouillée; elle est privée de tout appui
exégétique et de toute preuve scripturaire. Elle ne tient pas
compte de la filiation historique et du cadre primitif de la
céne; elle ne part point de 'institution et de I'intention de Jé-
sus; elle opere surtout avec les idées johanniques, d’ailleurs
tres arbitrairement exploitées; elle est dominée par 'image du
Seigneur glorifié et non par le souvenir du Christ historique.
Aussi est-il permis d’affirmer sans témérité que la théorie cal-
viniste de la présence « dynamique » du Seigneur dans l'acte
eucharistique est condamnée sans appel par tous les documents
du Nouveau Testament.

Il en est de méme d’'une explication qui compte de chauds
partisans au deld du Rhin et que 'on pourrait appeler la théo-
rie théosophique. — Elle présente de frappantes analogies
avec l'interprétation de quelques Peres de ’église grecque !,
elle peut alléguer plusieurs passages d’'un des principaux ou-
vrages de Luther?; elle a été débitée avec fracas par quelques
théologiens de notre siecle, qui nous recommandent cette so-
lution comme la conception la plus profonde du mystére de
I’eucharistie 3. La céne, nous dit-on, a pour but de communi-
(quer au croyant la puissance surnaturelle d’une vie divine,
cette vie n’est pas une réalité purement religieuse et spiri-
tuelle; elle est un principe physique ou métaphysique, une
substance transcendante et mystérieuse, qui, inoculée au
fidele, dépose dans les profondeurs de son étre un germe d’im-
mortalité. Instrument d’'une nouvelle création au sein de I'hu-

 Pseuntenativs, ad Ephes. 20 : gzpparoy afavasiag. Cf. IRFNEE V, 2; 1V,
18, 4; GrEcoire DE Nysse, Orat. catech., cap. XXX VII; Curysostome, In
Matth. Homil. LXXXI1I, 5: Jean pe Damas, Fid. Orth. 1V, 13.

2 1 g’agit de I'ouvrage publié en 1527 par LutHER contre ZwiNGLE, Dass
diese Worte Christi : Das ist mein Leib... noch fest stehn wider die Schwarm-

geister (Erl. A., tome XXX, p. 93-94, 100-102, 120, 125, 135).
3 Voy. M. ScuuLtz, owv. cit., p. 38-48, 52-58.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE GENE 247

manité, véhicule d’'une vertu qui a sa source au dela de la na-
ture sensible, la céne continue 'ceuvre inaugurée par le bap-
téme : sous l’enveloppe de la créature mortelle et périssable,
elle prépare et nourrit le corps incorruptible qui, au jour de
la résurrection, arrivera a sa maturité parfaite et a sa glorieuse
éclosion. « Ce mystére est grand, » disent volontiers les repré-
sentants de cette théorie, qu’on nous vante comme une réveéla-
tion spéciale, gnose supérieure, accessible aux seuls initiés,
dernier mot des dispensations évangéliques, couronnement de
I'économie présente et initiation & la bienheureuse éternité.

En écoutant les oracles aussi inintelligibles que prétentieux
debités par ces modernes gnostiques, on se demande avec sur-
prise ot nos métaphysiciens et nds mystiques ont pris toutes
ces belles choses. Mais la plupart d’entre eux se dispensent de
fournir des preuves, et il faut avouer que ceux-la seuls sont
conséquents qui refusent d’entrer en discussion avec le dou-
teur ou 'adversaire : n’est-ce pas le propre du mystére de se
soustraire au controle de la critique ? Il en est cependant quel-
(ques-uns qui ne se contentent pas d’appuyer leur dire sur
I'ensemble de leurs spéculations théosophiques et qui daignent
alléguer des arguments scripturaires. Un verset de la premiére
épitre aux Corinthiens ! et quelques déclarations du Christ jo-
hannique ? sont les seules paroles bibliques qu’on a pu citer
avec quelque apparence de raison. Cependant une exégése vrai-
ment historique réduit & néant la prétention des interpretes qui
s’ingénient & trouver dans la théologie du Nouveau Testament
les fondements des systémes de théosophie antique ou mo-
derne. Ces systémes ont plutdt leurs racines dans les mystéres
du paganisme grec ou oriental que dans les notions éthiques
et religieuses de ’évangile.

Je me résume et je conclus.

J’al essayé d’appliquer le canon dogmatique que nous avons
formulé dés le début de nos recherches . En partant du carac-

11 Cor. X, 16.

2CE. Jean VI, 39, 40, 44, 54. La vie éternelle et la résurrection sont en-
visagées, dans ces déclarationsdu Christ johannique, comme le fruit de la

foi. Voyez plus haut, cuap. 111, § I.
% Voir plus haut, Introduction, § I1.



248 P. LOBSTEIN

téretypique et normatif de la céne primitive, je crois avoir choisi
une base d’opération dont il est impossible de contester la lé-
gitimité. En tirant résolument les conséquences de ces prémis-
ses, on aboutit & des résultlats qu’on est malvenu a rejeter des
gqu’on nous concéde le principe. Le symbolisme de 'acte et des
paroles eucharistiques ressort de la filiation historique de la
céne, des analogies que présente la littérature prophétique,
du caractere distinctif du repas pascal et du sacrifice de 1'al-
liance, de l'attitude positive de Jésus, de sa méthode d’ensei-
gnement parabolique, du lien qui rattache la céne au ministére
messianique et a4 la conscience religieuse de Jésus, enfin des
déclarations catégoriques ou des exhortations significatives de
Paul non moins ue desindications indirectes renfermées dans
le quatrieme évangile.

Ces conclusions qui se dégagent de I’ensemble de nos études
d’exégese, d’histoire et de théologie biblique, ont une va-
leur critique et une portée négative qu’il n’est pas permis d’at-
ténuer. Elles excluent d’abord la théorie romaine de la trans-
substantiation et les theories connexesde la messe et de 'opus
operatum. Elles condamnent ensuite la conception luthérienne:
loin d’étre un produit direct de I’'exégése littérale des paroles eu-
charistiques, cette solution a été inspirée au réformateur parun
intérét religieux et dogmatique, dont la légitimité est indiscu-
table, mais qui n’est pas solidaire de la présence réelle du
Christ dans '’eucharistie. Enfin nos conclusions critiques écar-
tent a la fois ’hypothése compliquée que propose Calvin pour
maintenir une influence spirituelle du Seigneur, et les réveries
écloses dans I'imagination des théosophes ou dans le cerveau
des meétaphysiciens.

Le retour a la pensée authentique et & I'institution primitive
de Jésus est-il donc la justification de la doctrine de Zwingle?
Dans une certaine mesure, peut-étre, mais avec de sérieuses
réserves, et I’exposé de nos résultats positifs montrera aisé-
ment que nous demandons autre chose que la restauration pure
et simple du dogme zwinglien.



LLA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 249

11

En appliquant au dernier repas du Christ la terminologie de
I'école, les théologiens ont distingué deux aspects de la céne.
Quelle est la part du Seigneur, quelle est la part du crovant
dans l'acte eucharistique ? Ou, pour parler le langage consacré
par la dogmatique usuelle, comment déterminer la signification
objective et la signification subjective du sacrement?

Je ne me dissimule pas que cette distinction scolastique
risque de porter atteinte & la vivante unité de ’eucharistie. Au
sein de la communauté chrétienne, dans la pratique du culte,
au moment de la célébration de la céne, ces réflexions et ces
raisonnements s'évanouissent dans la mesure ou la piété est
plus intense et I'édification plus profonde et plus vraie. Mal-
heur au chrétien qui oserait apporter a la table sainte les préoc-
cupations du dogmaticien ou les scrupules du critique! Mais
dans le domaine scientifique la distinction indiquée a sa valeur
et sa légitimité ; 'abstraction est un instrument indispensable
d’investigation et d’appréciation ; il est permis, il est nécessaire
d’isoler les faces multiples d’'un méme phénomene ou d’un acte
unique, afin de les étudier avec plus de précision et de les ana-
lyser avec plus de rigueur. Le théologien ne saurait se sous-
traire a cette tiche, et il n’est pas étonnant que les maitres et
les initiateurs de notre théologie protestante aient ainsi formulé
le probleme. S’ils n’ont pas employé les termes cités tout &
Iheure, ils ont appliqué le méme procédé. Luther et Calvin sur-
tout distinguent avec une grande netteté ce que I'on a appelé
récemment le faire divin et le faire humain dans le repas
eucharistique 1.

Essayons de fixer et de caractériser tour & tour ces deux as-
pects de la sainte céne.

Il résulte de ’étude de nos documents que ce qui constitue en
premiére ligne le sacrement eucharistique, c’est le «faire divin»,
je veux dire l'intention et l'institution du Seigneur. Avant de

1 M. Gobper, en commentant le tolro moweite elg Thv fudiv avepvyow de la

formule paulinienne 1 Cor. X1, 24 (Commentaire sur la premiere épitre aux
Corinthiens, 11, 167).



250 P. LOBSTEIN

devenir une cérémonie du culte chrétien et une manifestation
de la piété de I’Eglise, la céne a été un acte de Jésus, un don du
Christ. Ici, comme dans toute 'économie du salut, ¢’est la griace
offerte par Dieu en Jésus-Christ ‘qui prévient et sollicite ’acti-
vité humaine. Cette grande et simple vérité a été proclamée
avec plus d’énergie et de clarté par Luther et par Calvin que par
Zwingle. Tandis que celui-ci insiste surtout sur la part de
I’'hnomme dans la célébration de la céne, les réformateurs de
Wittemberg et de Genéve considerent a juste titre 'eucharistie
comme 'expression définitive de I'activité du Christ, comme le
testament spirituel légué par lui & son Eglise. Luther ne se

lasse pas de rappeler que, dans la communion, c’est le Sei-
gneur qui donne et le disciple qui recoit. Cette affirmation de

la foi chrétienne s’accorde rigoureusement avec le témoignage
de I'histoire 1.

Faut-il, en évoquant le souvenir des circonstances au milieu
desquelles eut lieu le dernier repas du Sauveur, en rappelant
comment ce repas se rattache aux traditions de 'ancienne al-
liance et & I'ceuvre personnelle du Christ, faut-il prouver que
la céne est la révélation la plus touchante et la plus haute de
Pamour du Christ, parce qu'elle est I'image la plus saisissante
et la plus populaire du sacrifice du Sauveur? Qu’on s’affran-
chisse de tout préjugé doctrinal, qu’on prenne son point de vue
en dehors desluttes confessionnelles et des partis ecclésiastiques,
qu’on se place en présence du Maitre parlant & ses disciples
«dans la nuit out il fut trahi, » et 'on comprendra combien I'in-
telligence historique est & la fois plus lumineuse et plus pro-
fonde que 'appréciation dogmatique. Replacée dans son cadre
primitif, la céne est la prédication en acte et le vivant com-
mentaire de la parole par laquelle Jésus lui-méme a résumé son
ceuvre et sa mission: « Le Fils de 'homme n’est pas venu pour
se faire servir, mais pour servir et pour donner sa vie comme
ranc¢on pour plusieurs. » (Marc X, 43.)

' LutHER, Praeludium de captiv. bab. Eeclesioe (Op. lat. Erl. 'V, 36 sq);
Vermahnung zum Sokrament des Leibes und Blutes unseres Herrn (E. A.
XAIIL 190) 5 Sermon von dem newen Testament, d. i. von der heiligen Messe

(E. A. XXVII, 146 sq); Vom Missbrauch der Messe, 1522 (E. A. XXVIII,
33 sq)—Cf. Cavviw, Institution, 1V, 14, 18. Cf. ibid § 1, 7, 17 — 1V, 17, 1-3.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 251

De cette interprétation que nousimpose I’étude indépendante
de nos textes, découlent une série de conséquences dogmatiques
d’une grande importance. Ghose précieuse & noter et digne de
remarque : en formulant nettement ces conséquences nous n’ap-
pliquons pas seulement la méthode historique, nous ressaisis-
sons aussi quelques-uns des principes les plus essentiels de la
théologic de nos réformateurs, principes communs aux confes-
sions de I’église luthérienne et de I'église réformée.

Dans la pensée de Jésus la céne est destinée & mettre pleine-
ment en lumiére la grande vérité ou la grande expérience du
salut apporté par le Fils de ’homme aux membres du royaume
de Dieu. En faisant du pain et du vin du repas pascal le sym-
bole de son corps brisé et de son sang répandu « au profit d’un
grand nombre », Jésus donne clairement & entendre que sa
mort n’est pas une catastrophe fortuite qui vient brusquement
du dehors mettre un terme & sa carriére; il apprend & ses dis-
ciples que cette mort est un acte de dévouement et de chariteé,
un sacrifice volontaire, le don de son étre tout entier; il trans-
forme un fait, qui semble imposé par la nécessité, en une
ceuvre de liberté et d’amour, couronnement de son ministére
messianique, réalisation de la délivrance que préfigurait la
Pique, ratification de lalliance qu’avaient annoncée les pro-
phetes. Au seuil de sa passion, il préfigure dans la céne ce
qu’il doit accomplir sur le calvaire : il s'immole en esprit pour
le salut des siens, et il explique & ceux-ci le secret de 'immo-
lation du Calvaire, dont la céne n’est que l'image anticipée,
I’acceptation obéissante, la filiale et fraternelle initiation. En
d’autres termes, la céne a pour but de manifester, non de
voiler la pensée de Jésus. Déviation funeste et contre-sens dé-
plorable que I'erreur peu & peu transformée en dogme et con-
sacrée par le culte: non, 'eucharistie n’est pas un mystére
transcendant proposé & l'adoration aveugle et muette des fi-
deéles, ou un probleme inintelligible livré & la curiosité des
théologiens et aux discussions de 1’école! En vérité, toutes les
ombres se dissipent & la lumiere des paroles de Jésus. Repré-
sentation concrete du message de la croix, prédication en acte
de la mort du Sauveur, résumé de tout l'évangile, la cene



252 P. LOBSTEIN

n’est pas une énigme, mais une révelation, la révélation positive
de la volonté du Christ, et cette volonté, c’est le salut!

En rendant & l'institution du Seigneur la valeur et le sens
(qu’exige impérieusement I'étude historique des paroles et de
I'acte du Christ, nous rentrons en plein dans le grand courant
de la pensée religieuse de nos réformateurs. Que 1'église orien-
tale, accoutumée a emprisonner les vivantes réalités de 'évan-
gile dans les catégories d’une métaphysique et d’'une physique
surannées, s’obstine a révérer dans le mystére eucharistique
je ne sais quel miracle & la fois matériel et suprasensible ; que
I'église de Rome, avec son sacerdoce et son organisation ern-
pruntés aux traditions du judaisme ou de la Rome impériale,
glorifie la messe comme un objet de culle ou s’en serve comme
d’un moyen de discipline ; que la scolastique protestante s’em-
pare des paroles du Christ pour en torturer la lettre sans en
retenir et en pénétrer 'esprit, —il n’y a Ia rien qui puisse nous
étonner. Mais 'église de la réforme, mais la foi qui ne veut
s’appuyer (ue sur la parole de Dieu, mais la conscience pro-
testante qui se suiciderait s1 elle ne faisait pas de I’évangile son
arme et son drapeau, disons mieux, son aliment et sa vie,
I'église de la réforme reste fidéle & sa mission religieuse et &
son programme théologique en revendiquant pour le « repas
du Seigneur » la seule dignité qui lui convient, celle d’annon-
cer la mort du Sauveur, de rendre visible et sensible le « bien-
fait de la griace du Christ», d’ajouter au témoignage de la pa-
rol 2 évangélique le sceau indélebile et 'inviolable gage offert &
la faiblesse de notre foi par la miséricorde de notre Sauveur.

Tel est bien I'enseignement unanime de tous nos réforma-
teurs; telle est I'intention primitive des classiques et inoublia-
bles déclarations de Luther avant ses funestes controverses
avec les «sacramentaires »; telle est 'idée maitresse et com-
mune de Mélanchton et de Calvin au moment ou le collabora-
teur de Luther osa tendre la main au réformateur de Geneéve;
tel est enfin, malgré quelques apparences contraires, I'une des
affirmations les plus décisives de Zwingle et de ses disciples
immédiats.

En effet, pour se convaincre que je ne céde pas a un vain dé-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 263

sir de concilier des opinions contraires, il suffit de rappeler
deux points essentiels que relevent avec une égale énergie les
livres symboliques de I’église luthérienne et les confessions de
foi des eglises réformées.

Tous nos réformateurs s’accordent & proclamer 'identité fon-
ciere de la parole divine et des sacrements, et, en particulier,
I'identité de I'évangile et de I'eucharistie. Je m’explique. S'il
est vrai que I'évangile est la bonne nouvelle de la rédemption,
le message de la grace et du pardon, la révélation de « la puis-
sance de Dieu donnant le salut & tout croyant », il est incontes-
table que la céne n’offre et ne communique rien en dehors ou
au deld de ce que donne au fidéle la prédication de la parole
divine. L’effet du sacrement et 'effet de la parole sont iden-
tiques, tel est le canon fondamental de la doctrine protestante.
Luther et Mélanchton le formulent avec autant de clarté et de
vigueur que Zwingle et Galvin. Que dis-je ? Au plusfort de ses
controverses avec le reformateur de Zurich, qui tirait de cet
axiome des conséquences singuliérement embarrassantes pour
Luther, celui-ci n’osa jamais rompre avec le principe qu’il
avait dés le début mis & la base de sa doctrine des sacre-
ments: Idem est effectus verbi et ritus?.

Il y a plus. Cette identité de la parole et de la céne implique
et exige le primat de la parole et la subordination du sacrement
a la promissio evangelica. En effet, la céne et 'évangile ne
sont pas deux moyens de grice paralléles et coordonnés. ayant
chacun son existence propre et sa valeur distincte et particu-

t Apolog. Conf. August. V11, 5: Corda simul per verbum et ritum movet
Deus, ut credant et concipiant fidem, sicut ait Paulus (Rom. X, 17):
Fides ex auditu est. Sicut autem verbum incurrit in aures, ut feriat
corda: ita ritus ipse incurrit in oculos, ut moveat corda. Idem effectus
est verbi et ritus, sicut preeclare dictum est ab Augustino, sacramentum
esse verbum visibile, quia ritus oculis accipitur, et est quasi pictura
verbi, idem significans, quod verbum. Quage idem est utriusque effectus.
— Voy. CAuviy, Institution IV, 14, 14. — Cf. Riickerr, our, ¢it. p. 145. —
SCHENKEL, Die christliche Dogmatik vom Standpunkte des Gewissens aus dar-
gestellt 11, 2 (1859),p. 1160 sq.— Ar. ScHWEIZER, [Xe christliche Glaubenslehre
nach protestantischen Grundsitzen, § 174 (11, 223 sq); M. Lipsius, Lehrbuch

der evangelisch-protestantischen Dogmatik, § 840. 853. — Cf. M. THoma,
Zeitschrift fiir wissenschaftliche Theologie, 1876, p. 360. 371.



204 P. LOBSTEIN

liere. On se méprendrait sur I'intention de nos réformateurs en
admettant qu’'a coté de la prédication de la griace divine ils at-
tribuent & 'administration du sacrement une efficacilé spéciale
et indépendante. Rien de plus faux et de plus dangereux aux
yeux des théologiens de la réforme que cette dignité en quelque
sorte extérieure et matérielle de I'acte sacramentel isolé de la
parole de Dieu. L’acte eucharistique n’est & vrai dire que la pa-
role rendue visible, une peinture de la parole, la parole tra-
duite sous une forme concrete et mise en action sous les yeux
des fideles!. Le témoignage unanime de nos réformateurs s’ac-
corde ainsi de la maniére la plus heureuse et la plus frappante
avec l'intention primitive et la pensée inspiratrice du Christ,
qui, en rompant le pain et en distribuant la coupe a ses disci-
ples, ne fit que reveétir d’'une expression sensible la notion re-
ligieuse qu’il voulait graver dans la mémoire et dans la con-
science de sa communaute.

Cette idée maitresse de la théologie de nos réformateurs se
traduit chez eux sous une forme multiple et trés variée. La céne
est le mémorial de la mort du Christ, 'image du sacrifice du
Sauveur et du don de lui-méme au profit des croyants, le té-
moignage visible de la grace divine offerte au pécheur par Jé-
sus-Christ, le gage nirévocable de la rédemption et du pardon,
le sceau apposé par le Sauveur lui-méme sur tout le contenu
de I’évangile et sur toute ’ceuvre rédemptrice, le signe de la
ratification de la nouvelle alliance. Entre ces expressions em-
ployées successivement ou simultanément par chacun de nos
réformateurs, il y a des nuances qu’une interprétation histo-
rique des textes se gardera bien d’effacer; mais sous ces ter-
mes divers une idée essentielle se retrouve, identique au fond
et commune a toutes les formules que je viens de rappeler :
c’est que la céne affirme et confirme la vérité proclamée dans
I’évangile, je veux dire la bonne nouvelle du salut accompli par
Jésus-Christ 2.

! Voir la note précédente.

2 Praelud. de capt. bab. Eccles. (Op. lat. Erl. V, 36-44.) p. 39-40:... Ac si
dicat: Ecce, o homo peccator et damnatus, ex mera gratuitaque cari-
tate, qua diligo te, sic volente misericordiarum Patre, his verbis pro-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 25D

Il est donc parfaitement exact de dire que la céne donne au
fidele I'assurance du pardon et lui certifie 'adoption divine.
Non (ue le sacrement soit un talisman magique, qui lui con-
fere une grice surnaturelle et indépendante de 'évangile : ce
n’est point pour obtenir le pardon, que le pécheur doit s’appro-
cher de la table sainte ; c’est parce qu’il est réconcilié avec Dieu
et recu en grace par son Pére céleste, que le chrétien est in-
vité a recueilllir des mains du Seigneur le témoignagne visible
de I’éternelle miséricorde. Peut-étre est-il permis de rappeler
ici une remarque souvent faite par Luther ! et qui répond posi-
tivement 4 un des moments de 'acte eucharistique. La cene
exprime plus directement que la prédication de 'évangile I'ap-
plication individuelle de 'ceuvre du salut et du messsage de la

mitto tibi, ante omne meritum et votum tuum, remissionem omnium
peccatorum tuorum et vitam aeternam. Et ut certissimus de hac mea
promissione irrevocabili sis, corpus meum tradam et sanguinem fundam
morte ipsa hane promissionem confirmaturus, et utrumque tibi insignum
et memoriale ejusdem promissionis relicturus. Quod quum frequentaveris
mel memor sis, hanc meam 1n te caritatem praedices et laudes et gratias
agas. — 1l importe de se souvenir que LUTHER considere le corps et le sang
Christ comme le gage et le scean de la rédemption (cf. Sermon von dem
newen Testament, d. i. von der heiligen Messe 1520, E. A. XXVII, 147; Vom
Missbrauch der Messe 1522, B. A. XXVILL, 77), tandis que ZwineLE et
Cauviny appliquent les termes de signum, sigillum, pignus au pain et au
vin de la cbne. ZwiNgug, drticuli sive conclusiones LXVII, 1523 : Missam...
quasi sigillum redemptionis per Christum exhibitae (Art. XVIID); Cf.
MEeLaxcuroy, Loci communes 1521 (Edit. Prirr. 1864, p. 251): Adduntur in
seripturis, cen sigilli vice, signa promissionibus, quae cum admoneant
promissionum, tum certa testimonia divinae voluntatis sint erga nos
testanturque certo accepturos, quod pollicitus est Deus.... p. 254: Quod
si signi nomen displicet, sysuyidzs appelles, quo propius vis sacramento-
rum signetur. — Cavviy, Institution 1V, 14; 1V, 17 passim. CaLviy a dé-
veloppé avee le plus de netteté et d'énergie la notion du gage ou du
sceau apposé par le Seigneur i U'ceuvre de la rédemption: la céne n'est
pas un nudum sigman, un signe « vuide et frustatoire», parce que Dieu
donne réellement ce qu'il promet. Le réformateur revient souvent i cette
1dée dans ses sermons ; cf. p. ex. Sermon CC swrle Deutéronome, 15 juillet
1556, Corp. Reform. XXIX, 226.

U Cf. par exemple Sermon von dem Sakrament des Letbes und Blutes Christi
wider die Schwarmgeister, 1526. (E. A. XXIX, 345.) Cf. Riickert, ourv. cit.,
p. 146.



206 P. LOBSTEIN

grice a chaque fidele en particulier ; c¢’est la mise en action de
la promesse du Sauveur: « Tes péchés te sont pardonnés. »
Sans doute 'évangile annoncé & la communauté chrétienne ne
doit pas non plus rester a I’état vague de promesse générale et
indéterminée, il est destiné a s’individualiser d’'une maniére con-
créte et vivante pour déplover sa force et porter son fruit dans
chacun des membres de 'Eglise; mais cette vérité se traduit
avecune force et une netteté pius persuasives et plus impressives
dans l'acte du sacrement (que dans la prédication seule. D’autre
part, il est vrai que la céne est un acte collectif par lequel la
communauté entiére doit affirmer son union et sa solidarité ;
mais cette solidarité, cette union des chrétiens entre eux re-
pose en définitive sur le rapport de chaque chrétien avec le
Seigneur, sur la communion que chaque fidéle entretient avec
le chef de I'Eglise. Or, c’est précisément cette communion-la
qui s’exprime avec une si familiére et si émouvante éloquence
dans l'acte eucharistique, assimilant personnellement a chaque
communiant le contenu général et universel de la promesse
évangélique.

Mais quoi! Ne nous engageons-nous pas ici dans une voie qui
nous semble interdite et que nous paraissions avoir fermée a
dessein ? La communion, la communion personnelle du croyant
avec le Seigneur! N'est-ce pas une notion entiérement nou-
velle? Cette notion n’implique-t-elle pas une déviation mani-
feste de I'idée primitive de la céne ? Ne renferme-t-elle pas un
démenti infligé a tous nos résultats antérieurs? Que deviennent
nos assertions sur I'intention primitive du Maitre, sur la filia-
tion historique entre la céne et la Pique ou le sacrifice de I’al-
liance, sur la représentation concrete du message de la croix ?
Avons-nous oublié notre affirmation de l'identité fonciére qui
regne entre I'évangile et 'eucharistie? Loin de 1a. J’espere que
le lecteur attentif ne sera pas tenté de nous accuser d’'inconsé-
quence. Seulement nous abordons 'autre face du dogme eucha-
ristique. Aprés avoir mis en lumicre la portée objective de la
céne, il convient d’étudier la signification subjective du sacre-
ment : apres le « faire divin, » le « faire humain. »



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 207

Sur la part qui revient & 'homme dans 'acte de la céne il
sera sans doute plus facile d’arriver & un consensus religieux,
et les opinions sont moins partagées sur ce point que sur la va-
leur objective et l'efficacité divine du sacrement. L’intelligence
historique de nos textes jette une vive lumiere sur quelques-
uns des aspects les plus importants de ce probléme.

La connexion intime qui rattache la céne primitive au re-
pas pascal renferme lindication la plus décisive et la plus
précieuse sur les caractéres distinctifs du sacrement eucha-
ristique, considéré comme acte personnel ou collectif des
croyants.

Le repas pascal était un repas de reconnaissante et joyeuse
commeémoration, un repas d’action de graces, destiné a perpé-
tuer le souvenir de la merveilleuse délivrance d’Israél et a cé-
Iébrer I'intervention souveraine et miséricordieuse de Jaheveh
dans I'histoire du peuple élu. En se servant des données que lui
fournissait la tradition religieuse, Jésus marqua d’un cachet
semblable le dernier repas qu’il prit avec ses disciples. Priére
et chant des psaumes, paroles et actes symboliques, tout con-
courait & réveiller dans les cceurs les sentiments de pieuse
gratitude qui caractérisait la plus grande des fétes d’Israél. L’ob-
jet de lajoie et des actions de grices de la communauté groupée
autour du Maitre, ce n’était plus seulement 'affranchissement
extérieur et matériel de la nation, c’était le salut messianique,
c’était la délivrance morale et religieuse des membres du
royaume de Dieu.

(’est bien aussi pour graver plus profondément dans les
ceceurs le souvenir de cette bienheureuse émancipation que le
Seigneur eut recours au symbolisme eucharistique. Sa parole en
action n’avait d’autre but que de rendre plusimpressives et plus
vivantes les indicatlons par lesquelles il révélait a ses disciples
la proximité imminente et la salutaire efficacité de sa mort,
Quand méme il n'aurait pas prononce les paroles que lui pré-
tent Paul et Luc: « Faites cela en mémoire de moi, » le fait
seul de la transformation de la Pique, le lien qui unit la céne
au repas pascal, la répétition périodique de la féte ainsi renou-
velée par le Christ, suffiraient & consacrer a jamais le repas de la

THEOL. ET PHIL. 1339. 127



2958 P. LOBSTEIN

céne, et a en faire un repas eucharistique, c’est-a-dire un repas
de commémoration et d’actions de grices.

L’Eglise ne s’y est pas trompée. 5’1l n’est pas possible d'af-
firmer I’historicité des indications que renferme le livre des
Actes, ni surtout d’entendre positivement de la céne ce qui
nous est rapporté du « pain rompu en commun?t, » le témoi-
gnage de l'apotre Paul ne laisse pas d’avoir son poids et sa
valeur, « Chaque fois que vous mangez de ce pain et que vous
buvez de cette coupe, vous annoncez la mort du Seigneur jus-
qua ce qu'il yienne. » (1 Cor. XI, 26.) Quelle que soit I'in-
fluence que la conception particuliére de apdtre a pu exercer
sur l'usage déja regu de célébrer le repas du Seigneur, cet
usage méme, se fat-il réduit & la périodicité annuelle du repas
pascal transformé en repas eucharistique, attesterait clairement
que la céne fut dés l'origine considérée comme un mémorial de
la mort du Sauveur. Ce mémorial était célébré avec la grati-
tude joyeuse et triomphante qu’inspirait & la communauté chré-
tienne le souvenir ou 'expérience de tous les biens spirituels
apportés par le Christ & ses croyants. Les priéres eucharis-
tiques de la Aduyn sont le fidéle et vibrant écho du sentiment
qui faisait battre le cceur des communiants de l'ancienne
église 2.

Jamais ce sentiment ne s’éteignit dans I’ame des chrétiens,
jamais on ne cessa de célébrer la céne comme un repas d’ac-
tion de gréices et de sainte comméroration, jamais on n’oublia
qu’elle était en premiére ligne une « eucharistie 3, » destinée a
bénir Dieu pour les bienfaits et les grices de la rédemption.
Alors méme que l'attention et la fol se portérent de préférence
sur d’autres aspects ou d’autres « usages » de la céne, la pen-

t Act. 11, 42-46; cf. XX, 7. Voir plus haut, chap. 11, § 1.

2 Chap. 1X et X.

¢ Dans la liturgie de 1'église des premiers siecles, on appelait edyupiarin
la priere d’action de graces qui précédait la distribution de la céne et qui
consacrait & Dieu les offrandes des fideles. Le catéchisme romain donne
a ce terme une acception plus générale. Cf. Cat. rom. (Edit. Danz, § 331):
« Quod verbum, vel bonam gratiam, vel gratiarum actionem,latine reddere
possumus, » C’est dans ce dernier sens que nos réformateurs entendent
généralement le terme.



LA DOGTRINE DE LA SAINTE CENE 259

sée inspiratrice du Seigneur et la tradition primitive de I'Eglise
conservérent leurs droits et leur empire sur les esprits et sur
les coeurs. A cet égard les témoignages de toutes les confes-
sions chrétiennes sont aussi éloquents que décisifs et unanimes?1.

Mais il y a plus. Le souvenir dont parlent nos églises n’est
pas une opération purement intellectuelle, un acte de la raison
ou de la réflexion théorique ; il n’est pas davantage un simple
effort de I'imagination frappée ou émue par le récit de la pas-
sion du Sauveur. Le souvenir de la communauté chrétienne
est une affirmation de la foi chrétienne : le souvenir, c’est la
foi. « Se souvenir du Christ, dit excellemment un de nos réfor-
mateurs 2, ce n’est pas célébrer un vain spectacle, comme

t Dans sa vingt-huitieme lettre, M. Durawp fait remarquer fort juste-
ment que toutes les confessions chrétiennes proclament d'une seule voix
que la cene est le mémorial de la passion. Les témoignages empruntés
aux auteurs grecs, romains et luthériens sont les plus intéressants. Sacra-
mentam Eucharistiae, dit par exemple BELLARMIN, sive contineat vere, ut
nos credimus, Christi carnem, sive non contineat, est signhum repraesentans
carnem Christi, ut morientem in cruce, et sanguinem, utin cruce effusum.
(Disputatio de Eucharist. 11,2,5.)— De tous les réformateurs, c'est ZwineLE
qui releve avee le plus de force et d’éloquence ce caractere eucharistique
de la ceéne chrétienne. Cf. par ex. De vera et falsa religione commentarius
1525 (111, 240 Ed. Scrurer et ScrurTHESS): Christus hac ceena voluit jucun-
dam sul commemorationem fieri, gratiasque publicas haberi pro bene-
ficio, quod in nos liberaliter expendit; est enim eucharistia gratiarum
actio. — Cette idée inspire et domine les innovations liturgiques du ré-
formateur et la maniere dont il congoit et réclame la célébration de la
cene. Voy. plus bas, § [V. — La notion de I'encharistie, c’est-a-dire de
la commémoration reconnaissante et joyeuse de la mort du Sauveur, est
commune & l'une et & I'autre des confessions protestantes. J'indique au
hasard les passages suivants: LutHER, Fermahnung z2um Sakrament des
Leibes und Blutes unsers Herrn, 1530 (E. A. XXI1II, 190); lire I'admirable
sermon de LurHER, Predigt am Tage des Abendmahls Christi, E. A. [2, sur-
tout p.304 sq. MeLANcHTON (Confessio Augustana, Pars. 11, art. 3, § 30-31) :
Christus jubet, facere in sui memoriam, quare missa instituta est, ut
fides in iis qui utuntur sacramento, recordetur, quae beneficia accipiat
per Christum, et erigat et consoletur pavidam conscientiam. Nam id
est meminisse Christi, beneficia meminisse, ac sentire, quod vere exhi-
beantur nobis. — Cf. Apolog. August. XI1I, 35; XII, 72. — Cavviy, Institu-
tion 1V, 17, 37. — Confessio helvetica posterior, cap. XXI.

* MELANCHTON, Apologie de la confession d’ Augsbourg, X1I, § 72: Memi-



260 P. LOBSTEIN

le serait la représentation d’'une tragédie consacrant la mé-
moire d’Hercule ou d’Ulysse ; mais ¢’est se rappeler les bienfaits
du Christ et les accepter par la foi, afin d’étre vivifiés par eux.»
Bien que les disciples présents au dernier repas du Maitre
n‘eussent pas saisi toute la portée du supréme enseigne-
ment que leur donnait cette Pdque transformée par le Seigneur,
les déclarations de Paul, l'attitude de I’église primitive, enfin
le discours christologique du quatrieme évangile s’accordent &
mettre en lumiere le role capital de la foi dans ’acte eucha-
ristique. Cet acte lui-méme renfermait d’ailleurs quelques indi-
cations caractéristiques. En invitant ses disciples & « manger
son corps » et & « boire son sang, » Jésus les conviait & s’appro-
prier le fruit de sa mort et les effets salutaires de son sacri-
fice: la manduwcatio oralis n’est autre chose que le symbole de
I’assimilation spirituelle de son ceuvre par la foi de ses dis-
ciplesi.

Cette foi, est-il besoin de le dire? n’est pas une simple
crovance dogmatique, ’adhésion del'intelligence & une formule
quelconque qui constituerait ou définirait le mystére sacramen-
tel. La foi qui s’assimile les bienfaits de la rédemption est un
acte de la volonté et du cceur, une acceptation confiante et
obéissante du don offert par le Seigneur, une participation
vivante & la grace apportée par lui & tous ceux qui se donnent
4 lui2, La commémoration de la fol se résout en une commu-
nion de vie. Mais le lien que la céne établit entre le Seigneur
et le communiant est un lien purement spirituel, qui ne dif-
féere en rien de I'union réalisée par la foi entre le Christ et le
croyant. Le quatrieme évangile nous donne le commentaire le
plus vrai et ’explication la plus profonde des paroles de Jésus.

Cependant s’il n’y a entre la communion eucharistique et la
communion de foi aucune différence de nature, le sacrement
nisse Christi non est otiosa spectaculi celebratio, aut exem pli causa ins-
tituta, sicut in trageediis celebratur memoria Herculis aut Ulyssis, sed
est maminmisse beneficia Christi eaque fide accipere, ut per ea vivificemur

1 LuTHER, Praeludium de capt. babyl. Eecles. (Op.lat. Erl.V,22.); ZwiseLE,
Fidei Expositio. (Op. 1V, 53.)

2 Sur la notion protestante de la foi. cf. Conf. Aug. Art. XX, § 23; —
Apolog. Art. 11, § 48 sq; — Cavviy, Institution 111, 2.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 261

traduit, sous une forme visible et dans un acte particulier, le
sentiment intérieur qui remplit 'ame du fidele. Commémora-
tion joyeuse de 'ceuvre rédemptrice, la céne exprime et affirme
au dehors la foi qui crée entre le Sauveur et le croyant le lien
d’'une vivante vérité. En d’autre termes, la sainte céne est une
profession de fol, et Zwingle a eu raison d’insister fortement sur
ce caractere de I'acte eucharistique?. Si les sociniens et les ra-
tionalistes ont fini par compromettre ou discréditer cette con-
ception de la céne, s’ensuit-il qu’il faut la condamner? En au-
cune fagon, car nos documents scripturaires renferment de
nombreuses indications positivement favorables & cette explica-
tion.

Il faut rappeler d’abord que le repas pascal, en perpétuant
le souvenir de la sortie d’Egypte et en glorifiant la grande ex-
périence du secours et de laffranchissement divins, servait
aussi d’expression a4 la foi d’Israél et était l'affirmation solen-
nelle du sentiment religieux qui unissait tous les membres de
la nation élue. L’enseignement qui se dégage du rapport de
I'institution du Christ avec le repas pascal est complété par
I’analogie que I'apdtre Paul établit entre le repas du Seigneur
et les repas de sacrifices. De méme que la participation aux ban-
quets paiens ou aux repas théocratiques implique et exprime la
dépendance des convives & I’égard des idoles ou de Jaheveh,
ainsi celuil qui s’assied & la table du Christ et qui boit & sa

1Ct. par ex. ZwINGLE, De vera et falsa religione commentarius 1525 (111, 231.
240) ; Expositio christianae fidei, 1531, §§ 75. 82. Cf. Cavviy, Inst. IV, 17. Ce
point de vuen'est pas étranger aux livressymboliques de 1'église luthé-
rienne, et LutHer lui-méme 1'a plus d’une fois développé. Cf. Apol. Aug.
Conf.111,89: Sic in ecclesia instituta est ccena Domini, ut recordatione pro-
missionum Christi, quarum in hoc signoadmonemur, confirmetur in nobis
fides et foris confiteamur fidem nostram, et pracdicemus benefieia Christi.
Cf. Apolog. X11, § 68, ot MELANCHTON mentionne la définition zwinglienne
(nota et testimonium professionis), en y ajoutant la restriction caractéris-
tique: Haec opinio est civilis. nec ostendit praecipuum usum rerum a
Deo traditarum... Cependant dans ses Loci communes (1521), MELANCHTON
adopte franchement Vopinion que Zwingle devait défendre plus tard :
Probabilis et illi voluntatis, qui symbolis seu tesseris militaribus haec.
signa comparaverunt, quod essent notae tantum, quibus cognosceretur,
ad quos pertinerent promissiones divinae. (Ed. Prirr, p. 254.)



262 P, LOBSTEIN

coupc se reconnait et s’affirme comme disciple du Seigneur.
Qu’est-ce d’ailleurs que la prédication de la mort du Christ,
cet attribut caractéristique de la céne d’aprés l'apotre Paul,
sinon une profession de foi, un témoignage et un hommage
rendus publiquement au Sauveur par ses fideles ?

Ce n’est point dénaturer l'intention primitive du Sauveur
ou trahir la pensée de son plus grand apotre que de considérer
cette profession de foi comme un vceu solennel de consécra-
tion & celul dont on invoque le nom. Remise en lumiére par
quelques-uns de nos réformateurs?, cette idée de la consécra-
tion au Seigneur et du veeu contracté & nouveau ou ratifié par
lacéne, a été relevée et développée denos jours avec une grande
force et d’'une maniere peut-étre trop exclusive. Il ne faudrait
pas craindre, cependant, de maintenir €nergiquement cette
notion, corollaire essentiel de la pensée de Jésus et de l'idée
paulinienne. Le don offert dans la céne aux croyants impose &
ceux-ci de saintes obligations, qui se concentrent et se résu-
ment dans la consécration au service du Seigneur. Aussi bien
le repas pascal, qui établissait un lien de solidarité entre tous
les enfants d’'Israél, fondait cette confraternité sur le fait de la
délivrance nationale et religieuse. Or par ce miracle, que les
prophétes exaltent souvent comme la création du peuple élu,
Jaheveh s’était acquis des droits inaliénables sur ce Fils qu’il
avait appelé du pays d’Egypte et dont il avait fait sa propriété.
Qui ne voit que cet enchainement de souvenirs, cette con-
nexion intime entre les traditions religieuses de I’ancienne al-
liance et linstitution du Seigneur apporte une confirmation
positive & I'une des idées maitresses de Zwingle ? Si la céne
est un acte de profession publique et un témoignage rendu au
Seigneur par la foi chrétienne, ce témoignage du croyant
exige impérieusement la consécration du disciple au service
de son Maitre.

Commémoration reconnaissante et joyeuse de la rédemption,
profession de foi et consécration au Seigneur, telle est la signi-
fication subjective du sacrement eucharistique, telle est la part

' Cf. par ex. ZwiNGLE, Expositio christianae fidei, § 82.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 263

qui revient & I'activité spirituelle de la communauté chrétienne
dans la célébration de la céne.

Car c’est la communauté chrétienne, c¢’est 'Eglise qui, dans
la sainte céne, publie le souvenir de la rédemption et « annonce
la mort du Seigneur; » c¢’est elle qui, autour de la table sainte,
affirme sa foi et s’engage a servir son chef. La céne n’est pas
en premiére ligne une expression de la piété individuelle, elle
est un acte collectif, une manifestation de la vie religieuse
de I’Eglise, un élément de son culte. Le repas eucharistique est
essentiellement un repas fraternel.

Le caractere collectif de la céne chrétienne ressort avec une
évidence parfaite de l'institution du Seigneur et de la situation
historique qui encadre la céne primitive.

S’1l est vrai que le repas pascal était destiné & célébrer le
souvenir de la plus merveilleuse délivrance du peuple, il devait
aussi traduire et symboliser la solidarité étroite qui unissait les
membres de cette nation sauvée et bénie par ’Eternel. La re-
connaissante et joyeuse commmémoration du passé s’exprimait
par une communion fraternelle qui groupait chaque famille au-
tour de son chef et qui faisait d’Israél lui-méme un peuple de
freres. En se servant des rites et des traditions du repas pas-
cal pour expliquer & ses disciples la signification religieuse de
sa mort, Jésus entendait maintenir un des caracteres les plus
essentiels de la féte de Pique. D’apres Matthieu, le Maitre fit
circuler la coupe dans le cercle de ses disciples, en leur disant :
« Buvez-en tous. » Cette invitation formelle du Seigneus manque
dans les autres versions de linstitution eucharistique; mais
Marc ajoute, aprés avoir rapporté les paroles du Christ : « Ils
y burent tous. » La recommandation de Jésus et l'effet dont
elle fut suivie sont positivement sous-entendus dans la rela-
tion paulinienne de la cénel. La participation de tous a ce
repas pascal transformé par le souvenir du Seigneur est un éle-
ment essentiel de la signification du rite 2.

Cette interprétation est confirmée par l'idée centrale qui se

1 Mat. XX VI, 27 ; Marc X1V,23 ; Luc XX11, 20;1 Cor. XI, 25. .
2 M. Reuss, Histoire de la théologie chrétienne au siécle apostolique,3° édit.
1864, I, 245.



264 P. LOBSTEIN

rencontre dans toutes les formules relatives au calice. La nou-
velle alliance (ue mentionne Jésus doit étre conclue avec la
nation purifiée et désormais fidéle ; ce n’est pas & l'individu
pris isolément, c’est & la communauté messianique, représen-
tée par ses disciples, que s’adressent les paroles du Seigneur.
L’apotre Paul a conservé cette conception si fondamentale
dans l'institution primitive de Jésus. Seulement il I’a exprimée
dans un langage qui lul appartient en propre, et la forme dont
il a revétu la pensée du Seigneur porte 'empreinte d’'une des
idées les plus importantes de la théologie paulinienne. Le lien
qui unit les chrétiens & leur commun chef les unit entre eux,
et cette fraternité des membres de l'église est symbolisée par
la participation de tous les croyants au méme pain du repas
eucharistique : «Il n’y a gqu’un seul pain; de méme, si nom-
breux que nous soyons, nous ne formons qu’'un seul corps,
car nous avons notre part de ce seul pain. » (1 Cor. X, 17.)
Toutes les églises ont maintenu, en principe, I'idée primi-
tive de la communion fraternelle s’exprimant dans 'acte de la
céne. Mais les confessions particuliéres de I'église chrétienne
ont réalisé cette idée d’une maniére bien différente dans la
pratique du culte et dans le développement de la piété et de la
vie religieuse. Au sein de l’église romaine, le souvenir de la
confraternité des communiants s’est effacé dans la mesure ou
la théorie du sacrifice de la messe a gagné en importance, et
ou le mystére de la présence du Christ dans I'hostie a absorbé
les préoccupations et les sentiments des fideles?!. La doctrine
luthérienne n’a remis qu’imparfaitement en lumiére le carac-
tére collectif du sacrement eucharistique?; le centre de gra-

! TripENT. Sessio X XII, cap. 6; cf. canon 8. Cf. BeLLarMiN, De Missa 11,
9: Ad sacrificium, ut sacrificium est, nihil refert, si multi, vel pauci, vel
nulli intersint, aut communicent, cum sacrificinm offeratur Deo pro po-
pulo: potest enim sacerdos pro populo offerre, etiamsi populus nec adsit,
nec communicet.

2 Lire les paroles significatives de Mevancaron, Apolog. Conf. Auy.
X1I, 68 : Deinde cogitant, preecipue talem notam Christo placuisse, vi-
delicet convivinm, ut significaret mutuam inter Christianos conjunctio-
nem atque amicitiam, quia symposia sunt signa feederum et amicitize.
Sed hzc opinio est civilis, nec ostendit preecipuum usum rerum a Deo tra-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 265

vité de la doctrine et du culte reposait dans la nature de 'union
sacramentelle avec le Christ et non dans les effels de la com-
munion fraternelle entre les croyants. En revanche, la confes-
sion réformée, spécialement les églises dominées par lin-
fluence de Zwingle, retournérent avec décision et énergie a
une appréciation tout ensemble prescrite par nos documents
bibliques et favorable au développement de la vie chrétienne?.
Signaler dans ce retour a la tradition primitive un symptome
de rationalisme ou de sécheresse religieuse, c’est faire preuve
d’une profonde ignorance ou d’une insigne mauvaise foi. Si les
sociniens et les rationalistes ont attaché & cette notion une im-
portance exclusive, il serait puéril de la combattre pour le
simple plaisir de les contredire ; le désintéressement qui sait
profiter des lecons d’'un adversaire est a la fois plus chrétien et
plus scientifique que la satistaction d’avoir raison a tout prix,...
surtout quand on a tort.

v

Jai essayé de dégager des textes bibliques les enseigne-
ments et les indications qu’ils renferment relativement au der-
nier repas du Seigneur. Je me suis efforcé de recueillir tous
les éléments notables et caractéristiques a laide desquels il
est possible de fixer la portée objective et la signification sub-
jective du sacrement de la céne.

A la lumiére de 'exégese et de I'histoire, il me semble que
le dogme eucharistique est devenu plus vivant, plus conforme

ditarum, tantum de caritate exercenda loquitur, quam homines profani
et civiles ntcumque intelligunt, de fide non loquitur, quee quid sit, pauci
intelligunt. — Cependant Lutuer développe quelquefois cette notion du
« repas fraternel » dans ses sermons. Cf. par exemple Erl. 4. 12, 307-309
(idées absolument semblables & celle qu'exprime ZwINGLE, Expositio chris-
tianae fidei, § 78, voy. la note suivante).

! ZwinGLE, Expositio christianae fidei, § 78 : Alteram (Eucharistia) habet
analogiam qusz ad nos pertinet. Ut panis ex granis multis fit, vinum
vero ex multis acinis confluit : sic Ecclesize corpus ex infinitis membris
In unym corpus una in Christum fiducia, quae ex uno Spirito provenit,
coagmentatur et erigitur, ut sit verum templum et corpus inhabitantis
spiritus sancti. — Cf. Ibid § 82. — Cf. Cavvin, Institution, 1V, 17, 38.



266 P. LOBSTEIN

a l'ensemble des données évangéliques, plus accessible, je ne
dis pas & la raison, dont on récusera la compélence, mais &
Iexpérience de la foi religieuse, au témoignage de la conscience
et du coeur chrétien. Peut-étre, cependant, est-ce 13 ce que
I'on contestera; peut-étre aussi la simplicité trop élémentaire
des résultats inspirera-t-elle quelque défiance & plus d’un lec-
teur: « Valait-il la peine de se livrer & des recherches aussi
minutieuses et aussi arides pour aboulir & des conclusions qui
affaiblissent le dogme et qui suppriment le mystére? » Le mys-
tere! Argument souverain que 'on invoque avec un touchant
empressement pour abriter, sous ce terme commode et singu-
lierement élastique, un monde infini de pensées et de préoccu-
pations trop souvent indignes de cet auguste patronage! Le
mystére! Il s’évanouit, en effet, si 'on entend par ce mot la
réverie mythologique d’une « mixtion que 'on veut faire de la
chair de Jésus-Christ avec nos dmes, comme si elle decoulait
par un alambic1; » 1l s’évanouit, s1 'on appelle mystére je ne
sais quelle fiction insaisissable que l'on décore des noms de
réalisme sacramentel, de manducation suprasensible et inef-
fable, de communion & la fois corporelle et spirituelle avec le
Seigneur; il s’évanouit, si 'on revét de cette formule magique
les fantasmagories créées par une meétaphysique étrangere &
I’évangile ou par un mysticisme aussi vague que prétentieux !
Oui, ce fantdme de la théologie se dissipe & la clarté de la pa-
role du Maitre et au souffle vivifiant de la révélation chré-
tienne. Mais pour étre lumineuse, populaire, saisissante de
simplicité, la pensée de Jésus, commentée par ses disciples,
n’en est pas moins d’une profondeur que n’épuiseront jamais les
spéculations les plus hardies ou les plus subtiles de notre théo-
logie. Savez-vous quel est le mystére véritable que recéle la
sainte céne? C’est le mystére qui est au fond du christianisme
lui-méme, le mystére de I’évangile, le mystere de la croix!
Mystére de 'amour qui se donne et de la foi qui accepte, mys-
tére du salut et de la vie éternelle que Dien communique au
pécheur par son Fils unique, mystére si insondable que le
cceur qui en a entrevu la divine richesse en est a la fois con-

t Cavviy, Institution 1V, 17, 32.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 267

fondu et transporté!, et cependant mystére si essentiel et si
nécessaire & notre pauvre nature qu’une fois révélé a notre
ame, il devient le principe inspirateur de notre vie, notre force
victorieuse, notre supréme consolation et notre immortelle
espérance! En vérité, ce mystére-la dépasse les mystéres
gquenfante I'incrédulité de notre foi autant que le ciel est élevé
au-dessus de la terre! A ceux qui nous accuseraient d’amoin-
drir la valeur de la céne puisque nous la recevons des mains
du Sauveur comme le témoignage visible et inoubliable de sa
volonté rédemptrice, nous sommes en droit de rappeler ce que
Papotre affirme au sujet de la prédication de la croix. A la
vaine philosophie des esprits raffinés que ne satisfait point le
message de Jésus-Christ crucifié, aux théories aventureuses
des dogmaliciens qui cherchent dans le sacrement eucha-
ristique une grace supérieure a la grice du salut, opposons
simplement le message de la croix, la révélation de la puis-
sance de Dieu donnant le salut & tout croyant. « Ou est le phi-
losophe? Ol est le docteur de la loi? Ou est le raisonneur
mondain ? — Les Juifs exigent des miracles, les Grecs veulent
de la philosophie; nous, nous ne jugeons savoir qu'une seule
chose : Jésus-Christ et Jésus-Christ crucifié, nous efforcant de
le précher sans aucune des habiletés de la philosophie, afin de
ne pas rendre inutile la croix de Christ 2. » La sainte céne est
le gage impérissable de I’évangile du salut. parce qu’elle est
la prédication en acte de Jésus-Christ crucifié.

Il n’appartient pas & la dogmatique de tirer les conséquences
pratiques de la doctrine eucharistique et de montrer quelle
place revient & la sainte céne dans le culte de I'église et dans
le développement de la vie chrétienne3. Qu'il me suffise de

! LurHeR, Praeludium de captivitate babylonica Ecclesiae (Op. lat. Exl. 'V,
44-45) : Magnitudo rerum tanta est, ut natura pusillanimis non audeat
ea petere aut sperare. Nam remissionem peccatornm et seternam vitam
quis non stupescat potius quam optet, si digne pensetur magnitudo bo-
norum, qug per ea veniunt? habere scilicet Deum patrem, esse filium hee-
redem omnium bonorum Dei.

21 Cor. 1,20,23; 11, 1; I, 17; Cf. Rom. 1, 16.

* Lire les travaux cités plus haut, Introduction, § 1. Cf. Kemt, Jakr-
biicher fiir deutsche Theologie, 1859, pag. 115 sq.; M. SEYERLEN, owv. cit., pag.



268 P. LOBSTEIN

dire que le retour a lintention et & la pensée inspiratrice du
Seigneur est non moins nécessaire pour régler la célébration
de la céne que pour formuler le dogme de l’eucharistie. On
peut affirmer sans étre téméraire que des réformes fécondes
et heureuses découleraient de ce principe élémentaire, qu'on
est loin d’appliquer dans toute son étendue et de mettre sé-
rieusement en pratique. Ce qui d’ailleurs importe moins que
I'observation extérieure du ritel, c’est l'esprit religieux qui
doit dominer et pénétrer la célébration chrétienne de la sainte
céne. Une intelligence juste et saine de l'institution du Sei-
gneur ne manquerait pas de porter des fruits heureux et bénis
dans la vie de I'église et de l'individu. Quel douloureux con-
traste entre la pratique usuelle et I'idéal qui se dégage de nos
témoignages scripturaires! Le caractére distinctif du service
eucharistique doit étre la joie et la reconnaissance, la joie qui
nait de I’expérience du salut, la reconnaissance qui répond a
la grace et & 'amour de Dieu?2! Est-ce 14 le sentiment qul in-
spire nos communions? Y retrouve-t-on I'écho de ces admi-
rables priéres, qu'un document de l’ancienne église vient de
remettre sous nos yeux, comme pour nous faire rougir de la
167-168. C'est ici que se placerait aussi une étude plus spéciale sur les
rapports de la sainte céne et du baptéme.

! Le programme de ZwinGLE est plus conforme & l'institution primitive
et & l'idée protestante de la cene que celui de LutHER; voy. sur le ser-
vice eucharistique ordonné par le réformateur de Zurich, Action oder
Bruch des Nachtmals, Gediichtnuss oder Danksagung Christi, 1525 (Op. Ed.
ScHULER u. ScuunTHEss, D. W. LI, 2, 223-242). 11 va sans dire que la com-
munion sous les deux espeéces répond seule a la forme et & 'esprit de
I'acte eucharistique. Quant au détail de la célébration liturgique de la
cene, il faut se garder de donner dans un littéralisme outré et d’exiger
une copie purement extérieure et matérielle de 'institution primitive.
Voy. les judicieuses observations de ScHLEIERMACHER, Der christliche
Glaube, § 139, 3. Sur ce point les églises feront bien de g’en tenir au prin-
cipe formulé par la Confession d’Augsburg, V1I, 2-3: Ad veram unitatem
Ecclesize satis est consentire de doctrina evangelii et administratione
sacramentorum. Nec necesse esf, ubique esse similes traditiones huma-
nas, seu ritus aut ceremonias ab hominibus institutas. Cf. Luteer, Wider
die himmlischen Propheten. (E. A. XXIX, 193.)

2 Lire dans la Revue de théologie et de philosophie, 1886, p. 614-620, La
sainte céne, par le rév. T. T. MunGer.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 269

morne froideur d’un culte qui trop souvent ressemble plutot a
une cérémonie funebre qu’d une Pique chrétienne? « Toutes
les fois que vous mangez ce pain et que vous bhuvez cette
coupe, vous annoncez la mort du Seigneur jusqu’a ce qu’il
vienne 1. » Ainsi parle 'apotre. A voir notre formalisme rou-
tinier ou nos terreurs superstitieuses 2, se doute-t-on que la
mort du Seigneur, annoncée par le communiant, est le secret
de notre salut, de notre vie et de notre bonheur? « De méme
que ce pain rompu était dispersé sur les collines et qu’il est
devenu un seul morceau, qu’ainsi soit ressamblée ton Eglise
des extrémités de la terre pour ton royaume?3! » Ainsi priait
Pancienne église. A voir les discordes séculaires dont le sa-
crement de ’eucharistie a été 'occasion, soupconne-t-on que
la table du Seigneur est un repas fraternel, une reconnaissante
et joyeuse communion des saints#? Et saura-t-on jamais tout
le mal qu’ont fait aux Ames droites et délicates une doctrine et
un culte ¢également condamnés par la parole du Christ et par
la pratique de ses premiers disciples?

« Souviens-toi, Seigneur, de ton Eglise pour la délivrer de
tout mal et pour la perfectionner dans ton amour, et rassemble-
la des quatre vents aprés 'avoir saunctifiée pour ton royaume,
que tu lui as préparé; car & toi est la puissance et la gloire
dans tous les siecless!»

11 Cor. X1, 26.

2 Rien de plus déplorable et de plus funeste que I'abus qu’'on a fait de
la parole apostolique sur la communion indigne (1 Cor. XI, 27-32). Ex-
pliquée & l'aide du contexte, cette parole se rapporte aux exces scanda-
leux des chrétiens qui profanaient la table sainte par leur ivresse et
leurs rivalités (voir plus haut, chap. [I, § V). Que penser des interpretes
qui ont os€ tirer de ce passage des instructions dogmatiques sur la réa-
lité de I'union sacramentelle et sur 1'indignité de ceux qui n’adherent
pas a cette doctrine ?

3 La Didacheé, 1X, 4.

" Sur les droits imprescriptibles et les limites nécessaires de I'union des
protestants des deux confessions, voy. SCHLEIERMACHER, Der christliche
Glaube, § 140, 4.

5 La Didache, X, 3.



	La doctrine de la sainte cène : essai dogmatique. Partie 4

