
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La doctrine de la sainte cène : essai dogmatique. Partie 3

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE

ESSAI DOGMATIQUE
PAR

P. LOBSTEIN1

CHAPITRE TROISIÈME

Le point de vue johannique.

I. Le discours christologique de Jésus à Capernaum. — Analyse
théologique de ce discours. — Double phase de la discussion de

Jésus avec les Juifs. — Idée dominante de la première partie de

l'entretien (v. 29-51). — Nouvel élément apporté à la controverse par
la déclaration du verset 51 : le progrès dialectique réside dans

l'expression, non dans la pensée. — La seconde partie du discours de

Jésus (51-63) : substitution de termes plus concrets à l'idée générale
du début; manger la chair et boire le sang du Fils de l'homme,
c'est croire en lui. — Nulle allusion à la mort expiatoire du Christ.
— Paradoxe que propose aux Juifs la déclaration du Christ : solution

du paradoxe fournie par le verset 63.

II. Rapport négatif entre le discours de Capernaum et la cène.

— Ce discours ne traite pas directement de la cène. — Examen et

réfutation de l'interprétation contraire. —Preuves à l'appui de

l'explication proposée. — Identité complète entre les affirmations
christologiques du sixième chapitre de l'évangile et les principes essentiels

de la théologie johannique.
III. Relation positive entre le discours de Capernaum, et la cène.

— Ce discours renferme l'explication johannique de l'idée religieuse
1 Voir les numéros de juillet et septembre 1888 et janvier 1889.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 149

de la cène. — Silence du quatrième évangile relativement à

l'institution delà cène. — Baisons inadmissibles qu'on a invoquées pour
expliquer ce silence. — La sainte cène n'est que la traduction isolée

et l'expression particulière d'une vérité plus générale, idée mai-
tresse du quatrième évangile. — Le rite extérieur de la cène se résout
et s'absorbe dans la communion spirituelle et permanente du croyant
avec le Christ.

IV. Le point de vue johannique rapproché de la pensée de Jésus

et de Vidée paulinienne. — Dépendance théologique et littéraire de

la conception johannique à l'égard de l'enseignement de Paul :

interprétation typologique de l'Ancien Testament, effacement de la
filiation historique et du caractère pascal de la cène, notion
religieuse de la communion avec Christ. — Les prières eucharistiques
de la AiSa^r/ et le quatrième évangile. — La conception johannique
et la pensée de Jésus: en quoi elles diffèrent et comment elles se

rejoignent.

Le dernier texte du Nouveau Testamentl qui s'impose à notre
attention a déjà été mentionné au début de notre étude sur la
cène2. C'est le discours adressé par Jésus aux Juifs dans la

synagogue de Capernaum et rapporté par le quatrième évangé-
liste dans un chapitre justement célèbre.3

Examinons ce discours dans son ensemble et analysons plus
particulièrement les passages qui, selon l'avis d'un grand

1 Dans l'Epître aux Hébreux il n'est pas question de la sainte cène.

L'auteur, en énumérant (VI, 1-3) les doctrines chrétiennes qu'il qualifie
d'élémentaires, ne fait pas mention de la cène. Il faut en conclure que
l'eucharistie n'appartient pas, selon lui, a l'enseignement élémentaire,
aux principes fondamentaux du christianisme (ô r«; àpx*"> T0"' XPltno^
Xó-yo;, Ssfiéitov) ; elle est l'objet d'une instruction plus élevée s'adressant
aux chrétiens plus avancés, elle rentre dans la sphère de la rshii-mç.
Le passage Héb. XIII, 10 que Rückert entend de la sainte cène, renferme
une allusion au sacrifice du Calvaire et ne se rapporte pas au sacrement.
Sur Héb. X, 29; XII, 24, cf. M. Schultz, ouv. cit. pag. 101-104, 131.

2 Voir plus haut, chap. I, § 1.
3 C'est lo seul passage des écrits johanniques qui puisse être pris en

considération. 1 Jean V, 6 ne se rapporte pas a la sainte cène. Nulle trace
de l'institution de la cène dans l'Apocalypse ; il n'est pas nécessaire
de démontrer que le passage III, 20 ne fait pas exception.



150 P. LOBSTEIN

nombre d'interprètes, traitent positivement de la sainte cène

ou s'y rapportent indirectement1.
On sait que l'entretien de Jésus avec les Juifs de Capernaum

suit le miracle de la multiplication des pains; le discours du

Christ n'est à vrai dire que le commentaire spirituel et l'explication

dogmatique de l'événement extraordinaire qui vient
d'avoir eu lieu.

L'effet produit par ce miracle n'a pas répondu à l'intention
qui l'avait inspiré au Seigneur. La multiplication des pains n'a

pas été, pour les témoins, un signe, un symbole et un gage des

biens supérieurs et du salut spirituel que Jésus est venu apporter

au monde. Dans cette manifestation de la gloire du Fils de

l'homme, la foule n'a su voir qu'un aliment offert à ses appétits

terrestres, une satisfaction des besoins inférieurs de

l'homme naturel : « En vérité, en vérité, je vous le dis, vous me

cherchez, non parce que vous avez vu des signes, mais parce
que vous avez mangé de ces pains et que vous avez été rassasiés.

)> (v. 26.) A cet égoïsme charnel, à cette grossière inintelligence

de la mission de Jésus, celui-ci oppose la vraie manière
dont il veut qu'on comprenne son œuvre. Ne considérer dans

ses miracles que le fait extérieur et matériel, c'est ne pas les

comprendre; les pains multipliés ne sont que le type d'une
nourriture spirituelle que le Seigneur offre aux besoins de

l'âme et qui seule pourra les assouvir d'une manière complète

1 L'histoire de l'interprétation de ces discours a été souvent retracée.
Les principaux commentaires, surtout ceux de Lücke et de Meyer-Weiss

enregistrent les opinions des exégètes les plus célèbres. La monographie
de Tischendorf, Disputatio de Christo, pane vitae, sive de loco Evang. Joann-

c- VI v. 51-59, cœnae sacrae potissimum ratione habita, Lipsiae 1839,

renferme une nomenclature très riche des ouvrages plus anciens sur ce sujet.
Les lecteurs français consulteront avec fruit les commentaires de MM. Astié

(surtout l'appendice, N° X, pag. 66-68), Godet, Reuss, et les thèses de

Herrenschneider, Le pain de vie, ou rapport du VI' chap, de saint Jean à

la sainte cène, Strasbourg 1848, et de M. Félix Guy, Essai sur Jean VI, 51-

58, Strasbourg I860. Les pages que M. Arnaud a consacrées à notre texte

ne sont guère qu'une paraphrase qui tend a l'édification du lecteur, mais

qui n'apporte pas de contribution sérieuse à l'intelligence du discours de

Jésus. (Commentaire sur le Nouveau Testament, tom. Il, Paris 1863, pag.
60-68).



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 151

et durable. Comme dans la conversation avec la Samaritaine,
le Seigneur part des expériences de la vie physique pour élever

ses interlocuteurs dans une sphère plus haute et pour
réveiller dans leur cœur la faim et la soif d'une nourriture et
d'un breuvage éternels. « Travaillez à acquérir non l'aliment
qui périt, mais l'aliment qui subsiste en vie éternelle, et que le
Fils de l'homme vous donnera ; car c'est lui que le Père, que
Dieu a marqué de son sceau. » (v. 27.) Les auditeurs commencent

par se montrer dociles à la parole de Jésus et ils entrent
avec empressement dans sa pensée ; seulement ils désirent
savoir par quelle voie et à quel prix ils obtiendront le bienfait

que Jésus leur fait entrevoir : « Sur cela, ils lui dirent :' Que
devons-nous faire pour accomplir les œuvres de Dieu? » (v. 28.)
Les conditions auxquelles songent apparemment les Juifs sont
des pratiques ascétiques et légales, semblables à celles que
prescrivent les pharisiens et dans lesquelles ils font consister
l'accomplissement de la loi. Mais non, les œuvres que Dieu
demande, Jésus les réduit à une œuvre unique, la foi en sa

personne. «. Jésus leur répondit et leur dit : L'œuvre de Dieu,
c'est que vous croyiez en celui qu'il a envoyé » (v. 29.) L'envoyé

de Dieu, le Fils de l'homme, Celui que le Père a marqué
de son sceau, ce sont là des titres graves et élevés que revendique

Jésus, et la foi qu'il réclame de ses auditeurs est une
prétention qui a besoin d'être justifiée et de s'appuyer sur le
fondement de preuves irrécusables. Ce fondement, où est-il et
quelles sont ces preuves Les Juifs ont le droit de le savoir, et
ils le demanderont. Ils font plus : si Jésus s'arroge le rôle d'envoyé

suprême de Dieu, s'il veut être reconnu comme l'objet
de la foi, s'il se pose en Messie, il faut bien qu'il se légitime
comme tel Moïse, le libérateur de la nation élue, le prophète
et le type de celui qui doit venir, a accompli aux yeux des
pères le plus éclatant des prodiges : ne doit-on pas attendre
une manifestation plus éclatante de celui que Dieu désigne
comme son Oint? «Ils lui dirent: Quel signe fais-tu donc,
toi, afin que nous le voyions et que nous croyions en toi? Quelle
est l'œuvre que tu accomplis? Nos pères, au désert, ont mangé
la manne comme cela est écrit : « Il leur donna à manger un



152 p. lobstein

pain qui vient du ciel, » (v. 30-31.) Jusqu'à présent la pensée
des auditeurs semblait marcher d'accord avec celle de Jésus,
mais c'était grâce à une équivoque. Jésus leur a annoncé un
pain d'une nature supérieure, et les Juifs agréent volontiers
cette offre, mais à la condition que cet aliment soit d'origine
miraculeuse et de substance matérielle comme la manne, une
ambroisie tombant d'en haut. Jésus donne maintenant une
explication qui met au jour l'opposition entre sa pensée et la leur1.
Au terme employé par les Juifs et emprunté par eux à la
tradition religieuse de leur histoire, Jésus donne une acception
plus profonde. La manne que Moïse a fait descendre du ciel
visible, était un don matériel et passager; Jésus offre, non
pas seulement à Israël, mais à l'humanité, une nourriture qui la

rassasiera d'une manière permanente et parfaite, un pain qui
seul mérite d'être appelé le pain du ciel, le pain de Dieu.
« Alors Jésus leur dit : En vérité, en vérité, je vous le dis : Ce

n'est pas Moïse qui vous a donné le pain qui vient du ciel, mais
c'est mon Père qui vous donne le pain qui vient du ciel, le pain
véritable. Car le pain de Dieu, c'est celui qui descend du ciel
et qui donne la vie au monde. » (v. 32-33.) Les auditeurs
continuent à prendre les paroles de Jésus dans leur sens propre
et littéral, et la méprise qu'ils commettent est absolument
semblable à celle delà Samaritaine (IV, 15). «Sur cela, ils lui
dirent : Seigneur, donne-nous toujours ce pain-là » (v. 34.) A ce

malentendu des Juifs, dominés par leurs préoccupations
grossièrement personnelles et charnelles, Jésus répond par une
déclaration nette et catégorique. Désormais l'antithèse entre
les conceptions des interlocuteurs et la pensée de Jésus éclate

avec une irrrésistible évidence, la rupture est définitive et
irrémédiable. La personne et l'œuvre de Jésus, voilà ce qui seul

peut apporter au monde la satisfaction de ses désirs les plus
intimes et de ses besoins les plus profonds ; mais pour avoir part
au bien suprême de cette vie impérissable, il faut venir et

croire, venir à Jésus avec une âme affamée de salut, croire en

Jésus avec la sincérité d'un cœur que Dieu lui-même a touché.

1 M. Godet, Commentaire sur l'évangile de saint Jean, tome II (3° édit^
1885, pag. 502).



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 153

« Jésus leur dit : C'est moi qui suis le pain de vie : celui qui
vient à moi n'aura plus faim, et celui qui croit en moi n'aura
plus jamais soif. Mais je vous l'ai dit: Bien que vous m'ayez
vu, vous ne croyez pas. Tout ce que le Père me donne arrivera
à moi ; et celui qui vient à moi, je ne le mettrai point dehors ;

car je suis descendu du ciel pour faire, non pas ma volonté à

moi, mais la volonté de celui qui m'a envoyé. Or, la volonté de

celui qui m'a envoyé, c'est que je ne perde rien de tout ce qu'il
m'a donné, mais que je le ressuscite au dernier jour ; oui, la
volonté de mon Père, c'est que quiconque contemple le Fils et
croit en lui, ait la vie éternelle, et moi-même je le ressusciterai

au dernier jour. » (v. 35-40.) Un murmure qui s'élève parmi
les auditeurs force Jésus à déclarer nettement aux Juifs leur
incompétence en cette matière ; après quoi il s'affirme de nouveau

lui-même, avec une solennité croissante, comme le pain
de vie ; il ajoute même, dans les derniers mots, une détermination

frappante qui devient l'occasion d'une nouvelle phase
de l'entretien J : « Sur cela les Juifs murmuraient à son sujet,
parce qu'il avait dit : C'est moi qui suis le pain descendu du
ciel. Et ils disaient : Est-ce que ce n'est pas là Jésus, le fils de

Joseph, Jésus dont nous connaissons le père et la mère? Comment

cet homme peut-il dire : Je suis descendu du ciel
Jésus reprit et leur dit : Ne murmurez pas entre vous. Nul ne
peut venir à moi sans être attiré par le Père qui m'a envoyé,
et c'est moi qui ressusciterai celui-là au dernier jour. Il est
écrit dans les prophètes : Ils seront tous enseignés de Dieu.
Quiconque a entendu le Père et s'est laissé instruire par lui,
vient à moi. Non que quelqu'un ait vu le Père, sauf celui qui
est de la part de Dieu ; lui, il a vu le Père. En vérité, en
vérité, je vous le dis : Celui qui croit a la vie éternelle. Je suis,
moi, le pain de vie. Vos pères ont mangé la manne dans le

désert, puis ils sont morts. Voici le pain qui descend du ciel, afin
qu'on en mange et qu'on ne meure point. Je suis, moi, le pain
vivant descendu du ciel ; si quelqu'un mange de ce pain, il
vivra éternellement ; et ce pain que je donnerai, c'est ma chair,
pour la vie du monde. » (v. 41-51.) Cette déclaration plus éton-

1 M. Godet, ouv. cit. p. 514.



154 P. LOBSTEIN

nante que les précédentes fait succéder un débat violent aux

murmures qui avaient tout à l'heure accueilli les paroles de

Jésus. Mais celui-ci, loin de s'arrêter à redresser le sens
matériel et grossier que les Juifs attachent à ses paroles, renchérit

sur ses affirmations et emploie, pour les renforcer, des

expressions de plus en plus concrètes. D'une part, il substitue
à la désignation sommaire de sa personne, de son moi, la
formule o-ip%, oapta, chair, sang ; d'autre part, il analyse l'idée de

nourriture par la juxtaposition des deux termes manger et boire
(tptzyshi, rpûysiv, mvstv) *. La réponse qu'il oppose à l'altercation
qu'il a soulevée est plus tranchante, plus péremptoire, plus
paradoxale que son précédent discours. Le progrès dialectique
de l'entretien réside non dans l'idée exprimée par Jésus, mais
dans la forme plus scandalisante encore dont il revêt son idée.

Le fond de sa pensée est resté le même : Jésus se présente à

ses auditeurs comme l'aliment qui doit les nourrir et qu'ils
doivent s'assimiler par la foi. Mais les expressions dont il se sert
paraissent choisies à dessein pour provoquer une crise, c'est-à-

dire une séparation parmi ses interlocuteurs: les uns seront
définitivement repoussés par ce que son discours a de

choquant, les autres se sentiront plus étroitement enchaînés à sa

personne2.
« Il y eut alors un débat entre les Juifs,ils disaient: «Comment

cet homme peut-il nous donner à manger sa chair? » Jésus

leur dit donc : « En vérité, en vérité, je vous le dis, si vous ne

mangez la chair du Fils de l'homme et si vous ne buvez son

sang, vous n'avez pas la vie en vous-mêmes. Qui mange ma
chair et boit mon sang a la vie éternelle, et moi je le ressusciterai

au dernier jour. Car ma chair est une vraie nourriture
et mon sang un vrai breuvage. Celui qui mange ma chair et
boit mon sang demeure en moi et moi en lui. De même que
celui qui est vivant, le Père, m'a envoyé, et que moi, je vis

par le Père, de même aussi celui qui me mange vivra par moi.
Tel est le pain descendu du ciel. 11 n'en est pas de lui comme
de la manne, dont se nourrirent vos pères, lesquels sont morts

1 M. Reuss, ouv. cit. p. 11*2.

2 M. Sabatier, Encyclopédie des sciences religieuses, VII, 185.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 155

ensuite. Celui qui mange ce pain-ci vivra éternellement. »

(v. 52-58.) —Que l'on examine attentivement ce dernier
développement du dialogue engagé entre Jésus et les assistants, et
l'on se convaincra aisément qu'il n'ajoute rien d'essentiel à

l'entretien précédent ; mais l'idée générale est présentée
d'une manière plus saisissante et dans des termes qui en
accentuent le caractère étrange et paradoxal. « Je suis le pain
de vie. le pain qui est descendu du ciel : celui qui en mangera

vivra éternellement, » telle avait été d'abord l'affirmation

de Jésus. Cette affirmation, non seulement il y persiste,
mais il en développe le contenu, il en dégage les éléments
caractéristiques, il parle de sa chair et de son sang, et il répète,
sous cette forme nouvelle, sa précédente déclaration : « Celui
qui mange ma chair et boit mon sang, a la vie éternelle: »

S'il affirme directement la nécessité de cette nourriture, cette
idée elle-même était déjà impliquée dans son discours sur le
pain de vie, et il ne fait que la mettre en pleine lumière. —
Dès lors, cette substitution des termes plus concrets à la notion
générale qui domine la première partie de l'entretien, cette
invitation non plus seulement à se nourrir du pain descendu
du ciel, mais à manger la chair et à boire le sang du Fils de

l'homme, nous explique quel sens il convient d'attacher aux
expressions dont se sert Jésus. « Entre la simple chair (v. 51)
et la chair et le sang (v. 53), il n'y a pas la moindre différence.
La seconde phrase est plus complète ; c'est une locution usuelle

pour désigner l'homme, soit d'après sa nature physique seule
(1 Cor. XV, 50), soit comme personne (Mat. XVI, 17; Gai. I,
16), mais ici elle n'introduit aucun élément nouveau ; toutes
les deux équivalent au seul mot pain, au commencement
(v. 51) comme à la fin du morceau (v. 58) L » La chair et le
sang du Fils de l'homme, c'est sa personne même, son
individualité historique, son être concret et vivant. Dès lors, les
termes boire, et manger sont, eux-mêmes d'une clarté qui ne
laisse rien à désirer. En effet, de la comparaison des versets
47, 51, 54, 562, il résulte avec la dernière évidence que ces

1 M. Reuss, ouv. at. p. 191.
2 Vers. 47 : Celui qui croit a la vie éternelle. — Vers. 51 : Si quelqu'un



lo6 P. LOBSTEIN

deux termes désignent l'assimilation spirituelle de la foi qui
s'unit à son objet. Manger la chair du Fils de l'homme, boire
son sang, c'est croire en lui, c'est entrer en communion avec
sa personne, c'est s'approprier sa vie.

Tel est le sens de ce discours qui, étudié dans son ensemble

d'après le texte le plus autorisé, ne renferme pas la moindre
allusion à la mort du Christ1. Il reproduit, sous une forme
particulière, l'un des axiomes les plus essentiels de la théologie
johannique, la nécessité de la foi, considérée comme une union
intime avec la personne du Sauveur, comme une participation
à sa vie, comme une assimilation de son être tout entier.

Cependant, s'il est incontestable que l'idée maîtresse du
discours de Capernaum s'accorde avec le thème fondamental
d'une série d'entretiens contenus dans notre évangile, il n'est

pas moins certain que les expressions dont se sert ici le Christ

mange de ce pain, qui est descendu du ciel, il vivra éternellement. —
Vers. 54, 56 : Celui qui mange ma chair et boit mon sang, a la vie
éternelle, il demeure en moi, et moi en lui.

1
« Le verset 51 porte dans le texte reçu : « Ce pain que je donnerai.

» c'est ma chair que je donnerai pour la vie du monde. » Mais ce second

que je donnerai manque dans d'anciens témoins et pourrait bien avoir
été ajouté pour compléter une phrase en apparence défectueuse (comp.
1 Cor. XI, 24). Or, le reste donne un sens parfait sans cette allusion
spéciale qui est étrangère a tout le discours. Nous avons déjà dit que chair
et sang ne disent pas plus ici que chair tout court; cette dernière locution

n'est jamais employée pour parler de la mort de Christ ; le futur du

v. 51 (< Ce pain que je donnerai ») ne se rapporte pas a l'événement
unique de sa mort, mais a la communion de foi qui se reproduira pour
chaque individu en son temps. Les phrases : manger la chair du Fils
(v. 53), me manger (v. 57), manger ce pain (v. 58), sont évidemment
synonymes, et signifient : demeurer en lui, et le faire demeurer en soi (v. 56),

c'est-a-dire croire, et avoir ainsi la vie en soi (v. 53), une vie désormais
permanente, qui implique la résurrection (v. 54). Dans tout cela il n'y a

pas un mot de la mort de Christ. Et s'il était vrai que le sang doit être
spécialement rapporté à cette mort, il s'ensuit que lès phrases des versets

57 et 58 seraient incomplètes et insuffisantes. » (v. 57-58: « Comme

le Père, qui est vivant, m'a envoyé, et que je vis par le Père, de même
celui qui me mange, lui aussi, vivra par moi. C'est la le pain qui est
descendu du ciel : non comme vos pères mangèrent la manne et
moururent ; celui qui mange ce pain-ci, vivra éternellement. »). M. Reuss,

ouv- cit. p. 191-192.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 157

johannique renferment un problème, dont la solution doit
être cherchée. Pourquoi cette substitution des termes « chair, »

« chair et sang, » à l'idée plus générale de la personnalité
humaine du Seigneur? Pourquoi l'emploi correspondant des

locutions si étranges « manger la chair, boire le sang du Fils
de l'homme? » Il me semble qu'une étude attentive du
contexte donne la clef de ce paradoxe1.

En se présentant à ses interlocuteurs comme l'objet
suprême de leurs aspirations et de leurs besoins, en faisant
de la foi en sa personne la source d'une vie divine et

éternelle, Jésus se pose en envoyé de Dieu et s'attribue une
autorité unique et une valeur souveraine et absolue. Cette

prétention provoque parmi ses auditeurs un murmure
d'incrédulité qui s'exprime dans une objection nettement
formulée par l'évangéliste. « Ils disaient : Est-ce que ce n'est pas
là Jésus, le fils de Joseph, Jésus dont nous connaissons nous-
mêmes le père et la mère? Comment donc dit-il : Je suis
descendu du ciel? » (v. 42.) Les Juifs ne peuvent concilier la
filiation humaine et terrestre de Jésus avec le caractère
céleste et les privilèges divins qu'il s'attribue. Comment une créature,

dont l'origine historique leur est parfaitement connue,
ose-t-elle usurper des attributions si extraordinaires? — La
réponse de Jésus est bien remarquable. Il se contente d'abord
d'accentuer plus énergiquement ses déclarations premières.
Mais il fait plus. Il s'empare de l'objection pour en faire un
argument. Loin de contester le caractère humain de son apparition

historique et terrestre, il le relève et l'affirme dans les
termes les plus significatifs, il réitère les expressions qui
marquent la pleine humanité de son être, il parle de sa chair

1 Voir sur l'interprétation suivante, M. Wendt, Die Begriffe Fleisch
und Geist im biblischen Sprachgebrauch, Gotha 1878, p. 62-64. — Si je ne
me trompe, cette interprétation renferme la meilleure réponse à la question

posée par M. Godet : « On ne comprend pas bien, à ce point de vue
(défendu par M. Reuss et adopté par nous), dans quel but Jésus donne à
cette conception, tout à fait spirituelle, une expression de plus en plus
paradoxale, matérielle et par conséquent inintelligible pour ses
auditeurs. » (Commentaire II5, 534.) — Cf. aussi M. Hermann Schultz, Die Lehre
von der Gottheit Christi, Gotha, 1881, p. 443-447.



158 P- LOBSTEIN

et de son sang. Mais il n'en maintient pas moins les revendications

qui avaient scandalisé les Juifs. Que dis-je? Il établit
le lien le plus étroit entre les droits divins qu'il réclame et la
nature humaine qu'il s'attribue non moins énergiquement.
Pour saisir et reconnaître en lui l'envoyé et le révélateur du

Père, pour avoir part aux biens éternels et divins qu'il est

venu apporter au monde, pour entrer en communion avec la

vie dont il est l'organe et le dispensateur, il faut s'attacher à sa

personnalité humaine; il faut voir, dans sa chair et son sang,
l'enveloppe terrestre d'un contenu divin; il faut s'assimiler le

principe qui s'est incarné dans son individualité concrète et

historique : croire au Fils de Dieu, c'est manger la chair et

boire le sang du Fils de l'homme.
Sans doute, cette parole n'est, à vrai dire, que l'affirmation

renforcée du paradoxe qui avait rebuté les Juifs; mais la solution

du problème posé par Jésus à la conscience de ses

auditeurs est fournie par Jésus lui-même : « C'est l'esprit qui vivifie,

dit-il aux disciples que choquent les déclarations étranges
du Maître l, c'est l'esprit qui vivifie, la chair ne sert de rien ;

les paroles que je vous ai adressées sont esprit et sont vie. »

La première proposition est un principe général, mais le mot
chair ne peut se prendre ici tout à coup dans un sens différent
de celui qu'il a eu dans tout le discours précédent. « La chair,
dit Jésus, est impuissante à communiquer la vie; la substance

physique et matérielle, l'élément terrestre pris en lui-même,
est sans efficacité et sans valeur; c'est l'esprit seul qui donne
la vie, et mes paroles sont l'incarnation et la communication
de l'esprit2. »

Ce n'est point là une atténuation ou une rétractation du
discours précédent. Si le Christ johannique affirme la nécessité
de manger sa chair et de boire son sang, c'est que son apparition

humaine est la révélation de la grâce et de la vérité, c'est-

1 Vers. 59-60 : «Telles turent les paroles de Jésus enseignant dans la

synagogue de Capharnaüm. Apres les avoir entendues, plusieurs de ses

disciples dirent : C'est dur a accepter ce qu'il dit la! Qui peut écouter

ces paroles? » (Trad, de M. Stapfer.)
2 M. Godet, auv. cit. Il, p. 542.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 159

à-dire la manifestation de la divinité même : « La parole est
devenue chair, et elle a habité au milieu de nous, et nous
avons vu sa gloire, une gloire comme celle du Fils unique,
toute pleine de grâce et de vérité. » (v. 14.) Cependant, cette
révélation n'est perçue que par la foi ; ce n'est qu'aux yeux
des croyants que la gloire divine a éclaté au sein de l'humanité

dans la personne de Jésus de Nazareth. En dehors de la

sphère de la foi, en dehors de la communauté chrétienne, la
contradiction paraît irréductible entre l'apparition historique
du Fils de l'homme et le principe divin qui s'est incarné en
lui. Mais la foi contemple en Jésus le Logos fait chair, et
s'assimile la personnalité vivante du Fils de Dieu qui est venu
établir sa demeure au milieu des hommes1. En un mot,
l'obligation de manger la chair et de boire le sang du Christ
implique la reconnaissance de sa divinité réalisée dans la nature
humaine. Sans cette foi au caractère divin et absolu du Fils
de l'homme, la chair n'est rien qu'une substance matérielle et

périssable, dépourvue de valeur et d'efficacité.
Tel me paraît être le sens de ce verset : expliqué à l'aide des

idées dominantes de la théologie johannique, il renferme la
clef de tout le discours prononcé par Jésus dans la synagogue
de Capernaüm, et il confirme la justesse de l'interprétation
que nous avons essayé de développer et de défendre.

II

L'examen attentif et, j'ose l'espérer, indépendant et objectif
du discours que nous avons analysé, suffit à montrer qu'il
n'est question ici ni de la mort expiatoire du Christ, ni de la
sainte cène. La première de ces explications a été discutée
et écartée plus haut. Arrêtons-nous un moment à la
seconde.

Il est facile de prouver que les paroles du Christ johannique
touchant sa chair et son sang ne sauraient se rapporter
directement à la sainte cène. Cette interprétation, adoptée surtout

1 Cf. M. Thoma, Die Genesis des Johannesevangeliums, Berlin, 1682,

p. 502-503.



160 P. LOBSTEIN

par les catholiques1, soulève des objections nombreuses et

irréfutables.
S'il est vrai qu'une saine exégèse doit se demander avant

tout dans quelles circonstances et à quelle fin ont été prononcées

les paroles qu'il s'agit d'interpréter, il est incontestable

que toute application directe et spéciale de notre discours à

l'institution de la sainte cène est absolument exclue par le
contexte2. Sans doute les paroles johanniques s'adressent moins

aux interlocuteurs immédiats de Jésus qu'aux lecteurs de

l'évangile; mais les libertés que se permet l'évangéliste dans

la reproduction ou la composition des discours du Maître ne

vont pas ici jusqu'à faire complètement abstraction de la situation

historique qui encadre les paroles du Seigneur. Or, dans

le cas présent, les exhortations et les instructions du Christ se

rattachent de la manière la plus naturelle au miracle de la

multiplication des pains ; elles sont le commentaire spirituel et

l'interprétation idéale de ce <mpûw, de ce signe qui, comme
tous les miracles rapportés par le quatrième évangile, est un
symbole dont la foi doit pénétrer et retenir le contenu divin
et éternel3. Le cadre qui enchâsse l'entretien de Jésus avec les
Juifs est d'une netteté et d'une précision parfaites4; rien, ab-

1 M. Durand a recueilli une série de passages empruntés aux auteurs
catholiques. La question eucharistique élucidée et simplifiée. 1883. Lettres
XXIX-XXX1 (p. 393-421).

2 M. Wendt, ouv. cit., p. 62 suiv. — M. Guy, ouv. cit., p. 39-40.
3 M. Sabatier, Encyclopédie, VII, 184.
4 Je parle ici de l'idée dogmatique formulée par le Christ johannique,

non du caractère historique des événements ou des paroles que rapporte
l'auteur. A ce dernier égard, les défenseurs les plus convaincus de
l'authenticité de notre évangile sont bien forcés de faire de sérieuses

réserves. (Cf. M. Beyschlag, Zur johanneisehen Frage, Gotha, 1876, p. 86-87;
196-197). — Dans sa dernière réédition du Commentaire de Meyer, M. Weiss

a tenté l'essai (impraticable à mon avis) de faire le départ entre le noyau
historique de ce discours et les éléments que l'évangéliste y a ajoutés

pour expliquer et commenter les faits positifs par l'idée religieuse. (Cf.

sur cet essai que M. Weiss avait déjà proposé dans sa Vie de Jésus,
les judicieuses observations île M. Haupt, Theol. Studien und Kritiken,
1884, p. 31-32.) — Un des derniers défenseurs de l'origine johannique du
quatrième évangile, M. Chastand, cherche a résoudre le problème
critique que renferme le discours de Capernaum en distinguant deux dis-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 161

solument rien ne nous autorise à admettre une allusion
directe à la sainte cène, allusion réfutée d'ailleurs par des
arguments plus décisifs encore et plus péremptoires.

En exhortant ses auditeurs à manger sa chair et à boire son

sang, Jésus leur demande une chose qu'ils doivent faire au
moment même où il leur parle ; son appel doit être entendu
immédiatement et doit recevoir une application actuelle et présente.
De même que le Christ s'offre à ses interlocuteurs comme
l'aliment spirituel, le pain descendu du ciel, le véritable pain de

vie, ainsi il les met en demeure de s'assimiler la nourriture et
le breuvage qu'il leur donne. Il n'est pas question d'une
promesse, dont l'accomplissement est réservé à l'avenir ; il s'agit
d'un don qui demande à être reçu sans délai et que le croyant a

le privilège de saisir et de posséder immédiatement. « Si vous
ne mangez la chair du Fils de l'homme et si vous ne buvez
son sang, vous n'avez pas la vie en vous-mêmes! » (Vers. 53.)
Comment méconnaître que le Seigneur parle d'une communion

de vie à réaliser actuellement par la foi personnelle des
assistants

Il y a plus. Cette communion ne doit pas seulement se réaliser

au moment même où Jésus la réclame de la part de ses

interlocuteurs ; elle est présentée comme un fait continu; elle
est moins un acte isolé qu'un état permanent. « Celui qui
mange ma chair et boit mon sang demeure en moi et moi en
lui. » (Vers. 56.) Cette relation mutuelle, fondée par la vie divine
qui passe du Christ dans l'âme du croyant (cf. v. 57), n'a-t-elle
pas une signification plus générale et une portée plus étendue
que l'idée religieuse traduite dans la sainte cène?

Le Christ johannique déclare que si quelqu'un mange de ce
pain, il vivra éternellement ; que celui qui mange sa chair et
boit son sang, a la vie éternelle ; que pour avoir la vie, il faut
manger la chair du Fils de l'homme et boire son sang (v. 51,
54, 53). Ces paroles peuvent-elles s'appliquer à la participation

à la sainte cène Est-il conforme à la pensée générale de

cours de Jésus, historiques l'un et l'autre, mais primitivement différents
et que le critique croit pouvoir reconstituer. (L'apôtre Jean et le
quatrième Evangile. Etude de critique et d'histoire, Paris, 1888, p. 241-243.)

THÉOL. ET PHIL. 1889. 11



162 P. LOBSTEIN

l'évangéliste de faire dépendre la possession de la vie
éternelle de l'accomplissement d'un acte extérieur? Poser la question,

c'est la résoudre. Le quatrième évangile ne connaît qu'un
moyen d'entrer en communion avec le Fils de Dieu et d'avoir
part à la vie éternelle, c'est la foi, l'abandon de son être entier
à la personne de Jésus-Christ, l'union du croyant avec le

Sauveur. «Celui qui croit a la vie éternelle. » (Vers. 47. Comp. vers.
29 ; III, 15,16, 36 ; V, 24 et souvent.) Parole décisive et absolument

concluante : si le Christ rapporte la vie éternelle à la foi,
il est évident qu'il identifie la foi avec l'assimilation ou, comme
disaient nos pères, avec la manducation de la chair et du sang
du Fils de l'homme. Manger la chair et boire le sang du Christ
c'est croire en lui. La synonymie de ces expressions, qui ressort

clairement des versets 47, 51, 54, 57, exclut toute
application directe et restreinte du discours johannique à la sainte
cène L

Il est superflu de se mettre en quête d'autres arguments

pour établir plus fortement la thèse que j'essaie de défendre2.
Les preuves fournies suffisent abondamment. Faut-il rappeler
encore que, dans tous les passages du Nouveau Testament où il
est question de la cène, les auteurs emploient le mot aûpa et non

1 Rappelons ici une remarque très judicieuse de Hofmann. L'acte
de foi dont parle Jésus dans son discours de Capernaum est essentiellement

un acte individuel, l'œuvre par excellence du croyant, l'assimilation

personnelle du salut par la libre activité du chrétien. Or la sainte
cène esten première ligne, quant à sa signification subjective, un acte

collectif, qui concerne la communauté chrétienne et par lequel l'Eglise
affirme la solidarité qui règne entre ses membres. Cette dernière notion,

qui forme un élément constitutif de la pensée de Jésus et de l'idée
paulinienne de la cène, n'est indiquée nulle part dans le sixième chapitre de

notre évangile. (Hofmann, Schriftbeweis, Nœrdlingen, 1855, II, 2, 225.)

- Quelques-uns de ces arguments ne peuvent être allégués que par
ceux qui admettent sans réserve l'authenticité et l'historicité des

discours christologiques du quatrième évangile. « Il faudrait supposer que
Jean met tout cela dans la bouche du Seigneur en se plaçant à un point
de iwe postérieur. Dans ce cas, que deviendrait le caractère historique
du quatrième évangile? » (Voy. M. Astié, ouv. cit., p. 67; M. Godet, ouv_

vit., 11,534-535.) U est clair que cette objection n'a de valeur probante que

si les discours johanniques sont la reproduction fidèle dus paroles
historiques de Jésus.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 163

le terme o-â/jÇ? La substitution de cette dernière expression, ou
de la formule complète (chair et sang), à l'expression consacrée

par l'usage, n'indique-t-elle pas clairement que l'évangéliste

n'avait pas spécialement la sainte cène en vue?
Il me semble que l'exégèse des paroles de Jésus, saisies dans

leur ensemble et examinées en détail, confirme l'opinion de

Luther et de tous les théologiens qui se refusaient à établir un

rapport direct entre le discours de Capernaum et la sainte
cène1. Dans l'entretien de Jésus-Christ avec les Juifs, il ne s'agit

pas d'une anticipation positive du récit de l'institution
eucharistique. Les affirmations de plus en plus concrètes et

paradoxales du Seigneur ne sont que le développement et
l'illustration symbolique d'une des idées maîtresses de l'Evangile.
« Quiconque boit de l'eau que voici aura soif de nouveau;
mais celui qui boit de l'eau que je lui donnerai n'aura plus
jamais soif; au contraire, l'eau que je lui donnerai deviendra en

lui une source d'eau jaillissant en vie éternelle. » (IV, 13-14 ;

Cf. VII, 37-38.) « Vos pères ont mangé la manne dans le
désert, puis ils sont morts.... Je suis, moi, le pain vivant, descendu
du ciel. Si quelqu'un mange de ce pain, il vivra éternellement....

Celui qui mange ma chair et boit mon sang demeure
en moi, et moi en lui. » (VI, 49, 51, 56.) « Demeurez en moi et
moi je demeurerai en vous, de même que le sarment ne peut porter

de fruit de lui-même, et qu'il lui faut demeurer uni au cep
de vigne, de même vous n'en pourrez porter si vous ne demeu-

1 Cf. Luther, De captivilate babylonica Ecclesiaepraeludium(Kd. Erlang.
Opera latina V, 22) : Caput VI Johan. in totum est seponendum, ut quod
nec syllaba quidem de sacramento loquitur, non modo, quodsacramentum
nondum esset institutum, sed multo magis, quod ipsa sermonis et sen-
tentiarum consequentia de fide incarnati verbi Christum loqui dare os-
tendunt. Dicit enim : Verba mea spiritus et vita sunt, ostendens se de
manducatione spirituali loqui, qua qui comedit, vivit, cum Judai de
carnali eum intelligerent ideoque litigarent. At nulla manducatio vivi-
ficat, nisi fidei, hsec enim est vera spiritualis et viva manducatio; sicut
et Augustinus dicit : Ut quid paras ventrem etdentem crede, et manducasti.

Sacramentalis enim non vivitìcat, cum multi manducant indigni',
ut non possit de sacramento intelligi hoc loco locutus. Comp. Auslegung

des 6. 7. 8. Capitels des Evangeliums Johannis (Eri. A. Exegetiscìic
deutsche Schriften, Bd. XV, 227-394; XVI, 1-72).



164 P. LOBSTEIN

rez pas en moi. Moi, je suis le cep de vigne; vous, vous êtes

les sarments. Qui demeure en moi, et moi en lui, porte, lui,
beaucoup de fruit, parce que sans moi vous ne pouvez rien
faire. » (XV, 4, 5.)

N'y a-t-il pas un parallélisme évident entre toutes ces
déclarations d'ailleurs si différentes quant à la formei Sous la

variété des images dont se sert le Christ, n'est-ce pas toujours
la même pensée qui se répète avec une force et une intimité
croissantes. Le Christ demeurant dans le croyant et le croyant
demeurant en Christ, le Fils de Dieu se donnant au fidèle et
le fidèle s'abandonnant au Fils de Dieu, n'est-ce point là, aux

yeux de l'évangéliste, la formule de la foi chrétienne, l'âme de

la vie chrétienne, le secret de la paix, de la joie, de la force,
de la victoire du chrétien2? L'harmonie profonde qui règne
entre les grands discours dont je viens de rappeler le thème

fondamental, ne vient-elle pas apporter une dernière et décisive

confirmation à notre explication des « paroles que
prononça Jésus enseignant dans la synagogue de Capernaum?»
(VI, 59.)

Ill
Cependant le problème, renfermé dans le chapitre fameux

que nous avons analysé, n'est pas encore entièrement résolu,
et il présente une face qu'il n'est pas permis de négliger. Si le
discours de Jésus ne traite pas de la sainte cène, s'il faut
exclure toute interprétation qui rapporte spécialement et
directement à ce sacrement l'enseignement général développé par
le Christ, s'ensuit-il que l'évangéliste n'a voulu faire aucune
allusion au repas eucharistique? Serait-il interdit de se servir

1 Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der
evangelischen Kirche im Zusammenhang dargestellt, § 139, 2 (5 A., Berlin
1861, Bd. II, 392-393).

2 Sur la dialectique intérieure qui détermine et domine l'entretien du

Christ avec les Juifs de Capernaum, voy. Baur, Kritische Untersuchungen
über die kanonischen Evangelien, ihr Verhältniss zu einander, ihren
Charakter und Ursprung, Tübingen, 1847, p. 159-163. — Sur l'idée maîtresse
du discours, voy. Baur, Vorlesungen über neutestamentliche Theologie, Leipzig,

1864, p. 376.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 165

des déclarations johanniques pour les appliquer, d'une
manière indirecte, à l'idée que l'auteur s'est faite de la cène
chrétienne? En d'autres termes, tout rapprochement dogmatique
entre l'institution de la cène et le discours de Capernaum
a-t-il été étranger à l'intention du quatrième évangile Telle
est la question à laquelle nos recherches précédentes n'ont
pas encore donné de réponse.

Il est incontestable que les termes dont se sert le Christ
offrent une analogie frappante avec les paroles prononcées par
Jésus au moment où il célébra son dernier repas avec ses

disciples. C'est précisément cette ressemblance entre les expressions

employées de part et d'autre qui a porté une série de

commentateurs à appliquer directement notre discours à la
sainte cène. Aussi bien faut-il avouer que chaque lecteur
auquel l'institution du sacrement eucharistique est connue, s'y
reporte immédiatement par la pensée en lisant l'invitation du
Seigneur à manger la chair et à boire le sang du Fils de

l'homme. Inintelligible aux auditeurs primitifs de Jésus, cette
relation se présente nécessairement d'elle-même à l'esprit de

tout chrétien familiarisé avec la tradition synoptique et avec
l'usage du rite qu'a consacré l'Eglise1.

Un autre fait non moins certain et caractéristique nous
indiquera la direction à prendre pour atteindre à une solution. De

tout temps on s'est demandé pourquoi notre évangéliste garde
le silence sur l'institution de la sainte cène. Non seulement
l'auteur ne la mentionne point, mais le groupement des
derniers actes et des discours d'adieu de Jésus ne trahit pas la
moindre solution de continuité et ne nous permet pas de marquer

la place réservée à l'institution de l'eucharistie2. Conclu-
ra-t-on de ce silence que l'auteur n'a pas eu connaissance du

1 Rückert, ouv. cit., p. 282-283, 291.
2 Strauss, Leben Jesu, U (1836), § 118, p. 419-422. — Rückert, ouv. cit.,

p. 246. — Beyschlag, Zur johanneischen Frage, 1876, 102-103. — Hase,
Geschichte Jesu, 1876, § 100, p. 551-552. — Weiss-Meyer Krit- exeget. Handbuch

über das Evang. des Joh. 1886, Schlussanmerkung zu Cap. XIII;
Leben Jesu, II, 515. — H. Schultz, ouv. cit., 138. — Sur le silence de Jean
relativement à la cène, voy. M. Godet, Commentaire sur l'évangile de saint
Jean, t. III3 (1885), p. 362 suiv. Son essai de concilier la tradition synop-



166 P. LOBSTEIN

fait? Une pareille supposition est exclue par le témoignage de

l'apòtre Paul, qui garantit la notoriété et la haute importance
de la cène chrétienne. Dira-t-on que le quatrième évangile n'a

pas rapporté l'institution de la cène, parce qu'elle avait été
racontée par les synoptiques1? Ce serait se méprendre sur le

caractère essentiel et sur le but véritable de notre évangile, et
faire d'un ouvrage aussi original que profond le simple
complément de la tradition synoptique. Expliquera-t-on l'omission

par une raison dogmatique? Faut-il croire que l'auteur,
rapprochant l'agneau pascal et le Christ immolé, anticipa de vingt-
quatre heures le dernier repas de Jésus? Se serait-il ainsi vu
obligé de supprimer une institution rattachée par le Maître
aux traditions religieuses de la Pâque2? Cet argument est

plus spécieux que convaincant ; la manipulation chronologique

qu'on attribue à l'auteur et qui le met en contradiction

flagrante avec la tradition synoptique, n'était pas
indispensable au but qu'on lui suppose ; la typologie dogmatique
des écrivains du Nouveau Testament est fort peu soucieuse
de ces préoccupations archéologiques et ne s'inspire
nullement de ces scrupules d'exactitude que l'on prête gratuitement

à l'évangéliste3. Soutiendra-t-on enfin que le silence
de l'évangéliste équivaut à une sentence de condamnation 4

tique avec le récit du quatrième évangile rappelle les procédés do

l'ancienne harmonistique.
1 On s'étonne ds voir M. Beyschlag avoir recours à cet expédient d'une

apologétique surannée (Zur johanneisehen Frage, p. 99).
* C'est l'opinion la plus accréditée dans les cercles de l'école critique•

Elle a été défendue avec beaucoup d'habileté par Baur, Strauss, Keim.

Comp, aussi M. Holtzmann, Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung
in das Neue Testament, 2e édition, 1886, p. 459-460. — La solution de ce

problème dépend d'une question plus générale, celle de la chronologie
du dernier repas de Jésus.

3 Cf. les judicieuses observations de MM. Beyschlag (Zur joh. Frage,
100-101) et Weiss (Comment, loc. cit.), Leben Jesu II, 514. Cf. M. Thoma lui-
même. Die Genesis des Johannesevangeliums, 1882, p. 605-606.

4 D'autres théologiens ont pensé que l'évangéliste s'élève indirectement,

non point contre l'institution de la cène elle-même, mais contre

une fausse interprétation du sacrement eucharistique. Cette hypothèse
est très plausible, mais les données positives nous manquent pour lui



LA DOCTRINtt DE LA SAINTE CÈNE 167

Conjecture arbitraire qui se heurte à une difficulté des plus
sérieuses : en rejetant l'idée et l'usage du sacrement eucharistique,

le rédacteur du quatrième évangile se serait mis lui-
même au ban de la foi générale et se serait rendu coupable
d'une hérésie peu propre à faire accréditer son évangile au sein
de l'Eglise chrétienne. Aucune des solutions proposées ne rend

compte du problème que pose à la critique le silence de Jean

touchant l'institution de la sainte cène.

L'explication la plus simple me semble fournie par une saine

et complète appréciation du discours christologique analysé
plus haut. Pour arriver à une intelligence juste et exacte des

paroles que l'auteur met dans la bouche du Seigneur, il
importe de se défaire du préjugé traditionnel, d'après lequel les
discours du quatrième évangile seraient la reproduction fidèle
de l'enseignement du Jésus historique. Les commentateurs qui
maintiennent sans réserve l'historicité de ces discours
s'embarrassent à tout moment dans d'inextricables difficultés. Aucun

exégète n'a réussi à écarter les impossibilités morales et
matérielles que rencontre la scène de la synagogue de Capernaum,

dès qu'on essaye d'y voir un ensemble strictement
historique de faits positifs et d'entretiens réels1. Tous les discours
particuliers du Christ johannique, saisis dans leur suite logique
et leur progrès calculé, ne forment en réalité qu'un seul
discours où se développe une seule idée : « Je suis le chemin, la
vérité, la vie. » Ces discours sont une libre composition de

l'évangéliste, rendant témoignage au Christ de sa foi et glorifiant,

dans la personne du Logos incarné, la révélation de la
vérité, le rayonnement de la lumière, la source et l'épanche-
ment de la vie2. Envisagées de ce point de vue, les instructions

du Christ sur le pain de vie, sur la chair et le sang du

donner la certitude d'une explication vraiment scientifique. (Cf. Rückert,
ouv. cit., p. 291-292; Baur, Tüb. Jahrb., 1857, IV, p. 554; M. H. Schultz-
ouv. cit.,-p. 139-140.)

1 Les observations de M. Godet (Commentaire, II3, 553-554) ne sauraient
infirmer les objections qu'on a soulevées contre l'authenticité des
discours de ce chapitre sixième de notre évangile.

M. Sabatier, Encyclopédie des sciences religieuses, VII, 184-185.



168 P. LOBSTEIN

Fils de l'homme, sur la foi qui doit s'assimiler la personnalité
vivante du Seigneur, ces paroles si paradoxales et si étranges
s'éclairent de leur jour véritable. L'évangéliste qui ne voit
dans les réalités concrètes et sensibles de l'histoire que
l'expression et l'explication des vérités divines et éternelles, reste
fidèle à l'inspiration qui domine et pénètre la matière de son
récit et le thème de ses discours. Sous les faits contingents et
accidentels de la tradition évangélique, il saisit les principes
absolus et universels qui s'y traduisent à l'aide de symboles
dont il importe de dégager la signification profonde et permanente.

S'il est vrai que l'individualité humaine de Jésus de

Nazareth n'a de valeur et d'intérêt pour la foi religieuse que
parce qu'en elle a apparu sur la terre la Parole faite chair,
chacun des actes ou des événements particuliers de la vie de

Jésus n'a été que l'enveloppe matérielle à travers laquelle se

manifeste progressivement la gloire toujours plus haute du Fils
de Dieu. Est-il téméraire de soutenir que l'écrivain sacré, aux

yeux duquel l'histoire et la doctrine se reflètent et s'expliquent
réciproquement, a appliqué le même procédé au baptême et à

la cène et que, dans l'un et l'autre cas, il a contemplé le fait
à la lumière de l'idée? On découvre, en effet, un parallélisme
frappant entre le troisième et le sixième chapitre de l'évangile,
dès qu'on les étudie à l'aide des réflexions générales que nous
venons d'indiquer. Dans l'entretien du Seigneur avec Nico-
dème, il n'est pas plus question du baptême qu'il ne s'agit de

la cène dans la discussion de Jésus avec les Juifs de Capernaum.

Et cependant il est impossible de méconnaître l'analogie

que présentent l'un et l'autre discours avec les institutions
devenues plus tard les deux sacrements essentiels de l'Eglise. Le

baptême d'eau est une cérémonie commune aux disciples de

Jean-Baptiste et de Jésus ; le baptême de l'Esprit est l'attribution

spéciale et unique du Christ qui seul a le privilège et le

pouvoir de le conférer aux siens ; la communication de l'Esprit,

facteur souverain de la naissance d'en haut, est le
contenu du baptême chrétien. De même, ce qui constitue le prix
et l'intérêt religieux de la cène, c'est l'âme intérieure qui
donne au fait historique sa signification et sa valeur. Celui qui



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 169

a changé l'eau en vin et qui a rassasié la foule par un de ses

plus étonnants miracles, le Seigneur lui-même est le pain de

vie, la nourriture de l'humanité, l'aliment qui s'offre à la foi
des croyants et auquel ceux-ci participent en s'assimilant
spirituellement le principe divin, incarné dans le Fils de l'homme.
Faut-il s'étonner si l'auteur, invariablement dominé par un
intérêt de foi religieuse et non par des préoccupations d'exactitude

archéologique, ne s'est pas attaché à rapporter les récits
de l'institution du baptême et de la cène? La cérémonie matérielle

s'est évanouie et transfigurée dans la sphère supérieure
de l'idée religieuse ou dogmatique. Il semble qu'aux actes
extérieurs, placés au seuil de l'Eglise ou se répétant périodiquement

dans la célébration du culte, se substituent le processus
immanent de la foi chrétienne, le développement intime et

progressif de la vie divine, de cette vie qui, née d'en haut, se

réalise par la communion permanente du fidèle avec son
Seigneur. Il serait sans doute inexact de prétendre que ce que
l'on a appelé l'idéalisme et le mysticisme du quatrième évangile

implique la condamnation du culte lui-même et la suppression

de toutes les formes extérieures; mais il est incontestable

que le point de vue johannique est radicalement contraire à

toute interprétation qui attribuerait à l'Eglise ou aux sacrements

une valeur indépendante des expériences spirituelles et
des réalités intérieures de la vie chrétienne. Aussi a-t-on pu
soutenir, avec quelque raison peut-être, que les paroles du
Christ johannique sont dirigées contre une appréciation
superstitieuse et excessive du rite eucharistique, et qu'elles
renferment une protestation indirecte contre toute conception
magique ou grossièrement matérialiste du sacrement1. Ce n'est
pas uniquement dans la cène que le Seigneur se donne au

croyant; il se communique partout et toujours à chaque âme

qui s'assimile le contenu divin de sa personne et de son œuvre.
Cette communion se réalise spirituellement, par la foi qui saisit

et embrasse, dans la chair et le sang du Fils de l'homme,
1 Rückert, ouv. cit., p. 292. — Baur, Theol. Jahrb., 1857, p. 553-555. —

M. Schultz, ouv. cit., p. 140. — Cf. M. O. Holtzmann, Das Johannesevangelium
untersucht und erklärt, Darmstadt, 1887, p. 67.



170 P. LOBSTEIN

le principe de vie éternelle dont il est l'incarnation parfaite et
le souverain dispensateur.

Tel est le dernier mot de ce discours rapproché de la
tradition de la cène. Si l'écrivain sacré ne raconte pas l'institution

du repas eucharistique, c'est précisément parce qu'il ne
voit dans ce repas que l'expression isolée d'une vérité plus
générale et plus haute1. Cette vérité remplit tout son évangile;
elle est l'idée maîtresse de sa théologie, parce qu'elle est l'âme

inspiratrice de sa foi : c'est la communion avec le Christ devenant

dans le cœur du croyant une source de vie éternelle. Le

rite extérieur de la cène, détaché de son milieu historique,
dépouillé de son enveloppe sensible, ramené à sa signification
spirituelle, cesse d'être un acte particulier pour devenir un
état permanent, l'état bienheureux d'une âme unie avec son

Seigneur, comme le sarment qui demeure uni au cep de vigne
et qui porte des fruits en abondance (Jean XV, 1-8).

Ainsi se concilient les deux appréciations que nous impose
l'étude du sixième chapitre de l'évangile selon saint Jean. Le
discours du Christ ne traite pas de la sainte cène, mais les
instructions générales qu'il renferme peuvent être considérées

comme une explication indirecte de la nature et du but de

l'eucharistie, d'après la conception particulière de notre
auteur2.

1 Cf. les observations de M. Thoma, Die Genesis des Johannesevangeliums,

p. 606-607. Les remarques qui suivent chez cet auteur reproduisent
une idée exprimée déjà par Baur, Keim, Schölten et d'autres. La substitution

de l'ablution des pieds a l'institution de la cène s'expliquerait par
le désir de remplacer un acte symbolique par un symbole équivalent.
Cette hypothèse ne soutient pas un examen sérieux.

2 M. Reuss, Histoire de la théologie chrétienne au siècle apostolique, 3° édit.
1864, tome II, p. 247. Cf. M. Reuss, la Bible, Nouveau Testament, VI, p. 190-

191. C'est dans le même sens que M. Sabatier a pu dire : « Le discours sur
le pain de vien'estqu'unedissertation sur le rite de la cène. »(Encyclopédie
des sciences religieuses. VU, 190-)Cf. Schmid, Biblische Theologie des Neuen

Testamentes, 3. Auflage herausgegben von Weizsaecker, Stuttgart, 1864,

p. 279.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 171

IV

Les résultats obtenus jusqu'ici nous placent en présence
d'un dernier problème dont la solution nous est facilitée par
nos précédentes recherches. Quel rapport y a-t-il entre le point
de vue johannique que nous avons essayé de définir, et la
pensée authentique de Jésus au moment de l'institution de la
cène? Est-il permis de considérer les déclarations que l'évangéliste

met dans la bouche du Christ comme l'interprétation
fidèle ou le commentaire légitime de l'intention primitive de

Jésus De la réponse à cette question dépendra l'usage dogmatique

qu'il convient de faire du discours christologique
renfermé dans notre évangile.

Les réflexions que nous a suggérées l'étude de la théologie
paulinienne s'appliquent, dans une mesure plus large encore,
aux conceptions dogmatiques développées par le quatrième
évangile. Il est inutile de s'arrêter à prouver que le discours
de Capernaum exprime l'une des thèses fondamentales de la

théologie johannique, et que les affirmations religieuses du

Christ sont bien la propriété spirituelle de l'écrivain lui-même.
L'image qu'a tracée l'évangéliste n'est pas un simple reflet projeté

par la personnalité historique du Fils de l'homme dans la
mémoire de la première génération chrétienne. De même, les

paroles que nous recueillons de la bouche du Christ johannique

sont autre chose qu'un écho ; elles nous traduisent
l'impression produite par l'œuvre et la personne du Seigneur sur
la conscience religieuse de l'Eglise déjà grandissante; elles sont
moins la reproduction scrupuleusement fixée de la pensée de

Jésus que le fruitlentement mûri de la foi en Christ. Elles représentent,

bien plus nettement encore que les épîtres de Paul, le

moment où l'histoire devient dogme.
Aussi l'intérêt que présente le quatrième évangile est-il

en première ligne un intérêt dogmatique. L'historien désireux
de renseignements sur la notion primitive et originale de la cène

chrétienne, ne reçoit point de réponse aux questions qu'il est
en droit de poser. En revanche, le dogmaticien consultera avec



172 P. LOBSTEIN

fruit les déclarations christologiques dans lesquelles se réfléchit

la pensée de l'Eglise cherchant à se rendre compte de la

portée du rite eucharistique. Seulement l'autorité qu'il
attribuera à ces affirmations de la foi de l'Eglise dépendra de leur
accord plus ou moins complet avec la pensée religieuse de

Jésus et avec le sentiment qui inspira au Maître l'institution de

la cène primitive. C'est sur ce point plus spécial que doit se

concentrer notre dernière enquête.
Pour caractériser le point de vue johannique dans sa

relation avec la pensée inspiratrice de Jésus, il importe de se

souvenir que l'idée paulinienne marque une étape intermédiaire

entre la cène primitive et le commentaire johannique.
Quelques indications données par l'apôtre des gentils se retrouvent,

plus nettement accusées et développées plus largement,
dans le discours christologique de Capernaum. Le rapprochement

vaguement indiqué par Paul entre la cène et la nourriture

d'Israël au désert ne tend-il pas à présenter la cène comme
un aliment du chrétien? Sans doute la pensée de l'apôtre ne
s'arrête pas à une définition de la substance du sacrement, et
elle se renferme dans la sphère éthique et religieuse ; mais

l'analogie même que Paul a établie entre l'expérience spirituelle
des « pères » et les grâces dont jouissent les chrétiens, cette

analogie ne se rencontre-t-elle pas dans les objections des

Juifs et dans les déclarations de Jésus, dans l'antithèse entre la

manne que Moïse donna aux pères et le vrai pain du ciel, le

pain de Dieu qui donne la vie au monde Il est vrai que
l'application tirée de l'histoire sainte est bien différente dans

l'un et l'autre cas, mais n'est-il pas frappant que, de part et

d'autre, le même emprunt, fait aux mêmes traditions sacrées,

sert à illustrer l'idée générale de la nourriture du croyant ou
de l'aliment de la foi? — Un autre point non moins digne de

remarque, c'est le vaste et riche développement que l'idée
d'une communion avec le Seigneur a reçu dans le discours

johannique. Est-il possible de contester la parenté intime qui
règne entre la notion paulinienne d'une communion avec le

corps et le sang du Seigneur et les paroles johanniques
touchant l'assimiliation spirituelle de la chair et du sang du



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 173

Christ? Je crois avoir nettement déterminé les caractères
distinctifs de l'une et l'autre conception, mais par delà les différences

incontestables des formules ne saisissons-nous pas le fond

commun d'une pensée religieuse identique, je veux dire
l'affirmation d'une communion à la fois réelle et spirituelle avec le

Seigneur1? Enfin une dernière remarque. S'il ne paraît pas
douteux que Paul ait fait abstraction du caractère pascal du
dernier repas de Jésus, cette filiation historique est systématiquement

ignorée par l'auteur du quatrième évangile. L'idée
maîtresse que l'évangéliste a dégagée de la cène, il l'enlève à son
cadre primitif et il la fait entrer dans la trame générale de ses

pensées et dans l'enchaînement d'une discussion qui gravite en

réalité autour du centre de tout l'évangile.
En recueillant les traits que je viens de relever, il est difficile

de se défendre de l'impression que la conception johannique

se trouve à l'égard de l'idée paulinienne dans le rapport
d'une dépendance littéraire et théologique. En outre le
procédé de généralisation et de spiritualisation auquel l'auteur a

soumis le rite historique de la cène semble trahir des

préoccupations étrangères et bien postérieures à la pensée authentique

et primitive de Jésus2. Quelle est dès lors la conclusion

1 II m'est impossible de comprendre l'assertion de M. Pfleiderer qui estime

que le discours de Capernaum est peut-être la matérialisation de l'idée
paulinienne exprimée dans 1 Corinthiens X, 16- (Das Urchristenthum, seine

Schriften und Lehren in geschichtlichem Zusammenhange, p. 773.)
* Peut-être serait-ce le cas d'insérer ici un chapitre plus étendu sur les

prières eucharistiques de la AtSa^ïi. J'ai déjà indiqué plus haut que ce

document, compilation d'éléments hétérogènes, ne me semble pas appartenir

au premier siècle, ni réfléchir, par conséquent, les idées et les
sentiments de cette époque. J'ose renvoyer le lecteur à l'édition critique de
M. Harnack (1884), et a l'article du même auteur dans la Real Encyklopaedie
de Herzog (2e édit., tome XVII, 1886). 11 est incontestable que les prières
eucharistiques, recueillies par le rédacteur, constituent la partie la plus
ancienne de l'ouvrage. Elles sont surtout caractéristiques par le sentiment

qui s'y exprime, sentiment de joyeuse gratitude et d'invincible
espérance. A cet égard, elles renferment une indication précieuse sur les

dispositions intérieures qui régnaient parmi les communiants au sein de

l'ancienne Eglise, etelles peuvent servir heureusement de correctif à

l'usage qui domine dans bien des communautés chrétiennes. L'importance



174 P. LORSTEIN

qui parafi devoir s'imposer au dogmaticien? C'est qu'il est
autorisé ou plutôt obligé à ne pas tenir compte du fameux
sixième chapitre de l'évangile selon Saint Jean, c'est que tout
essai dogmatique sur la cène doit être construit en dehors des

données johanniques, c'est que l'interprétation fidèle de la

pensée de Jésus est incompatible avec l'exégèse indépendante
du quatrième évangile.

dogmatique de ces prières est bien inférieure a leur intérêt liturgique.
De l'absence de toute allusion à la mort du Christ il serait singulièrement
téméraire de conclure que l'institution primitive de la cène chrétienne
n'a point été inspirée et dominée par la pensée de la mort de Jésus. La

liturgie de la At§«^/i, destinée aux besoins du culte et étrangère à toute
préoccupation doctrinale, ne saurait prévaloir contre le double témoignage

de Paul et de Marc Les prières eucharistiques marquent le début
d'un développement qui s'accentuera progressivement et qui tend à

éloigner de plus en plus la célébration de la cène du milieu historique qui a
donné naissance au rite eucharistique. L'écho du sentiment originel ne

s'est maintenu que dans l'accent de reconnaissance qui traverse les

prières, véritable hymne de la communauté chrétienne bénissant Dieu

pour les bienfaits dont il l'a gratifiée. Mais « l'idée fondamentale est celle

qui est exprimée dans le chapitre VI de Jean, c'est-à-dire que le pain et
le vin sont des symboles de la nourriture que Jésus est venu donner aux
âmes par sa parole et sa vie. » En outre, « la troisième prière offre des

analogies étonnantes avec Jean XVII. Des deux parts Dieu est appelé
Père saint ; les deux auteurs rendent grâce pour la foi, la connaissance

et la vie éternelle que Dieu nous a données en Jésus, et insistent sur la
nourriture spirituelle qui est en lui ; tous deux supplient Dieu de préserver

l'Eglise de tout mal, d'unir les fidèles dispersés en un seul corps et de

les perfectionner dans l'amour. » (M. Bonet-Maury, La doctrine des douze

apôtres, Paris, 1884, p 31.) Ces analogies avec le point de vue johannique,
relevées aussi par M. Harnack et M. Wohlenberg, (Die Lehre der zwölf
Apostel in ihrem Verhältniss zum neutestamentlichen Schriftthum, Erlangen,
1888,) ne sont certainement pas des réminiscences du quatrième évangile ;

mais, si je ne me trompe, elles nous autorisent à voir, dans les prières
eucharistiques de la AtSa^vi, un des anneaux intermédiaires de 11 chaîne

qui rattache le sixième chapitre de Jean à la première aux Corinthiens.

Empruntées peut-être a une tradition orale très voisine de celle qui a

inspiré le quatrième évangile, ces prières ne sont pas l'expression de la

piété judéo-chrétienne primitive, mais le fruit d'un développement plus
récent et déjà plus éloigné de l'origine historique de la cène. — Cependant

la démonstration de cette hypothèse, diamétralement opposée à

celle qu'a soutenue M. Paul Sabatier (La Didachè ou l'enseignement des



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 175

Et cependant, tel est le caractère unique et étrange de ce

livre, que chaque fois que l'on croit avoir saisi et fixé le mot
des énigmes qu'il renferme, il surgit aussitôt une nouvelle
face de la question. Le problème paraissait résolu, mais il ne
l'était que par la suppression de l'un des termes, et non par la
conciliation et l'explication de tous les éléments qui le composent.

Que le lecteur veuille bien se souvenir des résultats
auxquels nous a fait aboutir l'étude historique des paroles et de
l'acte de la cène, d'après les documents authentiques des

évangiles et de la première aux Corinthiens. Ou je m'abuse
complètement, ou il a été établi plus haut que la cène, image
de la mort du Christ et symbole de son sacrifice volontaire, ne
saurait être isolée de son activité messianique et de son
témoignage religieux ; elle est le dernier mot de son enseignement,

le couronnement sublime de son ministère, l'expression
définitive de sa conscience. Jésus a fait de ses souffrances et
de sa mort l'acte le plus spontané et le plus décisif de sa vie,
la libre et souveraine immolation de lui-même inspirée par
l'amour, le don suprême de son être tout entier. Ce don volontaire,

le Maître le préfigure dans la cène ; en conviant ses disciples

à manger son corps et à boire son sang, il leur offre le
fruit de son sacrifice et les invite à s'assimiler spirituellement
le bénéfice de sa vie offerte en rançon pour plusieurs. « Il
donne plus au monde qu'une doctrine, il se donne lui-même.
Il se propose simplement et sans présomption comme l'objet
de la foi et de l'amour, sachant bien que tous ceux qui croiront
en lui y trouveront l'entière satisfaction de leurs vœux et de

leurs espérances religieuses. Nous voilà transportés sur le
terrain même du quatrième évangile, et l'auteur de ce dernier

douze apôtres, Paris, 1885, p. 99-115), aurait besoin, pour être probante et

complète, de l'appui d'une série de preuves qu'il n'est pas possible de

discuter ici. (Voyez les travaux indiqués plus haut de MM. Harnack et

Bonet-Maury.) 11 suffisait de marquer la place que je crois devoir assigner
à un document qui, malgré dos apparences très spécieuses, ne saurait
être considéré comme une source de premier ordre pour l'intelligence
historique de la cène primitive.



176 P. LOBSTEIN

récit, quel qu'il soit, n'a en rien dépassé la pensée de Jésus ;

il n'a fait que la mettre mieux en lumière en faisant de sa vie
la révélation progressive de sa personne1. »

1 M. Sabatier, Encyclopédie des sciences religieuses, VII, 395 ; M.

Weizsäcker, Untersuchungen über die evangelische Geschichte, ihre Quellen und
den Gang ihrer Entwicklung, Gotha, 1864, p. 559; Schölten, Het Evangelie
naar Johannes kritisch historisch onderzcek, Leiden 1864 (trad, de M. A.
Réville, Revue de théologie de Strasbourg, année 1866, p. 69) ; M. Thoma,
Das Abendmahl im Neuen Testament, (Zeitschrift für wissenchaftliche Theologie,

1876, p. 367.) Comp, les observations générales de Schenkel, Das
Charakterbild Jesu, ein biblischer Versuch, Wiesbaden, 1866, p- 35.


	La doctrine de la sainte cène : essai dogmatique. Partie 3

