Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La doctrine de la sainte céne : essai dogmatique. Partie 3
Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379446

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE
ESSAI DOGMATIQUE

PAR

P. LOBSTEIN

CHAPITRE TROISIEME

Le point de vue johannique.

1. Le discours christologique de Jésus a Capernaiim. — Analyse
théologique de ce discours. — Double phase de la discussion de
Jésus avec les Juifs. — ldée dominante de la premiére partie de
I’entretien (v. 29-51). — Nouvel éléement apporté a la controverse par
la déclaration du verset 51 : le progrés dialectique réside dans 1'ex-
pression, non dans la pensée. — La seconde partie du discours de
Jésus (51-63) : substitution de termes plus concrets 4 I'idée générale
du début; manger la chair et boire le sang du Fils de I’homme,
¢’est croire en lui. — Nulle allusion 4 la mort expiatoire du Christ.
— Paradoxe que propose aux Juifs la déclaration du Christ : solu-
tion du paradoxe fournie par le verset 63.

11. Rapport négatif entre le discours de Capernaiim et la cene.
— (e discours ne traite pas directement de la céne. — Examen et
réfutation de l'interprétation contraire. —Preuves a I'appui de 1'ex-
plication proposée. — Identité compléte entre les affirmations chris-
tologiques du sixiéme chapitre de I’évangile et les principes essen-
tiels de la théologie johannique.

111. Relation positive entre le discours de Capernaiim et la cene.
— Ce discours renferme l'explication johannique de I'idée religieuse

! Voir les numéros de juillet et septembre 1888 et janvier 1889,



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 149

de la céne. — Silence du quatriéme évangile relativement a 1’in-
stitution dela céne. — Raisons inadmissibles qu’on a invoquées pour
expliquer ce silence. — La sainte céne n’est que la traduction iso-

lée et 'expression particuliére d’une vérité plus générale, idée mai-
tresse du quatriéme évangile.— Le rite extérieur de la céne se résout
et s’absorbe dans la communion spirituelle et permanente du croyant
avec le Christ.

IV. Le point de vue johannique rapproché de la pensée de Jésus
et de l'idee paulinienne. — Dépendance théologique et littéraire de
la conception johannique & 1’égard de 1’enseignement de Paul: in-
terprétation typologique de I’Ancien Testament, effacement de la
filiation historique et du caractére pascal de la céne, notion reli-
gieuse de la communion avec Christ. — Les priéres eucharistiques
de la Aayw et le quatrieme évangile. — La conception johannique
et la pensée de Jésus: en quoi elles différent et comment elles se
rejoignent.

I

Le dernier texte du Nouveau Testament ! qui s’impose a notre
attention a déja été mentionné au début de notre étude sur la
céne?, (C’est le discours adressé par Jésus aux Juifs dans la
synagogue de Capernaiim et rapporté par le quatrieme évangé-
liste dans un chapitre justement célébre. 3

Examinons ce discours dans son ensemble et analysons plus
particulierement les passages qui, selon l’avis d’un grand

! Dans I'Epitre aux Hébreux il n'est pas question de la sainte céne.
L’auteur, en énumérant (VI, 1-3) les doctrines chrétiennes qu'il qualifie
d’élémentaires, ne fait pas mention de la cene. 11 faut en conclure que
I'eucharistie n'appartient pas, selon lui, & l'enseignement élémentaire,
aux principes fondamentaux du christianisme (6 ti¢ &py#ic ol yptaTod
Aéyos, Bepédov) ; elle est I'objet d’une instruction plus élevée s'adressant
aux chrétiens plus avancés, elle rentre dans la sphire de la zeleorns.
Le passage Héb. XIII, 10 que RiickerT entend de la sainte ceéne, renferme
une allusion au sacrifice du Calvaire et ne se rapporte pas au sacrement.
Sur Héb. X, 29; XII, 24, cf. M. ScauLtz, oue. cit. pag. 101-104, 131.

2 Voir plus haut, chap. I, § 1.

8 C'est lo seul passage des écrits johanniques qui puisse étre pris en
considération. 1 Jean V, 6 ne se rapporte pas & la sainte ctne. Nulle trace
de linstitution de la céne dans I’Apocalypse; il n'est pas nécessaire
de démontrer que le passage 111, 20 ne fait pas exception.



150 P. LOBSTEIN

nombre d’'interpretes, traitent positivement de la sainte céne
ou s’y rapportent indirectement?.

On sait que U'entretien de Jésus avec les Juifs de Capernaiim
suit le miracle de la multiplication des pains; le discours du
Christ n’est a vrai dire que le commentaire spirituel et 'expli-
cation dogmatique de I'événement extraordinaire qui vient
d’avoir eu lieu.

L’effet produit par ce miracle n’a pas répondu & I'intention
(ui I'avait inspiré au Seigneur. La multiplication des pains n’a
pas été, pour les témoins, un signe, un symbole et un gage des
biens supérieurs et du salut spirituel que Jésus est venu appor-
ter au monde. Dans cette manifestation de la gloire du Fils de
I’homme, la foule n’a su voir qu’un aliment offert & ses appé-
tits terrestres, une satisfaction des besoins inférieurs de
I’homme naturel : « En vérité, en vérité, je vous le dis, vous me
cherchez, non parce que vous avez vu des signes, mais parce
que vous avez mangé de ces pains et que vous avez été rassa-
siés. » (v. 26.) A cet égoisme charnel, & cette grossiére inintel-
ligence dela mission de Jésus, celui-ci oppose la vraie maniére
dont il veut qu'on comprenne son ceuvre. Ne considérer dans
ses miracles que le fait extérieur et matériel, c’est ne pas les
comprendre; les pains multipliés ne sont que le type d’une
nourriture spirituelle que le Seigneur offre aux besoins de
I’ame et qui seule pourra les assouvir d’'une maniére compléte

! L'histoire de l'interprétation de ces discours a été souvent retracée.
Les principaux commentaires, surtout ceux de Liicke et de MEYER-WEIsS
enrégistrent les opinions des exégetes les plus célebres. La monographie
de TiscaeNDORF, Disputatio de Christo, pane vitae, sive de loco Evang. Joann.
¢. VI v. 51-39, ceenae sacrae potissimum ratione habita, Lipsiae 1839, ren-
ferme une nomenclature tres riche des ouvrages plus anciens sur ce sujet.
Les lecteurs francais consulteront avec fruit les commentaires de MM. As-
% (surtout I'appendice, N° X, pag. 66-68), Gober, REuss, et les theses de
HERRENSCHNEIDER, Le pain de vie, ou rapport du VI chap. de saint Jean d
la sainte céne, Strasbourg 1848, et de M. Férix Guy, Essai sur Jean V1, 51-
58, Strasbourg 1860. Les pages que M. ARNAUD a consacrées i notre texte
ne sont gubdre qu'une paraphrase qui tend & I'édification du lecteur, mais
qui n’apporte pas de contribution sérieuse h I'intelligence du discours de
Jésus. (Commentaire sur le Nouveauw Testament, tom. 11, Paris 1863, pag.
60-68).



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 161

et durable. Comme dans la conversation avec la Samaritaine,
le Seigneur part des expériences de la vie physique pour éle-
ver ses interlocuteurs dans une sphére plus haute et pour
réveiller dans leur cceur la faim et la soif d’une nourriture et
d’'un breuvage éternels. « Travaillez & acquérir non P'aliment
qui périt, mais ’aliment qui subsiste en vie éternelle, et que le
Fils de ’homme vous donnera ; car c’est lui que le Peére, que
Dieu a marqué de son sceau. » (v. 27.) Les auditeurs commen-
cent par se montrer dociles & la parole de Jésus et ils entrent
avec empressement dans sa pensée; seulement ils désirent
savoir par quelle voie et & quel prix ils obtiendront le bienfait
que Jésus leur fait entrevoir : « Sur cela, ils lui dirent :" Que
devons-nous faire pour accomplir les ceuvres de Dieu? » (v. 28.)
Les conditions auxquelles songent apparemment les Juifs sont
des pratiques ascétiques et 1égales, semblables & celles que
prescrivent les pharisiens et dans lesquelles ils font consister
I'accomplissement de la loi. Mais non, les ceuvres que Dieu
demande, Jésus les réduit & une ceuvre unique, la foi en sa
personne. « Jésus leur répondit et leur dit: L’ceuvre de Dieu,
c’est que vous croyiez en celui qu’il a envoyé ! » (v. 29.) L’en-
voye de Dieu, le Fils de ’homme, Celui que le Pére a marqué
de son sceau, ce sont la des titres graves et élevés que reven-
dique Jésus, et la foi qu’il réclame de ses auditeurs est une
prétention qui a besoin d’étre justifiée et de s’appuyver sur le
fondement de preuves irrécusables. Ce fondement, o1 est-il et
quelles sont ces preuves ? Les Juifs ont le droit de le savoir, et
ilsle demanderont. Ils font plus : si Jésus s’arroge le rdle d’en-
voye supréme de Dieu, s’il veut étre reconnu comme l'objet
de la foi, s’il se pose en Messie, il faut bien qu’il se légitime
comme tel ! Moise, le libérateur de la nation élue, le prophéte
et le type de celui qui doit venir, a accompli aux veux des
peres le plus éclatant des prodiges: ne doit-on pas attendre
une manifestation plus éclatante de celui que Dieu désigne
comme son Oint? « Ils lui dirent: Quel signe fais-tu donc,
toi, afin que nous le voyions et que nous croyions en toi? Quelle
est I'eeuvre que tu accomplis ? Nos péres, au désert, ont mangé
la manne comme cela est écrit : « Il leur donna & manger un



152 P. LOBSTEIN

pain qui vient du ciel, » (v. 30-31.) Jusqu’a présent la pensée
des auditeurs semblait marcher d’accord avec celle de Jésus,
mais c’était grice & une équivoque. Jésus leur a annoncé un
pain d’une nature supérieure, et les Juifs agréent volontiers
cette offre, mais & la condition que cet aliment soit d’origine
miraculeuse et de substance matérielle comme la manne, une
ambroisie tombant d’en haut. Jésus donne maintenant une ex-
plication qui met au jour 'opposition entre sa pensée et la leurt.
Au terme employé par les Juifs et emprunté par eux & la tra-
dition religieuse de leur histoire, Jésus donne une acception
plus profonde. La manne que Moise a fait descendre du ciel
visible, était un don materiel et passager; Jésus offre, non
pas seulement & Israél, mais & I’humanité, une nourriture quila
rassasiera d’une maniére permanente et parfaite, un pain qui
seul mérite d’étre appelé le pain du ciel, le pain de Dieu.
« Alors Jésus leur dit: En vérité, en vérité, je vous le dis: Ce
n’est pas Moise qui vous a donné le pain qui vient du ciel, mais
c’est mon Pére qui vous donne le pain qui vient du ciel, le pain
véritable. Car le pain de Dieu, c’est celui qui descend du ciel
et qui donne la vie au monde. » (v. 32-33.) Les auditeurs con-
tinuent & prendre les paroles de Jésus dans leur sens propre
et littéral, et la méprise qu’ils commettent est absolument sem-
blable & celle dela Samaritaine (IV, 15). « Sur cela, ils Jui di-
rent : Seigneur, donne-nous toujours ce pain-la » (v. 34.) A ce
malentendu des Juifs, dominés par leurs préoccupalions gros-
sierement personnelles et charnelles, Jésus répond par une
déclaration nette et catégorique. Désormais l’antithése entre
les conceptions des interlocuteurs et la pensée de Jésus éclate
avec une irrrésistible évidence, la rupture est définitive et irré-
médiable. La personne et I'ccuvre de Jésus, voild ce qui seul
peut apporter au monde la satisfaction de ses désirs les plus in-
times et de ses besoins les plus profonds; mais pour avoir part
au bien supréme de cette vie impérissable, il faut venir et
croire, venir 4 Jésus avec une dme affamée de salut, croire en
Jésus avec la sincérité d’un ceeur que Dieu lui-méme a touche.

! M. Gober, Commentaire sur Pévangile de saint Jean, tome 11 (3° édit,
1885, pag. 502).



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 153

« Jésus leur dit : C’est moi qui suis le pain de vie: celui qui
vient & moi n’aura plus faim, et celui qui croit en moi n’aura
plus jamais soif. Mais je vous I’ai dit: Bien que vous m’ayez
vu, vous ne croyez pas. Tout ce que le Pére me donne arrivera
a moi; et celul qui vient & moi, je ne le mettrai point dehors ;
car je suis descendu du ciel pour faire, non pas ma volonté a
moi, mais la volonté de celui qui m’a envoyé. Or, la volonté de
celul qui m’a envoyé, c’est que je ne perde rien de tout ce qu’il
m’a donné, mais que je le ressuscite audernier jour ; oui, la vo-
lonté de mon Pére, c’est que quiconque contemple le Fils et
croit en lui, ait la vie éternelle, et moi-méme je le ressuscite-
rai au dernier jour. » (v. 35-40.) Un murmure qui s’éléve parmi
les auditeurs force Jésus & déclarer nettement aux Juifs leur
incompétence en cette matiere ; aprés quoi il s’affirme de nou-
veau lui-méme, avec une solennité croissante, comme le pain
de vie; il ajoute méme, dans les derniers mots, une détermi-
nation frappante qui devient I'occasion d’une nouvelle phase
de I’entretien 1: « Sur cela les Juifs murmuraient & son sujet,
parce qu’il avait dit: C’est moi qui suis le pain descendu du
ciel. Et ils disaient : Est-ce que ce n’est pas 1a Jésus, le fils de
Joseph, Jésus dont nous connaissons le pére et la mére ? Com-
ment cet homme peut-il dire: Je suis descendu du ciel ? Jé-
sus reprit et leur dit: Ne murmurez pas entre vous. Nul ne
peut venir & moi sans étre attiré par le Pére qui m’a envoyeé,
et c’est mol qui ressusciterai celui-la au dernier jour. Il est
eécrit dans les prophetes : Ils seront tous enseignés de Dieu.
Quiconque a entendu le Pére et s’est laissé instruire par lui,
vient & moi. Non que quelqu’un ait vu le Pére, sauf celui qui
est de la part de Dieu; lui, il a vu le Pére. En vérité, en vé-
rité, je vous le dis : Celui qui croit a la vie éternelle. Je suis,
moi, le pain de vie. Vos péres ont mangé la manne dans le dé-
sert, puis ils sont morts. Voici le pain qui descend du ciel, afin
qu’on en mange et qu’on ne meure point. Je suis, moi, le pain
vivant descendu du ciel ; si quelqu’un mange de ce pain, il vi-
vra eternellement ; et ce pain que je donnerai, c’est ma chair,
pour la vie du monde. » (v. 41-51.) Cette déclaration plus éton-

' M. GopgT, ouv. cit. p. 514,



154 P. LOBSTEIN

nante que les précédentes fait succéder un débat violent aux
murmures qui avaient tout & I’heure accueilli les paroles de
Jésus. Mais celui-ci, loin de s’arréter a redresser le sens ma-
tériel et grossier que les Juifs attachent & ses paroles, renché-
rit sur ses affirmations et emploie, pour les renforcer, des
expressions de plus en plus concrétes. D’une part, il substitue
4 la désignation sommaire de sa personne, de son mot, la for-
mule ouck, aipa, chair, sang ; d’autre part, il analyse 'idée de
nourriture par la juxtaposition des deux termes manger et boire
(wayeiv, Tpoyew, mivew) . La réponse qu’il oppose & T'altercation
qu’il a soulevée est plus tranchante, plus péremptoire, plus
paradoxale que son précédent discours. Le progrés dialectique
de I’entretien réside non dans 'idée exprimée par Jésus, mais
dans la forme plus scandalisante encore dont il revét son idée.
Le fond de sa pensée est resté le méme : Jésus se présente a
ses auditeurs comme l'aliment qui doit les nourrir et qu’ils doi-
vent s’assimiler par la foi. Mais les expressions dont il se sert
paraissent choisies & dessein pour provoquer une crise, c’est-a-
dire une séparation parmi ses interlocuteurs: les uns seront
définitivement repoussés par ce que son discours a de cho-
quant, les autres se sentiront plus étroitement enchainés & sa
personne 2.

« Iy eut alors un débat entre les Juifs, ils disaient: « Comment
cet homme peut-il nous donner 4 manger sa chair? » Jésus
leur dit donec : « En vérité, en vérité, je vous le dis, si vous ne
mangez la chair du Fils de 'homme et si vous ne buvez son
sang, vous n’avez pas la vie en vous-mémes. Qui mange ma
chair et boit mon sang a la vie éternelle, et moi je le ressus-
citerai au dernier jour. Car ma chair est une vraie nourriture
et mon sang un vrai breuvage. Celui qui mange ma chair et
boit mon sang demeure en moi et moi en lui. De méme que
celui qui est vivant, le Pére, m’a envoyé, et que moi, je vis
par le Pére, de méme aussi celul qui me mange vivra par moi.
Tel est le pain descendu du ciel. 1l n’en est pas de lui comme
de la manne, dont se nourrirent vos péres, lesquels sont morts

! M. Reuss, ouw. cit. p. 192
2 M. SasaTier, Encyclopédie des sciences religieuses, VII, 185.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 155

ensuite. Celui qui mange ce pain-ci vivra éternellement. »
(v. 52-58.) —Que l'on examine attentivement ce dernier déve-
loppement du dialogue engagé entre Jésus et les assistants, et
I'on se convaincra aisément qu’il n’ajoute rien d’essentiel a
I'entretien précédent ; mais l'idée générale est présentée
d’'une maniére plus saisissante et dans des termes (ui en
accentuent le caractére étrange et paradoxal. « Je suis le pain
de vie, le pain qui est descendu du ciel : celui qui en man-
gera vivra éternellement, » telle avait été d’abord I'affirma-
tion de Jésus. Cette affirmation, non seulement il y persiste,
mais il en développe le contenu, il en dégage les éléments ca-
ractéristiques, il parle de sa chair et de son sang, et il répéte,
sous cette forme nouvelle, sa précédente déclaration : « Celui
(qui mange ma chair et boit mon sang, a la vie éternelle: »
S’il affirme directement la nécessité de cette nourriture, cette
idée elle-méme était déja impliquée dans son discours sur le
pain de vie, et il ne fait que la mettre en pleine lumiére. —
Deés lors, cette substitution des termes plus concrets & la notion
générale qui domine la premiére partie de ’entretien, cette
invitation non plus seulement & se nourrir du pain descendu
du ciel, mais & manger la chair et & boire le sang du Fils de
’homme, nous explique quel sens il convient d’attacher aux
expressions dont se sert Jésus. « Entre la simple chair (v. 51)
et la chair et le sang (v. 53), il n’y a pas la moindre différence.
Laseconde phrase est plus compléte; ¢’est une locution usuelle
pour désigner I’homme, soit d’aprés sa nature physique seule
(1 Cor. XV, 50), soit comme personne (Mat. XVI, 17; Gal. I,
16), mais ici elle n’introduit aucun élément nouveau; toutes
les deux équivalent au seul mot pain, au commencement
(v. 51) comme & la fin du morceau (v. 58)1. » La chair et le
sang du Fils de '’homme, c’est sa personne méme, son indivi-
dualité historique, son étre concret et vivant. Dés lors, les
termes boire et manger sont eux-mémes d’'une clarté qui ne
laisse rien & désirer. En effet, de la comparaison des versets
47, 51, 54, 56 2, il résulte avec la derniére évidence que ces

! M. Reuss, our. cit. p. 191.
* Vers. 47 : Celui qui croit a la vie éternelle. — Vers. 51: Si quelqu'un



156 P. LOBSTEIN

deux termes désignent I'assimilation spirituelle de la foi qui
s’unit & son objet. Manger la chair du Fils de 'homme, boire
son sang, c’est croire en lul, c’est entrer en communion avec
sa personne, c’est s’approprier sa vie.

Tel est le sens de ce discours qui, étudié dans son ensemble
d’apres le texte le plus autorisé, ne renferme pas la moindre
allusion a4 la mort du Christ!. Il reproduit, sous une forme
particuliére, I'un des axiomes les plus essentiels de la théologie
johannique, la nécessité de la foi, considérée comme une union
intime avec la personne du Sauveur, comme une participation
4 sa vie, comme une assimilation de son étre tout entier,

Cependant, s’il est incontestable que I'idée maitresse du dis-
cours de Capernatim s’accorde avec le théme fondamental
d’'une série d’entretiens contenus dans notre évangile, il n'est
pas moins certain que les expressions dont se sert ici le Christ

mange de ce pain, qui est descendu du ciel, il vivra éternellement. —
Vers. 54, 56 : Celui qui mange ma chair et boit mon sang, a la vie éter-
nelle, il demeure en moi, et moi en lui.

1« Le verset 51 porte dans le texte re¢u : « Ce pain que je donnerai,
» ¢’est ma chair que je donnerai pour la vie du monde. » Mais ce second
que je donnerai manque dans d’'anciens témoins et pourrait bien avoir
été ajouté pour compléter une phrase en apparence défectueuse (comp.
1 Cor. X1, 24). Or, le reste doune un sens parfait sans cette allusion spé-
ciale qui est étrangere a tout le discours. Nous avons déja dit que chair
et sang ne disent pas plus ici que chair tout court: cette derniere locu-
tion n'est jamais employée pour parler de la mort de Christ ; le futur du
v. 5l (« Ce pain que je donnerai ») ne se rapporte pas & 'événement
unique de sa mort, mais & Ja communion de foi qui se reproduira pour
chaque individu en son temps. Les phrases : manger la chair du Fils
(v. 53), me manger (v. 57), manger ce pain (v. 58), sont évidemment syno-
nymes, et signifient : demeurer en lui, et le faire demeurer en soi (v. 56),
c'est-a-dire croire, et avoir ainsi la vie en soi (v. 53), une vie désormais
permanente, qui implique la résurrection (v. 54). Dans tout cela iln’y a
pas un mot de la mort de Christ. Et 8'il était vrai que le sang doit étre
spécialement rapporté & cette mort, il s’ensuit que les phrases des ver-
sets 57 et 58 seraient incompletes et insuffisantes. » (v. 57-58: « Comme
le Pere, qui est vivant, m'a envoyé, et que je vis par le Pere, de méme
celui qui me mange, lui aussi, vivra par moi. C'est la le pain qui est
descendu du ciel : non comme vos peres mangerent la manne et mou-
rurent ; celul qui mange ce pain-ci, vivra éternellement. »). M. Reuss,
ouv. cit. p. 191-192.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 157

johannique renferment un probleme, dont la solution doit
étre cherchée. Pourquoi cette substitution des termes « chair, »
« chair et sang, » a I'idée plus générale de la personnalilé hu-
maine du Seigneur? Pourquoi I'emploi correspondant des
locutions si étranges « manger la chair, boire le sang du Fils
de I'homme? » Il me semble qu'une étude attentive du con-
texte donne la clef de ce paradoxel.

En se présentant & ses interlocuteurs comme l'objet su-
préme de leurs aspirations et de leurs besoins, en faisant
de la foi en sa personne la source d’une vie divine et éter-
nelle, Jésus se pose en envoyé de Dieu et s’attribue une
autorité unique et une valeur souveraine et absolue. Cette
prétention provorue parmi ses auditeurs un murmure d’in-
crédulité qui s’exprime dans une objection nettement for-
mulée par 'évangéliste. « Ils disaient : Est-ce que ce n’est pas
la Jésus, le fils de Joseph, Jésus dont nous connaissons nous-
meémes le pére et la mére? Comment donc dit-il: Je suis
descendu du ciel? » (v. 42.) Les Juifs ne peuvent concilier la
filiation humaine et terrestre de Jésus avec le caractére cé-
leste et les privileges divins qu’il s’attribue. Comment une créa-
ture, dont I'origine historique leur est parfaitement connue,
ose-t-elle usurper des attributions si extraordinaires? — La
reponse de Jésus est bien remarquable. Il se contente d’abord
d’accentuer plus énergiquement ses déclarations premiéres.
Mais il fait plus. Il s’empare de I’objection pour en faire un ar-
gument. Loin de contester le caractére humain de son appari-
tion historique et terrestre, il le reléve et 'affirme dans les
termes les plus significatifs, il véitére les expressions qui
marquent la. pleine humanité de son étre, il parle de sa chair

' Voir sur I'interprétation suivante, M. Wexpr, Die Begriffe Fleisch
und Geist im biblischen Sprachgebrauch, Gotha 1878, p. 62-64. — Si je ne
me trompe, cette interprétation renferme la meilleure réponse i la ques-
tion posée par M. Goper: « On ne comprend pas bien, & ce point de vue
(défendu par M. Reuss et adopté par nous), dans quel but Jésus donne &
cette conception, tout b fait spirituelle, une expression de plus en plus
paradoxale, matérielle et par conséquent inintelligible pour ses audi-
teurs. » (Commentaire 11%, 534.) — CFf. aussi M. HERMANN ScuuLtz, Die Lehre
von der Gfottheit Christi, Gotha, 1831, p. 443-447.



1568 P. LOBSTEIN

et de son sang. Mais il n’en maintient pas moins les revendi-
cations qui avaient scandalisé les Juifs. Que dis-je? Il établit
le lien le plus étroit entre les droits divins qu’il réclame et la
nature humaine qu’il s’attribue non moins énergiquement.
Pour saisir et reconnaitre en lui 'envoyé et le révélateur du
Pére, pour avoir part aux biens éternels et divins qu’il est
venu apporter au monde, pour entrer en communion avec la
vie dont il est I'organe et le dispensateur, il faut s’attacher a sa
personnalité humaine; il faut voir, dans sa chair et son sang,
’enveloppe terrestre d’'un contenu divin; il faut s’assimiler le
principe qui s’est incarné dans son individualité concrete et
historique : croire au Fils de Dieu, c’est manger la chair et
boire le sang du Fils de I'nomme.

Sans doute, cette parole n’est, & vrai dire, que l'affirmation
renforcée du paradoxe qui avait rebuté les Juifs; mais la solu-
tion du probleme posé par Jésus & la conscience de ses audi-
teurs est fournie par Jésus lui-méme : « (’est 'esprit qui vivi-
tie, dit-il aux disciples que choquent les déclarations étranges
du Maitre 1, ¢’est U'esprit qui vivifie, la chair ne sert de rien;
les paroles que je vous al adressées sont esprit et sont vie. »
La premiére proposition est un principe général, mais le mot
chair ne peut se prendre ici tout & coup dans un sens différent
de celui qu’il a eu dans tout le discours précédent. « La chair,
dit Jésus, est impuissante & communiquer la vie; la substance
physique et matérielle, 'élément terrestre pris en lui-méme,
est sans efficacité et sans valeur; c’est I'esprit seul qui donne
la vie, et mes paroles sont P'incarnation et la communication
de l'esprit2. »

Ce n’est point 14 une atténuation ou une rétractation du dis-
cours précédent. Si le Christ johannique affirme la nécessité
de manger sa chair et de boire con sang, c¢’est que son appari-
tion humaine est la révélation de la grice et de la vérité, c’est-

! Vers. 59-60: «Telles turent les paroles de Jésus enseignant dans la
synagogue de Capharnaiim. Apres les avoir entendues, plusieurs de ses
disciples dirent : C'est dur a accepter ce qu'il dit la! Qui peut écouter
ces paroles? » (Trad. de M. StapFER.)

2 M. Gopet, auv. cit. 1, p. 542,



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 159

a-dire la manifestation de la divinité méme : « La parole est
devenue chair, et elle a habité au milieu de nous, et nous
avons vu sa gloire, une gloire comme celle du Fils unique,
toute pleine de gréice et de vérité. » (v. 14.) Cependant, cette
révélation n’est percue que par la foi; ce n’est qu’aux yeux
des croyants que la gloire divine a éclaté au sein de I’huma-
nité dans la personne de Jésus de Nazareth. En dehors de la
spheére de la foi, en dehors de la communauté chrétienne, la
contradiction parait irréductible entre Papparition historique
du Fils de 'homme et le principe divin qui s’est incarné en
lui. Mais la foi contemple en Jésus le Logos fait chair, et s’as-
simile la personnalité vivante du Fils de Dieu qui est venu
établir sa demeure au milieu des hommes?!. En un mot, 1’obli-
cgation de manger la chair et de boire le sang du Christ im-
plique la reconnaissance de sa divinité réalisée dans la nature
humaine. Sans cette foi au caractére divin et absolu du Fils
de '’homme, la chair n’est rien qu’une substance matérielle et
périssable, dépourvue de valeur et d’efficacité.

Tel me parait étre le sens de ce verset : expliqué a I'aide des
1dées dominantes de la théologie johannique, il renferme la
clef de tout le discours prononcé par Jésus dans la synagogue
de Capernaiim, et il confirme la justesse de l'interprétation
que nous avons essayé de développer et de défendre.

I1

L’examen attentif et, j'ose l'espérer, indépendant et objectif
du discours que nous avons analysé, suffit & montrer qu’il
n’est question ici ni de la mort expiatoire du Christ, ni de la
sainte céne. La premiere de ces explications a été discutée
et écartée plus haut. Arrétons-nous un moment & la se-
conde.

Il est facile de prouver que les paroles du Christ johannique
touchant sa chair et son sang ne sauraient se rapporter direc-
tement & la sainte céne. Cette interprétation, adoptée surtout

Y Cf. M. Tuoma, Die Genesis des Johannesevangeliwms, Berlin, M2
p- 502-503.



160 P. LOBSTEIN

par les catholiques!, souléve des objections nombreuses et
irréfutables.

S’il est vrai qu'une saine exégése doit se demander avant
tout dans quelles circonstances et & quelle fin ont été pronon-
cées les paroles qu’il s’agit d’interpréter, il est incontestable
que toute application directe et spéciale de notre discours &
Iinstitution de la sainte céne est absolument exclue par le
contexte?2. Sans doute les paroles johanniques s’adressent moins
aux interlocuteurs immédiats de Jésus qu’aux lecteurs de
I’évangile; mais les libertés que se permet I’évangeliste dans
la reproduction ou la composition des discours du Maitre ne
vont pas ici jusqu’a faire complétement abstraction de la situa-
tion historique qui encadre les paroles du Seigneur. Or, dans
le cas présent, les exhortations et les instructions du Christ se
rattachent de la maniere la plus naturelle au miracle de la
multiplication des pains; elles sont le commentaire spirituel et
I'interprétation idéale de ce awpeiov, de ce signe qui, comme
tous les miracles rapportés par le quatriéme évangile, est un
symbole dont la foi doit pénétrer et retenir le contenu divin
et éternel 3. Le cadre qui enchisse '’entretien de Jésus avec les
Juifs est d’'une netteté et d’une précision parfaites 4; rien, ab-

]

1 M. Duraxp a recueilli une série de passages empruntés aux auteurs
catholiques. La question eucharistique €lucidée et simplifide. 1883. Lettres
XXIX-XXX1 (p. 393-421).

2 M. WenbT, ouv. cit., p. 62 suiv. — M. Guy, oww. eit., p. 39-40.

3 M. SaBaTier, Eneyclopédie, V11, 184.

4 Je parle ici de 1'idée dogmatique formulée par le Christ johannique,
non du caractere historique des événements ou des paroles que rapporte
I'auteur. A ce dernier égard, les défenseurs les plus convaincus de l'au-
thenticité de notre évangile sont bien forcés de faire de sérieuses ré-
serves. (Cf. M. BEyscHLAG, Zur johanneischen Frage, Gotha, 1876, p. 86-87;
196-197). — Dans sa dernidre réédition du Commentaire de Mever, M. WElss
a tenté I'essai (impraticable & mon avis) de faire le départ entre le noyau
historique de ce discours et les éléments que 1’évangéliste y a ajoutés
pour expliquer et commenter les taits positifs par l'idée veligieuse. (Ct.
sur cet essai que M. Wriss avait déjh proposé dans sa Vie de Jésus,
les judicieuses observations de M. Haver, Theol. Studien und Kritiken,
1884, p. 31-32.) — Un des derniers défenseurs de 'origine johannique du
quatrieme évangile, M. CHasTanD, cherche & résoudre le probléme eri-
tique que renferme le discours de Capernaiim en distinguant deux dis-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 161

solument rien ne nous autorise & admettre une allusion di-
recte 4 la sainte céne, allusion réfutée d’ailleurs par des argu-
ments plus décisifs encore et plus péremptoires.

En exhortant ses auditeurs & manger sa chair et & boire son
sang, Jésus leur demande une chose qu’ils doivent faire au mo-
ment méme ou il leur parle ; son appel doit étre entendu immé-
diatement et doit recevoir une application actuelle et présente.
De méme que le Christ s’offre & ses interlocuteurs comme I’ali-
ment spirituel, le pain descendu du ciel, le véritable pain de
vie, ainsi il les met en demeure de s’assimiler la nourriture et
le breuvage qu’il leur donne. Il n’est pas question d’'une pro-
messe, dont l'accomplissement est réservé & I'avenir; il s’agit
d’un don qui demande & étre recu sans délai et que le croyant a
le privilége de saisir et de posséder immédiatement. « Si vous
ne mangez la chair du Fils de 'homme et si vous ne buvez
son sang, vous n’avez pas la vie en vous-mémes! » (Vers. 53.)
Comment méconnaitre que le Seigneur parle d'une commu-
nion de vie a réaliser actuellement par la foi personnelle des
assistants ?

Il y a plus. Cette communion ne doit pas seulement se réali-
ser au moment méme ou Jésus la réclame de la part de ses
interlocuteurs ; elle est présentée comme un fait continu; elle
est moins un acte isolé qu'un état permanent. « Celui qui
mange ma chair et boit mon sang demeure en moi et moi en
lui.» (Vers. 56.) Cette relation mutuelle, fondée par la vie divine
qui passe du Christ dans I’Ame du croyant (cf. v. 57), n’a-t-elle
pas une signification plus générale et une portée plus étendue
que I'idée religieuse traduite dans la sainte céne?

Le Christ johannique déclare que si quelqu’un mange de ce
pain, il vivra éternellement; que celui qui mange sa chair et
boit son sang, a la vie éternelle ; que pour avoir la vie, il faut
manger la chair du Fils de 'homme et boire son sang (v. 51,
o4, 53). Ces paroles peuvent-elles s’appliquer & la participa-
tion & la sainte céne ? Est-il conforme 2 la pensée générale de

cours de Jésus, historiques I'un et I'autre, mais primitivement différents

et que le critique croit pouvoir reconstituer. (L'apitre Jean et le qua-

triéme Evangile. Etude de critique et d’histoire, Paris, 1888, p. 241-243.)
THEOL. ET PHIL. 1889, 11



162 P. LOBSTEIN

I’évangéliste de faire dépendre la possession de la vie éter-
nelle de I'accomplissement d’un acte extérieur ? Poser la ques-
tion, c’est la résoudre. Le quatriéme évangile ne connait qu'un
moyen d’entrer en communion avec le Fils de Dieu et d’avoir
part & la vie éternelle, c’est la foi, I'abandon de son étre entier
a la personne de Jésus-Christ, 'union du croyant avec le Sau-
veur. « Celui qui croit a lavie éternelle. » (Vers. 47. Comp. vers.
29 ; 111, 15, 16, 36; V, 24 et souvent.) Parole décisive et absolu-
ment concluante : si le Christ rapporte la vie éternelle a la foi,
il est évident qu’il identifie la foi avec I'assimilation ou, comme
disaient nos peres, avec la manducation de la chair et du sang
du Fils de 'homme. Manger la chair et boire le sang du Christ,
c’est croire en lui. La synonymie de ces expressions, qui res-
sort clairement des versets 47, 51, 54, 57, exclut toute appli-
cation directe et restreinte du discours johannique & la sainte
géne 1,

II est superflu de se mettre en quéte d’autres arguments
pour établir plus fortement la thése que j'essaie de défendre 2.
Les preuves fournies suffisent abondamment. Faut-il rappeler
encore que, dans tous les passages du Nouveau Testament ot il
est question de la céne, les auteurs emploient le mot sap« et non

! Rappelons ici une remarque trés judicieuse de Hormann. L’acte
de foi dont parle Jésus dans son discours de Capernaiim est essentielle-
ment un acte individuel, 'ccuvre par excellence du croyant, I'assimila-
tion personnelle du salut par la libre activité du chrétien. Or la sainte
cene est en premiere ligne, quant & sa signification subjective, un acte
collectif, qui concerne la communauté chrétienne et par lequel I'Eglise
affirme la solidarité qui regne entre ses membres. Cette derniére notion,
ui forme un élément constitutif de la pensée de Jésus et de I'idée pauli-
nienne de la ceéne, n’est indiquée nulle part dans le sixieme chapitre de
notre évangile. (Hormanw, Schriftbeweis, Neerdlingen, 1855, 11, 2, 225.)

2 Quelques-uns de ces arguments ne peuvent étre allégués que par
ceux qui admettent sans réserve l'authenticité et I'historicité des dis-
cours christologiques du quatrieme évangile. « [l fandrait supposer ¢ue
Jean met tont cela dans la bouche du Seigneur en se plagant & un point
de vue postéricur. Dans ce cas, que deviendrait le caractére historique
du quatrieme évangile? » (Voy. M. AsTig, ouv. ¢cit., p. 67; M. GobeT, ouv,
vit., L1,534-535.) 1l est clair que cette objection n’a de valeur probante que
si les discours johanniques sont la reproduction fidele des paroles histo-

riques de Jésus.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 163

le terme aapt ? La substitution de cette derniére expression, ou
de la formule compléte (chair et sang), a 'expression consa-
crée par l'usage, n’indique-t-elle pas clairement que I'évangé-
liste n’avait pas spécialement la sainte céne en vue?

Il me semble que 'exégése des paroles de Jésus, saisies dans
leur ensemble et examinées en détail, confirme ['opinion de
Luther et de tous les théologiens qui se refusaient a établir un
rapport direct entre le discours de Capernaim et la sainte
céne !, Dans I'entretien de Jésus-Christ avec les Juifs, il ne s’a-
git pas d’une anticipation positive du récit de linstitution
eucharistique. Les affirmations de plus en plus concrétes et
paradoxales du Seigneur ne sont que le développement et I’il-
lustration symbolique d’'une des idées maitresses de I'Evangile.
« Quiconque boit de l'eau que voici aura soif de nouveau;
mais celui qui boit de 'eau que je lul donnerai n’aura plus ja-
mais soif; au contraire, ’eau que je lui donnerai deviendra en
lui une source d’eau jaillissant en vie éternelle. » (IV,13-14;
Gf. VII, 37-38.) « Vos peres ont mangé la manne dans le dé-
sert, puis ils sont morts.... Je suis, moi, le pain vivant, descendu
du ciel. Si quelqu’'un mange de ce pain, il vivra éternelle-
ment.... Celui qui mange ma chair ét boit mon sang demeure
en moi, et moi en lui. » (VI, 49, 51, 56.) « Demeurez en moi et
moi je demeurerai en vous,de méme que le sarmentne peut por-
ter de fruit de lui-méme, et qu’il lui faut demeurer uni au cep
de vigne, de méme vous n’en pourrez porter si vousne demeu-

U Cf. Lurner, De captivitate babylonica Ecclesiae praeludium (Ed. Erlang.
Opera latina V, 22): Caput VI Johan. in totum est seponendum, ut quod
necsyllaba quidem de sacramento loquitur, non modo, quod sacramentum
nondum esset institutum, sed multo magis, quod ipsa sermonis et sen-
tentlarum consequentia de fide incarnati verbi Christum loqui clare os-
tendunt. Dicit enim : Verba mea spiritus et vita sunt, ostendens se de
manducatione spirituali loqui, qua qui comedit, vivit, cum Judai de
carnali enm intelligerent ideoque litigarent. At nulla manducatio vivi-
ficat, nisi fidei, hwc enim est vera spiritualis et viva manducatio; sicut
et Augustinus dicit : Ut quid paras ventrem et dentem ? crede, et mandu-
casti. SBacramentalis enim non vivificat, cam multi manducant indigne.
ut non possit de sacramento intelligi hoc loco locutus. Comp. dusie-

gung des 6. 7. 8. Capitels des Evangeliums Johannis (Erl. A. Exegetische
deutsche Schriften, Bd, XV, 227-394; X VI, 1-72).



164 P. LOBSTEIN

rez pas en moi. Moi, je suis le cep de vigne; vous, vous étes
les sarments. Qui demeure en moi, et moi en lui, porte, lui,
beaucoup de truit, parce que sans moi vous ne pouvez rien
faire. » (XV, 4, 5.)

N’y a-t-il pas un parallélisme évident entre toutes ces décla-
rations d’ailleurs si différentes quant & la forme?!? Sous la
variété des images dont se sert le Christ, n’est-ce pas toujours
la méme pensée qui se répéte avec une force et une intimité
croissantes. Le Christ demeurant dans le croyant et le croyant
demeurant en Christ, le Fils de Dieu se donnant au fidele et
le fidele s’abandonnant au Fils de Dieu, n’est-ce point 14, aux
yeux de ’évangéliste, la formule de la foi chrétienne, I’ame de
la vie chrétienne, le secret de la paix, de la joie, de la force,
de la victoire du chrétien®? L’harmonie profonde qui régne
entre les grands discours dont je viens de rappeler le théme
fondamental, ne vient-elle pas apporter une derniére et déci-
sive confirmation & notre explication des « paroles que pro-

nonca Jésus enseignant dans la synagogue de Capernaiim? »
(VI, 59.)

III

Cependant le probleme, renfermé dans le chapitre fameux
que nous avons analysé, n’est pas encore entiéerement résolu,
et il présente une face qu’il n’est pas permis de négliger. Si le
discours de Jésus ne traite pas de la sainte céne, g’il faut ex-
clure toute interprétation qui rapporte spécialement et direc-
tement & ce sacrement l’enseignement général développé par
le Christ, s’ensuit-il que I’évangéliste n’a voulu faire aucune
allusion au repas eucharistique ? Serait-il interdit de se servir

! ScHLEIERMACHER, Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der
evangelischen Kirche im Zusammenhang dargestellt, § 139, 2 (5 A., Berlin
1861, Bd. 11, 892-393).

2 Sur la dialectique intérieure qui détermine et domine ’entretien du
Christ avec les Juifs de Capernaiim, voy. Baur, Kritische Untersuchungen
iiber die kanonischen Fwangelien, ihr Verhiltniss zu einander, ihren Cha-
rakter und Ursprung, Tibingen, 1847, p. 159-163. — Sur 'idée maitresse

du discours, voy. Baur, Vorlesungen iiber neutestamentliche Theologie, Leip-
zig, 1864, p. 376.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 165

des déclarations johanniques pour les appliquer, d’une ma-
niére indirecte, & I'idée que l'auteur s’est faite de la céne chré-
tienne? En d’autres termes, tout rapprochement dogmatique
entre l'institution de la céne et le discours de Capernaiim
a-t-il été étranger a l'intention du quatriéme gvangile ? Telle
est la question & laquelle nos recherches précédentes n’ont
pas encore donné de réponse.

Il est incontestable que les termes dont se sert le Christ
offrent une analogie frappante avec les paroles prononcées par
Jésus au moment ol il célébra son dernier repas avec ses dis-
ciples. (Vest précisément cette ressemblance entre les expres-
sions employées de part et d’autre qui a porté une série de
commentateurs a4 appliquer directement notre discours a la
sainte cene. Aussi bien faut-il avouer que chaque lecteur du-
quel Pinstitution du sacrement eucharistique est connue, s’y
reporte immédiatement par la pensée en lisant I'invitation du
Seigneur & manger la chair et & boire le sang du Fils de
Yhomme. Inintelligible aux auditeurs primitifs de Jésus, cette
relation se présente nécessairement d’elle-méme a l'esprit de
tout chrétien familiarisé avec la tradition synoptique et avec
I'usage du rite qu’a consacré 'Eglise 1.

Un autre fait non moins certain et caractéristique nous indi-
quera la direction & prendre pour atteindre & une solution. De
tout temps on s’est demandé pourquoi notre évangéliste garde
le silence sur linstitution de la sainte céne. Non seulement
l'auteur ne la mentionne point, mais le groupement des der-
niers actes et des discours d’adieu de Jésus ne trahit pas la
moindre solution de continuité et ne nous permet pas de mar-
quer la place réservée a linstitution de ’eucharistie 2. Conclu-
ra-t-on de ce silence que l'auteur n’a pas eu connaissance du

! RilckERT, ouw. cit., p. 282-283, 291,

* StRAUSS, Leben Jesu, 11 (1836), § 118, p. 419-422, — RiickerT, ouv. cit.,
- 246. — BevscuuAe, Zur johanneischen Frage, 1876, 102-103. — Hasg, Ge-
schichte Jesu, 1876, § 100, p. 551-552. -- Wriss-Mever Krit. exeget. Hand-
buch iiber das Evang. des Joh. 1836, Schlussanmerkung zu Cap. XIII;
Leben Jesu, 11, 515. — H. ScHuLTz, 0uv. cit., 138. — Sur le silence de Jean

relativement & la cine, voy. M. Gober, Commentaire sur Vévangile de saint
Jean, t. 1113 (1885), p. 362 suiv. Son essai de concilier la tradition synop-



166 P. LOBSTEIN

fait? Une pareille supposition est exclue par le témoignage de
Papotre Paul, qui garantit la notoriété et la haute importuance
de la céne chrétienne. Dira-t-on que le quatriéme évangile n’a
pas rapporté I'institution de la céne, parce qu’elle avait été ra-
contée par les synoptiques?? Ce serait se méprendre sur le
caractere essentiel et sur le but véritable de notre évangile, et
faire d’'un ouvrage aussi original que profond le simple com-
plément de la tradition synoplique. Expliquera-t-on ’omission
par une raison dogmatique? Faut-il croire que ['auteur, rap-
prochant I’agneau pascal et le Christ immolé, anficipa de vingt-
quatre heures le dernier repas de Jésus? Se serait-il ainsi vu
obligé de supprimer une institution rattachée par le Maitre
aux traditions religieuses de la Paque2? Cet argument est
plus spécieux que convaincant; la manipulation chronolo-
gique qu’on altribue & l'auteur et qui le met en contradic-
tion flagrante avec la tradition synoptique, n’était pas indis-
pensable au but qu'on lui suppose; la typologie dogmatique
des écrivains du Nouveau Testament est fort peu soucieuse
de ces préoccupations archéologiques et ne s’inspire nul-
lement de ces scrupules d’exactitude que I'on préte gratui-
tement & I'évangéliste?. Soutiendra-t-on enfin que le silence
de I'évangéliste équivaut & une sentence de condamnation 4 ?

tique avec le récit du quatrieme évangile rappelle les procédés de I'an-
cienne harmonistique.

1 On s'étonne de voir M. BevscHrAG avoir recours h cet expédient d'une
apologétique surannée (Zur johanneischen Frage, p. 99).

* (Pest, I'opinion la plus accréditée dans les cercles de 1'école critique.
Elle a été défendue avec beaucoup d'habileté par Baur, Strauvss, Keni.
Comp. aussi M. Hovtzmany, Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung
in das Neue Testament, 2° édition, 1836, p. 459-460. — La solution de ce
probleme dépend d'une question plus générale, celle de la chronologie
du dernier repas de Jésus.

3 Of. les judicieuses observations de MM. BeyscuLaG (Zur joh. Frage,
100-101) et Weiss (Comment. loe. cit.), Leben Jesu 11, 514. Cf. M. THoma lui-
méme, Die Genesis des Johannesevangeliums, 1882, p. 605-606.

4 D'autres théologiens ont pensé que I'évangéliste s'éleve indirecte-
ment, non point contre l'institution de la céne elle-m&me, mais contre
une fausse interprétation du sacrement eucharistique. Cette hypothese
est tres plausible, mais les données positives noas manquent pour lai



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 167

Conjecture arbitraire qui se heurte & une difficulté des plus
sérieuses : en rejetant I'idée et 'usage du sacrement eucharis-
tique, le rédacteur du quatrieme évangile se serait mis lui-
méme au ban de la foi générale et se serait rendu coupable
d’une hérésie peu propre a faire accréditer son évangile au sein
de I’Eglise chrétienne. Aucune des solutions proposées ne rend
compte du probléme que pose 2 la critique le silence de Jean
touchant I'institution de la sainte céne.

L’explication la plus simple me semble fournie par une saine
et compléte appréciation du discours christologique analysé
plus haut. Pour arriver & une intelligence juste et exacte des
paroles que l'auteur met dans la bouche du Seigneur, il im-
porte de se défaire du préjugé traditionnel, d’apreés lequel les
discours du quatrieéme évangile seraient la reproduction fidéle
de I'enseignement du Jésus historique. Les commentateurs qui
maintiennent sans réserve historicité de ces discours s’em-
barrassent & tout moment dans d’inextricables difficultés. Au-
cun exégete n’a réussi & écarter les impossihilités morales et
matérielles que rencontre la scéne de la synagogue de Caper-
naum, des qu’on essaye d’y voir un ensemble strictement his-
torique de faits positifs et d’entretiens réels!. Tous les discours
particuliers du Christ johannique, saisis dans leur suite logique
et leur progres calculé, ne forment en réalité qu’un seul dis-
cours ol se développe une seule idée : « Je suis le chemin, la
vérité, la vie. » Ces discours sont une libre composition de
I'évangéliste, rendant témoignage au Christ de sa foi et glori-
fiant, dans la personne du Logos incarné, la révélation de la
vérité, le rayonnement de la lumiére, la source et I'’épanche-
ment de la vie 2. Envisagées de ce point de vue, les instruc-
tions du Christ sur le pain de vie, sur la chair et le sang du

donner 1a certitude d'une explication vraiment scientifique. (Cf. Riickerr,
ouv. cit., p. 291-292; Bavw, Tib. Jahrb., 1857, IV, p. 554; M. H. Scauvtz,
ouv. cit., p. 139-140.)
‘ ! Les observations de M. Goper (Commentaire, 11 3, 553-5564) ne sauraient
infirmer les objections qu'on a soulevées contre 'authenticité des dis-
cours de ce chapitre sixidme de notre évangile.

* M. Sasatier, Encyclopédie des sciences religieuses, VII, 184-185.



168 P. LOBSTEIN

Fils de 'homme, sur la foi qui doit s’assimiler la personnalité
vivante du Seigneur, ces paroles si paradoxales et si étranges
s’éclairent de leur jour véritable. L’évangéliste qui ne voit
dans les réalités concretes et sensibles de ’histoire que I'ex-
pression et I’explication des vérités divines et éternelles, reste
fidéle & Dl'inspiration qui domine et pénétre la matiére de son
récit et le theme de ses discours. Sous les faits contingents et
accidentels de la tradition évangélique, il saisit les principes
absolus et universels qui s’y traduisent & l'aide de symboles
dont il importe de dégager la signification profonde et perma-
nente. S'il est vrai que lindividualité humaine de Jésus de
Nazareth n’a de valeur et d’intérét pour la foi religieuse que
parce qu’en elle a apparu sur la terre la Parole faite chair,
chacun des actes ou des événements particuliers de la vie de
Jésus n’a été que l'enveloppe matérielle & travers laquelle se
manifeste progressivement la gloire toujours plus haute du Fils
de Dieu. Est-il téméraire de soutenir que 1’écrivain sacré, aux
yeux duquel I'histoire et la doctrine se reflétent et s’expliquent
réciproquement, a appliqué le méme procédé au baptéme et &
la céne et que, dans I'un et l'autre cas, il a contemplé le fait
a la lumiére de I'idée ? On découvre, en effet, un parallélisme
frappant entre le troisiéme et le sixiéme chapitre de ’évangile,
dés qu’on les étudie & l'aide des réflexions générales que nous
venons d’indiquer. Dans Dentretien du Seigneur avec Nico-
déme, il n’est pas plus question du baptéme qu’il ne s’agit de
la cene dans la discussion de Jésus avec les Juifs de Caper-
natim. Et cependant il est impossible de méconnaitre ’analogie
que présentent I’un et I'autre discours avec les institutions de-
venues plus tard les deux sacrements essentiels de I'Eglise. Le
baptéme d’eau est une cérémonie commune aux disciples de
Jean-Baptiste et de Jésus; le baptéme de I’Esprit est I'attribu-
tion spéciale et unique du Christ qui seul a le priviléege et le
pouvoir de le conférer aux siens; la communication de I'Es-
prit, facteur souverain de la naissance d’en haut, est le con-
tenu du baptéme chrétien. De méme, ce qui constitue le prix
et lintérét religieux de la céne, c’est 'dme intérieure qui
donne au fait historique sa signification et sa valeur. Celui qui



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 169

a changé ’eau en vin et qui a rassasié la foule par un de ses
plus étonnants miracles, le Seigneur lui-méme est le pain de
vie, la nourriture de ’humanité, 1’aliment qui s’offre a la foi
des croyants et auquel ceux-ci participent en s’assimilant spi-
rituellement le principe divin, incarné dans le Fils de I’homme.
Faut-il s’étonner si ’auteur, invariablement dominé par un in-
térét de foi religieuse et non par des préoccupations d’exacti-
tude archéologique, ne s’est pas attaché & rapporter les récits
de I'institution du baptéme et de la céne ? La cérémonie maté-
rielle s’est évanouie et transfigurée dans la sphére supérieure
de l'idée religieuse ou dogmatique. Il semble qu’aux actes exté-
rieurs, placés au seuil de 'Eglise ou se répétant périodique-
ment dans la célébration du culte, se substituent le processus
immanent de la foi chrétienne, le développement intime et
progressif de la vie divine, de cette vie qui, née d’en haut, se
réalise par la communion permanente du fidéle avec son Sei-
gneur. Il serait sans doute inexact de prétendre que ce que
I'on a appelé I’idéalisme et le mysticisme du quatriéme évan-
gile implique la condamnation du culte lui-méme et la suppres-
sion de toutes les formes extérieures; mais il est incontestable
que le point de vue johannique est radicalement contraire &
toute interprétation qui attribuerait & I'Eglise ou aux sacre-
ments une valeur indépendante des expériences spirituelles et
des réalités intérieures de la vie chrétienne. Aussi a-t-on pu
soutenir, avec quelque raison peut-étre, que les paroles du
Christ johannique sont dirigées contre une appréciation su-
perstitieuse et excessive du rite eucharistique, et qu’elles ren-
ferment une protestation indirecte contre toute conception
magique ou grossiérement matérialiste du sacrement?. Ce n’est
pas uniquement dans la céne que le Seigneur se donne au
croyant; il se communique partout et toujours & chaque dme
qui s’assimile le contenu divin de sa personne et de son ceuvre.
Cette communion se réalise spirituellement, par la foi qui sai-
sit et embrasse, dans la chair et le sang du Fils de I'homme,

! RiickeRT, ouw. cit., p. 292. — Baur, Theol. Jahrb., 1857, p. 553-555. —
M. Scaurrz, ouv. eit., p. 140. — Cf. M. O. Hovtzmann, Das Johannesevangelium
untersucht und erklirt, Darmstadt, 1887, p. 67.



170 P. LOBSTEIN

le principe de vie éternelle dont il est I'incarnation parfaite et
le souverain dispensateur.

Tel est le dernier mot de ce discours rapproché de la tra-
dition de la céne. Si I’écrivain sacré ne raconte pas l'institu-
tion du repas eucharistique, c¢’est précisément parce qu’il ne
voit dans ce repas que l'expression isolée d’une vérité plus
générale et plus hautel. Cette vérité remplit tout son évangile;
elle est I'idée maitresse de sa théologie, parce qu’elle est I’ame
inspiratrice de sa foi: c’est la communion avec le Christ deve-
nant dans le coeur du croyant une source de vie éternelle. Le
rite extérieur de la céne, détaché de son milieu historique, dé-
pouillé de son enveloppe sensible, ramené & sa signification
spirituelle, cesse d’étre un acte particulier pour devenir un
état permanent, 'état bienheureux d’'une dme unie avec son
Seigneur, comme le sarment qui demeure uni au cep de vigne
et qui porte des fruits en abondance (Jean XV, 1-8).

Ainsi se concilient les deux appréciations que nous impose
I'étude du sixiéme chapitre de I’évangile selon saint Jean. Le
discours du Christ ne traite pas de la sainte céne, mais les in-
structions générales qu’il renferme peuvent étre considérées
comme une explication indirecte de la nature et du but de
I'eucharistie, d’apres la conception particuliere de notre au-
teur 2.

t Cf. les observations de M. Tuoma, Die Genesis des Johannesevange-
liwms, p. 606-607. Les remarques qui suivent chez cet auteur reproduisent
une idée exprimée déja par Bavr, Kem, Scuouten et d’autres. La substi-
tution de I'ablution des pieds & I'institution de la ctne s’expliquerait par
le désir de remplacer un acte symbolique par un symbole équivalent.
Cette hypothese ne soutient pas un examen sérieux.

2 M. Reuss, Histoire de la théologie chrétienne au siécle apostolique, 3° édit.
1864, tome 11, p. 247. Cf. M. Reuss, la Bible, Nouveaw Testament, VI, p.190-
191. C'est dans le méme sens que M. SaBATIER & pu dire: « Le discours sur
le pain de vie n'estqu'unedissertation sur le rite de la cene. »(Encyclopédie
des sciences religienses, V11, 190.) Cf. Scamip, Biblische Theologie des Neuen
Testamentes, 3. Auflage herausgegben von WEeizsaecker, Stuttgart, 1864,
p- 279.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 171

Iv

Les résullats obtenus jusqu’ici nous placent en présence
d’un dernier probleme dont la solution nous est facilitée par
nos précédentes recherches. Quel rapport y a-t-il entre le point
de vue johannique que nous avons essayé de définir, et la
pensée authentique de Jésus au moment de l'institution de la
céne ? Est-il permis de considérer les déclarations que I'évan-
géliste met dans la bouche du Christ comme l'interprétation
fidele ou le commentaire légitime de I'intention primitive de
Jésus ? De laréponse a cette question dépendra ’usage dogma-
tique qu’il convient de faire du discours christologique ren-
fermé dans notre évangile.

Les réflexions que nous a suggérées 'étude de la théologie
paulinienne s’appliquent, dans une mesure plus large encore,
aux conceptions dogmatiques développées par le quatriéme
évangile. Il est inutile de s’arréter & prouver que le discours
de Capernatim exprime I'une des ‘théses fondamentales de la
théologie johannique, et que les affirmations religieuses du
Christ sont bien la propriété spirituelle de ’écrivain lui-méme.
L’image qu’a tracée ’évangéliste n’est pas un simple reflet pro-
jeté par la personnalité historique du Fils de 'homme dans la
memoire de la premiére génération chrétienne. De méme, les
paroles que nous recueillons de la bouche du Christ johanni-
que sont autre chose qu’un écho ; elles nous traduisent I'im-
pression produite par 'ceuvre et la personne du Seigneur sur
la conscience religieuse de 'Eglise déja grandissante ; elles sont
moins la reproduction scrupuleusement fixée de la pensée de Jé-
sus que le fruitlentement miride la foi en Christ. Elles représen-
tent, bien plus nettement encore que les épitres de Paul, le
moment ou I’histoire devient dogme.

Aussi lintérét que présente le quatrieme évangile est-il
en premiere ligne un intérét dogmatique. L’historien désireux
de renseignements sur la notion primitive et originale de la céne
chrétienne, ne recoit point de réponse aux questions qu'’il est
en droit de poser. En revanche, le dogmaticien consultera avec



172 P. LOBSTEIN

fruit les déclarations christologiques dans lesquelles se réflé-
chit la pensée de I'Eglise cherchant & se rendre compte de la
portée du rite eucharistique. Seulement I’autorité qu’il attri-
buera a ces affirmations de la foi de 'Eglise dépendra de leur
accord plus ou moins complet avec la pensée religieuse de Jé-
sus et avec le sentiment qui inspira au Maitre l'institution de
la céne primitive. C’est sur ce point plus spécial que doit se con-
centrer notre derniére enquéte.

Pour caractériser le point de vue johannique dans sa re-
lation avec la pensée inspiratrice de Jésus, il importe de se
souvenir que l'idée paulinienne marque une étape intermé-
diaire entre la céne primitive et le commentaire johannique.
Quelques indications données par ’apotre des gentils se retrou-
vent, plus nettement accusées et développées plus largement,
dans le discours christologique de Capernaiim. Le rapproche-
ment vaguement indiqué par Paul entre la céne et la nourri-
ture d’Israél au désert ne tend-il pas & présenter la céne comme
un aliment du chrétien? Sans doute la pensée de I’apotre ne
s’arréte pas & une définition de la substance du sacrement, et
elle se renferme dans la sphere éthique et religieuse ; maisI’a-
nalogie méme que Paul a établie entre ’expérience spirituelle
des « péres » et les grices dont jouissent les chrétiens, cette
analogie ne se rencontre-t-elle pas dans les objections des
Juifs et dans les déclarations de Jésus, dans 'antithése entre la
manne que Moise donna aux péres et le vrai pain du ciel, le
pain de Dieu qui donne la vie au monde ? Il est vrai que I’ap-
plication tirée de I’histoire sainte est bien différente dans
I'un et l'autre cas, mais n’est-il pas frappant que, de part et
d’autre, le méme emprunt, fait aux mémes traditions sacrées,
sert & illustrer 'idée générale de la nourriture du croyant ou
de 'aliment de la foi? — Un autre point non-moins digne de
remarque, c’est le vaste et riche développement que l'idée
d’'une communion avec le Seigneur a re¢u dans le discours
johannique. Est-il possible de contester la parenté intime qui
regne entre la notion paulinienne d’'une communion avec le
corps et le sang du Seigneur et les paroles johanniques tou-
chant 1’assimiliation spirituelle de la chair et du sang du



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 173

Christ 2 Je crois avoir nettement déterminé les caractéres dis-
tinctifs de 'une et ’autre conception, mais par dela les différen-
ces incontestables des formules ne saisissons-nous pas le fond
commun d’une pensée religieuse identique, je veux dire Paffir-
mation d’une communion & la fois réelle et spirituelle avec le
Seigneur!? Enfin une derniére remarque. S’il ne parait pas
douteux que Paul ait fait abstraction du caractere pascal du der-
nier repas de Jésus, cette filiation historique est systématique-
ment ignorée par 'auteur du quatriéme évangile. L'idée mai-
tresse que ’évangéliste a dégagée de la céne, il I'enléve & son
cadre primitif et il la fait entrer dans la trame générale de ses
pensées et dans I’enchainement d’une discussion qui gravite en
réalité autour du centre de tout I'évangile.

En recueillant les traits que je viens de relever, il est diffi-
cile de se défendre de 'impression que la conception johanni-
que se trouve & I'égard de l'idée paulinienne dans le rapport
d’'une dépendance littéraire et théologique. En outre le pro-
cédé de généralisation et de spiritualisation auquel I'auteur a
soumis le rite historique de la céne semble trahir des préoc-
cupations étrangéres et bien postérieures & la pensée authen-
tique et primitive de Jésus 2. Quelle est dés lors la conclusion

1Tl m’est impossible decomprendre ’assertion de M. PFLEIDERER qui estime
que le discours de Capernaiim est peut-gtre la matérialisation de 1'idée
paulinienne exprimée dans 1 Corinthiens X, 16. (Das Urchristenthum, seine
Schriften und Lehren in geschichtlichem Zusammenhange, p. 773.)

* Peut-8tre serait-ce le cas d'insérer ici un chapitre plus étendu sur les
prieres eucharistiques de la Awdayn. J'ai déjha indiqué plus haut que ce
document, compilation d’éléments hétérogenes, ne me semble pas appar-
tenir au premier siecle, ni réfléchir, par conséquent, les idées et les sen-
timents de cette époque. J'ose renvoyer le lecteur & 1'édition critique de
M. Harnack (1834), et & I'article du méme auteur dans la Real Encyklopaedie
de Herzog (2¢ édit., tome X VII, 1886). 11 est incontestable que les prieres
eucharistiques, recueillies par le rédacteur, constituent la partie la plus
ancienne de 'ouvrage. Elles sont surtout caractéristiques par le senti-
ment qui 8'y exprime, sentiment de joyeuse gratitude et d’invincible espé-
rance. A cet égard, elles renferment une indication précieuse sur les dis-
positions intérieures qui régnaient parmi les communiants au sein de
I'ancienne Eglise, etelles peuvent servir heureusement de correctif & 1'u-
sage qui domine dans bien des communautés chrétiennes. L'importance



174 P. LOBSTEIN

qui parait devoir s’'imposer au dogmaticien? (Cest qu’il est au-

a

torisé ou plutot obligé & ne pas tenir compte du fameux
sixieme chapitre de I’évangile selon Saint Jean, c’est que tout
essal dogmatique sur la céne doit étre construit en dehors des
données johanniques, c’est que linterprétation fidele de la
pensée de Jésus est incompatible avec I’exégese indépendante
du quatriéme évangile.

dogmatique de ces prieres est bien inférieure a leur intérét liturgique.
De l'absence de toute allusion & la mort du Christ il serait singulierement
téméraire de conclure que l'institution primitive de la ctne chrétienne
n’a point été inspirée et dominée par la pensée de la mort de Jésus. La
liturgie de la Awdayn, destinée aux besoins du culte et étrangere & toute
préoccupation doctrinale, ne saurait prévaloir contre le double témoi-
gnage de Paul et de Marc. Les prieres eucharistiques marquentle début
d’un développement qui s’accentuera progressivement et qui tend & éloi-
gner de plus en plus la eélébration de la ctne du milieu historique qui a
donné naissance au rite eucharistique. L’écho du sentiment originel ne
g'est maintenu que dans l'accent de reconnaissance qui traverse les
prieres, véritable hymne de la communauté chrétienne bénissant Dieu
pour les bienfaits dontill'a gratifiée. Mais « I'idée fondamentale est celle
qui est exprimée dans le chapitre V1de Jean, c'est-h-dire que le pain et
le vin sont des symboles de la nourriture que Jésus est venu donner aux
ames par sa parole et sa vie. » En outre, « la troisieme priere oftre des
analogies étonnantes avec Jean XVII. Des deux parts Dieu est appelé
Pere saint; les deux auteurs rendent gréce pour la foi, la connaissance
et la vie éternelle que Dieu nous a données en Jésus, et insistent sur la
nourriture spirituelle qui est en lui ; tous deux supplient Dieu de préser-
ver 'Eglise de tout mal, d'unir les fideles dispersés en un seul corps et de
les perfectionner dans l'amour. » (M. Boner-Maury, La doctrine des douze
apbtres, Paris, 1884, p. 31.) Ces analogies avec le point de vue johannique,
relevées aussi par M. Harvack et M. WonLeNBeRrG, (Die Lehre der zwilf
Apostel in ihrem Verhdiltniss zum neutestamentlichen Schriftthum, Erlangen,
1888,) ne sont certainement pas des réminiscences du quatrieme évangile ;
mais, si je ne me trompe, elles nous autorisent & voir, dans les prieres
eucharistiques de la Awday7, un des anneaux intermédiaires de 1: chaine
qui rattache le sixitme chapitre de Jean i la premiere aux Corinthiens.
Empruntées peut-étre b une tradition orale trés voisine de celle qui a
inspiré le quatrieme évangile, ces prieres ne sont pas l'expression de la
piété judéo-chrétienne primitive, mais le fruit d’un développement plus
récent et déjh plus éloigné de l'origine historique de la céne. — Cepen-
dant la démonstration de cette hypothese, diamétralement opposée &
celle qu'a soutenue M. Paur SaBatier (La Didaché ow Penseignement des



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 175

Et cependant, tel est le caractére unique et étrange de ce
livre, que chaque fois que l'on croit avoir saisi el fixé le mot
des énigmes qu’il renferme, il surgit aussitot une nouvelle
face de la question. Le probléeme paraissait résolu, mais il ne
I’était que par la suppression de 1'un des termes, et non par la
conciliation et I'explication de tous les éléments qui le compo-
sent.

Que le lecteur veuille bien se souvenir des résultats aux-
quels nous a fait aboutir I’étude historique des paroles et de
lacte de la cene, d’aprés les documents authentiques des
évangiles ‘et de la premiére aux Corinthiens. Ou je m’abuse
completement, ou il a été établi plus haut que la céne, image
de la mort du Christ et symbole de son sacrifice volontaire, ne
saurait étre isolée de son activité messianique et de son té-
moignage religieux; elle est le dernier mot de son enseigne-
ment, le couronnement sublime de son ministere, I’expression
définitive de sa conscience. Jésus a fait de ses souffrances et
de sa mort l'acte le plus spontané et le plus décisif de sa vie,
la libre et souveraine immolation de lui-méme inspirée par
I’amour, le don supréme de son étre tout entier. Ce don volon-
taire, le Maitre le préfigure dans la céne ; en conviant ses disci-
ples & manger son corps et & boire son sang, il leur offre le
fruit de son sacrifice et les invite & s’assimiler spirituellement
le bénéfice de sa vie offerte en rancon pour plusieurs. « Il
donne plus au monde qu’une doctrine, il se donne lui-méme.
Il se propose simplement et sans présomption comme l'objet
de la foi et de I'amour, sachant bien que tous ceux qui croiront
en lui y trouveront I'entiére satisfaction de leurs voeux et de
leurs espérances religieuses. Nous voila transportés sur le ter-
rain méme du quatrieme évangile, et 'auteur de ce dernier

douze apitres, Paris, 1835, p. 99-115), aurait besoin, pour étre probante et
complete, de 'appui d'une série de preuves qu'il n’est pas possible de
discuter ici. (Voyez les travaux indiqués plus hant de MM. Harxack et
Boner-Mavury.) 1] sutfisait de marquer la place que je crois devoir assigner
a un document qui, malgré des apparences trés spéeleuses, ne saurait
étre considéré comme une source de premier ordre pour l'intelligence
historique de la céne primitive.



176 P. LOBSTEIN

récit, quel qu’il soit, n’a en rien dépassé la pensée de Jésus;
il n’a fait que la mettre mieux en lumiére en faisant de sa vie
la révélation progressive de sa personne?. »

1 M. SaBaTier, Encyclopédie des sciences religieuses, VIL, 395 ; M. Wiz~
SECKER, Untersuchungen iiber die evangelische Geschichte, thre Quellen und
den Gang ihrer Entwicklung, Gotha, 1864, p. 559 ; ScHOLTEN, Het Evangelie
naar Johannes kritisch historisch onderzeek, Leiden 1864 (trad. de M. A.
REviLLE, Revue de théologie de Strasbourg, année 1866, p. 69); M. THoma,
Das Abendmahl im Neuen Testament, (Zeitschrift fiir wissenchaftliche Theo-
logie, 1876, p. 367.) Comp. les observations générales de Scmesken, Das
Charakterbild Jesu, ein biblischer Versuch, Wiesbaden, 1866, p. 35.




	La doctrine de la sainte cène : essai dogmatique. Partie 3

