
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La tolérance selon Bayle

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA TOLERANCE SELON BAYLE

F.-C.-J. VAN GOENS

Proli superi quantum mortalia pectora csecse

Noctis habent

Ovide, Mèi., VI, 7.

« Bayle, dit Vinet1, a si bien raisonné sur la tolérance qu'après

l'avoir lu il semble qu'il n'y ait plus rien à ajouter. Et
cependant on est forcé de revenir tous les jours à la question
qui semblait résolue une fois pour toutes. C'est le lieu de se

répéter qu'on réfute bien les erreurs, mais jamais les
passions. »

En effet, si l'on ne croit plus qu'un hérétique soit digne des

galères ; si personne n'oserait aujourd'hui soutenir le sens
littéral du compelle intrare ; si les deux grandes conquêtes, la

conquête politique et la conquête religieuse, que Bayle réclamait,

tendent, au milieu de beaucoup de réactions, à se réaliser;

si la tolérance est inscrite dans plusieurs codes et si la
société civile s'organise à côté et en dehors de la société
religieuse, il faut cependant reconnaître que, malgré les deux
siècles qui nous séparent de Bayle, nous continuons à être témoins
des plus déplorables manifestations de l'intolérance, plante parasite

vénéneuse, qui se confond si bien avec le sentiment du
devoir que la conscience, qui détourne de tout autre vice, se fait
le complice et le promoteur de celui-ci ; en sorte que de tous les
prétextes de haine la religion est celui auquel on s'abandonne

1 Moralistes du seizième et du dix-septième siècles, Paris, 1859, p. 331.

THÉOL. ET PHIL. 1889. 8



114 F.-C.-J. VAN GOENS

avec le plus de sécurité. Le czar, qualifiant la persécution de
liberté et transformant l'Eglise en moyen de gouvernement,
russifie les provinces baltiques et persécute ses sujets juifs.
L'Espagne, tout en proclamant la liberté de conscience et de

culte, condamne à la prison et à l'amende un évangéliste qui
répond aux calomnies d'un curé L L'Allemagne s'inspire
d'antisémitisme et de réactions orthodoxes. Ici, les catholiques
vexent les protestants, là les protestants ne peuvent souffrir
les catholiques; plus loin, les dévots de la libre pensée, vrai
cléricalisme retourné, se signent d'effroi et d'horreur à la
moindre trace religieuse dans l'enseignement laïque des écoles

primaires. Enfin, pour comble, les protestants ne pouvant
s'entendre sur la liberté de la foi, font du principe qui devrait les
unir un ferment de discorde et de dissolution.

En présence de ce spectacle navrant on se demande si le

commentaire de Bayle n'est plus qu'une cendre éteinte que
quelques curieux seuls peuvent avoir la patience ou le courage
de remuer, s'il n'y a pas quelque opportunité à reproduire
sommairement ce plaidoyer remarquable, plus cité et préconisé
que sérieusement analysé, à en montrer la force et la faiblesse
et à faire revivre en même temps à nos yeux un des plus
vigoureux champions de la liberté protestante?

En effet, c'est un phénomène que ce batailleur infatigable,
ce génie de la contradiction, ce sceptique incorrigible2. Ses

contemporains l'ont bien senti lorsqu'en 1715, àia bibliothèque
mazarine, l'empressement des étudiants à demander le dictionnaire

de Bayle, qu'on était en train de publier, était tel qu'il
fallait arriver longtemps avant l'ouverture des portes, jouer
des coudes et lutter de vitesse pour obtenir le précieux volume.
On faisait queue pour le lire dans le même lieu où l'on fait queue

1 Le Protestant du 13 mai 1888.

2 L. Racine, La religion. Chant second:

« Ce n'est pas vers le but que Bayle veut marcher.
» C'est l'obstacle qu'il aime, il ne veut que chercher. »

« Je ne suis, disait Bayle lui-même, que Jupiter assemble-nues. Zeus vttfz-
XirysosT« ; mon talent est de former des doutes; mais ce ne sont pas pour
moi des doutes. » (Lettre au père Tournemine.)



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 115

maintenant pour entrer aux séances de l'Académie1. N'en

soyons pas surpris : Bayle était un prodige et une énigme.
« Voici un chrétien du dix-septième siècle qui pense qu'on
peut être athée et honnête homme ; un protestant qui admet
la papauté; un réfugié qui p>"end la défense de Louis XIV
contre les libelles de ses coreligionnaires ; un philosophe qui
regarde Platon, Aristote, Descartes, comme « des inventeurs
» de conjectures; » un théologien qui ne croit guère plus à

l'influence des comètes qu'à l'autorité des consistoires et des

conciles; un historien qui se joue des traditions, juge le roi-prophète

comme un simple particulier et compare la politique de

Salomon à celle du Grand Turc ; un rationaliste qui se raille
de la raison ; un savant qui se rit de la science ; un écrivain
qui dédaigne la gloire littéraire ; un ami de la liberté qui
déplore les préjugés démocratiques répandus parmi les réformés ;

un partisan de la monarchie qui révoque en doute le droit
divin des rois2. » D'autre part, tendre fils, bon frère, ami dévoué,
sans prétention aucune, ennemi de la louange, faisant de
l'étude son bonheur, communiant quatre fois l'an et fréquentant
le culte autant que sa santé le permettait, incapable de se

séparer de ses coreligionnaires réfugiés, malgré son désir
d'habiter Paris et la certitude d'y trouver beaucoup d'amis3.
L'auteur vaut mieux que sa doctrine; il médit de la vertu qu'il
pratique, de la philosophie qu'il aime, de la religion qu'il ne
déteste que lorsqu'elle est oppressive, de l'humanité qu'il sait
estimer, plaindre, consoler au besoin. Est-il absolument incrédule

non Déiste non! Luthérien, calviniste, catholique1?

1 Sainte-Beuve. Nouveaux lundis, IX, p. 26. La première édition du
dictionnaire se fit en 1697 ; a peine achevée, le libraire en avait vendu tous
les exemplaires. On n'en permit pas la réimpression en France et on en
interdit même l'entrée. Le succès du livre, longtemps contenu, n'en éclata
que mieux sous la Régence.

2 C. Lenient, Etude sur Bayle, Paris, 1855, p. 7.
3 Pour tous ces détails, voir Feuerbach, Pierre Bayle, 2" Aufl., 1848, p.

154 sqq., 232 sqq. Il semble malheureusement que l'Avis aux réfugiés
imprime à son caractère une tache ineffaçable. M. Frank Puaux (Lesprécurseurs

français de la tolérance, p. 206-208) hésite à se prononcer; Feuerbach

disculpe Bayle p. 307.



116 F -C.-.I. VAN GOENS

noni Qu'est-ildonc? Rien de tout cela et tout cela à la fois!
En présence d'une individualité aussi riche, aussi complexe,

aussi mobile, on hésite à répondre à la question : quelle fut
sa pensée en se faisant le défenseur de la tolérance1 Il voulait

attaquer le système abominable qui avait jeté des milliers
de familles dans la misère et l'exil, qui avait fait périr son
frère dans les horribles cachots de Château-Trompette ; il voulait

opposer aux droits de l'Eglise et de l'Etat ceux de la
conscience individuelle, il voulait rabattre le dogmatisme des

théologiens et des philosophes; il voulait enfin le triomphe de la

liberté... mais pourquoi Le voulait-il au nom de lajustice et
de la charité, comme Locke et Leibnitz, ou bien au nom de

l'indifférence et du mépris de toutes les doctrines le voulait-
il instinctivement, à son insu, en faveur de son scepticisme?
Qui le décidera? Il l'ignorait peut-être lui-même : l'homme
n'est-il pas une énigme inexplicable à lui-même?

I

Le Commentaire philosophique sur les paroles de Jésus-

Christ : contrains-les d'entrer, ou traité de la tolérance
universelle^ ne parut pas d'abord avec le nom de l'auteur. Bayle
n'est pas un chef d'école enthousiaste comme Rousseau, ni un
arbitre audacieux comme Voltaire ; il semble avoir pris pour
maxime celle d'Erasme : non amo seditiosam veritatem. Ajou-

1 Lecky, Rationalism in Europe, II, 66 : « Abandonnant ici pour une fois
la critique négative et destructive, il a entrepris d'éclaircir les bases d'une
foi rationnelle. » Lenient, 1. c. p. 239: « Bayle malgré sa froide modération,

a bien aussi son grain de passion an fond du cœur, lorsqu'il plaide
la cause de la tolérance. Feuerbach, 1. c, p. 194 : « C'est ici une opération
chirurgicale ; il fallait trépaner ces têtes endurcies par les préjugés
religieux, pour y verser ne fût-ce qu'une seule goutte de saine raison. Ce

commentaire est l'interrogatoire rigoureux d'Augustin ; le jugement
douloureux porté sur le scélérat obstiné qui s'appelle l'intolérance, l'application

non d'un seul spécifique, mais de toute une pharmacie d'arguments
contre un mal invétéré ; la dissection microscopique du monstre apoca-
lyptiqne; un calcul infinitésimal de la polémique. »

2 Mes citations se font d'après l'édition faite a Eotterdam en 1713 en
deux volumes in-8°. Fritsch et Böhm.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 117

tons qu'écrivant le lendemain de la révocation (1686) une
sanglante critique de l'Eglise romaine, poursuivi de la haine de

plusieurs de ses coreligionnaires et notamment de celle de son
collègue, Pierre Jurieu à Rotterdam1, Bayle devait se faire
protée et prendre tous les déguisements2.

Voici la fiction dont il enveloppe l'origine du Commentaire.
Un abbé français est censé avoir reçu, d'un huguenot réfugié

en Angleterre, une lettre accompagnée d'une brochure
anonyme 3. Cette brochure est un terrible pamphlet à l'adresse
des hypocrites qui se vantaient d'avoir purgé la France de

l'hérésie. L'abbé refusant de répondre à la lettre d'un
correspondant dont il connaît l'écriture, mais qui n'avait pas signé,
s'adresse à un autre réfugié également établi à Londres et l'invite

à lui communiquer son jugement sur la fameuse brochure.
« C'est alors seulement, dit l'abbé, que je répondrai, comme il
le mérite, à celui qui a eu l'audace de m'exposer à cette lec-

1 D'abord Bayle et Jurieu furent de grands amis ; Jurieu appela celui
« qu'il avait aimé plus fortement qu'il n'avait jamais aimé personne, »

« l'athée le plus dangereux qui ait esté depuis plusieurs siècles. > (Voir
Fr. Puaux, Précurseurs, etc., p. 111. 211.

2 Pascal en avait fait de même en publiant ses Lettres de Louis de Mon-
talteà un provincial de ses amis- Cologne, 1657-Ajoutez-y deux anagrammes
du nom de Louis de Montalte. (Voir les Provinciales, édition Havet, 1, p.
LX1I, sq.) On sait que Richard Simon attribua à un pasteur protestant
l'apologie générale qui sert de préface à son Histoire critique de l'Ancien
Testament-

3 Bayle est aussi l'auteur de cette brochure intitulée : Ce que c'est que la
France toute catholique sous le règne de Louis le Grand. Voici quelques
passages qui en montrent l'esprit: « Quoique humainement parlant vous
(les persécuteurs des huguenots) ne méritiez pas qu'on vous plaigne, je ne
laisse pas de vous plaindre de vous voir dans une si furieuse disproportion

de l'esprit du christianisme. Mais je plains encore davantage le
christianisme que vous avez rendu puant, pour me servir de l'expression
de l'Ecriture, auprès des autres religions. Il n'y a rien de plus vrai que le

nom chrétien est devenu justement odieux aux infidèles, depuis qu'ils
savent ce que vous valez. » (Page 67.) Et k la fin, p. 72 : « Peu s'en faut que
dans les transports de mon indignation, à la vue du triste état où vous
avez réduit la qualité de chrétien, jene suive l'exemple d'Averroës, qui
s'éeria : Que mon âme soit avec celle des philosophes, vu que les chrétiens
adorent ee qu'ils mangent Et moi, j'ajoute : vu qu'ils se mangent les uns
les autres comme les loups les brebis. »



118 F.-C.-J. VAN GOENS

ture. » La réponse de ce réfugié ne se fait pas attendre. Je me
suis, dit-il en substance à l'abbé, adressé à mon confrère
huguenot ; je l'ai censuré sur ses expressions hyperboliques,
assez naturelles, au reste, chez un jeune homme vif, sensible
et ami de la poésie. Il n'a pas rendu justice à une infinité
d'honnêtes gens en France « qui agissant plus en Français
instruits de la civilité et de l'honnêteté françaises qu'instruits par
leur curé dans le catéchisme de sa religion» ont compati
généreusement à nos misères ; mais qui n'ont pas eu le courage de

désapprouver ouvertement ce que leur cœur condamnait. Mais

quant aux convertisseurs, monsieur l'abbé, je les abandonne à

toute l'étendue des invectives de mon confrère. J'abandonne
aussi à tous les traits de son indignation ceux qui nient qu'on
ait employé la violence contre nous1. J'attends de votre équité
que vous désapprouverez aussi les excès de menterie de vos

auteurs, comme je n'ai pas fait difficulté de condamner ce que
j'ai trouvé d'excessif dans une lettre d'un réformé de ma
connaissance. J'ai condamné l'écrit que je vous renvoie pour avoir
oublié le respect dû aux grands monarques. Mais, en revanche,
je vous demande à vous qui vous faites un grand honneur de

votre modération de style, à quoi sert un langage doucereux

1 Nier la persécution, était le mot d'ordre donné : les conversions,
disait-on, étaient volontaires. « Dans les derniers jours d'avril 1686 parut
une lettre pastorale signée du grand nom de Bossuet, où ce prélat disait
aux nouveaux convertis de son diocèse : « Aucun de vous n'a souffert de

» violence, ni dans sa personne, ni dans ses biens. J'entends dire la même

» chose aux autres évêques ; mais pour vous, mes frferes,jenevousdis rien
» que vous ne disiez aussi bien que moi : vous êtes revenus paisiblement à

» nous, vous le savez. » Ainsi parlait Bossuet au moment même où, dans

toute la France, les prisons étaient remplies de captifs pour cause de

religion, et quand sur la terre d'exil des milliers de fugitifs protestaient par
leurs souffrances contre les déclamations des prélats. » (Frank Puaux, Les

plaintes des protestants, Paris, 1885, p. XLIII.) Ajoutons que Bossuet
aurait mieux fait d'appliquer en 1685 aux protestants français ce qu'il dit
en 1669 à propos des catholiques anglais : « Si l'on peut dire que la vie du

chrétien est étroite, c'est durant les persécutions : car que peut-on
imaginer de plus malheureux que de ne pouvoir conserver la foi sans s'exposer

au supplice, ni sacrifier sans trouble, ni chercher Dieu qu'en
tremblant. » (Oraison funèbre de Henriette de France.)



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 119

et modéré, tandis que vous croyez que les violences sont
permises et que vous ne perdez aucune occasion de les exécuter

rigoureusement. C'est presque donner la comédie. Vivent tous

ceux qui écrivent conformément à ce beau canon du Concile

de Clermont sous Urbain II : que ce n'est pas un meurtre que
de tuer un hérétique par religion. Après cela, pour être bon

catholique, il ne faut point écrire contre nous en termes doux
et courtois.

Vous me recommandez (c'est ainsi que continue le
correspondant) la lecture des Lettres de Saint-Augustin, qui, sejon

vous, a ruiné d'avance toutes les plaintes des protestants et a

justifié les voies dont le grand monarque s'est servi contre eux *.

Permettez-moi à mon tour de vous renvoyer à un livre que
votre correspondant m'a montré et qui sert de réponse à ce

que vous dites d'Augustin. C'est l'œuvre d'un savant presbytérien,

ici à Londres, Jean Fox de Bruggs; elle a pour titre:
Commentaire philosophique sur les paroles : contrains-les
d'entrer. Le livre n'est pas encore imprimé ; on le traduit en

français. Je hâterai autant que possible la traduction et
l'impression de cet ouvrage. Je suis sûr qu'il trouvera bien des

catholiques qui l'approuveront, nonobstant l'esprit dominant des

personnes de votre robe.
Au reste, je vous suis très obligé des souhaits que vous faites

pour ma conversion. Je ne saurais mieux vous en témoigner
ma reconnaissance qu'en faisant des vœux pour la vôtre. Je

voudrais de tout mon cœur que Dieu vous fît la grâce de

reconnaître les erreurs de votre Eglise et vous inspirât le cou-

1 II s'agit surtout de la trop fameuse lettre qu'Augustin adressa à
Vincent, évêque donatiste en 408, afin de dissiper la surprise que celui-ci
avait manifestée du changement qui s'était opéré dans l'évêque d'Hippone.

Cette lettre fut insérée en 1685 dans un ouvrage publié sous
l'inspiration de Harlay, archevêque de Paris, et destiné à justifier l'emploi des

mesures de rigueur, sous le titre de : La conformité de la conduite de l'Eglise
de France pour ramener les protestants avec celle de l'Eglise d'Afrique pour
ramener les Donatistes à l'Eglise catholique. Bayle discute cette lettre
d'Augustin et bien d'autres du même Père sur la question de la contrainte
dans la troisième partie de son commentaire. (Cp. Frank Puaux, Les
plaintes des protestants, p. 110.)



120 F.-C.-J. VAN GOENS

rage de renoncer à votre patrie et à vos bénéfices pour venir
dans notre communion, où vous ne trouverez pas, à la vérité,
les mêmes douceurs terrestres que vous possédez en France,
mais vous posséderiez la saine doctrine, le plus précieux trésor
de tous, quoique ordinairement et par une sage institution de

la Providence ce soit le chemin de l'incommodité temporelle.
Comme il n'y a que Dieu qui puisse rompre vos engagements,
je vous recommande à sa sainte miséricorde.

Il me semble qu'il valait la peine de reproduire la manière
caractéristique dont Bayle sait se déguiser. On le voit, le

grand érudit et le dialecticien consommé ne manquent ni
d'agrément ni de finesse.

II

En abordant le célèbre Commentaire dont la lecture vient
d'être recommandée à l'abbé, il importe de dire un mot de la

forme de cet ouvrage1.
Bayle, après s'être successivement travesti en abbé, en

réfugié ardent et en réfugié modéré, se donne ici, comme nous
l'avons dit, pour un presbytérien anglais qui, pendant un
voyage qu'il fit en France, il y a sept ou huit ans, y avait
fait la connaissance d'une personne actuellement réfugiée à

Londres et jalouse de trouver une réfutation de l'absurde
acception du compelle intrare. J'ai, disait-elle, un traducteur
tout près, qui mettra, sinon en beau français, au moins en

1 On trouvera des extraits ducommentaire chez Vinet, 1. c, p. 322 sqq.,
une courte analyse dans F'rank Puaux, Les précurseurs français de la
tolérance au dix-septième siècle, p. 54 sqq. La France protestante, 2e édition,
p. 1065 n'y a consacré que quelques lignes. Tennemann dans l'Encyclopédie
de Ersch et de Gruber n'en parle qu'en passant. M. Franck dans son
Dictionnaire des doctrines philosophiques et la Encyclopaedia Britannica de
1878 ne citent pas même le commentaire. M. Lenient, 1. c. p. 52-6G, en
donne un précis sommaire ; ainsi que Feuerbach, 1. c. p. 190-202. On
s'étonne de ce que M. Schäffer dans son Essai sur l'avenir de la tolérance

n'ait tiré aucun parti de Bayle. Enfin, l'Encyclopédie religieuse de M.
Lichtenberger et la Real EncyHopädie de Herzog, 2e éJition, ne donnent que
le titre de l'ouvrage que nous étudions. Après cela il sera permis de penser

que l'œuvre qu'on entreprend ici n'est pas superflue.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 121

style bien intelligible ce que vous composerez en votre
langue. Cédant enfin aux instances de son ami, auteur de Ce que
c'est que la France toute catholique sous le règne de Louis le

Grand, l'Anglais semita l'œuvre et composa le Commentaire
philosophique que nous nous proposons d'analyser.

Disons que Bayle avec une habileté consommée a su faire
remplir à l'Anglais son rôle jusqu'au bout. Bien ne détonne :

nous avons ici affaire à un Anglais de la fin du dix-septième
siècle, ami du Test, sujet de Jaques II, s'excusant de n'avoir
cité que des livres connus en France, tandis que son pays
possède de si excellents ouvrages sur la tolérance (I, 97);
discutant les lois anglaises en matière de religion (109, 110) ;

exaltant en vrai Anglais la dignité royale (112); bref, réussissant

parfaitement à dissimuler sa nationalité. Peut-être trahit-
il son secret par l'extrême vivacité avec laquelle il flagelle les

persécuteurs des Huguenots. On sent palpiter ici une de leurs
innombrables victimes. Peut-on ajouter que l'abjuration,
quoique bien passagère1, que Bayle fit du protestantisme
entre les mains des Jésuites, contribua à lui inspirer cette
horreur du papisme que respire tout cet écrit?

On se demande pourquoi Bayle a pris pour thème les mots
bibliques : contrains-les d'entrer, empruntés à la parabole
des conviés au festin. (Luc XIV, 23.) C'est que les apologistes
de la persécution contre les réformés venaient de publier,
comme nous l'avons dit plus haut, la lettre d'Augustin à

Vincent dans laquelle l'évêque d'Hippone insiste entre autres
passages, sur celui du compelle intrare. Le point de départ était
donc tout indiqué.

On se demande aussi pourquoi il a préféré donner un
commentaire philosophique plutôt qu'exégétique et historique sur

1 Elle dura du 19 mars 1669 au 21 août 1670. On voit dans la lettre que
le néophyte écrivit a son frère aîné en vue de le convertir, jusqu'où allèrent

les calomnies que les Jésuites lui soufflaient. Bayle qualifie Luther
et Calvin « d'hommes perdus et abîmés dans le vice. » On trouvera la
lettre dans la France protestante, 2e édition, I, 1057. Feuerbach (p. 112)
prétend que la passion du audiatur altera pars porta Bayle, âgé de 22 ans, a
se faire catholique. On a tout lieu d'en douter.



122 F.-C.-J. VAN GOENS

ces paroles de l'Evangile. Bien n'était plus naturel que de

commencer au moins par l'interprétation de à.-jàyxaao-j ilaùBièi.

Si la grande école de l'exégèse biblique fondée par Ernesti
(-j-1781) n'existait pas encore, il y a longtemps que Grotius
(¦f- 1645) avait publié son commentaire. Bayle d'ailleurs était
bon helléniste. Notons encore le procédé de Claude, son

contemporain, qui en appelle à Gen. XIX, 3; 2 Sam. XXVIII,
23; Luc XXIV, 29; Act XVI, 15 pour montrer « que dans le

style de l'Ecriture les termes de compellere, cogère signifient
une douce force d'exhortation et de persuasion1. »

Bayle lui-même montre qu'il n'est pas dépourvu des connaissances

nécessaires à l'interprète des textes du Nouveau Testament,

lorsqu'il remarque « qu'un passage peut être falsifié, ou

que nous n'entendons pas toutes les significations des termes
de l'original, ou que c'est un précepte donné à la manière des

nations orientales, c'est-à-dire en sens métaphorique et non
littéral2. » Il va lui-même, mais toujours en passant, jusqu'à
observer que le mot àiHxyx&Çeiv signifie « en cent autres occasions

les empressements de civilité et d'honnêteté qu'on témoigne

à une personne pour l'obliger, par exemple, à rester à

dîner3. » Mais il ne se soucie pas d'insister. Ce qui est plus

grave que la négligence d'une interprétation exacte, c'est de

n'avoir consacré qu'une page ou deux* à la démonstration
capitale de la contradiction qui existe entre la violence dont
use l'Eglise et l'esprit qui règne dans le Nouveau Testament,
notamment dans le caractère de Jésus-Christ ; démonstration
d'autant plus importante qu'il y a des portions du Nouveau
Testament qui, comme l'Apocalypse, respirant la vengeance,
réclament une attention particulière dans cette discussion5.

1 Voir Frank Puaux, Plaintes des protestants, p. 111. Claude aurait pu
ajouter Mat. XIV, 22; Act. XXV11I, 19 ; 2 Cor. XII, 11; Gai. II, 14. On

peut hésiter sur le sens de àvay/.àÇstv Act. XXVI, 11; Gal, 11,3; VI, 12-

Mais alors le contexte décide, comme dans notre parabole où il est question

d'un banquet.
5 Commentaire, I, p. 157.
3 Ibid. p. 201.
* P. 165, 166.
5 II est étonnant qu'Augustin qui a tant fouillé dans la Bible pour y



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 123

Cependant dès l'entrée Bayle se récuse : « Je laisse, dit-il, aux

théologiens et aux critiques à commenter ce passage, en le

comparant à d'autres, en faisant voir la force des termes de

l'original et les divers sens dont ils sont susceptibles et qu'ils
ont effectivement en plusieurs endroits de l'Ecriture. Je

prétends faire un commentaire d'un nouveau genre et l'appuyer
sur des principes plus généraux et plus infaillibles que tout
ce que l'étude des langues, de la critique et des lieux communs
me pourrait fournir. Je ne chercherai pas même pourquoi
Jésus-Christ s'est servi de cette expression contraindre, ni à

quel légitime sens on la doit réduire ; ni s'il y a des mystères
sous l'écorce de ce mot ; je me contente de réfuter le sens
littéral que lui donnent les persécuteurs, en en appelant à la
lumière naturelle, qui dit que tout sens littéral qui contient
l'obligation de faire des crimes est faux L » A quoi cela revient-
il? Pour savoir quelle est la pensée de Jésus-Christ telle qu'elle
est exprimée dans le Nouveau Testament, Bayle ne s'adressera

pas à celui-ci, mais sa raison, ce qu'il appelle sa lumière naturelle,

décidera à priori ce que le Nouveau Testament a dû
dire. Ce procédé a un nom historique et précis2 dont l'ignorance

ou la passion fait très souvent une application abusive ;

il s'appelle le rationalisme. L'ami de l'interprétation gramma-
tico-historique explique la pensée d'un auteur par les mots
dont cet auteur s'est servi, en se réservant après cela de

discuter sa pensée pour l'accepter ou pour la rejeter. C'est honorer

les droits respectifs. Le rationaliste érige sa raison en

puiser des arguments en faveur de la persécution n'en ait pas appelé à

l'Apocalypse. Un polémiste ardent néglige volontiers ce qui le contrarie.
Il n'est pas moins curieux que Bayle, pas plus qu'Augustin, ne cite ce
livre. Avouons qu'il ne laisse pas d'être embarrassant pour le croyant
autoritaire.

1 I, 135,136.
1 Voy. Reuss, Die Geschichte der H. S. des Neuen Testaments,3'° Auflage,

§576: «Eine sogenannte notiologische Erklärung, sonst auch weniger
preziös die des gesunden Menschenverstandes geheissen, reihte die
Apostel selbst unter die Denkgläubigen.... Der Rationalismus hatte gar
keinen Sinn für geschichtliche Anschauung, dagegen ein einseitiges Be-
dürfniss zu theoretisiren. »



124 F.-C.-J. VAN GOENS

raison absolue et substitue sa pensée à celle des textes. En
voulez-vous des exemples? Dieu, suivant Ex. III, 18-22,
ordonne le mensonge et le vol à Israël au sortir de l'Egypte ;

impossible, dit le rationaliste, cela est indigne de Dieu, et il
tordra le texte1. Le rationaliste est convaincu que les miracles
sont impossibles; il en conclura que la Bible n'a pas pu en

rapporter. Il n'y a ni Satan, ni démons, dira-t-il encore; donc
Jésus et les apôtres n'ont pas pu y croire. L'homme est doué

d'un libre arbitre ; hors de là ni responsabilité, ni moralité,
ni culpabilité ; par conséquent Paul n'a pas pu affirmer que la
miséricorde de Dieu ne dépend ni de celui qui veut, ni de celui

qui court (Rom. IX, 16) ou que c'est Dieu qui produit en nous
le vouloir et le parfaire selon son bon plaisir (Philip. II, 13).
Le monde subsiste toujours encore : ainsi Pierre n'a pas pu
dire, il y a dix-huit siècles, que la fin de toutes choses est

proche (1 Pier. IV, 7). L'amour de Dieu est infini et par
conséquent le salut universel; il faut donc trouver un sens
raisonnable au feu éternel destiné à ceux qui sont à la gauche du
Souverain Juge (Mat. XXV, 41). Tel étant le procédé de Bayle,
vrai acrobatisme exégétique, nous ne pouvons pas nous
attendre à voir briller en lui le théologien indépendant, mais

nous aurons lieu de l'admirer d'autant plus comme érudit et

comme dialeclicien incomparable.
Est-il aussi eminent comme écrivain? Ses aveux à cet égard

sont d'une franchise parfaite. « Je suis fâché, dit-il, d'avoir été

si prolixe, mais c'est un défaut dont je ne saurais me corriger,
quelque envie que j'en aie. La peur que j'ai que toutes sortes
de lecteurs ne m'entendent pas, contribue beaucoup à ma

longueur excessive2. » En effet, forme, style, plan, enfin tout

1 Luther s'y prenait d'une autre manière : « Celui qui Commet un vol,
dit-il, commet un péché parce que Dieu a dit: Tu ne déroberas point.
Mais lorsque Dieu ordonne le vol comme à Israël au sortir de l'Egypte il
n'y a plus de péché : l'excuse réside dans le commandement de Dieu à qui
il faut obéir en tout et toujours. » (Auslegung des andern Kapitels des

ersten Buches Mose.) Grâce k la foi autoritaire, Luther ne se doutait pas

qu'il parlât en nominaliste du moyen âge et en jésuite moderne.
2 Nouvelles lettres critiques, p. 251. Ailleurs (Lettre 287) en parlant du

Commentaire, il déclare : « J'avoue avec vous que cet ouvrage devrait être



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 125

ce qui est d'art pur, le préoccupe fort peu. La manie de

chercheur et d'antiquaire a tari en lui les sources du goût ; la passion

delà dialectique a achevé d'ôter à l'imagination ce qu'elle
donne à la pénétration. On s'en étonne chez un homme qui
entra dans le monde au moment de la culture la plus châtiée
de la littérature de Louis XIV. Mais écoutons Sainte-Beuve1 :

« Bayle, le grand précurseur de Voltaire, mais un Voltaire à

la hollandaise et le moins parisien des écrivains, est devenu
assez difficile à sentir et à goûter. Le fruit vaut mieux chez lui
que l'écorce. J'ai vu des gens reprocher au style de Bayle d'être
lourd, traînant et de manquer aussi de politesse; on le disait
dès le temps de la Bruyère. » Et un peu plus loin2 : « U n'a

manqué à Bayle que la coupe française pour ainsi dire. Il en
est de lui comme d'un homme qui a le fonds et la source de

la délicatesse, qui paraît rustique ou négligé au premier abord,
mais à qui, pour être à la mode, il ne manque qu'un tailleur
de Paris et six mois de monde. » Et ailleurs3 : « Eût-ce été un
bien Y aurait-il gagné Il se serait défait, sans doute, de ses

vieux termes, de ses proverbes un peu rustiques ; mais, pour
mon compte, je serais fâché de cette perte ; je l'aime mieux
avec ses images franches, imprévues, pittoresques, malgré leur
mélange. Bayle garde son goût intact dans sa ,vie de province
et de cabinet ; il ne l'eût pas fait à Paris ; il eût pris garde
davantage; il eût voulu se polir; cela eût bridé et ralenti sa

critique. »

III

Bayle attaque l'intolérance et défend la tolérance dans quatre

traités distincts, mais non séparés. C'est: 1° Le commentaire
philosophique sur les paroles de Jésus-Christ contrains-les
d'entrer ; 2° La réponse aux objections qu'on peut faire aux
affirmations de la première partie ; 3° La réfutation de l'apo-

abrégé. 11 faudrait le réduire au tiers ou au quart pour en faire un
ouvrage régulier. »

1 Nouveaux lundis, IX, 20.
2 P. 23.
3 Portraits littéraires, 1,374.



126 F.-C.-J. VAN GOENS

logie d'Augustin en faveur de la persécution; 4° Un supplément

destiné « à démontrer que le droit de persécution
n'appartient pas moins aux hérétiques qu'aux orthodoxes. » La

première partie peut se résumer en peu de pages; elle se

borne à discuter le sens littéral du compelle intrare. La
seconde et la quatrième discutent les problèmes ardus de la

psychologie et méritent une analyse plus étendue; la
troisième enfin, consacrée à une discussion des passages
scripturaires cités par Augustin en faveur de la contrainte, n'offre
qu'un intérêt très médiocre ; on peut y apprendre ce que
l'aveuglement de la passion est capable de faire des déclarations

les moins ambiguës de l'Ecriture sainte et des données
les plus évidentes du bon sens. C'est la discussion d'un amas
de sophismes et de contresens de cent cinquante pages.
« J'ai admiré cent fois, dit Bayle, qu'un homme puisse avoir
autant d'esprit qu'en avait Augustin et raisonner aussi
misérablement. Mais enfin j'en suis revenu là, qu'il n'est rien de

plus rare que la justesse d'esprit et que l'exactitude d'un bon
dialecticien. Vous trouvez dans chaque siècle des esprits
brillants, vastes, féconds, qui ont l'imagination rapide ; qui
s'expriment avec éloquence ; qui ont des ressources inépuisables

pour défendre tout ce qu'il leur plaît : voilà le caractère

d'Augustin! mais vous en trouverez peu qui voient
distinctement le vrai point des difficultés, et qui en voulant les

résoudre, ne se laissent pas éblouir par des arguments dont
ils croient être les inventeurs et qui sont très mal propres à

les résoudre1. »

Résumons la première partie destinée à combattre le sens
littéral du compelle intrare.

La contrainte est. incompatible avec la religion « laquelle
est une certaine persuasion de l'âme par rapport à Dieu et

produit dans la volonté l'amour, le respect, la crainte que
mérite l'Etre suprême2. »

La contrainte est contraire au caractère de Jésus-Christ, qui
débonnaire lui-même déclara heureux ceux qui sont débon-

1 n, p. 196.
2 I, 155.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 127

naires comme lui. Si l'on vous persécute dans une ville, dit-il
(Mat. X, 23) fuyez dans une autre ; mais il ne dit pas : assiégez

celle qui vous a persécutés pour la contraindre de vous
croire. Loin d'armer ces légions d'anges qui étaient toujours
à sa solde, il ne veut retenir personne à son service qui n'en
fût pas bien aise et demande à ses disciples : et vous, ne
voulez-vous pas aussi vous en aller? (Jean VI, 67.) Quand il
monte au ciel il ne commande à ses apôtres de faire des disciples

qu'en baptisant et en enseignant tout ce qu'il a commandé

(Mat. XXVIII, 20)i.
La contrainte confond le vice et la. vertu, en proclamant,

lorsqu'il s'agit de l'intérêt de l'Eglise, comme juste ce qui
sans cela est généralement réputé injuste. Ainsi il n'y aura
pas d'action infâme qui ne devienne un acte de piété et de

religion, dès qu'on la fera pour l'affaiblissement de
l'hérésie -.

La contrainte fournit aux infidèles un prétexte plausible
de ne tolérer aucun chrétien dans leur pays. Supposons
qu'aujourd'hui pour la première fois les missionnaires du

pape se présentent devant le conseil de l'empereur de Chine.

Interrogés sur le motif de leur voyage, ils déclarent venir pour
annoncer la religion que Dieu lui-même a révélée par son
Fils unique. Le conseil chinois demande : quels ordres avez-
vous pour ceux qui, après avoir ouï cent fois vos sermons, ne
voudront pas croire? S'ils sont sincères, — et s'ils ne le sont
pas, ils sont semblables à un assassin qui, ne voulant pas qu'on
se défie de lui, cache soigneusement son pistolet ou son
poignard dans sa poche et ne le tire que quand il voit beau à

1 I, 166,167, Bayle ne relève ici ni la purification du temple, sublime
manifestation de la conscience messianique de Jésus; ni ses apostrophes
aux Pharisiens, lesquelles étaient des invectives contre leurs idées, non
contre leurs personnes, puisqu'il prenait ses repas chez eux (Luc XIV, 1),

ni la conscience que Jésus avait de l'antipathie des Pharisiens pour lui
(Mat. XII, 30), ni sa sollicitude pour le moindre témoignage de sympathie

(Marc IX, 40).
5 I, 170-174. Tous les droits d'humanité, de parenté, d'hospitalité sont

foulés aux pieds. Cette pensée est éloquemment développée tome 11,

p. 405-413.



128 F.-C.-J. VAN GOENS

faire son coup, — s'ils sont donc sincères, les missionnaires

répondront: Nous avons reçu commandement de notre Dieu,
qui s'est fait homme, de contraindre à se faire chrétiens tous
les opiniâtres, c'est-à-dire tous ceux qui après nos instructions
refuseront de se faire baptiser ; en conséquence de cet ordre
notre conscience nous oblige, dès que nous en aurons le
pouvoir, de chasser à coups de bâton dans les églises chrétiennes
tous les Chinois idolâtres, de les emprisonner, de les réduire
à l'aumône, d'en pendre quelques-uns pour exemple, de leur
enlever leurs enfants, de les abandonner à la merci du soldat,

eux, leurs femmes et leurs biens. Si vous en doutez, voilà le
commandement clair et net : contrains-les d'entrer. Il est
évident que le conseil engagera l'empereur à expulser de ses

Etats ces pestes publiques. Et qu'en résultera-t-il avec raison
et justice, la Chine demeurera éternellement dans la fausse

religion L

La contrainte est inséparable de toutes sortes de crimes. On

vient de le voir en France : chicanes, procès, logement de gens de

guerre, fourberies des gens d'Eglise, fourberies des persécutés
qui font semblant d'abjurer; profanations de l'Eglise romaine

qui jette le corps du Fils de Dieu à la tête de gens qui n'en
veulent point ; gémissements des consciences tendres ;

déchirements d'entrailles de ceux qui se voient séparés de leurs
biens et de leurs enfants. Dire qu'on n'a pas pu prévoir ces

suites, c'est soutenir qu'on ne pouvait pas prévoir que des

gens de guerre, logés chez des hérétiques avec ordre de les

inquiéter jusqu'à ce qu'ils promettent de changer de religion,
commettront cent violences et feront des hypocrites et des

profanateurs de mystères2.
La contrainte prive le christianisme d'un fort argument

dont il se sert contre le mahométisme. Un docteur de la
Sorbonne montra, il y peu d'années, la fausseté du mahométisme
en lui donnant entre autres caractères celui de persécuter et
en lui opposant la manière douce et pacifique dont le christianisme

s'est établi. Mais s'il est prouvé que Jésus-Christ a com-
> 1,184-196.
2 1,202-206.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 129

mandé la contrainte, il n'y aurait rien de plus pitoyable que
cette attaque que nous ferions aux Mahometans ; on vous
renverra en France pour vous donner le plus sanglant démenti ;

au lieu de vous laisser prétendre que les premiers chrétiens
sont plus à louer que ceux do Mahomet, on vous dira que
ceux-ci ont beaucoup mieux fait leur devoir, n'ayant point
perdu de temps à se servir d'une voie commandée de Dieu,
courte et efficace ; que les premiers chrétiens ont été ou des

contempteurs de l'ordre de Jésus-Christ ou des lâches et des

poltrons et que Dieu a visiblement béni la propagation de la

religion de Mahomet par les voies que nous avouons
commandées expressément de Dieu L

La contrainte a été longtemps inconnue aux Pères. Ne parions

pas de ceux qui ont vécu avant Constantin2. Ecoutons
ceux qui fleurirent après lui. « Cela seul, dit Athanase au
IVe siècle pendant la persécution arienne, est une preuve
qu'ils n'ont ni piété, ni crainte de Dieu ; c'est le propre de la
piété non de contraindre, mais de persuader à l'imitation du

Seigneur qui, ne contraignant personne, laissait à la volonté
d'un chacun de le suivre. Il heurte et dit : ouvre-moi. Il entre
quand on lui ouvre et se retire quand on tarde et qu'on ne
veut pas lui ouvrir, parce que ce n'est pas (remarquez bien
ces paroles, ajoute Bayle, messieurs du Conseil de conscience
de Louis XIV, roi très chrétien de France et de Navarre) ce
n'est pas, dit Athanase, avec les épées et les dards, ni avec
soldats et main armée que s'annonce la vérité, mais par
persuasion et conseil. » (Epistola ad solitarios.) Et même
longtemps après, au huitième siècle, le vénérable Bède (Liv. I,
c. 26), parlant du rot Ethelred, sous lequel le pape Grégoire Ier

envoya le moine Augustin pour convertir l'Angleterre, dit

1 I, p. 225-227
2 « 11 est vrai que les docteurs sous un pouvoir païen ou hérétique

étaient en général des champions de la tolérance, ainsi Tertullien sous
la persécution païenne, Hilaire de Poitiers sous la persécution arienne-
L.ictanue fait cependant une honorable exception : il flétrit sous Constantin

la persécution avec une mâle éloquence, mais un Concile du cinquième
siècle le condamna. » (Voir Lecky, Rationalism in Europe, 11, 13,14.)

THEOL. ET PHIL. 1889. 9



130 F.-C.-J. VAN GOENS

expressément que ce roi, s'étant converti à la foi chrétienne,
« ne contraignit aucun de ses sujets à l'imiter, se contentant
de témoigner plus d'amitié à ceux qui se faisaient chrétiens ;

car il avait appris de ses docteurs et des auteurs de son salut

que le service de Jésus-Christ doit être volontaire et non
contraint. » (P. 230-232 L)

La contrainte rend vaines les plaintes des premiers chrétiens

contre les persécutions païennes. Supposons qu'un
commissaire de l'empereur romain soit entré en conférence avec
les députés chrétiens. Après avoir appris le sujet de leurs
plaintes : Messieurs, leur dit-il, de quoi vous plaignez-vous
On vous traite comme vous nous traiteriez, si vous étiez à

notre place. Votre Dieu vous a commandé de contraindre à le
suivre. Les députés répondent : il est vrai, monseigneur, que
si nous étions les plus forts nous ne laisserions personne au
monde qui ne se fît baptiser. Mais en cela paraîtrait notre charité

pour le prochain. Nous voyons qu'on se damne éternellement,

si l'on ne suit pas notre religion : nous serions donc

bien cruels de n'employer pas la contrainte. Mais nous ne
ferions pas cela cruellement, comme font les païens envers

nous; nous userions de procès et de chicanes; nous empêcherions

les assemblées de religion ; nous leur enverrions des
soldats ; si nous les attrapions fuyant, nous les enverrions aux
galères ; mais pour les tuer, à Dieu ne plaise — Le commissaire :

Sans mentir, messieurs, vous êtes d'admirables gens ; vous

comptez pour une grande charité de ne pas faire mourir tout
d'un coup, mais de rendre un homme misérable pour fort
longtemps, soit qu'il se résolve à pourrir dans un cachot, soit

1 Bayle aurait pu citer encore Chrysostome qui mourut vingt-cinq
ans après Athanase et qui dit (de sacerdotio, liv. II, chap. 2): « Dans le

monde les magistrats, quand ils ont arrêté des malfaiteurs au nom des

lois, déploient une grande autorité et les empêchent malgré eux de se

livrer à leurs penchants. Ici, au contraire, il faut rendre les hommes

meilleurs, non par la violence, mais par la persuasion ; car les lois ne

nous ont pas donné la même autorité pour retenir les coupables; et, les

lois nous l'eussent-elles donnée, nous ne pourrions pas l'exercer, puisque
Dieu ne couronne que ceux qui renoncent au mal volontairement et non

par contrainte. >



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 131

qu'il ait la faiblesse de faire semblant de croire ce que sa
conscience lui montre comme une piété détestable. Allez,
messieurs, je vous trouve plaisants de vous glorifier d'une
rusée politique qui est la vraie cause pourquoi vous n'en
voulez pas au sang de vos sujets : c'est que vous êtes bien
aises de ne pas en diminuer le nombre afin d'être
toujours puissants temporellement et de vous vanter d'avoir
plus fait sans supplices que les autres par les supplices.
Prenez-le comme il vous plaira. Nous ne serons pas assez

sots, si nous pouvons l'empêcher, pour vous laisser venir à

l'état où vous feriez tant de désordres. Résolvez-vous à souffrir.

L'empereur, mon maître, doit ce sacrifice au repos public
de son siècle et de toute la postérité dont vous seriez le fléau.
— Les députés : Ce n'est que par accident et avec le plus grand
déplaisir du monde que nous en viendrions à la violence. Nous
tâcherions d'abord par nos instructions de persuader nos
vérités. Mais si nous avions le malheur de rencontrer des

esprits obstinés, alors, malgré nous, mais par une charitable
mordacité, nous leur ferions faire par force ce qu'ils
n'auraient pas fait volontairement. Nous aurions même la charité
de n'exiger pas d'eux qu'ils avouassent qu'ils signent par
force; ce serait un monument de honte pour eux et pour leurs
enfants et pour nous aussi. Nous les obligerions de signer
qu'ils font tout cela volontairement. Au reste, monseigneur,
il ne s'ensuit pas de ce que nous avons le droit de contraindre
que vous l'ayez aussi. Nous parlons pour la vérité et, à cause
de cela, il nous est permis de faire violence aux gens. Mais
les fausses religions, ne possédant pas ce privilège, ce qu'elles
font est une cruauté barbare; et ce que nous faisons est une
action toute divine, et une violence toute sainte, remplie de
zèle et de charité. — Le commissaire : Mes bonnes gens, vos
maximes n'ont que ce défaut, c'est qu'elles sont mal appliquées

; il n'y a que la religion de mon maître qui puisse parler
ainsi, parce qu'elle est la véritable. Je vous promets, de sa

part, qu'il ne maltraitera que les opiniâtres d'entre vous. Faites-
vous instruire et convertissez-vous et vous éprouverez les
effets de sa clémence. (P. 235-240.)



132 F.-C.-J. VAN GOENS

Enfin, la contrainte expose les chrétiens à une oppression
continuelle. En effet, chaque secte se croyant en possession
de la vérité, il est clair que si Jésus-Christ a commandé la

persécution, chaque secte se croira obligée de lui obéir en

persécutant les autres, jusqu'à ce qu'elle les ait contraintes à

se conformer à sa profession de foi. Ainsi l'Eglise ne sera

qu'un enfer perpétuel et le monde devient un coupe-gorge.
(P. 246-251 L)

IV

Telle est la réfutation du sens littéral du fameux passage de

la parabole des conviés qui s'excusent; c'est la première
partie du commentaire. On ne sera pas surpris d'apprendre
qu'il fut mis à l'index en 17142. Il serait intéressant de savoir

l'impression qu'il fit sur le public contemporain. Tout ce que
nous pouvons dire, c'est que l'auteur du grand article de

l'Encyclopédie sur la Tolérance renvoie les lecteurs au Commentaire,

comme à un livre qui a épuisé la matière. Quoi qu'il en

soit, Bayle fit suivre cette première partie d'une seconde

« contenant la réponse aux objections qu'on peut faire contre
ce qui a été prouvé dans la première. » Ici nous allons entendre

la discussion des raisons qu'on allègue tour à tour contre
la tolérance autant que celles qu'on avance en faveur de la

persécution. Cette discussion attaque le sujet d'une manière
beaucoup plus approfondie. C'est alors que l'implacable
collègue orthodoxe de Bayle, Pierre Jurieu, qui avait flairé
l'origine du commentaire anonyme, sonna l'alarme l'année
suivante (1687) en publiant un Traité des droits des deux
souverains en matière de religion, la conscience et le prince.
« C'est une conspiration contre la vérité, » disait Jurieu. « De

quoi s'agit-il? D'établir l'indifférence de toutes les religions,
ce qui est l'idole de ces messieurs. Que veulent-ils Donner
à la conscience erronée les mêmes droits qu'à la conscience

1 « Voilà les abîmes où se jettent les infâmes détenseurs du sens
littéral de la parabole, qu'on pourrait plutôt nommer directeurs généraux
des bouchers et des bourreaux qu'interprètes de l'Ecriture. » (I, p. 168)

2 La France protestante, seconde édition, p. 1066, 1.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 133

non errante et permettre à tous de prêcher publiquement et
de faire des disciples1. » Bayle répondit à cette attaque, en se

dérobant toujours sous le manteau de l'Anglais2, dans la
quatrième partie de son commentaire, dans laquelle il démontre
« que le droit de persécuter n'appartient pas moins aux
hérétiques qu'aux orthodoxes. » Nous allons puiser dans cette
seconde partie et dans la quatrième les considérations importantes

destinées à compléter celles du commentaire proprement

dit.

L'évidence, dit Bayle, est une qualité relative. Elle peut
venir ou du biais sous lequel nous envisageons les objets, ou
de la proportion qui se trouve entre nos organes et eux, ou
de l'éducation et de l'habitude, ou de quelques autres causes.
Ainsi il n'y a point de conséquence de nous à notre prochain.
Plusieurs personnes regardent le chef-d'œuvre d'un Michel-
Ange et en font mille jugements différents. Le connaisseur le
trouve admirable; d'autres, qui n'ont nul goût ni habileté, le

méprisent. Le connaisseur pourra se moquer tant qu'il lui
plaira de leur ignorance ou en avoir pitié ; mais il serait ridicule

s'il les accusait de mentir et de soutenir malicieusement

que le tableau ne vaut rien, pendant qu'ils savent le contraire.
— Mais, dit-on, la beauté de ce tableau est si visible qu'il n'y
a pas moyen de ne pas la voir. Qui vous a dit cela? Et vous
même, qui la connaissez si bien, voyez-vous la bonté et la
beauté de certaines pierreries qu'un joaillier prétend qui doit
sauter aux yeux de tout le monde On voit que tout ceci en
termes couverts est la même chose que de dire: la raison du

plus fort est toujours la meilleure. J'ai droit parce que je
m'appelle lion3.

On en appelle à la Providence qui se sert des passions des

hommes pour faire son œuvre*. Je sais bien que Dieu se sert

1 Cf. Frank Puaux, Les précurseurs français de la tolérance au XVII°"
siècle, p. 64 suiv.

2 Tome II, p. 162
3 P. 268-272.
4 II est curieux démettre ici en regard l'opinion contraire de Jurieu:



134 F.-C.-J. VAN GOENS

des passions de l'âme pour nous porter à lui et pour nous
détacher du monde; mais c'est de telle sorte qu'il nous défend
de faire à notre prochain le mal dont sa Providence se servira

pour son salut. Par exemple, il n'y a pas de doute que Dieu ne

se puisse servir, pour convertir un jeune étourdi, d'une blessure

qui l'estropiera ; d'un vol qui le réduira à l'aumône ; d'une
calomnie qui le ruinera de réputation et qui le contraindra de se

confiner dans une retraite où il ne songera qu'aux choses du

ciel ; mais ces bons usages que Dieu sait tirer de ces disgrâces
n'empêchent pas que celui qui estropie, qui vole, qui calomnie

cet homme ne commette un très grand péché. Ainsi il
faut dire que les souverains sont très criminels lorsqu'ils
ruinent un homme d'autre religion, quoique Dieu puisse se servir
de ces maux pour éclairer cet homme par les secrets ressorts
et incompréhensibles adresses de sa grâce L Mais j'ai hâte

d'ajouter que, bien loin que Dieu se serve souvent des
persécutions pour faire connaître la vraie religion aux persécutés,
l'expérience nous enseigne au contraire qu'elles ne sont de nul
usage par rapport à la conversion à la véritable foi. En effet,
qu'est-il arrivé pendant que le roi de France n'a fait
qu'inquiéter ses sujets de la religion Les uns se sont attachés

« Peut-on nier que le paganisme est tombé dans le monde par l'autorité
des empereurs romains On peut assurer sans témérité que le paganisme
serait encore debout et que les trois quarts de l'Europe seraient encore
païens, si Constantin et ses successeurs n'avaient employé leur autorité
pour l'abolir. Mais je vous prie, de quelles voies Dieu s'est-il servi dans ces

derniers siècles pour rétablir la véritable religion en Occident Les rois de

Suède, ceux de Danemark, ceux d'Angleterre, les magistrats souverains
de Suisse, des Pays-Bas, des villes libres d'Allemagne, les princes
électeurs et autres princes souverains de l'empire n'ont-ils pas employé leur
autorité pour abattre le papisme? En vérité, il faut être bien téméraire

pour condamner des voies dont la Providence s'est constamment servie

pour établir la véritable religion, excepté le premier établissement du

christianisme et sa conservation dans laquelle Dieu a voulu qu'il y eût

un miracle sensible; c'est pourquoi Dieu n'a pas voulu que l'autorité s'en

mêlât; excepté, dis-je, cet endroit de l'histoire de l'Eglise, on voit cons"

tamment partout que Dieu fait entrer l'autorité pour établir la véritable
religion, et pour ruiner les fausses. » (Droits des deux souverains, p. 280"

282.)
1 P. 278, 279.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 135

plus que jamais à leur foi en se reprochant de ne pas l'avoir
assez appréciée ; les autres ont succombé à la tentation et il en
est résulté de l'hypocrisie et de l'irréligion. Cela s'est vu non
seulement chez les chrétiens de France et d'Angleterre, mais

aussi chez les infidèles sous Décius et sous Mahomet. La
contrainte n'a point été tirée de son ordre naturel, qui est, ou
d'affermir les gens dans leurs opinions ou de les engager à

les dissimuler, par crainte, par vanité, par ambition, ou de

faire naître l'indifférence1.

Les amis de la contrainte aiment aussi à invoquer de
glorieux prédécesseurs, bibliques et autres, et même les protestants.

1. Voilà, disent-ils, Moïse qui ordonne de lapider les Israélites

qui se laissent séduire par l'idolâtrie (Deut. XIII), Elie
qui fait mourir sans miséricorde les prêtres de Baal (1 Rois

XVIII, 40). Mais on oublie, dit Bayle, que Dieu s'accommode à

chaque loi, lorsque son temps est venu, et la laisse là, lorsque

le temps d'une autre loi se présente, dont l'observation
exclut l'exécution de celle-là. Or Dieu n'était pas seulement le
Dieu d'Israël, mais le chef de son gouvernement temporel;
sous ce régime, l'idolâtrie devenait un crime de félonie, une
sédition, une révolte contre le souverain magistrat, aussi

digne de supplice que le serait celui qui exhorterait le peuple
de Londres à prêter serment de fidélité et d'obéissance au
roi de France ou au roi d'Espagne. Il n'y a pas de

conséquence de cet état-là à l'Evangile, parce que les préceptes de

l'Evangile ne sont pas les lois politiques des Etats, sinon à

l'égard de certains chefs sans lesquels la société humaine ne
saurait subsister2. Le christianisme n'est la loi fondamentale
d'aucun Etat, en sorte qu'un roi ne soit le maître dans son
royaume que parce qu'il est chrétien : Constantin et Clovis
n'acquirent pas un seul petit degré de droit en se faisant
baptiser, au delà de ce qu'ils en avaient sous le paganisme, et
Julien l'Apostat ne régnait pas moins légitimement que s'il
eût été chrétien3. Quant à Elie, animé de l'esprit prophétique,

1 P. 279, 285. - s p. 325. _ 3 p, 330.



136 F.-C.-J. VAN GOENS

il pouvait agir par dispense et connaître par révélation l'intérieur

des faux prophètes et leur malice opiniâtre et frauduleuse,

en sorte qu'ils abusaient sciemment et malicieusement
du peuple1. Ajoutons d'autre part que, sous l'ancienne loi, on
tolérait même les hérésies les plus affreuses, comme la secte
des sadducéens qui niaient la vie future. Non seulement on
les souffrait patiemment, mais aussi Jésus-Christ n'a jamais
trouvé mauvais qu'on les souffrît2. Enfin on peut dire de la
loi de Moïse contre l'idolâtrie ce que Jésus-Christ a dit de la
loi du divorce : c'est à cause de la dureté de votre cœur ;

mais au commencement il n'en était pas ainsi (Mat. XIX, 8)3.
2. On se retranche sur l'exemple donné par les empereurs

tels que Constantin, Théodose, Honorius. Qu'est-ce que tout
cela? Une conduite de cour est-elle la règle de l'équité?
Est-ce là qu'il faut chercher, ce qui est juste et injuste?
Ah! mais les Pères ont loué leur zèle! Que signifie cela? Il
vaudrait mieux cacher leur faiblesse et le peu de soin qu'ils
avaient pris de se faire de bons principes généraux ; se

contentant de vivre au jour la journée, de raisonner comme des

girouettes, tantôt à droite, tantôt à gauche, comme le temps
se portait4. Mais que dirons-nous des protestants qui ne donnent

point liberté de conscience aux autres sectes? Ici Bayle
entre dans des détails forts intéressants.

3. Il y a ici quelques distinctions à faire. Les souverains

qui font des lois par rapport à la conscience excèdent
manifestement leur pouvoir. Mais appelés à la conservation de

l'Etat auquel ils commandent, ils peuvent ordonner que
ceux qui troubleront le repos public, toute secte qui s'en

prend aux lois de la société, seront punis selon l'exigence des

cas. En revanche si une secte laisse en entier les lois qui sont
la sûreté des particuliers, je ne pense pas qu'on ait aucun
droit de la vexer, sous prétexte qu'elle n'obéirait pas en
particulier à une certaine loi, que l'on ferait, de croire certaines

1 P. 326, 329. - 2 P. 330. - 3 P. 332.

'P. 334-336. Nous avons vu plus haut que Baylene portait pas toujours
sur les Pères le jugement absolu que nous recueillons ici. (Comparer ce

que nous avons cité plus haut, p. 16.)



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 137

choses et de servir Dieu selon certains rites. Si l'on me
demande donc ce que je pense de certains Etats protestants qui
ne souffrent qu'une religion, je réponds que s'ils le font par
la seule vue de la fausseté qu'ils croient être dans les dogmes
des autres religions, ils ont tort; car qui a requis cela de

leurs mains? la fausseté doit-elle être combattue par d'autres
armes que par celles de la vérité? Combattre des erreurs à

coups de bâton n'est-ce pas la même absurdité que de se

battre contre des bastions avec des harangues et des

syllogismes d Au lieu d'envoyer des soldats, les souverains
doivent lâcher contre ceux qui enseignent une autre doctrine

que la leur, leurs théologiens, ministres et professeurs et leur
donner ordre de travailler de toutes leurs forces à la réfutation

de l'autre doctrine. Que si par ce moyen ils ne peuvent
pas désarmer ceux qui l'enseignent, ils doivent les laisser en

repos et se contenter de leur obéissance aux lois municipales
et politiques2.

Bayle fait cependant ses réserves. Quant aux opinions
contraires par leur nature à la tranquillité de l'Etat, je les maintiens

indignes de tolérance et je trouve fort à propos que tous
les Etats qui sont délivrés du papisme fassent des lois très
sévères contre son introduction ; et que ceux où il y a des

papistes, les tiennent enchaînés comme des lions et des

léopards, c'est-à-dire qu'ils leur ôtent tellement la force de nuire
par de bons et sévères règlements bien exécutés, qu'on n'ait
rien à craindre de leurs machinations3. Touché cependant
d'un sentiment d'humanité, Bayle propose immédiatement une
mitigation à apporter à ces lois : Je ne voudrais pas cependant

que jamais on laissât les personnes des papistes exposées
1 P. 342. - 2 P. 342.
311 est curieux de comparer ici les idées de Milton, mort en 1674, peu

d'années avant la date du commentaire de Bayle. Milton qui voulait la
tolérance pour tous sans en excepter les sociniens, en exclut les
catholiques, non, comme Bayle, par des motifs politiques, mais parce que leur
adoration est une idolâtrie, condamnée par l'Ancien Testament. Public,
ce culte donne du scandale à tous les témoins consciencieux ; privé, il
offense Dieu qui s'est déclaré contre toute idolâtrie, même secrète- Milton
en appelle à Ezéchiel Vili, 12. Cf. Lecky, 1. 1., U, 85, 86.



138 F.-C.-J. VAN GOENS

à aucune insulte, ni qu'on exigeât d'eux qu'ils assistassent

par contrainte à des exercices de religion auxquels leurs
consciences répugneraient, ni enfin qu'on récompensât ceux qui
se convertiraient; car ce serait faire l'office du Démon tentateur.

Je voudrais qu'il fût établi que tous les nouveaux
convertis demeureraient exclus toute leur vie des privilèges et
des grâces dont leur première religion les aurait exclus ; car

par là on serait assuré que ceux qui se convertiraient le
feraient en vertu de l'instruction et ne feraient pas les
hypocrites1. Au reste, comme ce n'est que par rapport au bien

temporel de la république que l'on doit tenir de court ces

gens-là, je ne désapprouve pas que les souverains qui ont
des raisons particulières et valables de ne pas se défier d'eux,
leur accordent une plus ample liberté, et tout aussi grande
que l'intérêt de l'Etat le peut permettre, car, comme je l'ai
dit, ce n'est pas à la fausseté des opinions qu'il faut prendre
garde, mais à l'opposition qu'elles font à la sûreté publique2.

Ces concessions cependant coûtent à Bayle, car tout d'une
haleine il se met à énumérer les principes détestables du
papisme. Tout bien considéré, dit-il, il faut envisager les
papistes comme des gens qui ne souffrent qu'à regret la
domination des protestants, qui cherchent les voies d'acquérir la

domination; de recouvrer les églises et les biens dont ils
jouissaient et d'exterminer ce qu'ils nomment l'hérésie3. D'où
il suit qu'au fond l'Eglise romaine ne doit pas être tolérée. En
résulte-t-il que l'Eglise romaine, sachant qu'elle ne serait

pas tolérée par les protestants s'ils étaient les plus forts, ne
doit pas les tolérer non plus quand elle est la plus forte?
Nullement. En effet, il y a une notable différence entre elle
et eux, c'est que la non-tolérance des protestants est déchargée

de ce qu'elle a de plus odieux dans le papisme, savoir de

jeter la conscience à force de tentations dans l'hypocrisie et
dans de mortels remords, au lieu que les protestants laissent
ou la liberté de sortir avec ses biens ou celle de servir Dieu
dans sa maison à sa fantaisie. Ajoutons que dans les lieux
où on les tolère, les protestants se comportent en fidèles su-

'P. 343. - 2 p. 344. - 3P. 346.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 139

jets, n'ayant jamais pris les armes lorsqu'on ne les a pas
inquiétés dans leur liberté de conscience. Enfin dans les lieux
où ils dominent, ils traitent les papistes qui s'accommodent
aux lois du pays en bons sujets, avec beaucoup de douceur,
comme il paraît en Hollande et au pays de Clèves, tandis que
les princes et les Etats romains persécutent sans fin et sans

cesse, ou d'effet ou d'intention. Témoin la maison d'Autriche,
la Pologne et la Savoie. Louis XIV apprend lui-même à toute
l'Europe dans la préface de l'édit révocatif, que lui, son père
et son grand-père ont toujours eu dessein de révoquer celui
de Nantes, mais que d'autres occupations ne le leur ont pas
permis1.

4. Il me reste à parler de la tolérance que les Etats protestants

doivent avoir pour les religions qui ne demandent qu'à
suivre leur conscience sans aucun préjudice des lois municipales

et politiques. Je dis nettement et franchement que ceux
qui ne donnent pas la liberté de conscience à de telles
religions font mal2. Il n'est pas essentiel à la liberté de religion
d'avoir des temples publics, de pouvoir marcher dans les rues
processionnellement; il suffit d'avoir la permission de

s'assembler, de célébrer l'office divin, de raisonner modestement
en faveur de sa créance et contre la doctrine opposée selon
l'occasion. Il en résulte qu'il serait injuste : 1° de ne laisser
entrer dans le pays aucune personne de différente religion
pour y séjourner et pour y semer ses sentiments, puisqu'une
telle loi exclurait tout aussi bien les prédicateurs de la vérité
que ceux du mensonge ; 2° de défendre de rien innover dans
la religion à peine d'être exilé, puisqu'il n'y a homme, si
persuadé qu'il soit de ce qu'il croit, qui n'ait lieu de croire qu'il
peut apprendre d'autres choses et s'en bien trouver ; 3° de

contraindre celui qui aurait enseigné quelque chose contre la
religion dominante à se rétracter à peine du feu, comme cela
s'est vu dans le supplice de Servet. Il faut cependant répondre
à ceux qui concluent de ce supplice que les protestants poussent

la persécution aussi loin que les papistes : le supplice de
Servet et d'un très petit nombre d'autres gens semblables

1 P. 347-350. - 2 P. 351.



140 F.-C.-J. VAN GOENS

errant dans les doctrines les plus essentielles, est regardé à

présent comme une tache hideuse des premiers temps de

notre Réformation, fâcheux et déplorable reste du papisme;
et je ne doute pas que si le magistrat de Genève avait aujourd'hui

un tel procès en main, il ne s'abstînt bien soigneusement

d'une telle violence L

On objecte encore à la tolérance d'être la source de toutes
sortes de confusions et de sectes. La multiplicité des religions,
dit-on, enfante la division entre les nations, au sein de l'Etat et

dans la famille. Convenons cependant que si chacun avait la

tolérance, il n'y aurait qu'une honnête émulation à qui se

signalerait le plus en piété, en bonnes mœurs, en science.
Chacune des sectes se piquerait de prouver qu'elle est la plus
amie de Dieu en témoignant un plus fort attachement à la
pratique des bonnes œuvres2. — Il faut en dire autant de l'innovation.

Tous les désordres qui accompagnent les innovations de

religion viennent de ce qu'on s'oppose aux novateurs avec le

fer ou le feu ou bien de ce que la nouvelle secte, remplie d'un
zèle inconsidéré, veut détruire par la force la religion qu'elle
trouve déjà établie. C'est encore la tolérance qui épargnerait
au monde tout ce mal et c'est l'esprit persécutant qui le lui
apporte3. — On allègue encore le factieux qui prend la religion
pour manteau. Mais le souverain n'a qu'à constater la sédition

et à la punir. — On insiste sur les hérétiques ; « vrais empoisonneurs

des âmes, ils sont pires, dit-on, que les voleurs des

grands chemins qui ne tuent que le corps. Evidemment les

princes doivent punir ces méchants » Distinguons le droit

1 P. 355. Jurieu ne fait pas un reproche a la république de Genève
d'avoir condamné Servet au feu.« Servet, dit-il, est un athée dont il est

permis de se défaire. » (Franck Puaux, Précurseurs français de la tolérance,

p. 70.)
2 P. 357. Ailleurs Bayle dit : « l'exemple de la république de Hollande

qui tolère plusieurs sectes avec beaucoup d'équité, fait voir manifestement

que, pourvu qu'on donne une raisonnable liberté aux sectes, elles

concourent toutes, avec la religion dominante, au bien généi al de l'Etat. »

(Cf. Lenient, 1. c. p., 59.)
3 P. 359.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 141

qu'ont reçu les princes de châtier par le glaive ceux qui violent
la sûreté publique d'avec le droit qu'on attribue faussement aux
mêmes princes sur la conscience. Les violateurs de la sûreté

publique pèchent sciemment et par malice et violentent leur
prochain, en dépit de leur Dieu et de leur roi. Il n'en est pas
de même des hérétiques. D'abord, ils ne violent personne; ils
font voir à leur prochain une autre créance et allèguent en sa

faveur les meilleures raisons qu'ils peuvent. Après cela ils laissent

cet homme dans sa pleine liberté ; s'il veut se convertir
ils en sont bien aises ; s'il ne le veut pas, à lui permis, ils le

recommandent à Dieu. Ensuite les hérétiques ne pèchent pas

par malice; la présomption est qu'ils n'agissent pas contre leur
conscience; ils croient au contraire rendre un grand service à

Dieu et c'est le zèle vrai ou faux, mais enfin le zèle de sa gloire
et l'instinct de la conscience qui les poussent1. Enfin, quant à

la bigarrure des sectes qu'on prétend naître de la tolérance, je
dis qu'elle est un moindre mal que les cruelles exécutions au

moyen desquelles l'Eglise romaine a tâché de conserver l'unité
sans en venir à bout. Et quant à l'unité, il est humainement
inévitable que les hommes n'envisagent pas en différents siècles

et en différents pays les doctrines religieuses de différente
manière et qu'ils n'interprètent pas les uns d'une façon, les
autres d'une autre, ce qui est susceptible de plusieurs sens.
Nous ne sommes pas maîtres de nos idées et une loi éternelle
nous défend de trahir notre conscience. Ce serait une belle
chose que l'accord de tous les chrétiens à la même profession
de foi ; mais comme c'est une chose plus à souhaiter qu'à espérer,

comme la diversité d'opinions semble être un apanage
inséparable de l'homme, tandis qu'il aura l'esprit aussi borné
et le cœur aussi déréglé qu'il l'a, il faut réduire ce mal au plus
petit désordre possible ; et c'est sans doute de se tolérer les
uns les autres ou dans une même communion, si la qualité
des erreurs le souffre, ou du moins dans les mêmes villes.
Qu'on soit tout ce qu'on voudra, dit l'Eglise romaine, pourvu
qu'on se soumette à mon autorité, on est assuré delà tolérance.
Pourquoi ne serait-il pas permis entre protestants de tolérer une

1 P. 364,365.



142 F.-G.-J. VAN GOENS

infinité de sectes pourvu qu'elles reconnaissent l'autorité de

l'Ecriture, et une infinité d'opinions différentes dans les points
où l'Ecriture n'est pas d'une clarté nécessitanted

Faut-il donc introduire une tolérance générale, qui s'étende
aux juifs, aux mahométans, aux païens, aux blasphémateurs,
aux hérétiques et aux athées dans la république Il y a des
occasions où les sentiments moyens sont les meilleurs et les deux
extrémités vicieuses ; mais en cette rencontre, on ne saurait
trouver de juste milieu ; il faut tout ou rien. On ne peut avoir
de bonnes raisons pour tolérer une secte, si elles ne sont pas
bonnes pour en tolérer une autre.

Bayle s'occupe peu des juifs : il se contente de rappeler
qu'ils sont tolérés dans plusieurs états protestants et même
dans un pays d'inquisition comme l'Italie, tandis que tout ce

qu'il y a de gens raisonnables ont horreur du traitement qu'on
leur fait en Portugal et en Espagne. Quant aux mahométans,
dit-il, je ne crois point qu'ils soient plus indignes de tolérance

que les juifs ; au contraire, ils le sont moins, puisqu'ils tiennent

Jésus-Christ pour un grand prophète 2.

Aussi, s'il prenait fantaisie au Mufti d'envoyer en chrétienté
quelques missionnaires, comme le pape envoie aux Indes, je ne

pense pas qu'on fût en droit de les punir, pourvu qu'ils ne
fissent rien contre l'obéissance due au souverain dans les choses

temporelles. Il ne faut point admettre double poids et double
mesure. Plût à Dieu que les infidèles accordassent pleine
liberté à nos missionnaires, pourvu que les leurs en obtinssent

1 P. 370-374.
2 Bayle témoigne aussi ailleurs une grande tendresse aux Turcs et oppose

malignement leur tolérance aux persécutions des nations chrétiennes.
« Trouvez-moi, dit-il, parmi les princes chrétiens des conquérants qui
puissent tenir la balance contre les Saladin, les Tamerlan, les Amurat,
les Bazajet, les Mahomet II et les Soliman IL » Mahomet n'est à ses yeux
ni un ministre du diable, ni un antéchrist, comme le répétaient encore
la plupart des écrivains religieux, mais tout simplement un politique, un
imposteur habile, qui a su exploiter l'ignorance et le fanatisme de ses

prosélytes au profit de son ambition. (Voir Dictionnaire, art. Mahomet:
Mahomet II)



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 143

chez nous Les prédicateurs mahométans ne gagneraient rien
chez nous et les nôtres pourraient faire beaucoup de fruits chez
les nations infidèles, sans prisons et sans supplices. Mais hélas

on ne croit pas que la vérité soit capable de rien faire toute
seule; on lui donne pour adjoints les bourreaux et les dragons ;

adjoints qui se passent bien de la vérité ; puisque tout seuls et
sans elle, ils font ce qu'ils veulent L Ajoutons que les païens
sont dignes d'une tolérance que Théodose, Valentinien, Martien

leur ont refusée. Qu'on ne dise pas qu'on ne violentait pas
la conscience des païens en leur défendant le culte des dieux
sous peine de mort ; car il est certain qu'ils étaient attachés à

ce culte par des liens de superstition très forts. Il s'en est

trouvé, comme Généride2 sous Honorius, qui étaient prêts à

renoncer à de grandes charges plutôt qu'à leur paganisme.
On se récrie contre les blasphémateurs et les démolisseurs

des fondements du christianisme. Commençons par définir les
termes ; il faut s'accorder sur un principe commun au persécutant

et au persécuté ; si chacun n'admet que sa propre
définition, ce sera une pure pétition de principe, en commençant
par cette hypothèse : j'ai raison et vous avez tort3. Afin qu'un
blasphémateur soit punissable, il ne suffit pas que ce qu'il dit

» P. 378,379.
2 En 400 fut rendue une loi qui excluait de toutes les charges du palais

ceux qui ne partageaient pas la foi du prince. Aussitôt que Généride,
commandant de la milice romaine, eut connaissance de la nouvelle loi, il
déposa son ceinturon, signe du grade dont il était revêtu et se retira chez,

lui. Honorius, surpris de ne plus le voir, lui fit demander pourquoi, étant
au nombre de ses officiers, il ne se rendait pas au palais. Pour toute
réponse, Généride rappela la loi qui venait d'être rendue. L'empereur
répondit qu'un grand nombre d'officiers s'étaient soumis à cette loi, mais
qu'il ne lui demandait pas de suivre leur exemple. Généride refusa
d'accepter une faveur injurieuse envers les officiers qui pour une cause
semblable avaient renoncé à leurs dignités. Il ne perdit pas son grade, car
l'empereur, contraint par la pudeur autant que par la nécessité, révoqua
la loi. accordant à chacun la faculté de conserver son opinion avec ses

magistratures et ses commandements militaires. (Beugnot, Histoire de la
destruction du paganisme en Occident, II, p. 54.) On voit que Bayle
avait choisi un des plus beaux exemples pour appuyer sa thèse.

3 Ceci est dit en vue de Servet : « les blasphèmes dont on l'accusait ne
pouvaient pas recevoir ce nom en vertu d'un principe ou d'une idée qu'il



144 F.-C.-J. VAN GOENS

soit un blasphème selon la définition qu'il plaira à d'autres de
donner de ce mot-là ; il faut qu'il le soit selon sa propre
doctrine. Qu'un chrétien qui ne croit pas la Trinité et qui est
persuadé en sa conscience qu'il ne peut pas y avoir trois personnes,

dont chacune soit Dieu, sans qu'il y ait trois dieux, dise et
soutienne que le Dieu des catholiques et des protestants est un
faux dieu, un dieu contradictoire, ce n'est pas blasphémer à

son égard, puisqu'il ne dit rien contre la doctrine qu'il reconnaît,

mais contre une autre qu'il ne reconnaît pas. Si on laisse
les persécuteurs maîtres de la définition du blasphème, il n'y
aura pas de plus grands blasphémateurs que les premiers chrétiens

qui ont vomi toutes les injures possibles contre les dieux
du paganisme. Il y avait ici un manque d'honnêteté et de chanté,

mais il n'y avait pas de blasphème, parce que ceux qui
proféraient ces épithètes ne les dirigeaient pas contre la divinité
qu'ils adoraient mais contre une chose qu'ils croyaient n'être
que la vision et la chimère d'un autre parti1. Il faut dire qu'un
tel a sur les manières de parler de Dieu honorablement d'autres

idées que nous; que le contraire lui semblerait injurieux à

Dieu ; qu'il s'estimerait blasphémateur s'il parlait comme les
autres. Dieu qui juge sainement de toutes choses, ne prend
point garde, si le présent qu'on lui fait de telles ou telles
opinions de la divinité est grand en lui-même ; mais si c'est le

plus grand qui nous ait paru, après avoir cherché le plus digne
de lui être offert2. Quant aux démolisseurs des fondements du

christianisme, c'est encore la même chose. Est-ce renverser
une chose qui en soi et réellement est le fondement du
christianisme, ou une chose qui est crue telle par l'accusateur, non
par l'accusé? Il faut se servir de principes avoués des deux

partis. Si l'on en vient à bout, l'accusé sera réduit à la
tolérance sur le pied d'une secte non chrétienne ; si l'on n'en vient
pas à bout, il ne sera pas justement traité comme renversant
les fondements3.

Faut-il aussi étendre la tolérance aux sociniens? Ici Bayle,

admît aussi bien que le Sénat de Geneve et par conséquent il ne pouvait
être puni comme blasphémateur. » P. 385.

1 P. 383, 386. - 2 P. 367-370. - 3 P. 383-388.



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 145

rationaliste supranaturaliste comme eux, éprouve un grand
embarras. Le xvne siècle avait en horreur l'hydre du socinia-
nisme; elleétait l'objet de la persécution catholique autant que
protestante1. Cette profonde antipathie des réformés provenait

du nominalisme et du pélagianisme que les sociniens
partageaient avec l'Eglise romaine et de la critique purement
intellectuelle, mais souvent irréfutable qu'ils faisaient des grands
dogmes que la réforme continuait de professer de concert avec
les grands Conciles : trinité, incarnation, satisfaction. N'admettant

pas l'immanence de Dieu, ils niaient la religion naturelle,
faisaient de l'âme humaine une table rase et attribuaient toute
religion à une tradition extérieure; rejetaient la toute-présence
et l'omniscience de Dieu, dans l'intérêt du libre arbitre qu'ils
déclaraient indépendant de Dieu, et méconnaissaient la part de

vérité renfermée dans les dogmes conciliaires. Dès lors on ne
s'étonne pas de la longue liste des théologiens réformés qui
combattirent les sociniens: Vœtius, Witsius, Vitringa en

Hollande; Turretin, Pictet, Stapfer en Suisse2. Les synodes
réformés à leur tour combattirent à l'envi cet ennemi redoutable.

Ainsi le modérateur du synode de la Rochelle de 1571,
Théodore de Bèze, avertit tous les pasteurs, anciens, diacres,
fidèles d'empêcher que les hérésies sociniennes ne s'introduisissent

en aucune manière dans les églises réformées de France3.
Et que fait Bayle Il va du blanc au noir. Tantôt il s'écrie : « à

Dieu ne plaise que je veuille étendre la jurisdiction de la lu-
1 Jurieu dans son Tableau du socinianisme p. 7 dit : « qu'il était temps de

s'opposer à ce torrent qui se répandait de tous côtés et que le poison
commençait à passer aux parties nobles. » Bossuet dans l'oraison de

Henriette de France: <* ce qui remuait le fond des coeurs, c'était un dégoût
secret de tout ce qui a de l'autorité et une démangeaison d'innover sans
fin, après qu'on en a vu le premier exemple. Ainsi les calvinistes, plus hardis

que les luthériens, ont servi à établir le sociniens qui ont été plus loin
qu'eux et dont ils grossissent tous les .jours le parti. » IV Avis aux
protestants: « on voit l'état présent de la réforme et la pente de ces églises
prétendues qui ont pour fondement qu'il n'y a rien de vivant, ni de parlant

sur la terre a quoi on doive s'assujettir en matière de religion. Le
socinianisme s'y déborde comme un torrent sous le nom de tolérance. >

2 Voir Schölten. Doctrine de l'Eglise réformée II, p. 182-270.
3 G. de Felice, Les Synodes nationaux, p. 85.

THÉOL. ET PtltL. 1889. 10



146 F.-C.-J. VAN GOENS

mière naturelle, autant que le font les sociniens, lorsqu'ils
prétendent, que tout sens donné à l'Ecriture, qui n'est pas
conforme à cette lumière, est à rejeter et qui, en vertu de cette
maxime, refusent de croire la Trinité et l'Incarnation. Non,
non, ce n'est pas là ce que je prétends sans bornes et sans
limites1. » Tantôt il déclare qu'après avoir prouvé que les

païens, les Juifs, les Turcs sont dignes de tolérance, les
sociniens le sont aussi2. Finalement il les renvoie absous. « Si les

catholiques, dit-il, nous font une injustice grossière en imputant

le rejet du dogme de la transsubstantiation à un principe
de corruption, nous faisons injustice aux sociniens en prétendant

qu'ils ne croient pas la Trinité dans l'Ecriture par un principe

de corruption ; car de quoi ce nouveau dogme les chargerait-il?

En seraient-ils plus gênés en leur conscience, lorsqu'ils
tomberaient dans le crime? en oseraient-ils moins se dispenser
d'obéir à Dieu et de résister aux tentations de la chair? Il est
clair que non et que c'est la même chose par rapport à cela ou
de croire un Dieu unique en nature et en personne ou de le
croire seulement unique en nature3.

Il n'y a qu'une catégorie d'hommes que Bayle dans son
Commentaire ait exclu du bénéfice de la tolérance, ce sont les

athées. « Qu'à cet égard le bras séculier fasse ce qu'il trouvera
apropos. » Et pourquoi? D'abord parce que les athées

choquent les lois fondamentales de l'Etat enôtant la Providence et

toute la crainte de la justice de Dieu. Ensuite — et cet argument
est plus qu'étrange dans la bouche d'un homme qui puise 1er

lumière naturelle dans la conscience — parce qu'un athée ne

pouvant être poussé à dogmatiser par aucun motif de

conscience, ne pourra jamais dire aux magistrats : il vaut mieux
obéira Dieu qu'aux hommes; sentence que nous regardons
avec justice comme une barrière impénétrable à tout juge sé-

11, p. 137. - »1, p. 382.
3 P. 471. Voici encore un autre passage: « le socinien convaincu que

Pieu commande de travailler pour la vérité par le fer et le feu et que le

socinianisme est la vérité, serait tout à fait inexcusable et très criminel
s'il restait froid pour la propagation de sa religion ou même s'il nuisait
à sa secte. » P. 408.)



LA TOLÉRANCE SELON BAYLE 147

culier et comme l'asile inviolable de la conscience. Un athée
destitué qu'il est de cette grande protection demeure justement
exposé à toute la rigueur des lois ; et dès qu'il voudra répandre
ses sentiments contre la défense qui lui en sera faite, il pourra
être châtié comme un séditieux qui, ne croyant rien au delà des

lois humaines, ose néanmoins les fouler aux pieds1.
Ce qui achève de rendre cette assertion plus singulière

encore c'est qu'en 1682 dans ses Pensées diverses sur les comètes

(chap. 90), il avait plaidé chaleureusement la cause de

l'athéisme2, et réfuté d'avance tout ce qu'il dira dans le
Commentaire. C'est qu'ici il ne devait pas compromettre la cause
de la tolérance, tandis que dans les Pensées son athée vertueux
était destiné à donner un démenti aux catholiques et aux
protestants qui revendiquaient pour eux le privilège de la morale.

1 P. 430.
2 « L'athée vaut mieux que l'idolâtre. En effet, l'un s'arrête au doute, a la

négation; l'autre émet une atrirmation injurieuse pour la divinité. De
plus l'athée peut être honnête homme, témoin Lucrèce, Kpicure, Hobbes,
Campanella, le détestable Vanini lui-même, brûlé à Toulouse par arrêt
du parlement et ce prince athée de Balzac qui ne buvait que de la tisane
et ne jurait que certes. » Aussi Jurieu y opposa un factum contenant vingt-
un chefs d'accusation. Bayle répliqua, mais en reculant, en tergiversant, en

expliquant, en effaçant, en homme qui ne veut pas s'avouer vaincu et qui
craint de se compromettre. Au reste, en opposant la moralité qui distingua

tant de philosophes païens sans religion à l'absence de moralité clicz
tant de chrétiens qui croyent en Dieu, Bayle a fourni des pages dignes
d'être lues. On peut les trouver chez Feuerbach p. 58-72. On trouvera de

belles réflexions sur la défense de l'athéisme par Bayle chez Vinet,
Moralistes, p. 307 et ss.

(A suivre).


	La tolérance selon Bayle

