Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 22 (1889)

Artikel: La tolérance selon Bayle

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379445

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA TOLERANCE SELON BAYLE

PAR

F.-C.-J. VAN GOENS

Proh superi! quantum mortalia pectora cece
Noctis habent !

Ovipe, Mét., VI, 1.

« Bayle, dit Vinet?, a si bien raisonné sur la tolérance qu’a-
prés Pavoir lu il semble qu’il n’y ait plus rien & ajouter. Et ce-
pendant on est forcé de revenir tous les jours & la question
qui semblait résolue une fois pour toutes. C'est le lieu de se
répéter qu'on réfute bien les erreurs, mais jamais les pas-
sions. »

En effet, sil’on ne croit plus qu'un hérétique soit digne des
galéres ; si personne n’oserait aujourd’hui soutenir le sens lit-
téral du compelle intrare,; siles deux grandes conquétes, la
conquéte politique et la conquéte religieuse, que Bayle récla-
mait, tendent, au milieu de beaucoup de réactions, a se réali-
ser; si la tolérance est inscrite dans plusieurs codes et si la
société civile s’organise 4 coOté et en dehors de la société reli-
gieuse, il faut cependant reconnaitre que, malgré les deux sié-
cles qui nousséparent de Bayle, nous continuons & étre témoins
des plus déplorables manifestations de I'intolérance, plante para-
site vénéneuse, qui se confond si bien avec le sentiment du de-
voir que la conscience, qui détourne de tout autre vice, se fait
le complice et le promoteur de celui-ci; en sorte que de tous les
prétextes de haine la religion est celui auquel on s’abandonne

! Moralistes du seiziéme et du diz-septiéme sidcles, Paris, 1859, p. 331.
THEOL. ET PHIL. 1889. 8



114 F.-C.-J. VAN GOENS

avec le plus de sécurité. Le czar, qualifiant la persécution de
liberté et transformant I'Eglise en moyen de gouvernement,
russifie les provinces baltiques et persécute ses sujets juifs.
L’Espagne, tout en proclamant la liberté de conscience et de
culte, condamne & la prison et & 'amende un évangéliste qui
répond aux calomnies d’un curé !. I’Allemagne s’inspire d’an-
tisémitisme et de réactions orthodoxes. Ici, les catholiques
vexent les protestants, la les protestants ne peuvent souffrir
les catholiques; plus loin, les dévots de la libre pensée, vrai
cléricalisme retourné, se signent d’effroi et d’horreur i la
moindre trace religieuse dans I’enseignement laique des écoles
primaires. Enfin, pour comble, les protestants ne pouvant s’en-
tendre sur la liberté de la foi, font du principe qui devrait les
unir un ferment de discorde et de dissolution.

En présence de ce spectacle navrant on se demande si le
commentaire de Bayle n’est plus qu’une cendre éteinte que
quelques curieux seuls peuvent avoir la patience ou le courage
de remuer, s’il n’y a pas quelque opportunité a reproduire
sommairement ce plaidoyer remarquable, plus cité et préconisé
que sérieusement analysé, & en montrer la force et la faiblesse
et & faire revivre en méme temps 4 nos yeux un des plus vi-
goureux champions de la liberté protestante?

En effet, c’est un phénomeéne que ce batailleur infatigable,
ce génie de la contradiction, ce sceptique incorrigible 2. Ses
contemporains ’ont bien senti lorsqu’en 1715, & 1a bibliothéque
mazarine, ’empressement des étudiants & demander le diction-
naire de Bayle, qu’on était en train de publier, était tel qu’il
fallait arriver longtemps avant l'ouverture des portes, jouer
des coudes etlutter de vitesse pour obtenir le précieux volume.
On faisait queue pour le lire dans le méme lieu ou I’on fait queue

1 Le Protestant du 13 mai 1888.
2 .. Raecine, La religion. Chant second:

« Ce w'est pas vers le but que Bayle veut marcher.
» Cest I'obstacle qu'il aime, il ne veut que chercher. »
« Je ne suig, disait Bayle lui-méme, que Jupiter assemble-nues, Zeug vepe-
Jnyepéta; mon talent est de former des doutes; mais ce ne sont pas pour
moi des doutes. » (Lettre au pere Tournemine.)



LA TOLERANGE SELON BAYLE 115

maintenant pour entrer aux séances de I’Académie!. N’en
soyons pas surpris: Bayle était un prodige et une énigme.
« Voici un chrétien du dix-septieme siécle qui pense qu’on
peut étre athée et honnéte homme ; un protestant qui admet
la papauté; un réfugié qui prend la défense de Louis XIV
contre les libelles de ses coreligionnaires; un philosophe qui
regarde Platon, Aristote, Descartes, comme « des inventeurs
» de conjectures; » un théologien qui ne croit guére plus a l'in-
fluence des comeétes qu’a 'autorilé des consistoires et des con-
ciles; un historien qui se joue des traditions, juge le roi-pro-
phéte comme un simple particulier et compare la politique de
Salomon & celle du Grand Turc; un rationaliste qui se raille
de la raison; un savant qui se rit de la science; un écrivain
qui dédaigne la gloire littéraire ; un ami de la liberté qui dé-
plore les préjugés démocratiques répandus parmi les réformeés ;
un partisan de la monarchie qui révoque en doute le droit di-
vin des rois?. » D’autre part, tendre fils, bon frére, ami dévoué,
sans prétention aucune, ennemi de la louange, faisant de I’é-
tude son bonheur, communiant quatre fois I’an et fréquentant
le culte autant que sa santé le permettait, incapable de se
séparer de ses coreligionnaires réfugiés, malgré son désir
d’habiter Paris et la certitude d’y trouver beaucoup d’amis?3.
L’auteur vaut mieux que sa doctrine; il médit de la vertu qu’il
pratique, de la philosophie qu’il aime, de la religion qu’il ne
déteste que lorsqu’elle est oppressive, de 'humanité qu’il sait
estimer, plaindre, consoler au besoin. Est-il absolument incré-
dule ? non! Déiste ? non! Luthérien, calviniste, catholique ?

1 Sainte-Beuve, Nouveauz lundis, 1X, p. 26. La premiere édition du dic-
tionnaire se fit en 1697 ; & peine achevée, le libraire en avait vendu tous
les exemplaires. On n’en permit pas la réimpression en France et on en
interdit méme I'entrée. Le succes du livre, longtemps contenu, n’en éclata
que mieux sous la Régence.

2 C. Lenient, Etude sur Bayle, Paris, 1855, p. 7.

3 Pour tous ces détails, voir Feuerbach, Pierre Bayle, 2° Aufl., 1848, p.
154 sqq., 232 sqq. Il semble malbeureusement que I'dvis auz réfugiés
imprime & son caracttre une tache ineffagable. M. Frank Puaux (Les pré-
curseurs frangais de la tolérance, p. 206-208) hésite a se prononcer; Feuer-
bach disculpe Bayle p. 307.



116 F.-C~J. VAN GOENS

non! Qu’est-il donc? Rien de tout cela et tout cela a la fois!

En présence d’une individualité aussi riche, aussi complexe,
aussi mobile, on hésite & répondre 4 la question : quelle fut
sa pensée en se faisant le défenseur de la tolérance!? Il vou-
lait attaquer le systeme abominable qui avait jeté des milliers
de familles dans la misére et l'exil, qui avait fait périr son
frére dans les horribles cachots de Chéiteau-Trompette ; il vou-
lait opposer aux droits de 'Eglise et de 'Etat ceux de la cons-
cience individuelle, il voulait rabattire le dogmatisme des théo-
logiens et des philosophes; il voulait enfin le triomphe de la
liberté... mais pourquoi ? Le voulait-il au nom de la justice et
de la charité, comme Locke et Leibnitz, ou bien au nom de
I'indifférence et du mépris de toutes les doctrines ? le voulait-
il instinctivement, & son insu, en faveur de son scepticisme ?
Qui le décidera? Il l'ignorait peut-étre lui-méme : ’homme
n’est-il pas une énigme inexplicable & lui-méme?

I

Le Commentaire philosophique sur les paroles de Jésus-
Christ : contrains-les d’entrer, ou traité de la tolérance uni-
verselle? ne parut pas d’abord avec le nom de l'auteur. Bayle
n’est pas un chef d’école enthousiaste comme Rousseau, ni un
arbitre audacieux comme Voltaire ; il semble avoir pris pour
maxime celled’Erasme : non amo seditiosam veritatem. Ajou-

! Lecky, Rationalism in Europe, 11,66 : « Abandonnant ici pour une fois
la critique négative et destructive, il a entrepris d’éclaircir les bases d’une
foi rationnelle. » Lenient, 1. ¢. p. 239: « Bayle malgré sa froide modéra-
tion, a bien aussi son grain de passion an fond du cceur, lorsqu'il plaide
la cause de la tolérance. Feuerbach, 1. c., p. 194 : « C’est ici une opération
chirargicale ; il fallait trépaner ces tétes endurcies par les préjugés reli-
gieux, pour y verser ne fit-ce qu'une seule goutte de saine raison. Ce
commentaire est I'interrogatoire rigoureux d’Augustin ; le jugement dou-
loureux porté sur le scélérat obstiné qui s’appelle l'intolérance, 'applica-
tion non d’'un seul spécifique, mais de toute une pharmacie d'arguments
contre un mal invétéré ; la dissection microscopique du monstre apoca-
lyptigne; un ealcul infinitésimal de la polémique. »

2 Mes citations se font d’apres ’édition faite 3 Rotterdam en 1713 en
deux volumes in-8°. Fritsch et Béhm.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 117

tons qu’écrivant le lendemain de la révocation (1686) une san-
glante critique de I’Eglise romaine, poursuivi de la haine de
plusieurs de ses coreligionnaires et notamment de celle de son
collégue, Pierre Jurieu & Rotterdam?, Bayle devait se faire
protée et prendre tous les déguisements 2.

Voici la fiction dont il enveloppe l'origine du Commentaire.

Un abbé francais est censé avoir regu, d’un huguenot réfugié
en Angleterre, une lettre accompagnée d’une brochure ano-
nyme 3. Cette brochure est un terrible pamphlet & I'adresse
des hypocrites qui se vantaient d’avoir purgé la France de
’hérésie. L’abbé refusant de répondre a la lettre d’un corres-
pondant dont il connait I’écriture, mais qui n’avait pas signé,
s’adresse & un autre réfugié également établi & Londres et I'in-
vite & lui communiquer son jugement sur la fameuse brochure.
« C’est alors seulement, dit ’abbé, que je répondrai, comme il
le mérite, & celui qui a eu 'audace de m’exposer & cette lec-

! D’abord Bayle et Jurieu furent de grands amis; Jurieu appela celui
« qu'il avait aimé plus fortement qu'il n’avait jamais aimé personne, »
« 'athée le plus dangereux qui ait esté depuis plusieurs siécles. » (Voir
Fr. Puaux, Précurseurs, ete., p. 111, 211.

? Pascal en avait fait de méme en publiant ses Lettres de Louis de Mon-
talte & un provincial de ses amis. Cologne, 1657.Ajoutez-y deux anagrammes
du nom de Louis de Montalte. (Voir les Provinciales, édition Havet, I, p.
LXII, 8q.) On sait que Richard Simon attribua & un pasteur protestant
Papologie générale qui sert de préface a son Histoire critique de ' Ancien
Testament.

3 Bayle est aussi'anteur de cette brochure intitulée : Ce que c’est que la
France toute catholique sous le régne de Louis le Grand. Voici quelques
passages qui en montrent 1'esprit: « Quoique humainement parlant vous
(les persécuteurs des huguenots) ne méritiez pas qu’on vous plaigne, je ne
laisse pas de vous plaindre de vous voir dans une si furieuse dispropor-
tion de l'esprit du christianisme. Mais je plains encore davantage le
christianisme que vous avez rendu puant, pour me servir de I’expression
de I'Ecriture, aupres des autres religions. Il n’y a rien de plus vrai que le
nom chrétien est devenu justement odieux aux infideles, depuis qu'ils sa-
vent ce que vous valez. » (Page 67.) Kt & la fin, p. 72: « Peu s’en faut que
dans les transports de mon indignation,  la vue du triste état ol vous
avez réduit la qualité de chrétien, je ne suive I'exemple d’Averroés, qui
s'écria : Que mon Ame soit avec celle des philosophes, vu que les chrétiens
adorent ce qu'ils mangent ! Et moi, j’ajoute : vu qu'ils se mangent lesuns
les autres comme les loups les brebis. »



118 F.-C.~J. VAN GOENS

ture. » La réponse de ce refugié ne se fait pas attendre. Je me
suis, dit-il en substance & ’abbé, adressé & mon confrére hu-
guenot ; je l'ai censuré sur ses expressions hyperboliques,
assez naturelles, au reste, chez un jeune homme vif, sensible
et ami de la poésie. Il n’a pas rendu justice & une infinité
d’honnétes gens en France « qui agissant plus en Francais ins-
truits de la civilité et de 'honnéteté francaises qu’instruits par
leur curé dans le catéchisme de sa religion » ont compéti géné-
reusement 4 nos miseres ; mais qui n’ont pas eu le courage de
désapprouver ouvertement ce que leur coeur condamnait. Mais
quant aux convertisseurs, monsieur I'abbé, je les abandonne &
toute I'étendue des invectives de mon confrére. J’abandonne
aussi & tous les traits de son indignation ceux qui nient qu’on
ait employé la violence contre noust. J’attends de votre équité
que vous désapprouverez aussi les excés de menterie de vos
auteurs, comme je n’ai pas fait difficulté de condamner ce que
j’al trouvé d’excessif dans une lettre d’un réformé de ma con-
naissance. J’al condamné I’écrit que je vousrenvoie pour avoir
oublié le respect dQi aux grands monarques. Mais, en revanche,
je vous demande & vous qui vous faites un grand honneur de
votre modération de style, & quoi sert un langage doucereux

t Nier la persécution, était le mot d’ordre donné: les conversions, di-
sait-on, étaient volontaires. « Dans les derniers jours d’avril 1686 parut
une lettre pastorale signée du grand nom de Bossuet, ot ce prélat disait
aux nouveaux convertis de son diocese : « Aucun de vous n'a souffert de
» violence, ni danssa personne, ni dans ses biens. J'entends dire la méme
» chose aux autres évéques ; mais pour vous, mes fréres, je ne vous dis rien
» que vous ne disiez aussi bien que moi: vous &tes revenus paisiblementa
» nous, vous le savez. » Ainsi parlait Bossuet au moment méme o1, dans
toute la France, les prisons étaient remplies de captifs pour cause de reli-
gion, et quand sur la terre d'exil des milliers de fugitifs protestaient par
leurs souffrances contre les déclamations des prélats. » (Frank Puaux, Les
plaintes des protestants, Paris, 1885, p. XLIII.) Ajoutons que Bossuet au-
rait mieux fait d’appliquer en 1685 aux protestants francais ce qu'il dit
en 1669 & propos des catholiques anglais: « Si I'on peut dire que la vie du
chrétien est étroite, c'est durant les perséeutions: car que peut-on ima-
giner de plus malheureux que de ne pouvoir conserver la foi sans s’expo-
ser au supplice, ni sacrifier sans trouble, ni chercher Dieu qu’en trem-
blant. » (Oraison fundbre de Henriette de France.)



LA TOLERANCE SELON BAYLE 119

et modére, tandis que vous croyez que les violences sont per-
mises et que vous ne perdez aucune occasion de les exécuter
rigoureusement. C’est presque donner la comédie. Vivent tous
ceux qui écrivent conformément & ce beau canon du Concile
de Clermont sous Urbain II : que ce n’est pas un meurtre que
de tuer un hérétique par religion. Aprés cela, pour étre bon
catholique, il ne faut point écrire contre nous en termes doux
et courtois.

Vous me recommandez (c’est ainsi que continue le corres-
pondant) la lecture des Lettres de Saint-Augustin, qui, selon
vous, a ruiné d’avance toutes les plaintes des protestants et a
justifié les voies dont le grand monarque s’est servi contre eux 1.
Permettez-moi & mon tour de vous renvoyer & un livre que
votre correspondant m’a montré et qui sert de réponse i ce
que vous dites d’Augustin. C’est I’ceuvre d’un savant presbyté-
rien, ici & Londres, Jean Fox de Bruggs; elle a pour titre:
Commentaire philosophique sur les paroles: contrains-les
d’entrer. Le livre n’est pas encore imprimé; on le traduit en
francais. Je haterai autant que possible la traduction et I'im-
pression de cet ouvrage. Je suis sOr qu’il trouvera bien des ca-
tholiques qui approuveront, nonobstant ’esprit dominant des
personnes de votre robe.

Au reste, je vous suis trés obligé des souhaits que vous faites
pour ma conversion. Je ne saurais mieux vous en témoigner
ma reconnaissance qu’en faisant des veeux pour la votre. Je
voudrais de tout mon coeur que Dieu vous fit la grice de re-
connaitre les erreurs de votre Eglise et vous inspirit le cou-

111 s’agit surtout de la trop fameuse lettre qu'Augustin adressa & Vin-
cent, évéque donatiste en 408, afin de dissiper la surprise que celui-ci
avait manifestée dn changement qui s'était opéré dans 1'évéque d’'Hip-
pone. Cette lettre fut insérée en 1685 dans un ouvrage publié sous l'ins-
piration de Harlay, archevéque de Paris, et destiné i justifier 'emploi des
mesures de rigueur, sous le titre de: La conformité de la conduite de P Eglise
de France pour ramener les protestants avec celle de U Eglise & Afrique pour
ramener les Donatistes & ' Eglise catholique. Bayle discute cette lettre d’Au-
gustin et bien d’autres du méme Pere sur la question de la contrainte
dans la troisitme partie de son commentaire. (Cp. Frank Puaux, Les
plaintes des protestants, p. 110.)



120 F.-C.-J. VAN GOENS

rage de renoncer & votre patrie et & vos bénéfices pour venir
dans notre communion, oll vous ne trouverez pas, a la vérité,
les mémes douceurs terrestres que vous possédez en France,
mais vous posséderiez la saine doctrine, le plus précieux trésor
de tous, quoique ordinairement et par une sage institution de
la Providence ce soit le chemin de 'incommodité temporelle.
(lomme il n’y a que Dieu qui puisse rompre vos engagements,
je vous recommande & sa sainte miséricorde.

Il me semble qu’il valait la peine de reproduire la maniére
caractéristique dont Bayle sait se déguiser. On le voit, le
grand érudit et le dialecticien consommé ne manquent ni d’a-
grément ni de finesse.

I

En abordant le céléebre Commentaire dont la lecture vient
d’étre recommandée 4 I’abbé, il importe de dire un mot de la
forme de cet ouvragel.

Bayle, apres s’étre successivement travesti en abbé, en ré-
fugié ardent et en réfugié modéré, se donne ici, comme nous
l'avons dit, pour un presbytérien anglais qui, pendant un
voyage qu’il fit en France, il y a sept ou huit ans, y avait
fait la comnaissance d’une personne actuellement réfugiée a
Londres et jalouse de trouver une réfutation de 'absurde ac-
ception du compelle intrare. J’ai, disait-elle, un traducteur
tout prés, qui mettra, sinon en beau francais, au moins en

1 On trouvera des extraits du commentaire chez Vinet, 1. ¢., p. 322 sqq.,
une courte analyse dans Frank Puaux, Les précurseurs frangais de la to-
lérance au dix-septiéme siécle, p. 54 sqq. La France protestante, 2¢ édition,
p- 1065 n’y a consacré que quelques lignes. Tennemann dans I’ Encyclopédie
de Ersch et de Gruber n'en parle qu'en passant. M. Franck dans son Dic-
tionnaire des doctrines philosophiques et la Encyclopedia Britannica de
1878 ne citent pas méme le commentaire. M. Lenient, 1. ¢. p. 52-60, en
donne un précis sommaire ; ainsi que Feuerbach, L. ¢. p. 190-202. On s’é-
tonne de ce que M. Schiiffer dans son FEssai sur l'avenir de la tolérance
n'ait tiré aucun parti de Bayle. Enfin, I'Encyclopédie religieuse de M. Lich-
tenberger et la Real Encyklopiidie de Herzog, 2° élition, ne donnent que
le titre de 'ouvrage que nous étudions. Aprés cela il sera permis de pen-
ser que I'ceuvre qu’on entreprend ici n’est pas superflue.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 121

style bien intelligible ce que vous composerez en votre lan-
gue. Cédant enfin aux instances de son ami, auteur de Ce que
c’est que la France toute catholique sous le régne de Louis le
Grand, I’Anglais se mitd I'ceuvre et composa le Commentaire
philosophique que nous nous proposons d’analyser.

Disons que Bayle avec une habileté consommeée a su faire
remplir & I’Anglais son role jusqu’au bout. Rien ne détonne :
nous avons ici affaire & un Anglais de la fin du dix-septiéme
siecle, ami du Test, sujet de Jaques II, s’excusant de n’avoir
cité que des livres connus en France, tandis que son pays
posséde de si excellents ouvrages sur la tolérance (I, 97); dis-
cutant les lois anglaises en matiére de religion (109, 110);
exaltant en vrai Anglais la dignité royale (112); bref, réussis-
sant parfaitement & dissimuler sa nationalité. Peut-étre trahit-
il son secret par I’extréme vivacité avec laquelle il flagelle les
persécuteurs des Huguenots. On sent palpiter ici une de leurs
innombrables victimes. Peut-on ajouter que I'abjuration,
quoique bien passagére!, que Bayle fit du protestantisme
entre les mains des Jésuites, contribua & lui inspirer cette
horreur du papisme que respire tout cet écrit?

On se demande pourquoi Bayle a pris pour théme les mots
bibliques : contrains-les d’entrer, empruntés & la parabole
des conviés au festin. (Luc XIV, 23.) C’est que les apologistes
de la persécution contre les réformés venaient de publier,
comme nous 'avons dit plus haut, la lettre d’Augustin & Vin-
cent dans laquelle ’évéque d’Hippone insiste entre autres pas-
sages, sur celui du compelle intrare. Le point de départ était
donc tout indiqué. :

On se demande aussi pourquoi il a préféré donner un com-
mentaire philosophique plutdt qu’exégétique et historique sur

! Elle dura du 19 mars 1669 au 21 aoiit 1670. On voit dans la lettre que
le néophyte écrivit & son frere ainé en vue de le convertir, jusqu'ol alle-
rent les calomnies que les Jésuites lui soufflaient. Bayle qualifie Luther
et Calvin « d’hommes perdus et abimés dans le vice. » On trouvera la
lettre dans la France protestante, 2¢ édition, 1, 1057. Feuerbach (p. 112) pré-
tend que la passion du audiatur altera pars porta Bayle, 4gé de 22 ans,
se faire catholique. On a tout lieu d'en douter.



122 F,-C.-J. VAN GOENS

ces paroles de I'Evangile. Rien n’était plus naturel que de
commencer au moins par l'interprétation de avdyragov elae)feiv.
Si la grande école de l'exégése biblique fondée par Ernesti
(1 1781) n’existait pas encore, il y a longtemps que Grotius
(1 1645) avait publié son commentaire. Bayle d’ailleurs était
bon helléniste. Notons encore le procédé de Claude, son
contemporain, qui en appelle & Gen. XIX, 3; 2 Sam. XXVIII,
23; Luc XXIV, 29; Act XVI, 15 pour montrer « que dans le
style de I’Ecriture les termes de compellere, cogere signifient
une douce force d’exhortation et de persuasion?. »

Bayle lui-méme montre qu’il n’est pas dépourvu des connais-
sances nécessaires a l'interprete des textes du Nouveau Testa-
ment, lorsqu’il remarque « qu'un passage peut étre falsifié, ou
que nous n’entendons pas toutes les significations des termes
de l'original, ou que c’est un précepte donné 4 la maniére des
nations orientales, c’est-a-dire en sens métaphorique et non
littéral 2. » 11 va lui-méme, mais toujours en passant, jusqu’a
observer que le mot aayxaZew signifie « en cent autres occa-
sions les empressements de civilité et d’honnéteté qu’on témoi-
gne 3 une personne pour l'obliger, par exemple, & rester i
diner3. » Mais il ne se soucie pas d’insister. Ce qui est plus
grave que la négligence d’'une interprétation exacte, c’est de
n'avoir consacré qu’'une page ou deux* & la démonstration
capitale de la contradiction qui existe entre la violence dont
use I’Eglise et I’esprit qui régne dans le Nouveau Testament,
notamment dans le caractére de Jésus-Christ ; démonstration
d’autant plus importante qu’il y a des portions du Nouveau
Testament qui, comme I’Apocalypse, respirant la vengeance,
réclament une attention particuliére dans cette discussion ®.

! Voir Frank Puaux, Plaintes des protestants, p. 111. Claude aurait pu
ajouter Mat. XIV, 22; Act. XXV1II, 19; 2 Cor. XII, 11; Gal. L], 14. On
peut hésiter sur le sens de svayzafay Act. XXV1, 11; Gal, 11,3; VI, 12:
Mais alors le contexte décide, comme dans notre parabole ot il est ques-
tion d'un banquet.

2 Commentaire, I, p. 157.

3 Ibid. p. 201.

4 P. 165, 166.

5 11 est étonnant qu’Augustin qui a tant fouillé dans la Bible pour y



LA TOLERANCE SELON BAYLE 123

Cependant des 'entrée Bayle se récuse : « Je laisse, dit-il, aux
théologiens et aux critiques & commenter ce passage, en le
comparant & d’autres, en faisant voir la force des termes de
I'original et les divers sens dont ils sont susceptibles et qu’ils
ont effectivement en plusieurs endroits de I’Ecriture. Je pré-
tends faire un commentaire d’'un nouveau genre et 'appuyer
sur des principes plus généraux et plus infaillibles que tout
ce que I’étude des langues, de la critique et des lieux communs
me pourrait fournir. Je ne chercherai pas méme pourquoi
Jésus-Christ s’est servi de cette expression coniraindre, ni a
quel 1égitime sens on la doit réduire; ni s’il y a des mystéres
sous l’écorce de ce mot ; je me contente de réfuter le sens lit-
téral que lui donnent les persécuteurs, en en appelant a la lu-
miére naturelle, qui dit que tout sens littéral qui contiént
I'obligation de faire des crimes est faux?. » A quoi cela revient-
i1? Pour savoir quelle est la pensée de Jésus-Christ telle qu’elle
est exprimée dans le Nouveau Testament, Bayle ne s’adressera
pas & celui-ci, mais sa raison, ce qu’il appelle sa lumiére natu-
relle, décidera & priori ce que le Nouveau Testament a da
dire. Ce procédé a un nom historique et précis? dont l’igno-
rance ou la passion fait trés souvent une application abusive;
il s’appelle le rationalisme. L’ami de I'interprétation gramma-
tico-historique explique la pensée d’un auteur par les mots
dont cet auteur s’est servi, en se réservant aprés cela de dis-
cuter sa pensée pour ’accepter ou pour la rejeter. C’est hono-
rer les droits respectifs. Le rationaliste érige sa raison en

puiser des arguments en faveur de la persécution n’en ait pas appelé a
I’Apocalypse. Un polémiste ardent néglige volontiers ce qui le contrarie.
Il n’est pas moins curienx que Bayle, pas plus qu'Augustin, ne cite ce
livre. Avouons qu'il ne laisse pas d'étre embarrassant pour le eroyant
autoritaire.

11, 135, 136.

¥ Voy. Reuss, Die Geschichte der H. S. des Neuen Testaments,3* Auflage,
§576: « Eine sogenannte notiologische Erklirung, sonst auch weniger
prezits die des gesunden Menschenverstandes geheissen, reihte die
Apostel selbst unter die Denkgliubigen.... Der Rationalismus hatte gar
keinen Sinn fiir geschichtliche Anschauung, dagegen ein einseitiges Be-
diirfniss zu theoretisiren. »



124 ¥.-C.-J. VAN GOENS

raison absolue et substitue sa pensée 4 celle des textes. En
voulez-vous des exemples? Dieu, suivant Ex. III, 18-22, or-
donne le mensonge et le vol & Israél au sortir de I’Egypte ;
impossible, dit le rationaliste, cela est indigne de Dieu, et il
tordra le texte!. Le rationaliste est convaincu que les miracles
sont impossibles; il en conclura que la Bible n’a pas pu en
rapporler. Il n’y a ni Satan, ni démons, dira-t-il encore; donc
Jésus et les apOtres n’ont pas pu y croire. L’homme est doué
d’un libre arbitre; hors de 14 ni responsabilité, ni moralité,
ni culpabilité ; par conséquent Paul n’a pas pu affirmer que la
miséricorde de Dieu ne dépend ni de celui qui veut, ni de celui
qui court (Rom, IX, 16) ou ¢ue c’est Dieu qui produit en nous
le vouloir et le parfaire selon son bon plaisir (Philip. II, 13).
Le monde subsiste toujours encore: ainsi Pierre n’a pas pu
dire, il y a dix-huit siécles, que la fin de toutes choses est
proche (1 Pier. IV, 7). L’amour de Dieu est infini et par
conséquent le salut universel; il faut donc trouver un sens rai-
sonnable au feu éternel destiné a ceux qui sont & la gauche du
Souverain Juge (Mat. XXV, 41). Tel étant le procédé de Bayle,
vrai acrobatisme exégétique, nous ne pouvons pas nous at-
tendre & voir briller en lui le théologien indépendant, mais
nous aurons lieu de 'admirer d’autant plus comme érudit et
comme dialeclicien incomparable.

Est-il aussi éminent comme écrivain ? Ses aveux & cet égard
sont d’'une franchise parfaite. « Je suis faché, dit-il, d’avoir été
si proiixe, mais c’est un défaut dont je ne saurais me corriger,
quelque envie que j’en aie. La peur que j’al que toutes sortes
de lecteurs ne m’entendent pas, contribue beaucoup & ma
longueur excessive 2. » En effet, forme, style, plan, enfin tout

! Luther s’y prenait d’une autre maniere: « Celui qui ¢ommet un vol,
dit-il, commet un péché parce que Dieu a dit: Tu ne déroberas point.
Mais lorsque Dieu ordonne le vol comme & Israél au sortir de I'Egypte il
n'y a plus de péché: I'excuse réside dans le commandement de Dieu & qui
il faut obéir en tout et toujours. » (Aduslegung des andern Kapitels des
ersten Buches Mose.) Gréce & la foi autoritaire, Luther ne se doutait pas
qu'il parlat en nominaliste du moyen age et en jésuite moderne.

3 Nouvelles lettres critiques, p. 251, Ailleurs (Lettre 287) en parlant du
Commentaire, il déclare: « J'avoue avec vous que cet ouvrage devrait étre



LA TOLERANGCE SELON BAYLE 125

ce qui est d’art pur, le préoccupe fort peu. La manie de cher-
cheur et d’antiquaire a tari en luiles sources du gott; la pas-
sion de la dialectique a achevé d’oter a4 I'imagination ce qu’elle
donne & la pénétration. On s’en étonne chez un homme qui
entra dans le monde au moment de la culture la plus chatiée
de la littérature de Louis XIV. Mais écoutons Sainte-Beuve?:
« Bayle, le grand précurseur de Voltaire, mais un Voltaire &
la hollandaise et le moins parisien des écrivains, est devenu
assez difficile a sentir et & gouter. Le fruit vaut mieux chez lui
que ’écorce. J'ai vu des gens reprocher au style de Bayle d’étre
lourd, trainant et de manquer aussi de politesse; on le disait
dés le temps de la Bruyere.» Et un peu plus loin2: « Il n’a
manqué & Bayle que la coupe frangaise pour ainsi dire. Il en
est de lui comme d’un homme qui a le fonds et la source de
la délicatesse, qui parait rustique ou négligé au premier abord,
mais & qui, pour étre 4 la mode, il ne manque qu’un tailleur
de Paris et six mois de monde. » Et ailleurs3: « Elit-ce été un
bien ? Y aurait-il gagné ? Il se serait défait, sans doute, de ses
vieux termes, de ses proverbes un peu rustiques; mais, pour
mon compte, je serais fiché de cette perte; je 'aime mieux
avec ses images franches, imprévues, pittoresques, malgré leur
meélange. Bayle garde son gott intact dans sa ,vie de province
et de cabinet ; il ne I'elit pas fait & Paris; il elit pris garde da-
vantage ; il et voulu se polir; cela eit bridé et ralenti sa cri-
tique. »

III

Bayle attaque l'intolérance et défend la tolérance dans qua-
tre traités distincts, mais non séparés. C’est: 1° Le commentaire
philosophique sur les paroles de Jésus-Christ contrains-les
d’entrer ; 2° La réponse aux objections qu’on peut faire aux
affirmations de la premiére partie; 3° La réfutation de I'apo-

abrégé. 11 faudrait le rédunire au tiers ou au quart pour en faire un ou-
vrage régulier. »

! Nowveaux lundis, 1X, 20.

* P.23.

3 Portraits littéraires, 1, 374.



126 F.-C.-J. VAN GOENS

logie d’Augustin en faveur de la persécution; 4° Un supplé-
ment destiné « & démontrer que le droit de persécution n’ap-
partient pas moins aux heérétiques qu'aux orthodoxes. » La
premiere partie peut se résumer en peu de pages; elle se
borne A discuter le sens littéral du compelle intrare. La se-
conde et la quatriéme discutent les problemes ardus de la
psychologie et méritent une analyse plus étendue; la troi-
sieme enfin, consacrée a4 une discussion des passages scrip-
turaires cités par Augustin en faveur de la contrainte, n’offre
qu'un intérét trées meédiocre ; on peui y apprendre ce que
I’aveuglement de la passion est capable de faire des déclara-
tions les moins ambigués de l'Ecriture sainte et des données
les plus évidentes du bon sens. C'esl la discussion d’un amas
de sophismes et de contresens de cent cinquante pages.
« J’ai admiré cent fois, dit Bayle, qu’'un homme puisse avoir
autant d’esprit qu’en avait Augustin et raisonner aussi misé-
rablement. Mais enfin j’en suis revenu la, qu’il n’est rien de
plus rare que la justesse d’esprit et que I'exactitude d’'un bon
dialecticien. Vous trouvez dans chaque siecle des esprits bril-
lants, vastes, féconds, qui ont limagination rapide ; qui
s’expriment avec éloquence ; qui ont des ressources inépui-
sables pour défendre tout ce qu’il leur plait: voila le carac-
tere d’Augustin! mais vous en trouverez peu qui voient dis-
tinctement le vrai point des difficultés, et qui en voulant les
résoudre, ne se laissent pas éblouir par des arguments dont
ils croient étre les inventeurs et qui sont trés mal propres &
les résoudrel. »

Résumons la premiére partie destinée & combattre le sens
littéral du compelle intrare.

La contrainte est incompatible avec la religion « laquelle
est une certaine persuasion de I’dme par rapport & Dieu et
produit dans la volonté Pamour, le respect, la crainte que
mérite I'Etre supréme?. »

La contrainte est contraire au caractére de Jésus-Christ, qui
débonnaire lui-méme déclara heureux ceux qui sont débon-

111, p. 196.
21, 155.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 127

naires comme lui. Si 'on vous persécute dans une ville, dit-il
(Mat. X, 23) fuyez dans une autre; mais il ne dit pas: assié-
gez celle qui vous a persécutés pour la contraindre de vous
croire. Loin d’armer ces légions d’anges qui étaient toujours
a sa solde, 1l ne veut retenir personne a son service qui n’en
fat pas bien aise et demande & ses disciples: et vous, ne
voulez-vous pas aussi vous en aller ? (Jean VI, 67.) Quand il
monte au ciel il ne commande & ses apotres de faire des disci-
ples qu’en baptisant et en enseignant tout ce qu’il a commandé
(Mat. XX VIII, 20) 1.

La contrainte confond le vice et la vertu, en proclamant,
lorsqu’il s’agit de lintérét de I'Eglise, comme juste ce qui
sans cela est généralement réputé injuste. Ainsi il n’y aura
pas d’action infime qui ne devienne un acte de piété et de
religion, dés qu’on la fera pour l'affaiblissement de I'hé-
résie 2,

La contrainte fournit aux infideles un prétexte plausible
de ne tolérer aucun chrétien dans leur pays. Supposons
qu'aujourd’hui pour la premiére fois les missionnaires du
pape se présentent devant le conseil de ’empereur de Chine.
Interrogés sur le motif de leur voyage, ils déclarent venir pour
annoncer la religion que Dieu lui-méme a révélée par son
Fils unique. Le conseil chinois demande : quels ordres avez-
vous pour ceux qui, apres avoir oui cent fois vos sermons, ne
voudront pas croire? S’ils sont sincéres, — et s’lls ne le sont
pas, ils sont semblables & un assassin qui, ne voulant pas qu’'on
se défie de lui, cache soigneusement son pistolet ou son poi-
gnard dans sa poche et ne le tire que quand 1l voit beau a

11, 166,167, Bayle ne releve ici ni la purification du temple, sublime
manifestation de la conscience messianique de Jésus; ni ses apostrophes
aux Pharisiens, lesquelles étaient des invectives contre leurs idées, non
contre leurs personnes, puisqu’il prenait ses repas chez eux (Lue XIV, 1),
ni la conscience que Jésus avait de 'antipathie des Pharisiens pour lui
(Mat. XII, 30), ni sa sollicitude pour le moindre témoignage de sympa-
thie (Marc 1X, 40).

2 [, 170-174. Tous les droits d’humanité, de parenté, d’hospitalité sont
foulés aux pieds. Cette pensée est éloquemment développée tome I,
p. 405-413.



128 F.-C.-J, VAN GOENS

faire son coup, — s’ils sont donc sinceres, les missionnaires
répondront: Nous avons recu commandement de notre Dieu,
qui s’est fait homme, de contraindre & se faire chrétiens tous
les opiniatres, c’est-4-dire tous ceux qui aprés nos instructions
refuseront de se faire baptiser; en conséquence de cet ordre
notre conscience nous oblige, dés que nous en aurons le pou-
voir, de chasser & coups de biton dans les églises chrétiennes
tous les Chinois idolatres, de les emprisonner, de les réduire
4 'aumone, d’en pendre quelques-uns pour exemple, de leur
enlever leurs enfants, de les abandonner 4 la merci du soldat,
eux, leurs femmes et leurs biens. Si vous en doutez, voild le
commandement clair et net: contrains-les d’entrer. Il est
évident que le conseil engagera l'empereur a expulser de ses
Etats ces pestes publiques. Et qu’en résultera-t-il ? avec raison
et justice, la Chine demeurera éternellement dans la fausse
religion 1.

La contrainte est inséparable de toutes sortes de crimes. On
vient de le voir en France: chicanes, proces,logement de gens de
guerre, fourberies des gens d’Eglise, fourberies des persécutés
qui font semblant d’abjurer; profanations de I’Eglise romaine
qui jette le corps du Fils de Dieu 4 la téte de gens qui n’en
veulent point ; gémissements des consciences tendres ; déchi-
rements d’entrailles de ceux qui se voient séparés de leurs
biens et de leurs enfants. Dire qu'on n’a pas pu prévoir ces
suites, c’est soutenir qu’'on ne pouvait pas prévoir que des
gens de guerre, logés chez des hérétiques avec ordre de les
inquiéter jusqu’d ce qu’ils promettent de changer de religion,
commettront cent violences et feront des hypocrites et des
profanateurs de mystéres 2.

La contrainte prive le christianisme d’'un fort argument
dont il se sert contre le mahomeétisme. Un docteur de la Sor-
bonne montra, il y peu d’années, la fausseté du mahométisme
en lui donnant entre autres caractéres celui de persécuter et
en lui opposant la maniére douce et pacifique dont le christia-
nisme s’est établi. Mais s’il est prouvé que Jésus-Christ a com-

11, 184-196.
2 1,202-206.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 129

mandé la contrainte, il n’y aurait rien de plus pitoyable que
cette attaque que nous ferions aux Mahomeétans ; on vous ren-
verra en France pour vous donner le plus sanglant démenti;
au lieu de vous laisser prétendre que les premiers chrétiens
sont plus & louer que ceux de Mahomet, on vous dira que
ceux-ci ont beaucoup mieux fait leur devoir, n’ayant point
perdu de temps & se servir d'une voie commandée de Dieu,
courte et efficace ; que les premiers chrétiens ont été ou des
contempteurs de l'ordre de Jésus-Christ ou des laches et des
poltrons et que Dieu a visiblement béni la propagation de la
religion de Mahomet par les voles que nous avouons com-
mandées expressement de Dieu .

La contrainte a ét¢ longtemps inconnue aux Peéres. Ne par-
ions pas de ceux qui ont vécu avant Constantin?, Ecoutons
ceux qui fleurirent apres lui. « Cela seul, dit Athanase au
IVe siécle pendant la persécution arienne, est une preuve
qu’ils n’ont ni piété, ni crainte de Dieu ; c’est le propre de la
piété non de contraindre, mais de persuader & l'imitation du
Seigneur qui, ne contraignant personne, laissait & la volonté
d’'un chacun de le suivre. Il heurte et dit : ouvre-moi. Il entre
quand on lui ouvre et se retire quand on tarde et qu'on ne
veut pas lui ouvrir, parce que ce n’est pas (remarquez bien
ces paroles, ajoute Bayle, messieurs du Conseil de conscience
de Louis XIV, roi trés chrétien de France et de Navarre) ce
n’est pas, dit Athanase, avec les épées et les dards, ni avec
soldats et main armée que s’annonce la vérité, mais par per-
suasion et conseil. » (Epistola ad solitarios.) Et méme long-
temps apreés, au huitieme siécle, le vénérable Bede (Liv. I,
c. 26), parlantdu roi Ethelred, sous lequel le pape Grégoire Ier
envoya le moine Augustin pour convertir ’Angleterre, dit

U1, p. 225-227,

? « 1l est vrai que les docteurs sons un pouvoir paien ou hérétique
étaient en général des champions de la tolérance, ainsi Tertullien sous
la persécution paienne, Hilaire de Poitiers sous la persécution arienne.
Lactance fait cependant une honorable exception : il flétrit sous Constan-
tin la persécution avec une male éloquence, mais un Concile du cinquitme
siecle le condamna. » (Voir Lecky, Rationalism in Euwrope, 11, 13, 14.)

THEOL. ET PHIL. 1839, 9



130 F.-C.-J. VAN GOENS

expressément que ce roi, s’étant converti & la foi chrétienne,
« ne contraignit aucun de ses sujets & l'imiter, se contentant
de témoigner plus d’amitié & ceux qui se faisaient chrétiens ;
car il avait appris de ses docteurs et des auteurs de son salut
que le service de Jésus-Christ doit étre volontaire et non
contraint. » (P. 230-2321.)

La contrainte rend vaines les plaintes des premiers chré-
tiens contre les persécutions paiennes. Supposons qu’'un com-
missaire de I’empereur romain soit entré en conférence avec
les députés chrétiens. Aprés avoir appris le sujet de leurs
plaintes : Messieurs, leur dit-il, de quoi vous plaignez-vous?
On vous traite comme vous nous traiteriez, si vous étiez A
notre place. Votre Dieu vous a commandé de contraindre 4 le
suivre. Les députés répondent : il est vrai, monseigneur, que
si nous étions les plus forts nous ne laisserions personne au
monde qui ne se fit baptiser. Mais en cela paraitrait notre cha-
rité pour le prochain. Nous voyons qu’on se damne éternelle-
ment, si 'on ne suit pas notre religion : nous serions donc
bien cruels de n’employer pas la contrainte. Mais nous ne
ferions pas cela cruellement, comme font les paiens envers
nous; nous userions de proces et de chicanes; nous empéche-
rions les assemblées de religion ; nous leur enverrions des sol-
dats; si nous les attrapions fuyant, nous les enverrions aux
galéres ; mais pour les tuer, & Dieu ne plaise! — Le commissaire:
Sans mentir, messieurs, vous étes d'admirables gens ; vous
comptez pour une grande charité de ne pas faire mourir tout
d’un coup, mais de rendre un homme misérable pour fort
longtemps, soit qu’il se résolve & pourrir dans un cachot, soit

t Bayle aurait pu citer encore Chrysostome qui mourut vingt-cing
ans apres Athanase et qui dit (de sacerdotio, liv. II, chap. 2): « Dans le
monde les magistrats, quand ils ont arrété des malfaiteurs au nom des
lois, déploient une grande autorité et les empéchent malgré eux de se
livrer 3 leurs penchants. lci, au contraire, il faut rendre les hommes
meilleurs, non par la violence, mais par la persuasion; car les lois ne
nous ont pas donné la méme autorité pour retenir les coupables; et, les
lois nous l'eussent-elles donnée, nous ne pourrions pas 'exercer, puisque
Dieu ne couronne que ceux qui renoncent au mal volontairement et non

par contrainte. »



LA TOLERANCE SELON BAYLE 131

qu’il ait la faiblesse de faire semblant de croire ce que sa
conscience lui montre comme une piété détestable. Allez,
messieurs, je vous trouve plaisants de vous glorifier d'une
rusée politique qui est la vraie cause pourquoi vous n’en
voulez pas au sang de vos sujets: c’est que vous étes bien
alses de ne pas en diminuer le nombre afin d’étre tou-
jours puissants temporellement et de vous vanter d’avoir
plus fait sans supplices que les autres par les supplices.
Prenez-le comme il vous plaira. Nous ne serons pas assez
sots, sl nous pouvons l'empécher, pour vous laisser venir i
Pétat ot vous feriez tant de désordres. Résolvez-vous & souf-
frir, L’empereur, mon maitre, doit ce sacrifice au repos public
de son siecle et de toute la postérité dont vous seriez le fléau.
— Les députés: Ce n’est que par accident et avec le plus grand
déplaisir du mmonde que nous en viendrions & la violence. Nous
ticherions d’abord par nos instructions de persuader nos
veérités. Mais si nous avions le malheur de rencontrer des
esprits obstinés, alors, malgré nous, mais par une charitable
mordacité, nous leur ferions faire par force ce qu’ils n’au-
raient pas fait volontairement. Nous aurions méme la charité
de n’exiger pas d’eux qu’ils avouassent qu’ils signent par
force; ce serait un monument de honte pour eux et pour leurs
enfants et pour nous aussi. Nous les obligerions de signer
qu’ils font tout cela volontairement. Au reste, monseigneur,
il ne s’ensuit pas de ce que nous avons le droit de contraindre
que vous l’ayez aussi. Nous parlons pour la vérité et, & cause
de cela, il nous est permis de faire violence aux gens. Mais
les fausses religions, ne possédant pas ce privilége, ce qu’elles
font est une cruauté barbare; et ce que nous faisons est une
action toute divine, et une violence toute sainte, remplie de
zéle et de charité. — Le commissaire : Mes bonnes gens, vos
maximes n’ont que ce défaut, c’est qu’elles sont mal appli-
quees ; il n’y a que la religion de mon maitre qui puisse parler
ainsi, parce qu'elle est la véritable. Je vous promets, de sa
part, qu’il ne maltraitera que les opiniitres d’entre vous. Faites-
vous instruire et convertissez-vous et vous éprouverez les
effets de sa clémence. (P. 235-240.)



132 F.-C.~J. VAN GOENS

Enfin, la contrainte expose les chrétiens a une oppression
continuelle. En effet, chaque secte se croyant en possession
de la vérité, il est clair que si Jésus-Christ a commandé la
persécution, chaque secte se croira obligée de lui obéir en
persécutant les autres, jusqu’a ce qu’elle les ait contraintes &
se conformer & sa profession de foi. Ainsi I’Eglise ne sera

quun enfer perpétuel et le monde devient un coupe-gorge.
(P. 246-2511.)

1V

Telle est la réfutation du sens littéral du fameux passage de
la parabole des conviés qui s’excusent; c’est la premiere
partie du commentaire. On ne sera pas surpris d’apprendre
qu’il fut mis & I'index en 1714 2. Il serait intéressant de savoir
I'impression qu’il fit sur le public contemporain. Tout ce que
nous pouvons dire, c’est que 'auteur du grand article de 'En-
cyclopédie sur la Tolérance renvoie les lecteurs au Commen-
taire, comme & un livre qui a épuisé la matiére. Quoi qu’il en
soit, Bayle fit suivre cette premiére partie d’une seconde
« contenant la réponse aux objections qu'on peut faire contre
ce qui a été prouvé dans la premiére. » Ici nous allons enten-
dre la discussion des raisons qu’on allegue tour a tour contre
la tolérance autant que celles qu'on avance en faveur de la
persécution. Cette discussion attaque le sujet d’une maniere
beaucoup plus approfondie. C’est alors que l'implacable
collegue orthodoxe de Bayle, Pierre Jurieu, qui avait flairé
I'origine du commentaire anonyme, sonna lalarme 'année
suivante (1687) en publiant un Traité des droits des deux sou-
verains en matiere de religion, la conscience et le prince.
« C’est une conspiration contre la vérité, » disait Jurieu. « De
quoi s’agit-i1? D’établir I'indifférence de toutes les religions,
ce qui est l'idole de ces messieurs. Que veulent-ils ? Donner
4 la conscience erronée les mémes droits qu’a la conscience

1« Voila les abimes on se jettent les infimes détunseurs du sens lit-
téral de la parabole, qu'on pourrait plutdot nommer directeurs généraux
des bouchers et des bourreaux qu'interpretes de I'Ecriture. » (I, p. 168.)

2 La France protestante, seconde édition, p. 1066, 1.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 133

non errante et permetire & tous de précher publiquement et
de faire des disciples 1. » Bayle répondit & cette attaque, en se
dérobant toujours sous le manteau de 1’Anglais2, dans la qua-
trieme partie de son commentaire, dans laquelle il démontre
« que le droit de persécuter n’appartient pas moins aux héré-
tiques qu’aux orthodoxes. » Nous allons puiser dans cette
seconde partie et dans la quatrieme les considérations impor-
tantes destinées & compléter celles du commentaire propre-
ment dit.

L’évidence, dit Bayle, est une qualité relative, Elle peut
venir ou du biais sous lequel nous envisageons les objets, ou
de la proportion qui se trouve entre nos organes et eux, ou
de I’éducation et de I'habitude, ou de quelques autres causes.
Ainsi il n’y a point de conséquence de nous & notre prochain.
Plusieurs personnes regardent le chef-d’ceuvre d’un Michel-
Ange et en font mille jugements différents. Le connaisseur le
trouve admirable ; d’autres, qui n’ont nul gout ni habileté, le
méprisent. Le connaisseur pourra se moquer tant qu’il lui
plaira de leur ignorance ou en avoir pitié ; mais il serait ridi-
cule g’il les accusait de mentir et de soutenir malicieusement
que le tableau ne vaut rien, pendant qu’ils savent le contraire.
— Mais, dit-on, la beauté de ce tableau est si visible qu’il n’y
a pas moyen de ne pas la voir. Qui vous a dit cela? Et vous
méme, qui la connaissez si bien, voyez-vous la bonté et la
beauté de certaines pierreries qu'un joaillier prétend qui doit
sauter aux yeux de tout le monde? On voit que tout ceci en
termes couverts est la méme chose que de dire: la raison du
plus fort est toujours la meilleure. J'ai droit parce que je
m’appelle lion 3.

On en appelle & la Providence qui se sert des passions des
hommes pour faire son ceuvre 4. Je sais bien que Dieu se sert

! Cf. Frank Puaux, Les précurseurs frangais de la tolérance au XVIIm™*
siécle, p. 64 suiv.

* Tome II, p. 162

¥ P. 268-272.

411 est curieux de mettre ici en regard 'opinion contraire de Jurieu:



134 F.-C.-J. VAN GOENS

des passions de I’Ame pour nous porter & lui et pour nous dé-
tacher du monde ; mais c’est de telle sorte qu’il nous défend
de faire & notre prochain le mal dont sa Providence se servira
pour son salut. Par exemple, il n’y a pas de doute que Dieu ne
se puisse servir, pour convertir un jeune étourdi, d’une bles-
sure qui l'estropiera ; d’un vol quile réduira & ’aumone ; d'une
calomnie qui le ruinera de réputation et qui le contraindra de se
confiner dans une retraite olt il ne songera qu’aux choses du
ciel ; mais ces bons usages que Dieu sait tirer de ces disgraces
n’empéchent pas que celul qui estropie, qui vole, qui calom-
nie cet homme ne commette un trés grand péché. Ainsi il
faut dire que les souverains sont trés criminels lorsqu’ils rui-
nent un homme d’autre religion, quoique Dieu puisse se servir
de ces maux pour éclairer cet homme par les secrets ressorts
et incompréhensibles adresses de sa griace!. Mais j’ai hite
d’ajouter que, bien loin que Dieu se serve souvent des persé-
cutions pour faire connaitre la vraie religion aux persécutés,
I’expérience nous enseigne au contraire qu’elles ne sont de nul
usage par rapport & la conversion & la véritable foi. En effet,
qu’est-il arrivé pendant que le roi de France n’a fait qu’in-
quiéter ses sujets de la religion? Les uns se sont attachés
« Peut-on nier que le paganisme est tombé dans le monde par l'autorité
des empereurs romains ? On peut assurer sans témérité que le paganisme
serait encore debout et que les trois quarts de I'Europe seraient encore
paiens, si Constantin et ses successeurs n'avaient employé leur autorité
pour l'abolir. Mais je vous prie, de quelles voies Dieu s’est-il servi dans ces
derniers siecles pourrétablir la véritable religion en Occident ? Les rois de
Suede, ceux de Danemark, ceux d’Angleterre, les magistrats souverains
de Suisse, des Pays-Bas, des villes libres d’Allemagne, les princes élec-
teurs et autres princes souverains de 'empire n’ont-ils pas employé leur
autorité pour abattre le papisme? En vérité, il fant &tre bien téméraire
pour condamner des voies dont la Providence s’est constamment servie
pour établir la véritable religion, excepté le premier.établissement du
christianisme et sa conservation dans laquelle Dieu a voulu qu’il y e(it
un miracle sensible; ¢'est pourquoi Dieun n’a pas voulu que I'autorité s’en
m&lat; excepté, dis-je, cet endroit de I'histoire de I'Eglise, on voit cons
tamment partout que Dieu fait entrer I'autorité pour établir la véritable

religion, ot pour ruiner les fausses. » (Droits des deux souverains, p. 280°
282.)
1P, 278, 279.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 135

plus que jamais & leur foi en se reprochant de ne pas I'avoir
assez appréciée; les autres ont succombé & la tentation et il en
est résulté de ’hypocrisie et de l'irréligion. Cela s’est vu non
seulement chez les chrétiens de France et d’Angleterre, mais
aussi chez les infideles sous Décius et sous Mahomet. La con-
trainte n’a point été tirée de son ordre naturel, qui est, ou
d’affermir les gens dans leurs opinions ou de les engager &
les dissimuler, par crainte, par vanité, par ambition, ou de
faire naitre I'indifférence .

Les amis de la contrainte aiment aussi & invoquer de glo-
rieux prédécesseurs, bibliques et autres, et méme les protes-
tants.

1. Voila, disent-ils, Moise qui ordonne de lapider les Israé-
lites qui se laissent séduire par l'idolatrie (Deut. XIII), Elie
qui fait mourir sans miséricorde les prétres de Baal (1 Rois
XVIII, 40). Mais on oublie, dit Bayle, que Dieus’accommode a
chaque loi, lorsque son temps est venu, et la laisse la, lors-
que le temps d’une autre loi se présente, dont 'observation
exclut I'exécution de celle-1a. Or Dieu n’était pas seulement le
Dieu d’Israél, mais le chef de son gouvernement temporel;
sous ce régime, 'idolatrie devenait un crime de félonie, une
sédition, une révolte contre le souverain magistrat, aussi di-
gne de supplice que le serait celui qui exhorterait le peuple
de Londres a préter serment de fidélité et d’obéissance au
roi de France ou au roi d’Espagne. Il n’y a pas de consé-
quence de cet état-1a & 'Evangile, parce que les préceptes de
I’Evangile ne sont pas les lois politiques des Etats, sinon 2
Iégard de certains chefs sans lesquels la société humaine ne
saurait subsister 2. Le christianisme n’est la loi fondamentale
d’aucun Etat, en sorte qu’un roi ne soit le maitre dans son
royaume que parce qu’il est chrétien: Constantin et Clovis
n'acquirent pas un seul petit degré de droit en se faisant
baptiser, au dela de ce qu’ils en avaient sousle paganisme, et
Julien PApostat ne régnait pas moins légitimement que il
et été chrétien 3. Quant A Elie, animé de I'esprit prophétique,

' P. 279, 285. — 2 P. 325. — 3 P, 330.



136 F.-C.-J, VAN GOENS

il pouvait agir par dispense et connaitre par révélation l'inté-
rieur des faux prophétes et leur malice opinidtre et fraudu-
leuse, en sorte qu’ils abusaient sciemment et malicieusement
du peuple . Ajoutons d’autre part que, sous I’ancienne loi, on
tolérait n;léme les hérésies les plus affreuses, comme la secte
des sadducéens qui niaient la vie future. Non seulement on
les souffrait patiemment, mais aussi Jésus-Christ n’a jamais
trouvé mauvais qu’on les souffrit2. Enfin on peut dire de la
loi de Moise contre I'idolatrie ce que Jésus-Christ a dit de la
loi du divorce: c’est & cause de la dureté de votre cceur;
mais au commencement il n’en était pas ainsi (Mat. XIX, 8)3.

2. On se retranche sur ’exemple donné par les empereurs
tels que Constantin, Théodose, Honorius. Qu’est-ce que tout
cela? Une conduite de cour est-elle la régle de I'équité ?
Est-ce 14 gu’il faut chercher, ce qui est juste et injuste?
Ah! mais les Peres ont loué leur zéle! Que signifie cela? 1l
vaudrait mieux cacher leur faiblesse et le peu de soin qu’ils
avaient pris de se faire de bons principes généraux ; se con-
tentant de vivre au jour la journée, de raisonner comme des
girouettes, tantot & droite, tantot & gauche, comme le temps
se portait 4. Mais que dirons-nous des protestants qui ne don-
nent point liberté de conscience aux autres sectes? Ici Bayle
entre dans des détails forts intéressants.

3. Il y a ici quelques distinctions & faire. Les souverains
qui font des lois par rapport & ]la conscience excédent mani-
festement leur pouvoir. Mais appelés & la conservation de
PEtat auquel ils commandent, ils peuvent ordonner que
ceux qui troubleront le repos public, toute secte qui s’en
prend aux lois de la société, seront punis selon P’exigence des
cas. En revanche si une secte laisse en entier les lois qui sont
la stireté des particuliers, je ne pense pas qu’on ait aucun
droit de la vexer, sous prétexte qu’elle n’obéirait pas en par-
ticulier & une certaine loi, que 'on ferait, de croire certaines

1P. 326, 329. — 2 P, 330. — 3 P. 332.

4 P. 334-336. Nous avons vu plus haut que Baylene portait pas toujours
sur les Peres le jugement absolu que nous recueillons ici. (Comparer ce
que nous avons cité plus haut, p. 16.)



LA TOLERANCE SELON BAYLE 137

choses et de servir Dieu selon certains rites. Si 'on me de-
mande donc ce que je pense de certains Etats protestants qui
ne souffrent qu’une religion, je réponds que s’ils le font par
la seule vue de la fausseté qu’ils croient étre dans les dogmes
des autres religions, ils ont tort; car qui a requis cela de
leurs mains ? ]a fausseté doit-elle étre combattue par d’autres
armes que par celles de la vérité? Combattre des erreurs &
coups de baton n’est-ce pas la méme absurdité que de se
battre contre des bastions avec des harangues et des syllo-
gismes ! ? Au lieu d’envoyer des soldats, les souverains doi-
vent lacher contre ceux qui enseignent une autre doctrine
que la leur, leurs théologiens, ministres et professeurs et leur
donner ordre de travailler de toutes leurs forces & la réfuta-
tion de l'autre doctrine. Que si par ce moyen ils ne peuvent
pas désarmer ceux qui ’enseignent, ils doivent les laisser en
repos et se contenter de leur obéissance aux lois municipales
et politiques 2.

Bayle fait cependant ses réserves. Quant aux opinions con-
traires par leur nature a la tranquillité de ’Etat, je les main-
tiens indignes de tolérance et je trouve fort & propos que tous
les Etats qui sont délivrés du papisme fassent des lois trés
sévéres contre son introduction; et que ceux ou il y a des
papistes, les tiennent enchainés comme des lions et des léo-
pards, c’est-a-dire qu’ils leur otent tellement la force de nuire
par de bons et sévéres réglements bien exécutés, qu'on n’ait
rien & craindre de leurs machinations3. Touché cependant
d’un sentiment d’humanité, Bayle propose immédiatement une
mitigation & apporter 4 ces lois: Je ne voudrais pas cepen-
dant que jamais on laissit les personnes des papistes exposées

1P. 342. — 2 P. 342

? Il est curieux de comparer ici les idées de Milton, mort en 1674, peu
@’années avant la date du commentaire de Bayle. Milton qui voulait la
tolérance pour tous sans en excepter les sociniens, en exclut les catho-
liques, non, comme Bayle, par des motifs politiques, mais parce que leur
adoration est une idolatrie, condamnée par I'Ancien Testament. Public,
ce culte donne du scandale b tous les témoins consciencieux ; prive, il
offense Dien qui s'est déclaré contre toute idolatrie, méme secrete. Milton
en appelle & Ezéchiel VIII, 12. Ct. Lecky, 1. 1., 11, 85, 86.



138 F.-C.-J. VAN GOENS

3 aucune insulte, ni qu'on exigeat d’eux qu’ils assistassent
par contrainte & des exercices de religion auxquels leurs con-
sciences répugneraient, ni enfin qu’'on récompensit ceux qui
se convertiraient ; car ce serait faire ’office du Démon tenta-
teur. Je voudrais qu’il fit établi que tous les nouveaux con-
vertis demeureraient exclus toute leur vie des privileges et
des gréices dont leur premiére religion les aurait exclus; car
par 1a on serait assuré que ceux qui se convertiraient le fe-
raient en vertu de l'instruction et ne feraient pas les hypo-
crites'. Au reste, comme ce n’est que par rapport au bien
temporel de la république que I'on doit tenir de court ces
gens-la, je ne désapprouve pas que les souverains qui ont
des raisons particuliéres et valables de ne pas se défier d’eux,
leur accordent une plus ample liberté, et tout aussi grande
que l'intérét de I’Etat le peut permetire, car, comme je l'ai
dit, ce n’est pas & la fausseté des opinions qu’il faut prendre
garde, mais & 'opposition qu’elles font & la streté publique 2.

Ces concessions cependant colitent & Bayle, car tout d’une
haleine il se met & énumérer les principes détestables du pa-
pisme. Tout bien considéré, dit-il, il faut envisager les pa-
pistes comme des gens qui ne souffrent qu’a regret la domi-
nation des protestants, qui cherchent les voies d’acquérir la
domination; de recouvrer les églises et les biens dont ils
jouissaient et d’exterminer ce qu’ils nomment I’hérésie 3. D’olt
il suit qu’'au fond I’Eglise romaine ne doit pas étre tolérée. En
résulte-t-11 que I'Eglise romaine, sachant qu’elle ne serait
pas tolérée par les protestants s’ils étaient les plus forts, ne
doit pas les tolérer non plus quand elle est la plus forte?
Nullement. En effet, il y a une notable différence entre elle
et eux, c’est que la non-tolérance des protestants est déchar-
gée de ce qu’elle a de plus odieux dans le papisme, savoir de
jeter la conscience a force de tentations dans I’hypocrisie et
dans de mortels remords, au lieu que les protestants laissent
ou la liberté de sortir avec ses biens ou celle de servir Dieu
dans sa maison a sa fantaisie. Ajoutons que dans les lieux
ol on les toleére, les protestants se comportent en fidéles su-

1P, 343. — 2P, . 344. — 3 P. 346.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 139

jets, n’ayant jamais pris les armes lorsqu’on ne les a pas in-
quiétés dans leur liberté de conscience. Enfin dans les lieux
ou ils dominent, ils traitent les papistes qui s’accommodent
aux lois du pays en bons sujets, avec beaucoup de douceur,
comme 1l parait en Hollande et au pays de Cléves, tandis que
les princes et les Etats romains persécutent sans fin et sans
cesse, ou d’effet ou d’intention. Témoin la maison d’Autriche,
la Pologne et la Savole. Louis XIV apprend lui-méme i toute
1’Europe dans la préface de I'édit révocatif, que lui, son pére
et son grand-pére ont toujours eu dessein de révoquer celui
de Nantes, mais que d’autres occupations ne le leur ont pas
permis!.

4. 11 me reste a parler de la tolérance que les Etats protes-
tants doivent avoir pour les religions qui ne demandent qu’a
suivre leur conscience sans aucun préjudice des lois munici-
pales et politiques. Je dis nettement et franchement que ceux
qui ne donnent pas la liberté de conscience & de telles reli-
gions font mal 2. Il n’est pas essentiel i la liberté de religion
d’avoir des temples publics, de pouvoir marcher dans les rues
processionnellement; 1l suffit d’avoir la permission de s’as-
sembler, de célébrer office divin, de raisonner modestement
en faveur de sa créance et contre la doctrine opposée selon
Poccasion. Il en résulte qu’il serait injuste: 1° de ne laisser
entrer dans le pays aucune personne de différente religion
pour y séjourner et pour y semer ses sentiments, puisqu’une
telle loi exclurait tout aussi bien les prédicateurs de la vérite
que ceux du mensonge ; 2° de défendre de rien innover dans
la religion & peine d’étre exilé, puisqu'il n’y a homme, si per-
suadé qu’il soit de ce qu’il croit, qui n’ait lieu de croire qu’il
peut apprendre d’autres choses et s’en bien trouver; 3¢ de
contraindre celui qui aurait enseigné quelque chose contre la
religion dominante & se rétracter 4 peine du feu, comme cela
s’est vu dans le supplice de Servet. Il faut cependant répondre
a ceux qui concluent de ce supplice que les protestants pous-
sent la persécution aussi loin que les papistes : le supplice de
Servet et d’un trés petit nombre d’autres gens semblables

1 P. 347-350. — 2 P. 351.



140 F.-C.-J. VAN GOENS

errant dans les doctrines les plus essentielles, est regardé a
présent comme une tache hideuse des premiers temps de
notre Réformation, ficheux et déplorable reste du papisme;
et je ne doute pas que si le magistrat de Genéve avait aujour-
d’hui un tel procés en main, il ne s’abstint bien soigneuse-
ment d’une telle violence 1.

On objecte encore a la tolérance d’étre la source de toutes
sortes de confusions et de sectes. La multiplicité des religions,
dit-on, enfante la division entre les nations, au sein de I’Etat et
dans la famille. Convenons cependant que si chacun avait la
tolérance, 1l n’y aurait qu'une honnéte émulation & qui se si-
gnalerait le plus en piété, en bonnes moeurs, en science. Cha-
cuane des sectes se piquerait de prouver qu’elle est la plus
amie de Dieu en témoignant un plus fort attachement & la pra-
tique des bonnes ceuvres 2. — Il faut en dire autant de I'innova-
tion. Tous les désordres qui accompagnent les innovations de
religion viennent de ce qu’on s’oppose aux novateurs avec le
fer ou le feu ou bien de ce que la nouvelle secte, remplie d’'un
zéle inconsidéré, veut détruire par la force la religion qu’elle
trouve déja établie. C’est encore la tolérance qui épargnerait
au monde tout ce mal et c’est 'esprit persécutant qui le lut
apporte 3. — On allégue encore le factieux qui prend la religion
pour manteau. Mais le souverain n’a qu’a constater la sédition
et & la punir. — On insiste sur les hérétiques ; « vrais empoison-
neurs des 4mes, ils sont pires, dit-on, que les voleurs des
grands chemins qui ne tuent que le corps. Evidemment les
princes doivent punir ces méchants! » Distinguons le droit

! P. 355. Jurieu ne fait pas un reproche & la république de Gengve d’'a-
voir condamné Servet au feu. « Servet, dit-il, est un athée dont il est
permis de se défaire. » (Franck Puaux, Précurseurs frangais de la tolérance,
p. 70.)

2 p. 357. Ailleurs Bayle dit : « 1'exemple de la république de Hollande
qui tolere plusieurs sectes avec beaucoup d’équité, fait voir manifeste-
ment que, pourvu qu'on donne une raisonnable liberté aux sectes, elles
concourent toutes, avec la religion dominante,au bien généial de I'Etat. »
(Cf. Lenient, 1. ¢. p., 59.)

3 P. 859,



LA TOLERANCE SELON BAYLE 141

quont recu les princes de chatier par le glaive ceux qui violent
la stireté publique d’avec le droit qu’on attribue faussement aux
mémes princes sur la couscience. Les violateurs de la sireté
publique péchent sciemment et par malice et violentent leur
prochain, en dépit de leur Dieu et de leur roi. Il n’en est pas
de méme des hérétiques. D’abord, ils ne violent personne; ils
font voir a leur prochain une autre créance et alléguent en sa
faveur les meilleures raisons qu’ils peuvent. Apres cela ils lais-
sent cet homme dans sa pleine liberté; s’il veut se convertir
ils en sont bien aises; s’il ne le veut pas, & lul permis, ils le
recommandent & Dieu. Ensuite les hérétiques ne péchent pas
par malice; la présomption est qu’ils n’agissent pas contre leur
conscience; ils croient au contraire rendre un grand service a
Dieu et c’est le zele vrai ou faux, mais enfin le zele de sa gloire
et l'instinct de la conscience qui les poussent?. Enfin, quant a
la bigarrure des sectes qu’on prétend naitre de la tolérance, je
dis qu’elle est un moindre mal que les cruelles exécutions au
moyen desquelles I’Eglise romaine a tiché de conserver I'unité
sans en venir & bout. Et quant & 'unité, il est humainement
inévitable que les hommes n’envisagent pas en différents sie-
cles et en différents pays les doctrines religieuses de différente
maniére et qu’ils n’interprétent pas les uns d’une facon, les
autres d’une autre, ce qui est susceptible de plusieurs sens.
Nous ne sommes pas maitres de nos idées et une loi éternelle
nous défend de trahir notre conscience. Ce serait une belle
chose que ’accord de tous les chrétiens 4 la méme profession
de fo1; mais comme c’est une chose plus & souhaiter qu'a espé-
rer, commeé la diversité d’opinions semble étre un apanage
inséparable de ’homme, tandis qu’il aura I'esprit aussi borné
et le coeur aussi déréglé qu’il I'a, il faut réduire ce mal au plus
petit désordre possible; et ¢’est sans doute de se tolérer les
uns les autres ou dans une méme communion, si la qualité
des erreurs le souffre, ou du moins dans les mémes villes.
Qu'on soit tout ce qu’on voudra, dit 'Eglise romaine, pourvu
qu’on se soumette & mon autorité, on est assuré de la tolérance.
Pourquoi ne serait-il pas permis entre protestants de tolérer une
1 P. 364, 365.



142 F.-G.-J. VAN GOENS

infinité de sectes pourvu qu’elles reconnaissent I'autorité de
I’Ecriture, et une infinité d’opinions différentes dans les points
ou I’Ecriture n’est pas d’une clarté nécessitante 1 ?

Faut-il donc introduire une tolérance générale, qui s’étende
aux juifs, aux mahomeétans, aux paiens, aux blasphémateurs,
aux hérétiques et aux athées dans la république ? Il y a des oc-
casions ol les sentiments moyens sont les meilleurs et les deux
extrémités vicieuses; mais en cette rencontre, on ne saurait
trouver de juste milieu; il faut tout ou rien. On ne peut avoir
de bonnes raisons pour tolérer une secte, si elles ne sont pas
bonnes pour en tolérer une autre.

Bayle s’occupe peu des juifs: il se contente de rappeler
qu’ils sont tolérés dans plusieurs états protestants et méme
dans un pays d’inquisition comme !'Italie, tandis que tout ce
qu’il y a de gens raisonnables ont horreur du traitement qu’on
leur fait en Portugal et en Espagne. Quant aux mahométans,
dit-il, je ne crois point qu’ils soient plus indignes de tolérance
que les juifs ; au contraire, ils le sont moins, puisqu’ils tien-
nent Jésus-Christ pour un grand prophéte 2.

Aussi, ¢’il prenait fantaisie au Mufti d’envoyer en chrétienté
quelques missionnaires, comme le pape envoie aux Indes, je ne
pense pas qu’on ft en droit de les punir, pourvu qu’ils ne fis-
sent rien contre 'obéissance due au souverain dans les choses
temporelles. Il ne faut point admettre double poids et double
mesure. P14t & Dieu que les infidéles accordassent pleine li-
berté 4 nos missionnaires, pourvu que les leurs en obtinssent

1 p. 370-374.
2 Bayle témoigne aussi ailleurs une grande tendresse aux Turcset oppose

malignement leur tolérance aux persécutions des nations chrétiennes.
« Trouvez-moi, dit-il, parmi les princes chrétiens des conquérants qui
puissent tenir la balance contre les Saladin, les Tamerlan, les Amurat,
les Bazajet, les Mahomet 1I et les Soliman II. » Mahomet n’est & ses yeux
ni un ministre dv diable, ni un antéchrist, comme le répétaient encore
la plupart des écrivains religieux, mais tout simplement un politique, un
imposteur habile, qui a su exploiter I'ignorance et le fanatisme de ses
prosélytes au profit de son ambition. (Voir Dictionnaire, art. Mahomet:

Mahomet I1.)



LA TOLERANCE SELON BAYLE 143

chez nous! Les prédicateurs mahométans ne gagneraient rien
chez nous et les notres pourraient faire beaucoup de fruits chez
les nations infidéles, sans prisons et sans supplices. Mais hélas !
on ne croit pas que la vérité soit capable de rien faire toute
seule,; on lui donne pour adjoints les bourr eaux et les dragons ;
adjoints qui se passent bien de la vérité ; puisque tout seuls et
sans elle, ils font ce qu’ils veulent!. Ajoutons que les paiens
sont dignes d’une tolérance que Théodose, Valentinien, Mar-
tien leur ont refusée. Qu’on ne dise pas qu’'on ne violentait pas
la conscience des paiens en leur défendant le culte des dieux
sous peine de mort ; car il est certain qu’ils étaient attachés a
ce culte par des liens de superstition tres forts. Il s’en est
trouvé, comme Généride? sous Honorius, qui étaient préts a
renoncer & de grandes charges plutoét qu’a leur paganisme.

On se récrie contre les blasphémateurs et les démolisseurs
des fondements du christianisme. Commeng¢ons par définir les
termes ; il faut s’accorder sur un principe commun au persé-
cutant et au persécuté; si chacun.n’admet que sa propre défi-
nition, ce sera une pure pétition de principe, en commeng¢ant
par cette hypothése : j’ai raison et vous avez tort3. Afin qu'un
blasphémateur soit punissable, il ne suffit pas que ce qu’il dit

1P, 378, 379.

2 En 400 fut rendue une loi qui excluait de toutes les charges du palais
ceux qui ne partagealent pas la foi du prince. Aussitdt que (Généride,
commandant de la milice romaine, eut connaissance de la nouvelle loi, il
déposa son ceinturon, signe du grade dont il était revétu et se retira chez
Iui. Honorius, surpris de ne plus le voir, lui fit demander pourquoi, étant
au nombre de ses officiers, il ne se rendait pas au palais. Pour toute ré-
ponse, Généride rappela la loi qui venait d’étre rendue. L'empereur ré-
pondit qu'un grand nombre d’officiers s'étaient soumis & cette loi, mais
qu'il ne lui demandait pas de suivre leur exemple. Généride refusa d’ac-
cepter une faveur injurieuse envers les officiers qui pour une cause sem-
blable avaient renoncé & leurs dignités. 1l ne perdit pas son grade, car
I'empereur, contraint par la pudeur autant que par la nécessité, révoqua.
la loi, accordant & chacun la faculté de conserver son opinion avec ses
magistratures et ses commandements militaires. (Beugnot, Histoire de la
destruction du paganisme en Oceident, 1I, p. 54) On voit que Bayle
avait choisi un des plus beaux exemples pour appuyer sa these.

3 Ceci est dit en vue de Servet : « les blasphemes dont on l'accusait ne
pouvalent pas recevoir ce nom en vertu d'un principe ou d’une idée qu'il



144 F.-C.-J. VAN GOENS

soit un blasphéme selon la définition qu'’il plaira & d’autres de
donner de ce mot-la; il faut qu’il le soit selon sa propre doc-
trine. Qu’un chrétien qui ne croit pas la Trinité et qui est per-
suadé en sa conscience qu’il ne peut pas y avoir trois person-
nes, dont chacune soit Dieu, sans qu’il y ait trois dieux, dise et
soutienne que le Dieu des catholiques et des protestants est un
faux dieu, un dieu contradictoire, ce n’est pas blasphémer A
son égard, puisqu’il ne dit rien contre la doctrine qu’il recon-
nait, mais contre une autre qu’il ne reconnait pas. Si on laisse
les persécuteurs maitres de la définition du blaspheme, il n’y
aura pas de plus grands blasphémateurs que les premiers chré-
tiens qui ont vomi toutes les injures possibles contre les dieux
du paganisme. Il y avait ici un manque d’honnéteté et de cha-
rité, mais il n’y avait pas de blasphéme, parce que ceux qui
proféraient ces épithétes ne les dirigeaient pas contre la divinité
qu’ils adoraient mais contre une chose qu’ils croyaient n’étre
que la vision et la chimére d’un autre partii. Il faut dire qu’un
tel a sur les maniéres de parler de Dieu honorablement d’au-
tres 1dées que nous; que le contraire luil semblerait injurieux a
Dieu; qu’il s’estimerait blasphémateur s’il parlait comme les
autres. Dieu qui juge sainement de toutes choses, ne prend
point garde, si le présent qu’on lui fait de telles ou telles opi-
nions de la divinité est grand en lui-méme ; mais si c’est le
plus grand qui nous ait paru, aprés avoir cherché le plus digne
de lu étre offert 2. Quant aux démolisseurs des fondements du
christianisme, c’est encore la méme chose. Est-ce renverser
une chose qui en soi et réellement est le fondement du chris-
tianisme, ou une chose qui est crue telle par 'accusateur, non
par 'accusé ? Il faut se servir de principes avoués des deux
partis. Si 'on en vient & bout, 'accusé sera réduit & la tolé-
rance sur le pied d’une secte non chrétienne ; si ’on n’en vient
pas & bout, il ne sera pas justement traité comme renversant
les fondements 3.

Faut-il aussi étendre la tolérance aux sociniens? Ici Bayle,
admit aussi bien que le Sénat de Genéve et par conséquent il ne pouvait

étre puni comme blasphémateur. » P. 385.
1 P. 383, 386. — 2 P. 367-370. — * P. 333-333.



LA TOLERANCE SELON BAYLE 145

rationaliste supranaturaliste comme eux, éprouve un grand
embarras. Le xvII® siécle avait en horreur ’hydre du socinia-
nisme; elle était ’'objet de la persécution catholique autant que
protestante!. Cette profonde antipathie des réformés prove-
nait du nominalisme et du pélagianisme que les sociniens par-
tageaient avec I'Eglise romaine et de la critique purement
intellectuelle, mais souvent irréfutable qu’ils faisaient des grands
dogmes que la réforme continuait de professer de concert avec
les grands Conciles: trinité, incarnation, satisfaction. N’admet-
tant pas I'immanence de Dieu, ils niaient la religion naturelle,
faisaient de I’dme humaine une table rase et attribuaient toute
religion & une tradition extérieure; rejetaient la toute-présence
et 'omniscience de Dieu, dans l'intérét du libre arbitre qu’ils
déclaraient indépendant de Dieu, et méconnaissaient la part de
vérité renfermée dans les dogmes conciliaires. Des lors on ne
s'étonpe pas de la longue liste des théologiens réformés qui
combattirent les sociniens : Veetius, Witsius, Vitringa en
Hollande ; Turretin, Pictet, Stapfer en Suisse?. Les synodes
réformés & leur tour combattirent & I’envi cet ennemi redou-
table. Ainsi le modérateur du synode de la Rochelle de 1571,
Théodore de Béze, avertit tous les pasteurs, anciens, diacres,
fideles d’empécher que les hérésies sociniennes ne s’introdui-
sissent en aucune maniére dans les églises réformées de France3.
Et que fait Bayle ? Il va du blanc au noir. Tantot il s’écrie: « &
Dieu ne plaise que je veuille étendre la jurisdiction de la lu-

! Jurieu dans son Tableaw du socinianisme p.7 dit: « qu'il était temps de
s'opposer & ce torrent qui se répandait de tous cOtés et que le poison
commengait & passer aux parties nobles. » Bossuet dans l'oraison de
Henriette de France: « ce qui remuait le fond des ceeurs, ¢'était un dégoiit
secret de tout ce qui a de l'autorité et une démangeaison d’innover sans
fin, aprks qu’on en a vule premier exemple. Ainsi les calvinistes, plus har-
dis que les luthériens, ont servi & établir le sociniens qui ont été plus loin
qn'eux ef dont ils grossissent tous les jours le parti. » IV Avis aux pro-
lestants: « oun voit I'état présent de la réforme et la pente de ces églises
prétendues qui ont pour fondement qu’il n’y a rien de vivant, ni de par-
lant sur la terre & quoi on doive s'assujettir en matiere de religion. Le
socinianisme s’y déborde comme un torrent sous le nom de tolérance. »

? Voir Scholten. Doctrine de U Eglise réformée 11, p. 182-270.
¥ G. de Félice, Les Synodes nationawx, p. 85.

THEOL. ET priIL, 1839, 10



146 F.-C.-J. VAN GOENS

miere naturelle, autant que le font les sociniens, lorsqu’ils preé-
tendent, que tout sens donné a I’Ecriture, qui n’est pas con-
forme & cette lumiere, est & rejeter et qui, en vertu de cette
maxime, refusent de croire la Trinité et I'Incarnation. Non,
non, ce n'est pas la ce que je prétends sans bornes et sans li-
mites1. » Tantot il déclare qu’apres avoir prouvé que les
paiens, les Juifs, les Turcs sont dignes de tolérance, les soci-
niens le sont aussi 2. Finalement il les renvoie absous. « Si les
catholiques, dit-il, nous font une injustice grossiére en impu-
tant le rejet du dogme de la transsubstantiation & un principe
de corruption, nous falsons injustice aux sociniens en préten-
dant qu’ils ne croient pas la Trinité dans I’Ecriture par un prin-
cipe de corruption ; car de quoi ce nouveau dogme les charge-
rait-il ? En seraient-ils plus génés en leur conscience, lorsqu’ils
tomberaient dans le crime ? en oseraient-ils moins se dispenser
d’obéir & Dieu et de résister aux tentations de la chair? Il est
clair que non et que c’est la méme chose par rapport & cela ou
de croire un Dieu unique en nature et en personne ou de le
croire seulement unique en nature 3.

Il n’y a qu’une catégorie d’hommes que Bayle dans son Com-
mentaire ait exclu du bénéfice de la tolérance, ce sont les
athées. « Qu’a cet égard le bras séculier fasse ce qu’il trouvera
a propos. » Et pourquoi? D’abord parce que les athées cho-
quent les lois fondamentales de 'Etat en 0tant la Providence et
toute la crainte de la justice de Dieu. Ensuite — et cet argument
est plus qu’étrange dans la bouche d’un homme qui puise la
lumiére naturelle dans la conscience — parce qu'un athée ne
pouvant étre poussé 4 dogmatiser par aucun motif de cons-
cience, ne pourra jamais dire aux magistrats: il vaut mieux
obéir & Dieu qu’aux hommes; sentence que nous regardons
avec justice commme une barriére impénétrable a tout juge sé-

1], p. 1837. — 21, p. 382,

3 P. 471. Voici encore un autre passage: « le socinien convaincu que
Dieu commande de travailler pour la vérité par le fer et le feu et que le
socinianisme est la vérité, serait tout a fait inexcusable et trés criminet
il restait froid pour la propagation de sa religion ou méme s'il nuisait
a sa secte. » P. 408.)



LA TOLERANCE SELON BAYLE 147

culier et comme l’asile inviolable de la conscience. Un athée
destitué qu’il est de cette grande protection demeure justement
exposé & toute la rigueur des lois ; et dés qu’il voudra répandre
ses sentiments contre la défense qui lui en sera faite, il pourra
étre chatié comme un séditieux qui, ne croyant rien au dela des
lois humaines, ose néanmoins les fouler aux pieds?.

Ce qui achéve de rendre cette assertion plus singuliére en-
corc c’'est qu'en 1682 dans ses Pensées diverses sur les cométes
(chap. 90), il avait plaidé chaleureusement la cause de l'a-
théisme?2, et réfuté d’avance tout ce qu’il dira dans le Com-
mentaire. C’est qu’ici il ne devait pas compromettre la cause
de la tolérance, tandis que dans les Pensées son athée vertueux
était destiné & donner un démenti aux catholiques et aux pro-
testants qui revendiquaient pour eux le privilege de la morale.

1 P. 430.

2 « L’athée vaut mieux que l'idolatre. En eftet,l'un s'arréte au doute, a la
négation ; l'autre émet une atfirmation injurieuse pour la divinité. De
plus I'athée peut étre honnéte homme, témoin Lucrece, kpicure, Hobbes,
Campanella, le détestable Vanini lui-méme, briilé & Toulouse par arrét
du parlement et ce prince athée de Balzac qui ne buvait que de la tisane
et ne jurait que certes. » AussiJurieu y opposa un factumcontenant vingt-
un chefs d’accusation. Bayle répliqua, mais enreculant, entergiversant, en
expliquant, en effacant, en homme qui ne veut pas s’avouer vaincu et qui
craint de se compromettre. Au reste, en opposant la moralité qui distin-
gua tant de philosophes paiens sans religion & 'absence de moralité chez
tant de chrétiens qui croyent en Dieu, Bayle a fourni des pages dignes
d’tre lues. On peut les trouver chez Feuerbach p. 58-72. On trouvera de
belles réflexions sur la défense de 1'athéisme par Bayle chez Vinet, Mo-
ralistes, p. 307 et ss.

(A suivre).



	La tolérance selon Bayle

