
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: Réponse de M. Gretillat à M. le Professeur Lobstein

Autor: Gretillat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RÉPONSE

M. GRETILLAT A M. LE PROFESSEUR LOBSTEIN

Cher et honoré collègue,

Vous n'avez pas, j'aime à le penser, trop présumé de mes
sentiments en faisant appel dans la lettre que vous m'avez
fait l'honneur de m'adresser tout récemment1, à ces règles de

désintéressement et d'impartialité qui devraient toujours
présider à la discussion des opinions d'autrui. Vous n'avez pas
voulu vous-même, à l'instar de

Philippe quatre qui s'avance
Dans l'île de la Conférence,

vous prévaloir de votre qualité de critique pour juger de haut
et à distance l'œuvre d'un adversaire, et vous le conviez à un
débat public et courtois, à un échange d'idées profitable aux
deux parties. Sincèrement reconnaissant du soin que vous
avez apporté à l'analyse de mon ouvrage, je n'ai pas hésité un
instant, monsieur et cher frère, à entrer dans votre dessein,
heureux si je réussis, aussi bien que vous, à marquer les

divergences sérieuses, graves même qui nous séparent, sans susciter

de votre part de légitimes griefs.
Toutefois, je vous demande d'avance la permission que

sollicita jadis saint Paul en écrivant aux Corinthiens, de me montrer

ici et là « imprudent, » et si, dans les lignesqui vont suivre,

1 Revue de théologie et de philosophie, 1888, N° 6.



RÉPONSE DE M. GRETILLAT A M. LE PROFESSEUR LOBSTEIN 81

je vous paraissais parler de moi plus qu'il ne convient, je vous
répondrais doucement que vous m'y avez « contraint. *

(Comp. 2 Cor. XII, 11.)

* *

Commencerai-je par défendre un peu ma néologismomanie?
(Vous voyez que je ne suis pas encore corrigé.) Il le faut bien

après des critiques si sévères et si répétées. Vous-même

venez de faire passer devant les lecteurs de la Bévue la vision
d'un tortionnaire armé de tenailles, debout devant un patient
étendu sur une planche, et répondant de temps en temps à ses

gémissements par un sourire sardonique entrecoupé de

plaisanteries macabres. Sera-t-il permis ici « au tortionnaire »

d'insinuer que la plupart des néologismes qui ont fait
successivement « tressauter » M. le professeur Bois, mon ami
M. L Thomas, correspondant de la Semaine religieuse de

Genève, M. Ménégoz et vous-même, figurent noir sur blanc
dans les colonnes de Littré, grand dictionnaire ou supplément:
Méthodologie, Propédeutique, sustentation (que M. Thomas
trouve barbare), ëgotiste, probation, corporalité, temporalité
Individuité, que vous avez trouvé exorbitant, même dans

une phrase traduite de Schleiermacher (pour rendre Fursich-
sein), appartient, s'il vous plaît, à la langue de Bossuet (voir
Littré) ; supratemporel n'est pas, il est vrai, consacré par
Littré, mais supramondain s'y trouve, et antétemporel peut
bien passer pour le grand-père d'antédiluvien. Sui-conscience,
dont M. Thomas et vous-même avez flairé la provenance
germanique, a été péché « au delà du lac » dans l'Histoire des

dogmes de Bonifas, et je trouve ce vocable, qui nous manque
en français, si commode et si correctement formé que je
compte encore en user sans vergogne dans les volumes
suivants, si jamais ils voient le jour L Or je demande pour quelle

1 Plusieurs se sont étonné-: du titre Hamartiologie qui ne remplace pas
avantageusement selon eux l'expression : Doctrine du péché- S'ils
m'avaient fait l'honneur de lire ma réplique à M. le professeur Bois, intitulée

: A propos de noumènes, ils y auraient vu une fois de plus que je
distingue entre la doctrine du péché dans l'histoire de l'humanité, que

THÉOL. ET PHIL. 1889. 6



82 RÉPONSE DE M. GRETILLAT A M. LE PROFESSEUR LOBSTEIN

occasion nous réserverons tous ces termes autorisés par
d'illustres exemples, si dans une langue déjà si pauvre en

substantifs, nous les proscrivons d'un ouvrage de Théologie
systématique.

Remplacer par un terme insolite le terme courant pour le
seul plaisir d'épater le bourgeois, serait le fait d'un pédant et

d'un fat ; mais quand j'explique les raisons que j'ai d'éviter
dans tel cas donné les termes traditionnels de prédestination
et de providence, on peut contester ces raisons, mais non

pas mon droit de choisir ou même de créer le terme que je
trouve plus adéquat à mon idée.

En règle générale, j'ai écrit en italiques les mots de ma
fabrication et averti ainsi le lecteur; mais je n'ai pas hésité à former
un nouveau terme d'après les analogies reconnues de la langue,
lorsque cela était nécessaire pour éviter soit un malentendu

(hétérousianisme au lieu de subordinatianisme), ou une longue
et lourde périphrase (ainsi finite, pour: la qualité d'être fini ;

créatura!, la condition de la créature).
Je n'ai fait en cela encore que de suivre d'illustres exemples,

et voici même quelques néologismes tout aussi abracadabrants

que ceux-là, et que nous laissons passer sans « demander grâce»
sous la plume de MM. Renouvier, Fouillée et autres maîtres de

la pensée contemporaine : intégrer, moyenner, infinitisme,
procès, adéquatation, intuitioniste, intemporel, etc., etc.,
auxquels nous ajouterons tout de suite le participe ventilé que
vous aurez sans doute remarqué dans le voisinage de votre
signature (Bévue, 1888, N°6, page 621), et l'adjectif intra-divin
qui plus d'une fois a échappé à votre propre plume.

Vous m'imputez le mépris de toute préoccupation littéraire.
Insuccès, soit; mépris, non! Seulement la qualité littéraire
que je recherche avant tout, dans un ouvrage de cette nature,
est celle qui consiste à dire le plus de choses possible, le plus
clairement possible, dans le moins de mots possible et dans

l'ordre le plus rationnel possible. Eh bien c'est la recherche de

la forme ainsi entendue, — quoique trop rarement réalisée, —

j'appelle Hamartiologie, et la doctrine du péché dans l'individu, dont je
traite dans la Morale sous le nom de Ponérologie.



RÉPONSE DE M. GRETILLAT A M. LE PROFESSEUR LOBSTEIN 83

qui m'a fait déchirer et récrire jusqu'à vingt ou trente fois la
même page, et m'a arrêté à tel endroit de mon ouvrage pendant

quatre semaines.
Vous prévoyez que mon livre est « infailliblement condamné

à rester lettre close et lettre morte pour le grand public. » Je

le crains comme vous, monsieur, mais vous consentirez, n'est-

ce pas, à admettre des exceptions. Ce qui m'a le plus
consolé, je l'avoue — pardonnez-moi ce mouvement de faiblesse

paternelle — parmi les critiques que j'ai déjà reçues, c'est

d'apprendre que M. Thomas a vu un laïque lisant ma dogmatique,

et même s'y délectant! Ole bon, l'estimable, le généreux

laïque! Permettez-moi, monsieur, de signaler cet inconnu
à votre curiosité scientifique comme un problème psychologique,

rara avis, et de dire que si l'Eglise comptait un plus
grand nombre de laïques semblables...bref,je n'en dis pas
davantage.

Une seconde critique que j'aurai à prendre en sérieuse

considération, vu l'autorité des personnes qui me l'ont adressée,

porte sur l'abus des divisions et des subdivisions. La scolastique
me guette, paraît-il. M. Ménégoz, dans son article très
bienveillant inséré dans les Annales, en a cité un exemple qui m'a

tout le premier assez amusé. Vous avez trouvé mieux encore :

des pyramides qui, à l'inverse de celles d'Egypte, reposent sulla

pointe! C'est aux chapitres sur Y Homme et sur Les

consequences du péché que vous renvoyez ceux qui voudront
contempler ces chefs-d'œuvre de statique. Quand il en est ainsi,
quand un principe de division au lieu d'être puisé dans
l'essence même du sujet, se rattache aux accidents de la surface,
il y a en effet délit de scolastique. Il faut donc que je me
surveille, et, dès maintenant, je m'engage solennellement à ne
jamais pousser jusqu'au guimel.

Certains critiques grincheux que vous m'annoncez,
remarqueront que mon érudition est le plus souvent de seconde ou



84 RÉPONSE DE M. GRETILLAT A M. LE PROFESSEUR LOBSTEIN

de troisième main. Oh que ces critiques grincheux auront
raison! Vous m'auriez parlé de « quatrième main » que je ne
réclamerais pas. A vrai dire, je n'ai pas cru commettre le péché

contre le Saint-Esprit en recourant, dans un ouvrage où l'histoire

des dogmes ne figure qu'à titre subsidiaire, aux travaux
d'exploration déjà faits et bien faits par des prédécesseurs
consciencieusement désignés, et j'emprunterai mes citations au

pape quand il ne faudra que cela pour m'épargner des recherches

oiseuses et une perte de temps. Il est vrai que mes

guides en matière historique, qui se nomment Kurz, Luthardt,
Kahnis, Dorner, Raur, Hase, Rothe, Al. Schweizer, Ebrard,
Nitzsch père et fils, Zöckler, Harnack, Weber, de Pressensé,

Bonifas, les Encyclopédies de Herzöget de Lichtenberger, etc.,
vous ont paru quelquefois « peu sûrs ou manifestement
partiaux, » et ce serait peut-être à eux-mêmes à vous poser la

question :

Ces méchants, qui sont-ils?

Ce que vous ne me reprochez point, ce qui rend à mon sens

condamnable en tout cas l'emprunt littéraire, c'est l'intention
de dissimuler la provenance du produit, ou le fait d'utiliser,
contrairement à des engagements pris, des sources non
originales. Mon ami et collègue Monvert, qui est un fouilleur, pourrait

vous citer des cas de ce genre assez surprenants.

Laissons là, si vous le voulez bien, ces chicanes...
d'allemand, etpaulo majora canamus

Votre lettre accuse trois points principaux sur lesquels existent

entre nous des divergences fondamentales. Je me borne à

les résumer de mon côté sans avoir la prétention de vous
convaincre, et moins encore de vous confondre. Ce sera à nos
lecteurs à prononcer.

Notre première divergence porte sur l'autorité en matière
religieuse. Une phrase de votre lettre, écrasante pour moi à un
certain point de vue, me servira de texte. Vous vous étonnez que
le livre qui contient certains chapitres « étranges » porte la date



RÉPONSE DE M. GRETILLAT A M. LE PROFESSEUR LOBSTEIN 85

de l'an de grâce 1888. Or je ne vous apprendrai rien, monsieur,
si je vous dis que l'opinion courante en Tan de grâce 1888, qui
a vu l'éclosion du boulangisme, n'est pas pour moi le critère
de la vérité ; que ce que l'an de grâce 1888 peut trouver étrange
ne mérite pas celte épithète pour cela, et que ce qu'il déclare
hors de doute pour tous les esprits non prévenus, n'est pas
encore acquis pour chacun au débat.

Pardonnez-moi si, sans intention coupable, j'allais travestir
votre pensée, mais voici comment je vous entends : la vérité
religieuse devient; la révélation divine est immanente dans

l'histoire ; elle n'a pas eu ses époques cardinales et normatives;

elle est incessamment progressive; elle se dégage de

la longue évolution du fait et de la pensée chrétienne; et l'histoire

des dogmes du premier siècle jusqu'à aujourd'hui est la

source totale et authentique de la dogmatique chrétienne. Si

j'en crois même une indication qui se rencontre p. 596, et où,

taxant notre méthode d'intellectualisme, vous paraissez
contester l'importance des doctrines originales ou révélations
verbales se rapportant au fait du salut, l'interprétation de ce fait
serait remise par vous à la conscience et à l'expérience de

l'Eglise.
Vous m'avez fait, monsieur, un reproche que je voudrais

toujours mieux mériter : celui de craindre de sacrifier la
moindre parcelle des traditions bibliques. Mais lorsque vous-
même mentionnez dans la ligne suivante ces « mythes
incomparables » (p. 608) où nous sont conservées les origines de
l'humanité et du péché, vous êtes-vous demandé si votre
« canonique » se trouve encore d'accord avec celle des

réformateurs, de saint Paul et de Jésus-Christ?
Mythes incomparables en effet et d'une fortune bien singulière,

où depuis dix-huit siècles l'Eglise chrétienne a lu le
récit de la première chute de l'humanité au lieu d'y reconnaître
le document de son premier progrès

Ce dernier sujet même m'amène à une seconde divergence
capitale qui me sépare non pas de vous seulement, mais
de l'école de Ritschl, à laquelle, si je ne fais erreur, vous vous
rattachez ; elle porte sur une certaine conception de la dogma-



86 RÉPONSE DE M. GRETILLAT A M. LE PROFESSEUR LOBSTEIN

tique qui est en réalité une certaine conception de la révélation

chrétienne. Vous prétendez que l'exécution de mon
ouvrage n'a pas répondu au plan qui avait été annoncé, et en a

de beaucoup excédé les limites. Partant de la prémisse,
commune à vous et à moi, que Jésus-Christ, son œuvre et sa

personne, sa conscience et son témoignage, est le principium
cognoscendi de chacune des doctrines chrétiennes, vous
éliminez du champ de notre discipline comme superfétations et

« spéculations métaphysiques, » toutes les questions se
rattachant à la nature divine, aux origines de l'humanité et du

péché, à la sphère supérieure à l'expérience, et c'est, je vous
l'avoue, la première fois depuis 51 ans que j'entends dire que
la doctrine de la prédestination ou de la prothèse divine
n'intéresse pas la dogmatique (page 600). Ainsi, doctrine de la
Trinité, métaphysique de la justice divine, métaphysique de

l'unité de la race humaine, métaphysique! de la chute et du

péché originel, métaphysique de la préexistence personnelle
de Christ, — dont nous parlerons dans le prochain volume, —

métaphysique En vérité, monsieur, je me sens moins
désintéressé que vous de ces questions d'origine, et je crois que
saint Paul prêchant aux Athéniens que Dieu a fait naître d'un
seul sang tout le genre humain, tombait d'avance sous le coup
de votre critique. Pour moi, puisqu'on parle tant de pratique
et d'expérience, même marchant vers le ciel, j'ai besoin

d'apprendre de quel antre je suis sorti, et il n'est pas indifférent à

mon interprétation du cinquième commandement de savoir si

j'ai ou n'ai pas une guenon pour arrière-grand'mère.
Retournant sur ma tête mon propre manteau, vous regrettez

de me voir trop peu biblique. Mais, monsieur, la Bible qui est

par excellence le livre du salut, le Dieu de la Bible qui a

attendu quatre mille ans au moins à envoyer son Fils au

monde, me semblent moins pressés que vous. Sans doute, la

Bible festinat ad eventum, mais pour arriver plus tôt, elle ne
brûle pas les étapes nécessaires. Quand elle daigne m'apprendre

que Méthusela est mort au terme de 969 ans, elle ne me procure
qu'une édification très indirecte ; et je ne perçois plus
qu'indistinctement « les battements du cœur vers lequel m'a attiré



RÉPONSE DE M. GRETILLAT A M. LE PROFESSEUR LOBSTEIN 87

Jésus en m'enseignant à dire : Notre Père qui es aux cieux »,

lorsque je médite les détails culinaires du Lévitique. Je n'en
crois pas moins sur la foi de saint Paul que toutes ces choses

ont été écrites pour notre instruction; qu'il a fallu tout cela

pour conduire l'humanité à Christ. Faudra-t-il donc pour rendre

la dogmatique « biblique » en retrancher la matière des

trois quarts du volume biblique?
C'est que dans la terminologie de l'Ecole, la rubrique

métaphysique a acquis une élasticité singulière, ayant fini par
comprendre toutes les opinions mal notées. Je dirai même de ce

domaine de l'erreur appelé aujourd'hui métaphgsique ce que
vous avez dit de ma dogmatique, qu'il est sans limites définies,
se rétrécissant et s'élargissant à volonté. Heureux si cette

rigoureuse proscription n'aboutissait pas à remplacer une
métaphysique par une autre ; si le sévère agnosticisme que vous
imposez aux amateurs de recherches transcendantes, n'était

pas sujet à de si fréquentes distractions Vous tolérez les
spéculations du maître de Göttingue concernant les rapports entre
l'amour et lajustice dans l'essence divine, et vous me refusez
le droit de m'occuper de l'essence divine. MM. Reuss et Bouvier

pourront impunément contredire les croyances traditionnelles

sur l'origine et la transmission du péché, et vous jugez
indiscrètes les raisons qu'on leur oppose. Il vous a été licite de

réduire la Trinité dite essentielle à la Trinité dite économique,
et pour avoir voulu les distinguer l'une de l'autre, je suis traité
de scolastique. Je vous ai rencontré plus d'une fois en dehors
de « l'enceinte sacrée de la religion du salut » et à la page 607,

vous me « conjurez de m'y renfermer. » Je dirais que vous
pratiquez le zutisme, si ce néologisme n'était pas de si fraîche
date. Quel dommage, monsieur, que l'horreur professée par
l'école de Ritschl pour la métaphysique soit à ce point
intermittente

Osé-je vous le dire l'endroit de votre lettre qui m'a le moins
troublé est la page 598, où vous me critiquez d'avoir fait dans
la dogmatique deux parties de l'eschatologie et de la sotériologie.

« La séparation si tranchée, me dites-vous, que vous
établissez entre le présent et l'avenir, entre l'œuvre rédemptrice



88 RÉPONSE DE M. GRETILLAT A M. LE PROFESSEUR LOBSTEIN

réconciliant l'homme avec Dieu et l'œuvre réparatrice glorifiant

la nature et l'univers, répond-elle à l'enseignement de

Jésus et à la doctrine apostolique?» Quoi donc Jésus n'aurait
pas annoncé plusieurs fois qu'il reviendra en gloire après
être venu en souffrance et en opprobre! Est-ce que l'attente
de la parousie comme devant mettre un terme au triple soupir

de la nature, de l'Eglise et du Saint-Esprit (Rom. VIII, 18-

28), n'a pas rempli le siècle apostolique, l'âme des apôtres et
celle de l'Eglise? « Nous gémissons, nous attendons, » ce sont
les refrains de l'homme qui a écrit : « Christ est ma vie, » et la
dernière parole de la Bible est la prière de l'Eglise implorant
le retour de Jésus-Christ : « Seigneur Jésus, viens bientôt 1 »

Après les accomplissements déjà obtenus, que de choses nous

manquent encore I La mort habite encore dans nos corps et le

péché dans nos âmes ; les larmes, le deuil, les cris, le travail
n'ont point cessé pour les enfants de Dieu ; l'Eglise surla terre
est encore militante et souvent vaincue, et les miracles
éclatants qui ont signalé l'apparition du Christ ont prouvé, en se

retirant de la scène, qu'ils n'étaient que les préludes d'un
drame qui ne s'achèvera que par la résurrection des corps et
la création des cieux nouveaux et de la terre nouvelle. Pour
moi, et malgré tout, je plaindrais les chrétiens si l'aìò™ outoç

formait leur dernier horizon, et je dirais à mon tour que si

nous n'avions d'espérance en Christ que pour cette vie seulement,

victimes naïves d'une grande idée, nous nous verrions
frustrés à la fois des joies de l'avenir et de celles du présent
Faudrait-il constater, monsieur, avant de nous séparer, que
nous ne sommes pas plus d'accord touchant les destinées
futures que touchant les origines de l'humanité

** *

Ni M. Ménégoz ni vous n'avez pu penser sans doute que les

inconvénients du parti que j'ai pris, d'intervertir l'ordre de

publication des volumes de mon ouvrage, m'aient complètement

échappé. Il est trop évident qu'il est de règle que le

deuxième tome précède le troisième. Mais entre deux maux,
j'ai cru choisir le moindre, et sauf M. Ménégoz et vous, mes



RÉPONSE DE M. GRETILLAT A M. LE PROFESSEUR LOBSTEIN 89

critiques ont paru jusqu'ici m'approuver '. Je vous ai donc
demandé un crédit de dix-huit mois, et vous me le refusez 1 Mais

ici, monsieur, les rôles changent, et c'est vous qui devenez « le
tortionnaire. »

Je me plaindrais davantage si les agacements même dont
M. Ménégoz a, parlé n'étaient à mes yeux la meilleure
justification des principes exposés dans mon premier volume,
et selon lesquels l'apologétique doit précéder la dogmatique et

non pas la suivre, comme l'a voulu M. le professeur Bois.

L'opinion de M. Ménégoz, qui comme Reck supprime toute
apologétique, reste naturellement en dehors du débat. Alors, me

dites-vous, vous prétendez défendre ce que vous ne connaissez

pas encore! Pardon, ce que l'apologétique, telle que je
l'entends, doit défendre, ce ne sont point les articles particuliers
de la dogmatique, qui doit y pourvoir elle-même; c'est, comme
je l'ai dit ailleurs, la foi du charbonnier, les éléments
fondamentaux de la doctrine chrétienne, ceux à l'égard desquels se

pose la question d'être ou de n'être pas chrétien, et que je dois

apporter déjà établis ou raffermis à l'étude systématique et
scientifique de la doctrine chrétienne.

Je ne songe à me donner, cher et honoré collègue, ni pour
infaillible ni pour impeccable, et je vous reconnais absolument
le droit de retourner contre ma poitrine l'acier que le premier
j'ai osé appuyer sur celle d'autrui. Mais croyez que si réellement

j'avais eu le malheur de cacher mon Sauveur dans cet

ouvrage destiné à le faire connaître, cette faute, pour être la
mienne, ne m'en paraîtrait ni moins coupable ni moins funeste.

Agréez, cher et honoré frère, l'assurance de mon entier
dévouement.

1 La vérité m'oblige à ajouter à ces deux critiques M. Schott, dont le

compte-rendu vient de paraître dans le Literaturblatt de Leipzig.

Neuchâtel, le 20 décembre 1888.


	Réponse de M. Gretillat à M. le Professeur Lobstein

