
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchainement logique
[suite]

Autor: Emery, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL

EXPOSÉE DANS SON ENCHAINEMENT LOGIQUE

PAR

LOUIS EMERY1

La doctrine du péché.

IX

Dans notre précédent article, nous disions que, si les hommes
sont pécheurs, Dieu peut cependant les aimer en vue de leur
destination idéale, c'est-à-dire, en tant que son intention est
de les faire entrer dans son royaume. Cette supposition que
nous faisions, elle est une réalité, d'après l'Evangile. Le
christianisme affirme en effet que tous les hommes sont pécheurs,
et cette affirmation de l'état de péché de l'humanité forme la
condition négative de la religion chrétienne. De là, pour la

dogmatique chrétienne, la nécessité de préciser soigneusement la
notion du péché.

La notion du péché ne peut être formée que par comparaison

avec une notion du bien. C'est ainsi que la dogmatique
traditionnelle établissait son appréciation du péché sur l'idée
préalable de la justitia originalis. Cette construction avait le

grand défaut de reposer sur une hypothèse absolument
indémontrable, et de plus nullement chrétienne, puisque ni Jésus

ni ses apôtres n'ont jamais prétendu donner d'enseignement

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, année 1888, p. 52.



64 LOUIS EMERY

sur l'état de l'homme avant la chute. Si nous voulons par
conséquent établir l'idée spécifiquement chrétienne du péché, il
nous faut partir de la conception chrétienne du bien. Qu'est-ce
donc que le bien au sens chrétien du mot? Dans toute religion
le bien est ce que Dieu veut, ce qu'il commande. Or, d'après
la révélation chrétienne, la volonté, le but de Dieu, c'est le

royaume de Dieu, c'est-à-dire l'union morale de tout le genre
humain, réalisée par une conduite inspirée par l'amour, la

société dans laquelle tous les biens de ce monde sont
subordonnés à l'acquisition et à la possession d'un souverain bien

qui est précisément le royaume de Dieu. Il suit de là que le

devoir, l'idéal chrétien, embrasse deux fonctions : religieuse
et morale. La fonction religieuse, c'est la confiance en Dieu

par laquelle l'homme domine le monde et acquiert la liberté
réelle; la fonction morale, c'est la conduite inspirée par
l'amour pour le prochain, et tendant à produire la communauté
morale parfaite qui est tout àia fois le souverain bien et le bien
moral absolu.

Nous pouvons également distinguer deux faces dans le péché :

il est d'abord défiance ou indifférence à l'égard de Dieu ; il est

ensuite égoïsme, en ce sens que l'homme pécheur, au lieu de

se soumettre à la volonté de Dieu et de rechercher avant toute
chose le royaume de Dieu, dirige sa volonté vers des biens de

second ordre (richesse, plaisir des sens, situation sociale
élevée, etc.), sans les subordonner à la possession du souverain
bien. Le péché ne nie donc pas le bien en général, mais, en

changeant l'ordre et la subordination des biens, il commet une
opposition pratique contre le bien. Le péché est en même

temps un esclavage. Le pécheur, en effet, puisant tous ses
mobiles d'action dans le monde, ne parvient pas à s'élever au-
dessus du monde, à acquérir cette liberté à laquelle son esprit
aspire.

Quel est le sujet du péché? Est-ce l'humanité ou l'individu?
Poursaint Augustin, le sujet du péché est l'humanité en tant
qu'issue d'un même père. Ritschl remarque d'abord que ce

point de vue ne peut s'établir sur des déclarations bibliques ;

jamais Jésus-Christ n'a enseigné que le péché devienne uni-



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 65

versel par le fait de la génération naturelle; il suppose simplement

l'universalité du péché, sans en donner d'explication,
mais en marquant que c'est le cœur même de l'homme qui est
le centre du péché. Les auteurs sacrés ne disent rien de plus

que Jésus-Christ. Saint Paul, dans le fameux chapitre V de

l'épître aux Romains, se borne à affirmer que le péché et la
mort sont entrés dans le monde par le péché du premier
homme, mais sans expliquer comment. Ritschl relève, en
second lieu, que la conséquence delà doctrine augustinienne est

d'affirmer que tout homme est, par nécessité naturelle, porteur

du plus haut degré de péché, et qu'à ce point de vue tous
les hommes sont égaux. L'influence réciproque des péchés
actuels n'entre donc nullement en ligne de compte. Il n'y a

donc pas réellement, selon la doctrine augustinienne, solidarité

des hommes dans le péché, mais simplement égalité, ce

qui est contraire à l'expérience.
On a accusé Ritschl de pélagianisme ; est-ce à dire que Ritschl

repousse la doctrine d'Augustin pour adopter celle de Pelage
nullement. Aux yeux de Pelage, c'est la volonté individuelle
qui est le sujet du péché; l'influence de l'exemple, la tendance
à l'imitation suffisent à en expliquer l'universalité. A supposer
même que ces deux facteurs soient suffisants pour produire
l'universalité du péché, —ce qui n'est point le cas, — on n'arrive

jamais à démontrer qu'une égalité, qu'une parité des
individus au point de vue de leur volonté pécheresse, non une
communauté réelle dans le mal. D'après Ritschl, le sujet du
péché n'est ni l'humanité considérée comme espèce naturelle
(Naturgattung), ni la volonté de l'individu, c'est bien plutôt
l'humanité prise comme la somme de tous les individus. En
effet, la conduite égoïste de chaque individu, toujours dirigée
à un degré quelconque vers le contraire du souverain bien,
place cet individu dans une relation de réciprocité avec autrui,
et conduit à l'union des individus dans le mal commun. C'est
ainsi qu'il y a solidarité dans le mal.

Cette conception du péché tient de près à la théorie de la
connaissance de Ritschl, en particulier à l'idée qu'il se fait de
la volonté. Les actions qui ont pour cause la volonté ne sont

THÉOL. ET PH1L. 1889. 5



66 LOUIS EMERÏ

point des phénomènes qui peuvent être ou n'être pas, sans

changer l'essence de la volonté. C'est par ses actes que la
volonté se développe, qu'elle produit son genre particulier,
qu'elle donne naissance à un bon ou à un mauvais caractère.
Cette conception est du reste, en fait, le principe même de notre

appréciation pratique du mal. Ce n'est que du point de vue de

cette conception que l'homme peut être regardé comme
responsable non seulement de ses actions particulières mais aussi
de son accommodation au mal. L'éducation n'est elle-même

possible que si l'on admet qu'un penchant ou une habitude
vicieuse est le résultat d'actes de volonté réitérés. Enfin, ce

n'est qu'en partant de ce princiqe que nous pouvons admettre
dans le mal des différences de degré, différences que les intérêts

de la vie pratique nous forcent à reconnaître. C'est ainsi

que nous ne plaçons pas au même niveau le vice, la passion de

dominer autrui, l'indifférence à l'égard des buts moraux
communs, un sentiment exagéré de l'honneur professionnel, une

préoccupation égoïste des intérêts de sa famille, un patriotisme
sans humanité.

Ces diverses manifestations du péché, Ritschl les fait entrer
dans ce qu'il appelle le royaume du péché, par opposition au

royaume de Dieu. Tous les hommes sont membres de ce

royaume, etils sont responsables non seulement de leurs actes

mauvais proprement dits mais aussi de leur influence sur
autrui. D'autre part, ils subissent tous l'influence du péché commun

de l'humanité, influence qui s'exerce par l'exemple, par
l'hérédité et par l'émoussement du sens moral.

Le péché ne saurait être un bien, puisqu'il est l'opposition
pratique au souverain bien; il n'est pas davantage le résultat
d'une loi primordiale de la volonté, puisqu'il contredit à

l'aspiration essentielle de l'esprit humain ; il n'est pas une unité

par son principe, mais une unité collective formée par l'action
réciproque des penchants et des actes individuels. Cependant,
si le péché ne trouve de raison suffisante ni en Dieu ni dans

le monde, il se déploie dans les conditions présentes de la vie

spirituelle, avec le caractère d'une loi organique du genre
humain. Mais celte loi résulte simplement de la réaction néces-



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 67

saire de tout acte de volition sur la direction de la volonté.
C'est ainsi que la répétition de volitions égoïstes a fini par
produire une tendance, une force d'égoïsme. L'enchaînement
réciproque de tous les actes et de toutes les influences de péché
constitue le monde dans le sens que ce mot a dans l'évangile
de Jean.

X

L'idée du péché est une idée religieuse, le péché étant
toujours ce qui est considéré comme contraire à la volonté positive

de Dieu. Bien différente est la notion du mal. Le mal (das
Uebel) ne se mesure pas d'après une détermination de notre
dépendance à l'égard de Dieu, mais d'après le caractère de

notre volonté. L'homme considère comme un mal tout ce qu'il
éprouve comme un obstacle à sa volonté consciente ou instinctive,

à ses désirs réfléchis ou réflexes, à ses besoins physiques
ou spirituels. Par exemple, une maladie, la mort d'une
personne aimée, un échec d'amour-propre, une perte d'argent, la
mauvaise conduite d'un ami, etc., peuvent être considérés et
ressentis par l'homme comme des maux, c'est-à-dire comme
contraires à ce qu'il désire et recherche. La notion du mal est

par conséquent indépendante de toute croyance en Dieu;
l'athée et le croyant font également l'expérience du mal, La
notion du mal n'est pas davantage une notion morale, en ce

sens qu'elle ne tombe pas directement sous le jugement de la
conscience morale ; elle n'est pas davantage une notion
intellectuelle, parce qu'elle n'est pas soumise à l'appréciation
immédiate de la raison théorique. Le mal rentre donc dans la

catégorie du sentiment. Tout ce qui produit sur nous une
sensation désagréable, physique ou spirituelle, tout ce qui diminue

ainsi notre être, notre Wille zu sein, pour parler avec
Schopenhauer, est un mal. De là le caractère subjectif de la

notion du mal, caractère qui apparaît surtout dans le fait que
certains maux peuvent devenir des moyens de production du
bien moral.

Si le péché, dans le christianisme, consiste dans l'opposition
à la volonté révélée de Dieu, au royaume de Dieu, et le mal



68 LOUIS EMERY

dans toute entrave apportée à notre volonté, il en faut conclure

que le mal n'est pas le corrélatif du péché, qu'il n'est pas une

punition divine du péché. Affirmer que l'ensemble des maux
dont souffre l'humanité est la juste et exacte punition de
l'ensemble des péchés de cette même humanité, c'est poser une
thèse impossible à démontrer et que Jésus-Christ n'a jamais
posée; il a même expressément repoussé son application à

l'individu. Ce qui est vrai, c'est que le mal peut être considéré

comme une punition divine, par l'individu qui se sent coupable
d'avoir enfreint la volonté de Dieu. L'histoire montre que dans

toutes les religions la coexistence du mal et du sentiment du

péché a produit la croyance que le mal était une punition du

péché, et une punition proportionnelle à la grandeur du péché.
Le point de vue du christianisme est différent. Le chrétien
considère les maux qui ne sont pas le résultat direct d'un emploi

de sa liberté, contraire à la volonté divine, comme provenant

de la coexistence de l'esprit créé avec un organisme
corporel et de la solidarité naturelle existant entre les

créatures, conditions de l'état social sur notre globe. C'est ainsi

que la mort physique n'est plus, pour le chrétien, le souverain
mal, la punition divine par excellence. Que la mort soit, comme
Paul le dit, une conséquence du péché, ou, comme on peut
le croire sans cesser d'être chrétien, la fin naturelle de notre
organisme physique, elle a cessé d'être pour le justifié le roi
des épouvantements; elle lui apparaît bien plutôt comme une
délivrance.

Si le péché est toujours le contraire du bien, l'Evangile,
d'accord avec le jugement naturel de l'homme et aussi avec la

loi mosaïque, admet cependant des différences de degré dans

l'état de péché des individus. Ritschl procède de même ; il
distingue entre la rebellion volontaire, opiniâtre, contre le bien

en général, et les péchés qui ne présentent pas ce caractère de

résistance absolue à la volonté de Dieu. Ces derniers, il les

comprend sous le titre général de péchés par ignorance, mais

cette appellation n'a de valeur que pour Dieu seul : « Comme
dans la religion chrétienne, écrit-il1, nous ne sommes point

1 Vol. Ill, p. 352, 353.



LA THEOLOGIE D ALBERT RITSCHL 69

appelés à prononcer sur nos frères un jugement qui corresponde

à celui de Dieu ou le prévienne, l'admission de cette
distinction ne signifie pas du tout que nous ayons le droit de

placer les hommes pris individuellement à tel ou tel degré de

péché. Cette distinction veut dire qu'il y a un degré de péché, où
la rédemption et la réconciliation des pécheurs sont possibles
tandis qu'il y en a un autre où le pécheur doit s'attendre à

être exclu du plan divin qui régit ce monde. En réservant à

Dieu le soin de juger les cas où il y a pour le pécheur possibilité

de rédemption, nous rangeons tous ces cas dans la
catégorie générale du péché par ignorance. U va sans dire que dans
cette catégorie rentrent certains péchés qui, à vue humaine,
présentent déjà un degré assez fort d'endurcissement. Du reste,
tous les péchés que Dieu juge comme péchés d'ignorance et

qui en Christ peuvent obtenir le pardon, sont considérés

comme inimitié contre Dieu et excluent, en cette qualité, un
rapport de paix et de confiance entre les hommes et Dieu. »

Si Dieu peut aimer l'humanité pécheresse à cause de sa
destination idéale, il faut nécessairement considérer le péché qui
n'a pas atteint son degré suprême comme un attribut qui
n'enlève pas absolument la valeur de l'être humain aux yeux
de Dieu et ne le détermine pas d'une manière définitive.
Dans ces conditions, peut-on concevoir que les hommes puissent

être l'objet de l'amour de Dieu? Nous avons vu que
l'amour consiste dans la volonté de comprendre comme une tâche
constante de son but propre la réalisation du but particulier
d'autres êtres personnels. La possibilité de cet amour ne
dépend nullement du fait d'être aimé en retour ; en d'autres
termes, il ne subsiste pas seulement à la condition que l'être aimé
reconnaisse comme sa tâche permanente de travailler à la
réalisation du but poursuivi parle sujet aimant. Bien plutôt, dans

nos jugements sur les relations morales entre individus, nous
sommes d'accord pour reconnaître dans l'amour d'une mère

pour un enfant incapable encore d'y répondre, dans l'amour
d'un père pour un fils perdu, un degré d'amour supérieur à

celui qui se manifesterait dans une affection payée de retour.
La même pensée se trouve dans le commandement evangéli-



70 LOUIS EMERY

que de l'amour des ennemis1. Ce commandement ne signifie
point qu'il faille soutenir un adversaire dans des entreprises
menaçant notre existence ou'nos intérêts primordiaux. L'amour
des ennemis se réduit à les respecter comme personnalités
morales en conservant leur vie, et à désirer un changement dans

leurs dispositions. Cet amour n'est possible que si l'on peut
distinguer, chez un ennemi, entre la tendance momentanée de

son esprit à l'inimitié, et un contenu de sa personnalité qui le
rende encore digne de notre amour. C'est ainsi qu'on pourra
eslimer un ennemi, soit parce qu'il possède des qualités très
appréciables, soit parce qu'on peut désirer et espérer un changement

complet de ses sentiments. Ce dernier cas seul peut
s'appliquer au rapport de Dieu avec les hommes, qui, en tant que
pécheurs, sont tous engagés dans une direction générale d'hostilité

ou de résistance vis-à-vis du but final de Dieu. Ainsi,
l'amour qui est l'expression de la volonté essentielle en Dieu
révélée dans le christianisme, implique l'amour pour les

pécheurs, comme la raison de leur conversion. Mais, comme cette
conversion, provoquée par l'amour de Dieu, doit toujours être

conçue sous la forme d'une libre décision de la volonté, nous
ne pouvons nous représenter cette victoire de l'amour que si

le péché n'a pas atteint ce degré d'intensité où la volonté place
de propos délibéré son but final dans le mal. Dieu donc peut
seulement aimer les pécheurs dont le degré de péché n'exclut
point un retour de la volonté au bien. C'est cette condition
négative et rien de plus que Ritschl exprime parle terme d'ignorance.

Pratiquement, cette expression signifie que nous devons
considérer les pécheurs de cette espèce comme capables de

rédemption ; théoriquement, elle désigne une certaine mesure
de péché, connaissable pour Dieu seul. La pensée de Ritschl
est donc celle-ci : l'amour de Dieu envers les pécheurs, motif
de son intention rédemptrice et dernière raison efficace de la
conversion des pécheurs, ne s'étend point à ceux chez

lesquels l'intention de la résistance à l'ordre divin est une décision

voulue et consciente. Y a-t-il de tels hommes, et qui
sont-ils ce sont là des questions qui échappent soit à notre

jugement pratique, soit à notre connaissance théorique.
»Mat. V, 44; Rom. XII, 20.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 71

La doctrine de la justification et de la réconciliation.

XI

Tout en se connaissant comme une partie limitée du monde,
l'homme aspire, avons-nous vu, à se rendre indépendant de

celui-ci, à le dominer. Le christianisme répond à cette aspiration,

en présentant le royaume de Dieu comme le but final du

monde; le chrétien, qui en fait son but personnel, atteint, par
là même cette indépendance et cette domination qu'il désire ; il
arrive ainsi à posséder dès ici-bas ce que l'Evangile appelle la
vie éternelle. Par cette expression, en effet, l'Evangile entend

que le chrétien, en prenant Jésus-Christ comme modèle, en

s'appropriant son but, en s'unissant ainsi à lui et par lui au
vrai Dieu, se sent une personnalité supérieure en valeur et en
durée au monde entier, et qu'il fait journellement l'expérience
de cette supériorité par la domination qu'il exerce sur les choses

de ce monde. La vie éternelle n'est donc que la liberté
parfaite de l'esprit1.

Cette vie éternelle, que le chrétien possède déjà dans ce

monde-ci, implique une activité pratique. Le royaume de Dieu,
c'est-à-dire la communauté humaine la plus comprehensive
extensivement et intensivement, ne peut être réalisé que par
des actes et des paroles qui tombent sous les sens, en un mot,
par des œuvres. Celles-ci sont donc nécessaires parce qu'elles
dérivent de l'ordre même de Dieu, et elles sont bonnes dans la
mesure où elles servent à la réalisation du plan divin, dans la
mesure aussi où elles sont inspirées par un esprit chrétien,
c'est-à-dire par l'amour du prochain. Cette activité morale
inspirée par l'amour est encore nécessaire à un second point
de vue : elle rend l'homme indépendant du monde. La loi de
l'amour dépasse, en effet, par sa portée, non seulement les motifs

dérivés de l'instinct de la conservation personnelle, mais
aussi les buts que poursuivent les sociétés morales formées par
la famille, la profession civile, le rang social, l'Etat. Dans ces
dernières sphères d'activité, l'homme est toujours dépendant

•JeanV, 24; XVII,3; Vili, 36. Gal. V, 1. Rom. Vili. 10, 37-39; XIV, 17;
Héb. VI, 5. Jacq. I, 25. 1 Pierre, I, 3-9. 1 Jean, V, 11-13.



72 LOUIS EMERY

des conditions naturelles de l'existence, il est toujours limité»

et ce qui le prouve, c'est que, dans ces sphères, l'activité peut
fournir des occasions de péché. L'esprit de famille, par exemple,

peut se développer au détriment des voisins ; le sentiment
de l'honneur professionnel peut nuire aux intérêts généraux de

l'Etat; la fierté nationale peut porter atteinte aux droits des

autres nations. Le principe de l'amour du prochain, au

contraire, faisant abstraction de ces limites naturelles, ne peut
devenir l'occasion d'actes égoïstes. Universel par sa nature et

par son but, nous enseignant à voir dans tous les hommes des

êtres spirituels de même valeur, il doit pénétrer toutes les

sphères de la vie sociale et les faire concourir toutes à un
même résultat. La pratique de l'amour, autrement dit l'activité
morale, est donc une manifestation de la vie éternelle, et, en

vertu de la règle que l'exercice maintient et développe une

force, elle en est aussi un organe. Plus le chrétien aime ses

frères, plus il se sent libre vis-à-vis du monde, et dans cette
liberté de l'esprit il se sent heureux ; le bonheur ne dépend
plus pour lui du succès de ses actions, — succès qui n'est pas

toujours assuré, — mais de l'esprit dans lequel il agit1.
Si l'activité morale à l'égard du prochain est analogue aux

fonctions religieuses (confiance en Dieu, humilité, patience,
reconnaissance et prière) au moyen desquelles le chrétien
exerce sa domination sur le monde, ces dernières ont cependant,

en principe, le pas sur les fonctions morales, parce qu'elles

sont la source de celles-ci. Pour travailler à la réalisation
du royaume de Dieu, il faut, en effet, croire préalablement en
Dieu comme son père; pour pratiquer le devoir de l'amour
envers les hommes, il faut avoir une pleine confiance en Dieu, et

par cette confiance se sentir supérieur aux obstacles et aux
insuccès. Le christianisme, quoique étant la religion morale

par excellence, est donc bien avant tout religion; et par suite, le
contenu de la vie éternelle, c'est-à-dire le bonheur, consiste
essentiellement dans les fonctions religieuses du croyant et

dépend d'elles. Voilà pourquoi l'Eglise chrétienne a été fondée

sur le fait et sur la doctrine du pardon des péchés, autrement
« Jacq. I, 26. 1 Jean III, 14, 15.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 73

dit, de la justification, fait et doctrine de nature religieuse.
Pour chercher son souverain bien, non dans le monde mais

dans le royaume de Dieu, l'homme doit croire que le royaume
de Dieu est bien le but final et du monde et de Dieu; il doit
avoir pleine et absolue confiance dans l'amour de Dieu. Mais

par suite de la conscience de son état de péché .et de culpabilité

devant Dieu, l'homme a peur de Dieu, il craint sa colère,
et là où le sentiment du péché a disparu ou à peu près, l'homme
n'éprouve à l'égard de Dieu que de l'indifférence. Dans cet état
d'indifférence ou de crainte vis-à-vis de Dieu, l'homme se sent
esclave du monde, puisque c'est de lui qu'il reçoit toutes ses

impulsions, tous ses motifs d'action. Si à cette situation doit
succéder l'état opposé, c'est-à-dire une confiance respectueuse
et filiale dans l'amour de Dieu, confiance qui règle la volonté
de l'homme sur la volonté de Dieu et subordonne tout à celle-ci,
il faudra que le péché soit pardonné, que la coulpe soit enlevée.

De là l'importance et la nécessité de la promesse ou, plus
justement, du don de la rémission des péchés ou de la
réconciliation dans l'œuvre de Jésus-Christ. Comme on le voit parce
qui précède, la nécessité générale de l'idée religieuse de la
justification repose sur deux faits : d'abord, le jugement du péché
comme coulpe et comme manque de respect et de confiance en
Dieu ; ensuite, l'appréciation de la vie éternelle ou de la liberté
de l'esprit à l'égard du monde comme formant le but de

l'homme. Pour qui ne connaît pas ces deux faits d'expérience
générale, le christianisme sera toujours étranger, parce qu'il
ne répondra à aucun besoin intérieur réel. Le sentiment du

péché d'une part, l'aspiration à la liberté parfaite de l'esprit à

l'égard du monde, tels sont les seuls fondements sur lesquels
peut s'élever la foi au pardon des péchés, la foi chrétienne en

un mot.
Il s'agit maintenant d'arriver à une détermination nette et

précise de ce qu'est, au point de vue chrétien, le pardon des

péchés. Un des grands mérites de Ritschl sera, je crois, d'être
revenu sur ce point aux idées bibliques, et d'avoir dégagé cette
notion du pardon des subtilités dont les théologiens s'étaient
plu à l'obscurcir. Jésus-Christ, remarque avec raison Ritschl,



74 LOUIS EMERY

présente le pardon des péchés de la part de Dieu comme
parfaitement analogue au pardon entre hommes1. Précisons donc
ce dernier. Qui dit pardon dit offense ; est réputée offense

toute parole ou action portant préjudice à l'honneur de

quelqu'un, honneur signifiant ici la valeur personnelle de l'individu
dans la société morale. La suite d'une offense consiste dans la

rupture des relations entre l'offensé et l'offenseur. Car seuls

les gens sans honneur ne prêtent aucune attention et ne donnent

aucune suite à des offenses mutuelles. Il ne peut donc y
avoir pardon que dans le cas où l'offensé est une personne
réellement honorable, qui a été injustement blessée dans son
honneur. En pareil cas, le pardon est l'expression de l'intention
de l'offensé de bien vouloir rétablir, avec l'offenseur, les
relations que le premier avaient interrompues pour maintenir sa

dignité vis-à-vis du second. Dans ce but, il va sans dire que
l'offenseur doit avoir reconnu et avoué ses torts, et le pardon
qui lui est accordé n'exclut point, loin de là, le souvenir de

l'offense aussi bien chez l'offensé que chez l'offenseur. Le
contraire ne serait pas conforme à la vérité.

Appliquons ces données au rapport de l'homme avec Dieu.
La conséquence du péché, avons-nous vu, est une attitnde
d'indifférence, de défiance et d'éloignement vis-à-vis de Dieu:
c'est-à-dire la suppression des relations normales qui doivent
exister entre la créature et son Créateur. Pour rétablir ces

relations, pour réconcilier les hommes avec lui-même, Dieu leur
pardonne leurs péchés. En pardonnant, Dieu ne délivre point
les hommes du sentiment de leurs péchés, mais des

sentiments de crainte et de défiance qui, accompagnant toujours la

conscience de la coulpe, séparent l'offenseur de l'offensé. Dieu

n'oublie pas que les hommes sont pécheurs et coupables, parce
que la volonté de Dieu ne saurait agir dans une direction qui
la mettrait en contradiction avec la connaissance de la vérité.
L'homme, qui se sent pardonné, n'oublie pas davantage qu'il
est pécheur et coupable à l'égard de Dieu, mais il sait que sa

coulpe lui a été remise, en d'autres termes, qu'il est justifié par
Dieu, qu'il est admis à entrer en communion morale avec lui.

' Marc XI, 25. Luc XI, 4. Cf. Col. III, 13.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 75

Pardon des péchés etjustification désignent donc chez Ritschl
une seule et même chose, et, en employant indifféremment
l'un des termes pour l'autre, il ne fait que revenir à la doctrine
de l'Evangile et à l'usage primitif des réformateurs L En donnant

au mot de justification le sens de rémission des péchés,
Ritschl se sépare des opinions qui ont prédominé dans le monde

protestant depuis la Réforme. Il repousse l'idée d'une
justificatio forensis, par laquelle Dieu, imputant au pécheur la

justice de Christ, le considère comme juste. Il n'admet pas
davantage que Dieu justifie le pécheur en le considérant par
anticipation comme parvenu à lajustice véritable, àia stature
parfaite de Christ, par suite du développement progressif de

sa foi. U y a pourtant chez Ritschl une distinction formelle à

faire entre les deux expressions pardon des péchés et justification.

Ce dernier terme a quelque chose de plus positif: la

justification, c'est le pardon des péchés accepté par la foi. La

justification du pécheur par Dieu implique donc chez celui-là
la conscience, la certitude de ce fait. La justification entraîne
donc la réconciliation du pécheur avec Dieu. Ce terme de

réconciliation ne fait qu'accentuer le caractère positif de la
justification ; il présente comme un succès effectif, réalisé dans le

cœur du croyant, le but voulu dans la justification, à savoir

que l'homme pardonné entre en communion avec Dieu. La
réconciliation de l'homme avec Dieu a pour suite son adoption
par Dieu ; le corollaire de l'adoption c'est la possession de la
vie éternelle, de la liberté parfaite de l'esprit à l'égard des

choses de ce monde. En effet, le chrétien qui se sent adopté

par Dieu comme son enfant, et qui, dans le sentiment de cette
adoption, puise une pleine confiance dans la volonté de son
Père céleste, se soumet joyeusement et facilement à cette
volonté. Il prend ainsi comme le but suprême desa vie et comme
son souverain bien, le but même de Dieu, le royaume des

cieux, et, dans la possession de ce souverain bien, dans l'activité

morale tendant à le réaliser parfaitement, il arrive à dominer

le monde; il a le sentiment de sa valeur supérieure et de

son éternelle destinée. Ainsi s'enchaînent et s'engendrent par-
1 Cf. troisième volume, p. 36, 37.



76 LOUIS EMERY

don des péchés, justification, réconciliation, adoption et vie
éternelle; toutes ces phases de la vie chrétienne sont
comprises en somme dans le pardon des péchés, donc dans un acte
de Dieu. Ici encore le christianisme se manifeste comme étant
essentiellement religion.

La divergence qui, sur cette question de la justification,
existe entre le point de vue de Ritschl et les opinions ordinaires

de la théologie protestante, provient de ce que celle-ci a

considéré Dieu surtout comme législateur et juge, tandis que
Ritschl part de la définition évangélique de Dieu comme Père.
Dieu est notre Père, parce que sa volonté a pour but la fondation

du royaume de Dieu, le don de la vie éternelle aux hommes,
et que dans ce but sa volonté se manifeste comme amour. La

législation morale de Dieu n'est donc pas quelque chose d'à

part, mais elle a la valeur d'un moyen propre à réaliser le but
même de Dieu. Le pardon des péchés, considéré comme un

moyen de réaliser le royaume de Dieu, ne peut donc pas être
regardé comme contraire à la législation morale de Dieu, à

sa justice. Pour le comprendre, il faut se rappeler (le nom de

Dieu comme Père nous y invite) qu'on ne doit pas chercher
l'analogie du royaume de Dieu dans l'Etat, mais dans la famille.
Là, le pardon qu'un père accorde à l'enfant qui a enfreint la
volonté paternelle, n'enlève rien au caractère absolu de cette
volonté; il n'a rien de contraire à l'esprit de justice qui doit
animer un père à l'égard de ses enfants ; il signifie simplement
que la faute commise par l'enfant n'amènera pas une séparation

définitive entre celui-ci et son père. C'est en comparant
la conduite de Dieu à l'égard des hommes à la conduite d'un
père plein de sagesse et d'amour dans l'éducation de ses

enfants, qu'on comprendra le mieux la conduite de Dieu envers
l'humanité.

XII

Il ne peut exister de communauté morale entre deux
individus qu'avec leur mutuel assentiment. La communauté
morale entre Dieu et l'homme, l'adoption de l'homme par Dieu,



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 77

fruits de la justification, ne peuvent exister sans l'assentiment
de l'homme. Il y a donc une condition à la justification ; cette
condition, c'est la foi."Celle-ci, dans son sens le plus général,
est une direction de la volonté humaine sur la volonté divine,
un assentiment de celle-là à celle-ci, direction, assentiment,
provoqués par le don même de la rémission des péchés et de

la réconciliation. La foi est donc avant tout et essentiellement
confiance en Dieu, en Dieu qui montre, par sa promesse de la

rémission des péchés, que son but est notre propre bonheur.
La foi est donc une affaire de la volonté. Confiance dans le Dieu

qui veut notre bonheur, la foi est aussi amour pour lui. Cette foi,
confiance et amour, est déterminée (nous ne disons pas causée)
formellement par diverses conditions, telles que notre conception

de Dieu, l'idée que nous nous faisons de la force propre
à la volonté humaine, etc. L'intelligence a donc une part dans
la composition de notre foi. Provoquée par la promesse du
pardon des péchés, la foi n'est donc pas à proprement parler
une condition de cette justification ; elle est bien plutôt l'acte

par lequel l'homme reconnaît d'une manière religieuse et
constate en fait sa complète dépendance vis-à-vis de Dieu.
Ce n'est pas parce que l'homme croit que Dieu le justifie et le
réconcilie avec lui, mais, en acceptant le pardon des péchés,
l'homme entre avec Dieu dans un nouveau rapport de dépendance

et de communauté, rapport dans lequel il fait l'expérience

de sa réconciliation et jouit de la vie éternelle. Cela

revient à dire, en un mot, que le pardon des péchés ne produit

tous ses effets que chez celui qui l'accepte.
Une des idées favorites de Ritschl et qui lui a valu l'accusation

de catholiciser, c'est de faire jouer à l'Eglise un rôle
important dans la production de la foi individuelle. Il fait
remarquer que Jésus-Christ, en annonçant aux hommes le

pardon des péchés de la part de Dieu, a voulu fonder sur cette
base une nouvelle société religieuse; c'est donc la mission de

l'Eglise chrétienne d'annoncer l'Evangile, c'est-à-dire la
rémission des péchés, et ce n'est qu'en qualité de membre de

cette Eglise que le chrétien peut s'approprier le pardon des

péchés. Pour bien comprendre cette pensée de Ritschl, il faut



78 LOUIS EMERY

remarquer que, d'après lui, l'Eglise chrétienne n'est pas telle
ou telle communauté déterminée, mais qu'elle embrasse toutes
les sociétés religieuses où l'Evangile est prêché dans sa pureté,
et où les deux sacrements du baptême et de la sainte cène sont
administrés d'une manière conforme à la volonté de Christ.
C'est par conséquent un devoir pour le chrétien d'appartenir à

la société des croyants, de se rattacher à telle ou telle fraction
de l'Eglise universelle, puisque c'est toujours à l'influence et
à l'existence des Eglises établies qu'il doit d'avoir entendu la

bonne nouvelle du salut et les appels à se l'approprier. Dans

ce sens, l'Eglise est bien la mère des croyants, et c'est bien elle

qui leur garantit la i émission de leurs péchés et leur réconciliation

avec Dieu.
Si c'esl l'Eglise, fondée par Jésus-Christ sur cette terre, qui

est chargée d'annoncer aux hommes la bonne nouvelle du pardon

des péchés et du royaume de Dieu, si c'est l'Eglise qui, dans

ce sens, leur donne, de la part de Dieu, la rémission des

péchés, la foi dans la vérité du message apporté par l'Eglise
doit cependant devenir, dans l'esprit du croyant, une certitude

personnelle. La certitude du pardon des péchés et, par
suite, de la vie éternelle, est ainsi la forme supérieure de la
confiance en Dieu ou de la foi. Mais comment acquérir cette
certitude à laquelle le chrétien aspire? Ce qui est sûr, c'est
qu'on ne saurait juger du christianisme des gens d'après le

degré de certitude qu'ils ont d'être sauvés; car cette certitude
est éminemment subjective et propre à des variations
continuelles, dépendant des mille et mille circonstances de la vie
d'un chacun. On ne peut donc fixer une marche déterminée à

suivre pour arriver à la certitude, et il faut se garder, dans
la cure d'âmes, d'annoncer qu'on est sauvé dans la mesure
même où l'on croit l'être. Ce n'est pas davantage, comme
l'enseigne le calvinisme, au nombre et à la qualité de nos bonnes

œuvres qu'il faut aller demander les moyens d'être certain
de son salut; bien plutôt, par suite de l'imperfection de ses

œuvres, on n'arrive jamais, sur cette route, à être réellement
assuré de la vie éternelle. C'est dans la foi à la providence
divine, c'est dans notre patience dans les épreuves que nous



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 79

pouvons trouver la certitude de notre foi. Le chrétien qui a

une pleine confiance en Dieu et qui, dans cette confiance, se

sent élevé par-dessus les choses de ce monde, et jouit ainsi de

la liberté glorieuse des enfants de Dieu, de la vie éternelle,
celui-là peut être certain de son salut. C'est ainsi que cette
certitude se manifeste dans cette joie tranquille de l'homme
qui a pleine confiance dans l'avenir, dans cette persévérance
et cette patience qui surmontent les épreuves, dans cette prière
où le chrétien peut rendre grâce à Dieu de tout ce qui lui
arrive, sachant que toutes choses concourent au bien de celui
qui aime Dieu.

Si la prédication de la rémission des péchés et de la réconciliation

est un trait caractéristique et fondamental de la communauté

chrétienne, un autre trait également essentiel, celui-là
même d'où elle a tiré son nom, c'est qu'elle rattache étroitement

la promesse divine du pardon des péchés à la personne de

Jésus-Christ, son fondateur historique. Il n'y a pas de rémission

des péchés hors de la foi en Jésus-Christ, c'est là une
affirmation, une doctrine fondamentale de l'Eglise chrétienne.
Voyons comment Ritschl justifie cette doctrine, et résumons à

cet effet son enseignement théologique sur la personne du
Christ.


	La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchainement logique [suite]

