Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchainement logique
[suite]

Autor: Emery, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379443

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL
EXPOSEE DANS SON ENCHAINEMENT LOGIQUE

PAR

LOUIS EMERY 1

La doctrine du péché.

IX

Dans notre précédent article, nous disions que, si les hommes
sont pécheurs, Dieu peut cependant les aimer en vue de leur
destination idéale, c’est-a-dire, en tant que son intention est
de les faire entrer dans son royaume. Cette supposition que
nous faisions, elle est une réalité, d’aprés 'Evangile. Le chris-
tianisme affirme en effet que tous les hommes sont pécheurs,
et cette affirmation de I’état de péché de I’humanité forme la
condition négative de la religion chrétienne. De 1, pour la dog-
matique chrétienne, la nécessité de préciser soigneusement la
notion du péché.

La notion du péché ne peut étre formée (ue par comparai-
son avec une notion du bien. (Cest ainsi que la dogmatique
traditionnelle établissait son appréciation du péché sur l'idée
préalable de la justitia originalis. Cette construction avait le
grand défaut de reposer sur une hypothése absolument indé-
montrable, et de plus nullement chrétienne, puisque ni Jésus
ni ses apotres n'ont jamais prétendu donner d’enseignement

! Voir Revue de théologie et de philosophie, année 1888, p. 52.



64 LOUIS EMERY

sur ’état de 'homme avant la chute. Si nous voulons par con-
séquent établir 'idée spécifiquement chrétienne du péché, il
nous faut partir de la conception chrétienne du bien. Qu’est-ce
donc que le bien au sens chrétien du mot? Dans toute religion
le bien est ce que Dieu veut, ce qu’il commande. Or, d’aprés
la révélation chrétienne, la volonté, le but de Dieu, c’est le
royaume de Dieu, c’est-a-dire 'union morale de tout le genre
humain, réalisée par une conduite inspirée par l'amour, la
sociéeté dans laquelle tous les biens de ce monde sont subor-
donnés & 'acquisition et & la possession d’'un souverain bien
qul est précisément le royaume de Dieu. Il suit de la que le
devoir, I'idéal chrétien, embrasse deux fonctions : religieuse
et morale. La fonction religieuse, c’est la confiance en Dieu
par laquelle ’'homme domine le monde et acquiert la liberté
réelle; la fonction morale, c’est la conduite inspirée par l'a-
mour pour le prochain, et tendant & produire la communauté
morale parfaite qui est tout & la fois le souverain bien et le bien
moral absolu.

Nous pouvons également distinguerdeux faces dans le péché :
il est d’abord défiance ou indifférence a I’égard de Dieu ; il est
ensulte égoisme, en ce sens que ’homme pécheur, au lieu de
se soumettre & la volonté de Dieu et de rechercher avant toute
chose le royaume de Dieu, dirige sa volonté vers des biens de
second ordre (richesse, plaisir des sens, situation sociale éle-
vée, etc.), sans les subordonner & la possession du souverain
bien. Le péché ne nie donc pas le bien en général, mais, en
changeant 'ordre et la subordination des biens, il commet une
opposition pratique contre le bien. Le péché est en méme
temps un esclavage. Le pécheur, en effet, puisant tous ses mo-
biles d’action dans le monde, ne parvient pas i s'élever au-
dessus du monde, &4 acquérir cette liberté & laquelle son esprit
aspire.

Quel est le sujet du péché ? Est-ce ’humanité ou individu?
Poursaint Augustin, le sujet du péché est 'humanité en tant
quissue d'un méme pére. Ritschl remarque d’abord que ce
point de vue ne peut s'établir sur des déclarations bibliques
jamais Jésus-Christ n’a enseigné que le péché devienne uni-



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 65

versel par le fait de la génération naturelle; il suppose simple-
ment 'universalité du péché, sans en donner d’explication,
mais en marquant que c’est le cceur méme de I’homme qui est
le centre du péché. Les auteurs sacrés ne disent rien de plus
que Jésus-Christ. Saint Paul, dans le fameux chapitre V de
I’épitre aux Romains, se borne a affirmer que le péché et la
mort sont entrés dans le monde par le péché du premier
homme, mais sans expliquer comment. Ritschl reléve, en se-
cond lieu, que la conséquence de la doctrine augustinienne est
d’affirmer que tout homme est, par nécessité naturelle, por-
teur du plus haut degré de péché, et qu’a ce point de vue tous
les hommes sont égaux. L’influence réciproque des péchés
actuels n’entre donc nullement en ligne de compte. Il n’y a
donc pas réellement, selon la doctrine augustinienne, solida-
rité des hommes dans le péché, mais simplement égalité, ce
qui est contraire 4 I’expérience.

On a accusé Ritschl de pélagianisme ; est-ce & dire que Ritschl
repousse la doctrine d’Augustin pour adopter celle de Pélage ?
nullement. Aux yeux de Pélage, c’est la volonté individuelle
qui est le sujet du péché; 'influence de I’exemple, la tendance
a 'imitation suffisent & en expliquer l'universalité. A supposer
méme que ces deux facteurs soient suffisants pour produire
l'universalité du péché, — ce qui n’est point le cas, — on n’ar-
rive jamais & démontrer qu’une égalité, qu'une parité des indi-
vidus au point de vue de leur volonté pécheresse, non une
communauté réelle dans le mal. D’aprés Ritschl, le sujet du
péché n’est ni ’humanité considérée comme espéce naturelle
(Naturgattung), ni la volonté de lindividu, c’est bien plutdt
Ihumanité prise comme la somme de tous les individus. En
effet, la conduite égoiste de chaque individu, toujours dirigée
a un degré quelconque vers le contraire du souverain bien,
place cet individu dans une relation de réciprocité avec autrui,
et conduit & 'union des individus dans le mal commun. C'est
ainst qu’il y a solidarité dans le mal.

Cette conception du péché tient de prés a la théorie de la
connaissance de Ritschl, en particulier a I'idée qu’il se fait de
la volonté. Les actions qui ont pour cause la volonté ne sont

THEOL. ET PHIL. 1889. )



66 LOUIS EMERY

point des phénomenes qui peuvent étre ou n’élre pas, sans
changer I’essence de la volonté. (est par ses actes que la
volonté se développe, qu'elle produit son genre particulier,
qu’elle donne naissance & un bon ou & un mauvais caractére.
Cette conception est du reste, en fait, le principe méme de notre
appréciation pratique du mal. Ce n’est que du point de vue de
cette conception que ’homme peut étre regardé comine res-
ponsable non seulement de ses actions particulieres mais aussi
de son accommodation au mal. L’éducation n’est elle-méme
possible que si I'on admet qu'un penchant ou une habitude
vicieuse esl le résultat d’actes de volonté réitérés. Enfin, ce
n’est qu'en partant de ce princige que nous pouvons admettre
dans le mal des différences de degré, différences que les inté-
réts de la vie pratique nous forcent & reconnaitre. C’est ainsi
que nous ne placons pasau méme niveau le vice, la passion de
dominer autrui, 'indifférence & I’égard des buts moraux com-
muns, un sentiment exagéré de I'honneur professionnel, une
préoccupation égoiste des intéréts de sa famille, un patriotisme
sans humanité.

Ces diverses manifestations du péché, Ritschl les fait entrer
dans ce qu’il appelle le royaume dw peché, par opposition au
royaume de Dieu. Tous les hommes sont membres de ce
royaume, etils sont responsables non seulement de leurs actes
mauvais proprement dits mais aussi de leur influence sur au-
trui. D’autre part, ils subissent tous 'influence du péché com-
mun de 'humanité, influence qui s’exerce par l'exemple, par
Phérédite et par 'émoussement du sens moral.

Le péché ne saurait étre un bien, puisqu’il est opposition
pratique au souverain bien; il n’est pas davantage le résultat
d’une loi primordiale de la volonté, puisqu’il contredit a P'as-
piration essentielle de lesprit humain; il n’est pas une unité
par son principe, mais une unité collective formée par I'action
réciproque des penchants et des actes individuels. Cependant,
si le péché ne trouve de raison suffisante ni en Dieu ni dans
le monde, il se déploie dans les conditions présentes de la vie
spirituelle, avec le caractére d’une loi organique du genre hu-
main. Mais cetle loi résulte simplement de la réaction néces-



~

LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 67

saire de tout acte de volition sur la direction de la volonté.
C’est ainsi que la répétition de volitions égoistes a fini par pro-
duire une tendance, une force d’égoisme. L’enchainement ré-
ciproque de tous les actes et de toutes les influences de péché
constitue le monde dans le sens que ce mot a dans 'évangile
de Jean.

X

L’idée du péché est uae idée religieuse, le péché étant tou-
jours ce qui est considéré comme contraire a la volonté posi-
tive de Dieu. Bien différente est la notion du mal. Le mal (das
Uebel) ne se mesure pas d’aprés une détermination de notre
dépendance a I’égard de Dieu, mais d’aprés le caractére de
notre volonté. L’homme considére comme un mal tout ce qu’il
éprouve comme un obstacle & sa volonté consciente ou instinc-
tive, & ses désirs réfléchis ou reéflexes, & ses besoins physiques
ou spirituels. Par exemple, une maladie, la mort d’une per-
sonne aimée, un échec d’amour-propre, une perte d’argent, la
mauvaise conduite d’'un ami, etc., peuvent étre considérés et
ressentis par 'homme comme des maux, c’est-a-dire comme
contraires & ce qu’il désire et recherche. La notion du mal est
par conséquent indépendante de toute croyance en Dieu;
I'athée et le croyant font également I’expérience du mal, La
notion du mal n’est pas davantage une notion morale, en ce
sens qu’'elle ne tombe pas directement sous le jugement de la
conscience morale ; elle n’est pas davantage une notion in-
tellectuelle, parce qu’elle n’est pas soumise & lappréciation
immédiate de la raison théorique. Le mal rentre donc dans la
categorie du sentiment. Tout ce qui produit sur nous une sen-
sation désagréable, physique ou spirituelle, tout ce qui dimi-
nue ainsi notre étre, notre Wille zu sein, pour parler avec
Schopenhauer, est un mal. De la le caractéere subjectit de la
notion du mal, caractére qui apparait surtout dans le fait que
certains maux peuvent devenir des moyens de production du
bien moral.

Si le péché, dans le christianisme, consiste dans Vopposition
a la volonté révélée de Dieu, au royaume de Dieu, et le mal



68 LOUIS EMERY

dans toute entrave apportée & notre volonté, il en faut conclure
que le mal n’est pas le corrélatif du péché, qu’il n’est pas une
punition divine du péché. Affirmer que ’ensemble des maux
dont souffre '’humanité est la juste et exacte punition de I’en-
semble des péchés de cette méme humanité, c’est poser une
thése impossible & démontrer et que Jésus-Christ n’a jamais
posée; il a méme expressément repoussé son application & I'in-
dividu. Ce qui est vrai, ¢’est que le mal peut étre considéré
comme une punition divine, par 'individu qui se sent coupable
d’avoir enfreint la volonté de Dieu. L’histoire montre que dans
toutes les religions la coexistence du mal et du sentiment du
péché a produit la croyance que le mal était une punition du
péché, et une punition proportionnelle & la grandeur du péché.
Le point de vue du christianisme est différent. Le chrétien
consideére les maux qui ne sont pas le résultat direct d’'un em-
ploi de sa liberté, conlraire & la volonté divine, comme prove-
nant de la coexistence de l'esprit créé avec un organisme
corporel et de la solidarité naturelle existant entre les créa-
tures, conditions de I’état social sur notre globe. C’est ainsi
que la mort physique n’est plus, pour le chrétien, le souverain
mal, la punition divine par excellence. Que la mort soit, comme
Paal le dit, une conséquence du péché, ou, comme on peut
le croire sans cesser d’étre chrétien, la fin naturelle de notre
organisme physique, elle a cessé d’étre pour le justifié le roi
des épouvantements; elle lui apparait bien plutdt comme une
délivrance.

Si le péché est toujours le contraire du bien, I'Evangile,
d’accord avec le jugement naturel de I’homme et aussi avec la
loi mosaique, admet cependant des différences de degré dans
I’état de péché des individus. Ritschl procéde de méme; il
distingue entre la rebellion volontaire, opiniatre, contre le bien
en général, et les péchés qui ne présentent pas ce caractere de
résistance absolue 4 la volonté de Dieu. Ces derniers, 1l les
comprend sous le titre général de péchés par ignorance, mais
cette appellation n’a de valeur que pour Dieu seul: « Comme
dans la religion chrétienne, écrit-il1, nous ne sommes point

1Vol. I, p. 352, 353.



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 69

appelés & prononcer sur nos fréres un jugement qui corres-
ponde & celui de Dieu ou le prévienne, I'admission de cette
distinction ne signifie pas du tout que nous dyons le droit de
placer les hommes pris individuellement & tel ou tel degré de
péché. Cette distinction veut dire qu’il y a un degré de péché, ot
la rédemption et la réconciliation des pécheurs sont possibles
tandis qu’ll y en a un autre ou le pécheur doit s’attendre a
étre exclu du plan divin qui régit ce monde. En réservant i
Dieu le soin de juger les cas ol il y a pour le pécheur possibi-
lité de rédemption, nous rangeons tous ces cas dans la caté-
gorie générale du péché par ignorance. Il va sansdire que dans
cette catégorie rentrent certains péchés qui, & vue humaine,
présentent déja un degré assez fort d’endurcissement. Du reste,
tous les péchés que Dieu juge comme péchés d’ignorance et
qui en Christ peuvent obtenir le pardon, sont considérés
comme inimitié contre Dieu et excluent, en cette qualité, un
rapport de paix et de confiance entre les hommes et Dien. »
S1 Dieu peut aimer ’humanité pécheresse & cause de sa des-
tination idéale, il faut nécessairement considérer le péché qui
n’a pas atteint son degré supréme comme un attribut qui
n’enléve pas absolument la valeur de I’étre humain aux yeux
de Dieu et ne le détermine pas d’une maniére définitive.
Dans ces conditions, peut-on concevoir que les hommes puis-
sent étre 'objet de 'amour de Dieu? Nous avons vu que l'a-
mour consiste dans la volonté de comprendre comme une taiche
constante de son but propre la réalisation du but particulier
d’autres étres personnels. La possibilité de cet amour ne dé-
pend nullement du fait d’étre aimé en retour ; en d’autres ter-
mes, il ne subsiste pas seulement & la condition que I’étre aimé
reconnaisse comme sa tdche permanente de travailler & la réa-
lisation du but poursuivi par le sujet aimant. Bien plutdt, dans
nos jugements sur les relations morales entre individus, nous
sommes d’accord pour reconnaitre dans I'amour d’'une mére
pour un enfant incapable encore d’'y répondre, dans I’amour
d’'un pére pour un fils perdu, un degré d’amour supérieur
celul qui se manifesterait dans une affection payée de retour.
La méme pensée se trouve dans le commandement évangéli-



70 LOUIS EMERY

que de 'amour des ennemis!. Ce commandement ne signifie
point qu’il faille soutenir un adversaire dans des entreprises
menacant notre existence ou nosintéréts primordiaux. L’amour
des ennemis se réduit & les respecter comme personnalités mo-
rales en conservant leur vie, et & désirer un changement dans
leurs dispositions. Cet amour n’est possible que si 'on peut
distinguer, chez un ennemi, entre la tendance momentanée de
son esprit & 'inimitié, et un contenu de sa personnalité qui le
rende encore digne de notre amour. (’est ainsi qu'on pourra
estimer un ennemi, soit parce qu’il possede des qualités trés ap-
préciables, soit parce qu’on peut désirer et espérer un change-
ment complet de ses sentiments. Ce dernier cas seul peut s’ap-
pliquer au rapport de Dieu avec les hommes, qui, en tant que
pécheurs, sont tous engagés dans une direction générale d’hos-
tilité ou de résistance vis-a-vis du but final de Dieu. Ainsi,
I'amour qui est I’expression de la volonté essentielle en Dieu
révélée dans le christianisme, implique 'amour pour les pé-
cheurs, comme la raison de leur conversion. Mais, comme cette
conversion, provoquée par 'amour de Dieu, doit toujours étre
concue sous la forme d’une libre décision de la volonté, nous
ne pouvons nous représenter celte victoire de 'amour que si
le péché n’a pas atteint ce degré d’intensité o la volonté place
de propos délibéré son but final dans le mal. Dieu donc peut
seulement aimer les pécheurs dont le degré de péché n’exclut
point un retour de la volonté au bien. C’est cette condition né-
gative et rien de plus que Ritschl exprime par le terme d’igno-
rance. Pratiquement, cette expression signifie que nous devons
considérer les pécheurs de cette espece comme capables de
rédemption ; théoriquement, elle désigne une certaine mesure
de péché, connaissable pour Dieu seul. La pensée de Ritschl
est done celle-ci: 'amour de Dieu envers les pécheurs, motif
de son intention rédemptrice et derniére raison efficace de la
conversion des pécheurs, ne s'étend point & ceux chez les-
quels I'intention de la résistance & Pordre divin est une déci-
sion voulue et consciente. Y a-t-il de tels hommes, et qui
sont-ils ? ce sont 12 des questions qui échappent soit & notre
jugement pratique, soit & notre connaissance théorique.

1 Mat. V, 44 ; Rom. XII, 20.



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 71

La doctrine de la justification et de la réconciliation.
XI

Tout en se connaissant comme une partie limitée du monde,
I’homme aspire, avons-nous vu, & se rendre indépendant de
celui-ci, & le dominer. Le christianisme répond & cette aspira-
tion, en présentant le royaume de Dieu comme le but final du
monde; le chrétien, qui en fait son but personnel, atteint, par
la méme cette indépendance et cette domination qu’il désire ; il
arrive ainsi & posséder dés ici-bas ce que ’Evangile appelle la
vie éternelle. Par cette expression, en effet, 'Evangile entend
que le chrétien, en prenant Jésus-Christ comme modéle, en
s’appropriant son but, en s’unissant ainsi & lui et par lui au
vrai Dieu, se sent une personnalité supérieure en valeur et en
durée au monde entier, et qu’il fait journellement 'expérience
de cette supériorité par la domination qu’il exerce sur les cho-
ses de ce monde. La vie éternelle n’est donc que la liberté par-
faite de Pesprit1.

Cette vie éternelle, que le chrétien posséde déja dans ce
monde-ci, implique une activité pratique. Le royaume de Dieu,
c’est-a-dire la communauté humaine la plus compréhensive
extensivement et intensivement, ne peut étre réalisé que par
des actes et des paroles qui tombent sous les sens, en un mot,
par des ceuvres. Celles-ci sont done nécessaires parce qu’elles
dérivent de ordre méme de Dieu, et elles sont bonnes dans la
mesure ou elles servent & la réalisation du plan divin, dans la
mesure aussi oll elles sont inspirées par un esprit chrétien,
c’est-a-dire par lamour du prochain. Cette activité morale
inspirée par 'amour est encore nécessaire & un second point
de vue: elle rend 'homme indépendant du monde. La loi de
amour dépasse, en effet, par sa portée, non seulement les mo-
tifs dérivés de Iinstinct de la conservation personnelle, mais
aussi les buts que poursuivent les sociétés morales formées par
la famille, la profession civile, le rang social, I'Etat. Dans ces
derniéres sphéres d’activité, 'homme est toujours dépendant

tJean V, 24; XVIL, 3; VI1I, 36. Gal. V, 1. Rom. VIII. 10, 37-39; XIV, 17;
Héb. VI, 5. Jacq. I, 25. 1 Pierre, I, 3-9. 1 Jean, V, 11-13.



72 LOUIS EMERY

des conditions naturelles de 'existence, il est toujours limité»
et ce qui le prouve, c’est que, dans ces sphéres, 'activité peut
fournir des occasions de péché. L’esprit de famille, par exem-
ple, peut se développer au détriment des voisins ; le sentiment
de I’'honneur professionnel peut nuire aux intéréts généraux de
IEtat; la fierté nationale peut porter atteinte aux droits des
autres nations. Le principe de Vamour du prochain, au con-
traire, faisant abstraction de ces limites naturelles, ne peut de-
venir 'occasion d’actes égoistes. Universel par sa nature et
par son but, nous enseignant & voir dans tous les hommes des
étres spirituels de méme valeur, il doit pénétrer toutes les
spheres de la vie sociale et les faire concourir toutes & un
méme résultat. La pratique de 'amour, autrement dit 'activité
morale, est donc une manifestation de la vie éternelle, et, en
vertu de la régle que I’exercice maintient el développe une
force, elle en est aussi un organe. Plus le chrétien aime ses
fréres, plus il se sent libre vis-A-vis du monde, et dans cette
liberté de I’esprit il se sent heureux ; le bonheur ne dépend
plus pour lul du succeés de ses actions, — succes qui n’est pas
toujours assuré, — mais de 'esprit dans lequel il agit 1.

Si Pactivité morale & I’égard du prochain est analogue aux
fonctions religieuses (confiance en Dieu, humilité, patience,
reconnaissance et priere) au moyen desquelles le chrétien
exerce sa domination sur le monde, ces derniéres ont cepen-
dant, en principe, le pas sur les fonctions morales, parce qu’el-
les sont la source de celles-ci. Pour travailler & la réalisation
du royaume de Dieu, il faut, en effet, croire préalablement en
Dieu comme son pére; pour pratiquer le devoir de I'amour en-
vers les hommes, il faut avoir une pleine confiance en Dieu, et
par cette confiance se sentir supérieur aux obstacles et aux
insucces. Le christianistne, quoique étant la religion morale
par excellence, estdonc bien avant tout religion ; et par suite, le
contenu de la vie éternelle, c’est-a-dire le bonheur, consiste
essentiellement dans les fonctions religieuses du croyant et
dépend d’elles. Voila pourquoi 'Eglise chrétienne a été fondée
sur le fait et sur la doctrine du pardon des péchés, autrement

1 Jacq. I, 26. 1 Jean IlI, 14, 15.



1L.A THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 73

dit, de la justification, fait et doctrine de nature religieuse.

Pour chercher son souverain bien, ron dans le monde mais
dans le royaume de Dieu, ’'homme doit croire que le royaume
de Dieu est bien le but tinal et du monde et de Dieu; il doit
avoir pleine et absolue confiance dans 'amour de Dieu. Mais
par suite de la conscience de son état de péché et de culpabi-
lité devant Dieu, I'homme a peur de Dieu, il craint sa colére,
et 14 ou le sentiment du péchéa disparuou & peu pres, 'homme
n’éprouve a I’égard de Dieu que de l'indifférence. Dans cet état
d’indifférence ou de crainte vis-a-vis de Dieu, 'homme se sent
esclave du monde, puisque c’est de lul qu’il recoit toutes ses
impulsions, tous ses motifs d’action. Si & cette situation doit
succéder 1'état opposé, c’est-a-dire une confiance respectueuse
et filiale dans 'amour de Dieu, conflance qui régle la volonté
de I'nomme sur la volonté de Dieu et subordonne tout & celle-ci,
il faudra que le péché soit pardonné, que la coulpe soit enle-
vée. De la 'importance et la nécessité de la promesse ou, plus
justement, du don de la rémission des péchés ou de la récon-
ciliation dans I’ceuvre de Jésus-Christ. Comme on le voit par ce
qui précede, la nécessité générale de 1'idée religieuse de lajus-
tification repose sur deux faits : d’abord, le jugement du péché
comme coulpe et comme manque de respect et de confiance en
Dieu; ensuite, 'appréciation de la vie éternelle ou de la liberté
de Tesprit & I'égard du monde comme formant le but de
I’homme. Pour qui ne connait pas ces deux faits d’expérience
générale, le christianisme sera toujours étranger, parce qu’il
ne répondra & aucun besoin intérieur réel. Le sentiment du
péché d’une part, 'aspiration & la liberté parfaite de I’esprit &
I'égard du monde, tels sont les seuls fondements sur lesquels
peut s’élever la foi au pardon des péchés, la foi chrétienne en
un mot.

Il s’agit maintenant d’arriver & une détermination nette et
précise de ce qu’est, au point de vue chrétien, le pardon des
péchés. Un des grands mérites de Ritschl sera, je crois, d’étre
revenu sur ce point aux idées bibliques, et d’avoir dégags cette
notion du pardon des subtilités dont les théologiens s’étaient
plu & I'obscurcir. Jésus-Christ, remarque avec raison Ritschl,



T4 LOUIS EMERY

présente le pardon des péchés de la part de Dieu comme par-
faitement analogue au pardon entre hommes !. Précisons donc
ce dernier. Qui dit pardon dit offense; est réputée offense
toute parole ou action portant préjudice & I’honneur de quel-
qu’un, honneur signifiant ici la valeur personnelle de I'individu
dans la société morale. La suite d’une offense consiste dans la
rupture des relations entre l'offensé et Poffenseur. Car seuls
les gens sans honneur ne prétent aucune attention et ne don-
nent aucune suite 4 des offenses mutuelles. Il ne peut donc y
avoir pardon que dans le cas oli l'offensé est une personne
réellement honorable, qui a été injustement blessée dans son
honneur. En pareil cas, le pardon est I’expression de I'intention
de l'offensé de bien vouloir rétablir, avec l'offenseur, les rela-
tions que le premier avaient interrompues pour maintenir sa
dignité vis-a-vis du second. Dans ce but, il va sans dire que
I'offenseur doit avoir reconnu et avoué ses torts, et le pardon
qui lui est accordé n’exclut point, loin de 14, le souvenir de
I'offense aussi bien chez 'offensé que chez 'offenseur. Le con-
traire ne serait pas conforme & la vérité.

Appliquons ces données au rapport de 'homme avec Dieu.
La conséquence du péché, avons-nous vu, est une attitnde
d’indifférence, de défiance et d’¢loignement vis-a-vis de Dieu:
c’est-a-dire la suppression des relations normales qui doivent
exister entre la créature et son Créateur. Pour rétablir ces re-
lations, pour réconcilier les hommes avec lui-méme, Dieu leur
pardonne leurs péchés. En pardonnant, Dieu ne délivre point
les hommes du sentiment de leurs péchés, mais des senti-
ments de crainte et de défiance qui, accompagnant toujours la
conscience de la coulpe, séparent I'offenseur de ’offensé. Dieu
n’oublie pas que leshommes sont pécheurs et coupables, parce
que la volonté de Dieu ne saurait agir dans une direction qui
la mettrait en contradiction avec la connaissance de la vérité.
L’homme, qui se sent pardonné, n’oublie pas davantage qu’il
est pécheur et coupable & I’égard de Dieu, mais il sait que sa
coulpe lui a été remise, en d’autres termes, qu’il est justifié par
Dieu, qu’il est admis & entrer en communion morale avec lui.

t Marc X1, 25. Lue X1, 4. Cf. Col. TI1, 13.



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 75

Pardon des péchés et justification désignent donc chez Ritschl
une seule et méme chose, et, en employant indifféremment
I'un des termes pour 'autre, 1l ne fait que revenir a la doctrine
de I'Evangile et 4 I’'usage primitif des réformateurs !. En don-
nant au mot de justification le sens de rémission des péchés,
Ritschl se sépare des opinions quiont prédominé dans le monde
‘protestant depuis la Réforme. Il repousse l'idée d’une justi-
ficatio forensis, par laquelle Dieu, imputant au pécheur la
justice de Christ, le considére comme juste. Il n’admet pas
davantage que Dieu justifie le pécheur en le considérant par
anticipation comme parvenu A la justice véritable, & la stature
parfaite de Christ, par suite du développement progressif de
sa fol. Il y a pourtant chez Ritschl une distinction formelle a
faire entre les deux expressions pardon des péchés et justifi-
cation. Ce dernier terme a quelque chose de plus positif : la
justification, c’est le pardon des péchés accepté par la foi. La
justification du pécheur par Dieu implique donc chez celui-la
la conscience, la certitude de ce fait. La justification entraine
donc la réconciliation du pécheur avec Dieu. Ce terme de
réconciliation ne fait qu'accentuer le caractére positif de lajusti-
fication ; il présente comme un succés effectif, réalisé dans le
cceur du croyant, le but voulu dans la justification, & savoir
que 'nomme pardonné entre en communion avec Dicu. La
réconciliation de I’homme avec Dieu a pour suite son adoption
par Dieu ; le corollaire de 'adoption c’est la possession de la
vie éternelle, de la liberté parfaite de l'esprit & 1’égard des
choses de ce monde. En effet, le chrétien qui se sent adopté
par Dieu comme son enfant, et qui, dans le sentiment de cette
adoption, puise une pleine confiance dans la volonté de son
Pére céleste, se soumet joyeusement el facilement a cette vo-
lonté. Il prend ainsi comme le but supréme desa vie et comme
son souverain bien, le but méme de Dieu, le royaume des
cieux, et, dans la possession de ce souverain bien, dans 'acti-
vité morale tendant & le réaliser parfaitement, il arrive & domi-
ner le monde; il a le sentiment de sa valeur supérieure et de
son éternelle destinée. Ainsi s’enchainent et s’engendrent par-

! Cf. troisitme volume, p. 36, 37.



76 LOUIS EMERY

don des péchés, justification, réconciliation, adoption et vie
éternelle; toutes ces phases de la vie chrétienne sont com-
prises en somme dans le pardon des péchés, donc dans un acte
de Dieu. Ici encore le christianisme se manifeste comme étant
essentiellement religion.

La divergence qui, sur cette question de la justification,
existe entre le point de vue de Ritschl et les opinions ordinai-
res de la théologie protestante, provient de ce que celle-ci a
considéré Dieu surtout comme législateur et juge, tandis que
Ritschl part de la définition évangélique de Dieu comme Pére.
Dieu est notre Pére, parce que sa volonté a pour but la fonda-
tion du royaume de Dieu, ledon de la vie éternelle aux hommes,
et que dans ce but sa volonté se manifeste comme amour. La
législation morale de Dieu n’est donc pas quelque chose d’a
part, mais elle a la valeur d’un moyen propre & réaliser le but
méme de Dieu. Le pardon des péchés, considéré comme un
moyen de réaliser le royaume de Dieu, ne peut donc pas étre
regardé comme contraire & la législation morale de Dieu, a
sa justice. Pour le comprendre, il faut se rappeler (le nom de
Dieu comme Pére nous y invite) qu’on ne doit pas chercher
I’analogie du royaume de Dieu dans I’Etat, mais dans la famille.
La, le pardon qu’un pere accorde & I'enfant qui a enfreint la
volonté paternelle, n’enléve rien au caractére absolu de cette
volonté; il n’a rien de contraire & l’esprit de justice qui doit
animer un pére 4 I’égard de ses enfants ; il signifie simplement
que la faute commise par ’enfant n’aménera pas une sépara-
tion définitive entre celui-ci et son pére. C’est en comparant
la conduite de Dieu 4 I’égard des hommes & la conduite d’un
pére plein de sagesse et d’amour dans 1’éducation de ses en-
fants, qu'on comprendra le mieux la conduite de Dieu envers
’humanité.

XII

Il ne peut exister de communauté morale entre deux indi-
vidus qu’avec leur mutuel assentiment. La communauté mo-
rale entre Dieu et ’homme, I’adoption de ’homme par Dieu,



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 77

fruits de la justification, ne peuvent exister sans ’assentiment
de 'homme. Il y a donc une condition & la justification ; cette
condition, c’est la foi.: Celle-ci, dans son sens le plus général,
est une direction de la volonté humaine sur la volonté divine,
un assentiment de celle-14 & celle-c1, direction, assentiment,
provoqués par le don méme de la rémission des péchés et de
la réconciliation. La foi est donc avant tout et essentiellement
confiance en Dieu, en Dieu qui montre, par sa promesse de la
rémission des péchés, que son but est notre propre bonheur.
La foi est donc une affaire de la volonté. Confiance dans le Dieu
qui veut notre bonheur, lafo1est aussi amour pour lui. Cette foi,
confiance et amour, est déterminée (nous ne disons pas causée)
formellement par diverses conditions, telles que notre concep-
tion de Dieu, I'idée que nous nous faisons de la force propre
a la volonté humaine, etc. [’intelligence a donc une part dans
la composition de notre foi. Provoquée par la promesse du
pardon des péchés, la foi n’est donc pas & proprement parler
une condition de cette justification ; elle est bien plutdt 'acte
par lequel ’homme reconnait d’une maniére religieuse et
constate en fait sa complete dépendance vis-a-vis de Dieu.
(e n’est pas parce que 'homme croit que Dieu le justifie et le
réconcilie avec lui, mais, en acceptant le pardon des péchés,
I'homme entre avec Dieu dans un nouveau rapport de dépen-
dance et de communauté, rapport dans lequel il fait ’expé-
rience de sa réconciliation et jouit de la vie éternelle. Cela
revient a dire, en un mot, que le pardon des péchés ne pro-
duit tous ses effets que chez celui qui ’accepte.

Une des idées favorites de Ritschl et qui lui a valu l'accu-
sation de catholiciser, c’est de faire jouer & I'Eglise un role
important dans la production de la foi individuelle. Il fait
remarquer que Jésus-Christ, en annongant aux hommes le
pardon des péchés de la partde Dieu, a voulu fonder sur cette
base une nouvelle société religieuse; c’est donc la mission de
I'Eglise chrétienne d’annoncer I’Evangile, c’est-a-dire la ré-
mission des péchés, et ce n’est qu'en qualité de membre de
cette Eglise que le chrétien peut s’approprier le pardon des
péchés. Pour bien comprendre cette pensée de Ritschl, il faut



78 LOUIS EMERY

remarquer (ue, d’aprés lui, 'Eglise chrétienne n’est pas telle
ou telle communauté déterminée, mais qu’elle embrasse toutes
les sociétés religieuses ol ’Evangile est préché dans sa pureté,
et ou les deux sacrements du baptéme et de la sainte céne sont
administrés d’'une maniere conforme & la volonté de Christ.
C’est par conséquent un devoir pour le chrétien d’appartenir &
la société des croyants, de se rattacher & telle ou telle fraction
de I’Eglise universelle, puisque c’est toujours & l'influence et
a Pexistence des Eglises établies qu’il doit d’avoir entendu la
bonne nouvelle du salut et les appels & se 'approprier. Dans
ce sens, I’Eglise est bien la mére des croyants, et c’est bien elle
qui leur garantit la yémission de leurs péchés et leur réconci-
liation avec Dieu.

Si c’est 'Eglise, fondée par Jésus-Christ sur cette terre, qui
est chargée d’annoncer aux hommes la bonne nouvelle du par-
don des péchés et du royaume de Dieu, si ¢’est 'Eglise qui, dans
ce sens, leur donne, de la part de Dieu, la rémission des
péchés, la foi dans la vérité du message apporté par I’Eglise
doit cependant devenir, dans ’esprit du croyant, une certi-
tude personnelle. La certitude du pardon des péchés et, par
suite, de lavie éternelle, est ainsi la forme supérieure de la
confiance en Dieu ou de la foi. Mais comment acquérir cette
certitude a laquelle le chrétien aspire? Ce qui est sir, c’est
qu’on ne saurait juger du christianisme des gens d’aprés le
degré de certitude qu’ils ont d’éire sauvés; car cette certitude
est éminemment subjective et propre & des variations conti-
nuelles, dépendant des mille et mille circonstances de la vie
d’un chacun. On ne peut donc fixer une marche déterminée a
suivre pour arriver a la certitude, et il faut se garder, dans
la cure d’ames, d’annoncer qu’on est sauvé dans la mesure
méme ol 'on croit I'étre. Ce n’est pas davantage, comme ’en-
seigne le calvinisme, au nombre et & la qualité de nos bonnes
ceuvres qu’il faut aller demander les moyens d’étre certain
de son salut; bien plutot, par suite de I'imperfection de ses
ceuvres, on n’arrive jamais, sur cette route, & 6tre réellement
assuré de la vie éternelle. (Pest dans la foi &4 la providence
divine, c’est dans notre patience dans les épreuves que nous



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 79

pouvons trouver la certitude de notre foi. Le chrétien qui a
une pleine confiance en Dieu et qui, dans cette confiance, se
sent élevé par-dessus les choses de ce monde, et jouit ainsi de
la liberté glorieuse des enfants de Dieu, de la vie éternelle,
celui-la peut étre certain de son salut. C’est ainsi que celte
certitude se manifeste dans cette joie tranquille de 'homme
qui a pleine confiance dans 'avenir, dans cette persévérance
et cette patience qui surmontent les épreuves, dans cette priére
ou le chrétien peut rendre grice & Dieu de tout ce qui lui ar-
rive, sachant que toutes choses concourent au bien de celui
qui aime Dieu.

S1 la prédication de la rémission des péchés et de la réconci-
liation est un trait caractéristique et fondamental de la commu-
nauté chrétienne, un autre trait également essentiel, celui-la
méme d'ou elle a tiré son nom, c’est qu’elle rattache étroite-
ment la promesse divine du pardon des péchés & la personne de
Jésus- Christ, son fondateur historique. Il n’y a pas de rémis-
sion des péchés hors de la foi en Jésus-Christ, c’est 14 une
affirmation, une doctrine fondamentale de ’Eglise chrétienne.
Voyons comment Ritschl justifie cette doctrine, et résumons A

cet effet son enseignement théologique sur la personne du
Christ.



	La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchainement logique [suite]

