
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La mort de Jésus-Christ

Autor: Martin, Ernest

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA MORT DE JÉSUS-CHRIST

ERNEST MARTIN

Tout pasteur est appelé au moins une fois par année à parler
du haut de la chaire de la mort de Jésus-Christ. A moins de

répéter de simples formules qui, je le reconnais, portent en
elles un contenu capable d'agir sur les âmes, il faut qu'il se

fasse une certaine idée du rôle que cette mortjouedans l'œuvre
du salut. Malheureusement si un prédicateur essaie d'indiquer
ce rôle, on lui reproche de faire de la dogmatique. Peut-être
sera-t-il permis dans les pages de cette Bévue de risquer
quelques observations, voire même quelques raisonnements,
tendant à éclaircir mes propres idées sur la mort du Sauveur
et plus encore à les proposer à des critiques fraternelles.

Je crois que la mort de Jésus tient une place beaucoup
moins grande qu'il ne semble dans les convictions des
chrétiens. On dit avec respect et à la suite de Paul que Christ est
mort pour nos péchés, mais cette affirmation n'éveille pas des

sentiments nets, ne renvoie pas à des expériences spirituelles,
marquées avec précision dans la mémoire. C'est un fait que
je constate, un fait fâcheux ; je n'en conclus certes pas que
la mort de Christ a peu d'importance pratique pour la foi des

fidèles, mais tout au contraire que l'absence d'idées sur ce fait
capital est préjudiciable à cette foi. Au risque de passer pour
un intellectualiste et un doctrinaire, je prétends que la piété
et la vie spirituelle des simples seraient plus vigoureuses et



52 ERNEST MARTIN

plus progressives à tous égards, s'ils se représentaient avec

plus de netteté en quoi consiste le sacrifice de Jésus-Christ.

L'affection et la reconnaissance que nous éprouvons pour
un ami qui, dans un moment décisif ou pendant une période
prolongée, nous a rendu un service ne sont-elles pas accrues

par la connaissance des actes par lesquels ce résultat a été

obtenu Suffit-il que nous jouissions du bienfait? n'est-il pas

parfaitement naturel que nous cherchions à connaître les

détails, les démarches, les efforts, les dévouements? Si nous
restons dans l'ignorance à cet égard, si nous ne cherchons pas
à surmonter la discrétion, naturelle aussi, du bienfaiteur,
n'est-on pas plus en droit de nous reprocher l'indifférence

qu'on ne serait autorisé à nous taxer de curiosité dans le cas

contraire?
L'horreur de ce qu'on appelle la dogmatique, quand elle

n'est pas de la paresse, provient d'une crainte instinctive de

voir s'évanouir des émotions au contact de la pensée

rigoureuse; cette crainte est elle-même le symptôme d'une réelle

inexpérience chrétienne, d'une réserve regrettable dans la
relation avec Jésus-Christ.

Ne croyez pas que je rêve de remplacer les sentiments par
des doctrines ou des idées, mais contesterez-vous que les
sentiments font naître des idées? Si, comme je le crois, cela est

vrai, il en faut conclure que l'absence d'idées révèle la
faiblesse des sentiments et surtout la vie religieuse se compose
d'expériences plutôt que de sentiments, or les expériences
sont des faits de l'ordre spirituel qu'on observe, des résolutions

dont on a conscience, des actes de volonté pour atteindre
un but qu'on aperçoit, des relations qu'on noue et qu'on rend
chaque jour plus étroites. Ou bien disons que le domaine de

la foi est l'empire de la fantaisie religieuse, — et nous serons
en nombreuse compagnie, — ou bien reconnaissons qu'un
croyant, pour peu qu'il ait l'habitude de la réflexion, peut
arriver à se faire des idées ou des représentations des objets de

sa foi, et surtout de l'objet principal de sa foi, Jésus, la vie de

Jésus, les actes de Jésus.

Nous dogmatisons, d'ailleurs, sans le savoir. Prononcer le



LA MORT DE JÉSUS-CHRIST 53

nom de Jésus-Christ, c'est poser une affirmation considérable,
puisque c'est résister en face au sanhédrin qui l'a condamné,
c'est trouver dans son attachement à la personne de Jésus

assez de confiance pour déclarer que cet imposteur rejeté par
les chefs religieux de son peuple est bien le Messie, trouver
dans sa conscience assez de faits constatés pour motiver
cette déclaration en?disant qu'il a établi une nouvelle relation
avec Dieu, une alliance fondée sur le pardon et garantissant
tous les progrès jusque dans la vie éternelle. Parler de Jésus

comme de son Sauveur, c'est aussi affirmer qu'il a opéré
une délivrance et par là inauguré une série de victoires et de

conquêtes spirituelles. L'apôtre Paul indiquait cela dans sa

fameuse déclaration à Timothée. « C'est une vérité certaine
et digne de toute créance que Jésus-Christ est venu dans le
monde pour sauver les pécheurs dont je suis le premier, mais

j'ai obtenu miséricorde. » En cherchant un instant dans cette
courte proposition on y découvrira sans peine beaucoup plus
que l'expression de certains sentiments ineffables, savoir la

constatation de faits historiques et de faits spirituels, des
jugements sur ces faits aboutissant à une certitude, des vues claires
dues à des observations attentives et à des décisions énergiques.

On se rend compte qu'on s'aventure davantage dans la

dogmatique lorsqu'on soutient que la mort de Jésus est un sacrifice,

et c'est vrai, mais ce terme de sacrifice est-il bien
compris? est-il bien approprié à notre langage et à nos
expériences? n'est-il pas emprunté atout un ordre de pensées,
d'habitudes et d'institutions qui ne sont plus les nôtres? Quoi

qu'il en soit, c'est un effort pour caractériser le fait et faire voir
comment il atteint son résultat connu.

Dans ces quelques pages, je voudrais aussi tenter, en toute
modestie, de m'expliquer un peu à moi-même comment la

mort de Jésus-Christ obtient le salut, des pécheurs. Incapable
de déployer des connaissances empruntées à l'histoire des

dogmes ou à l'exégèse, je procéderai par simple observation ;

observons les faits de l'ordre moral qui se présentent à nous
ou bien racontés dans les Evangiles, ou bien produits sous nos



54 ERNEST MARTIN

yeux dans les êtres vivants. Nous prenons pour point de départ
de notre étude ces deux faits proposés à notre observation ;

l'un ancien, la mort de Jésus-Christ, telle qu'elle est racontée
dans les Evangiles et commentée par les apôtres ; l'autre
actuel : le salut, sinon accompli sous nos yeux, du moins
commencé et saisi par la foi de nombreux croyants, et nous nous
demandons : Comment le premier de ces faits conduit-il à

l'autre?
Le second est plus facile à étudier, parce qu'il est plus

directement à notre portée et qu'il se reproduit souvent dans un
grand nombre d'individus. Le premier est unique, raconté

par les évangiles dans ses traits extérieurs, et par les épîtres
dans sa valeur intime; les explications qu'en donnent les apôtres

leur sont suggérées par les observations qu'ils ont faites

sur leurs propres personnes ; nous ne pouvons donc mieux
faire pour comprendre le fait lui-même et les commentaires

primitifs que de suivre la même voie, ouverte par les premiers
commentateurs du fait, les apôtres.

Jetons donc un coup d'œil sur les croyants, les chrétiens de

tous les âges :

Voilà des hommes divers d'époque, de facultés, d'éducation

qui tous s'accordent à dire que leurs péchés leur sont par-
donnés et que malgré leurs fautes, qu'ils sont les premiers à

reconnaître, ils se confient en la bienveillance divine et attendent

avec assurance une vie éternelle de sainteté et de bonheur.
Cette humilité, ce courage, cette fermeté leur sont acquises, ils
l'affirment, par un être qu'ils appellent Jésus-Christ et auquel
ils sont personnellement attachés. Avant d'être ainsi liés à

Jésus-Christ, ils étaient légers, sans connaissance d'eux-mêmes

ou sourdement tourmentés par le mécontentement ; cet état
antérieur ils le comprennent mieux maintenant et ils le
définissent, dans la multitude de ses aspects, par le mot de péché.
Ce mot désigne une vie séparée de Dieu, sans but suprême,
une conscience obscure comportant toutes sortes d'erreurs et
de fautes, depuis les plus délicates jusqu'aux plus grossières,
les moins voulues et les plus conscientes, en actes et en

intention.



LA MORT DE JÉSUS-CHRIST 55

Qnand même cet état n'est bien aperçu et compris que
lorsqu'on en est sorti et dans la mesure où l'on en est sorti, il se

révèle plus ou moins nettement à la conscience par une
souffrance morale tenant de la crainte, de l'inquiétude et de la
honte ; cette souffrance est un avertissement, comme le
malaise physique est un symptôme du désordre profond de

l'organisme, et elle provoque des luttes intérieures : le pécheur
ne veut pas s'avouer à lui-même qu'il est en faute, et comme
la lumière extérieure ne vient pas le forcer à reconnaître la
vérité, il détourne les yeux de son mal et recourt à tous les

procédés pour se distraire ou trouver des atténuations. La lutte
offre beaucoup d'incidents suivant que le sentiment du péché
s'éveille ou que l'effort pour le comprimer redouble. Lorsque
la conscience l'emporte, et on voit ce phénomène dans le
christianisme et dans les autres religions, elle impose à

l'homme un besoin de réparation.
Vaincu alors par l'évidence, le pécheur renonce à se soustraire

à la constatation du mal et il reconnaît que le mal est un fait
passé mais non pas disparu, oublié mais non pas anéanti; c'est
un fait acquis, une tache, une perte, une chute, et devant le
fait accompli que la conscience condamne il ne reste qu'une
issue : Réparer, c'est-à-dire remettre les choses en l'état.
Alors apparaissent les sacrifices, les pénitences, les austérités,
les tristesses, celles de Luther comme celles de l'Hindou.

Rien de plus juste, mais comment réparer et, pour
commencer, que faut-il réparer Deux choses ; le péché est une
offense à Dieu et un préjudice porté au pécheur lui-même. Les
deux choses se tiennent mais elles sont différentes.

L'offense à Dieu peut être réparée ou expiée, ce qui revient
au même, par l'aveu, le repentir, l'humiliation, la condamnation

de soi-même ; c'est la seule vraie expiation, toute autre
n'est qu'une apparence, ou à peu près, une représentation
artificielle, peut-être très brillante et très coûteuse, comme
les cérémonies de beaucoup de cultes, mais vaine parce qu'elle
est artificielle. En quoi un châtiment expie-t-il une faute, fût-il
prolongé pendant l'éternité ou fût-il l'anéantissement du
pécheur lui-même? Il ne répare rien, il constate la faute et le



56 ERNEST MARTIN

droit de l'offensé, et en cela il est juste, mais il n'est que juste
et non pas justifiant, pour me servir d'une expression de saint
Paul.

L'humiliation pleine, claire, franche, la vue nette de la faute

remplit toutes les conditions de la réparation ; elle rend hommage

à l'autorité, elle prononce la condamnation de la faute

par la bouche même de l'offenseur, elle est un châtiment
puisqu'elle fait souffrir l'orgueil personnel, et ce châtiment n'est

pas artificiel, ni raffiné, il est naturel et spontané.
Est-ce donc si facile de réparer les fautes Les milliers de

pénitents qui s'approchent des sanctuaires chrétiens et païens
sont donc arrivés au terme de leurs peines? le pardon leur
est gagné par leur repentir? Non pas. L'humiliation réparerait
l'offense à Dieu, mais le pécheur est incapable de cette expiation

parce que le péché, tout en outrageant la majesté divine,
s'est retourné contre son auteur et a diminué sa vigueur
morale.

Le pécheur après sa faute, fût-elle unique, n'est plus ce qu'il
était auparavant, sa capacité morale est réduite, sa conscience

est affaiblie. Pour prononcer la condamnation de son offense

et en sentir toute la gravité, il lui faudrait une conscience

supérieure à celle qu'il avait lorsqu'il a commis l'offense : or
l'offense a eu précisément pour effet de rabaisser la
conscience. La réparation est impossible. Par lui-même le
thermomètre ne peut pas remonter, même d'un degré.

Sans doute le repentir existe chez le pécheur, mais c'est un
repentir impuissant, accusateur mais non réparateur. Faute
de rendre à la conscience son intégrité, il remplit l'imagination

et la jette dans des terreurs infinies. L'humiliation qui
mesure la faute, la condamne et la surmonte est hors de sa portée.

Que disent de cela les chrétiens, ces croyants paisibles qui
comptent sur la vie éternelle et possèdent leur pardon Us ont
franchi ce point au-dessous duquel il n'est pas possible de

s'humilier efficacement; avec Jésus-Christ ils ont appris à se

repentir et c'est pour cela qu'il est leur Sauveur. Us ne sont

pas arrivés d'entrée à cette humiliation victorieuse, leur foi
les y a conduits de progrès en progrès.



LA MORT DE JÉSCS-CHRIST 57

Suivons cette foi depuis son origine. Parmi les contemporains

de Jésus, les uns se déclarèrent aussitôt contre lui,
d'autres l'admirèrent, beaucoup se laissèrent gagner par son
affection sérieuse et débordante. Dès qu'un attachement avait

rapproché un israélite de Jésus, que ce fût Marie, la sœur de

Lazare, ou un péager inconnu, il y avait foi, c'est-à-dire
confiance, abandon. Mais cette foi courait de grands risques,
elle était fort menacée, il fallait qu'elle progressât ou qu'elle
pérît ; les résistances des chefs du peuple, leur autorité pesait
d'un grand poids sur l'âme des simples, et si la confiance en
Jésus ne prenait pas un développement marqué, elle était
étouffée par les épines de l'asservissement aux prêtres et de

la crainte qu'ils inspiraient.
Jésus, admis résolument dans une âme, y fortifiait au

contraire ces mouvements de conscience dont nous avons parlé,
qui avertissent le pécheur de son état et lui font désirer le

retour au bien; sa présence spirituelle, la confiance en lui,
affermissaient des résolutions auparavant chancelantes, et
excitaient des espérances de relèvement autrefois déçues aussitôt
après leur naissance. Ainsi commençait une vie intérieure
nouvelle, non plus insouciante et satisfaite ni sombre et sans
direction, mais animée d'une force intérieure naissante et
éclairée par une lumière pleine de promesses; le soulagement
déjà obtenu et l'attente de progrès nouveaux augmentaient
l'affection pour Jésus et la confiance en lui, et par une
conséquence naturelle, l'affection provoquait une connaissance plus
approfondie de sa personne, un commencement de ce qui,
plus tard, devait devenir la communion avec Christ, la vie en
Christ.

Chaque incident de la vie de Jésus était étudié par un effort
très supérieur à la curiosité : l'avidité à saisir les profondeurs
de dévouement qui se révélaient peu à peu, à mesure que le
drame avançait et que le Sauveur se donnait de plus en plus.
Que dut être pour les croyants inachevés la mort de cet ami si

supérieur et si puissant sur leurs consciences? Un épouvantable

désastre, puis, pendant les jours qui suivirent et où la
résurrection n'était pas encore annoncée hors du cercle des



58 ERNEST MARTIN

disciples, un objet de réflexion intense, guidée par le souvenir
des faits de détail dont on avait été témoin, par la connaissance

déjà acquise de cette âme qui des moindres actes faisait des

révélations de son amour et qui montrait partout et à tous une
sympathie sans mesure. Jésus, se disait-on, ne pouvait pas
s'être seulement laissé mettre à mort comme tant d'autres
victimes de la dureté romaine. Lui qui souffrait des maladies des

autres, de leur incrédulité et de leurs fautes, était-il resté au

supplice renfermé dans la contemplation de sa propre douleur
et de sa propre déception ou absorbé par sa propre patience?
Non, cette mort qu'il voyait venir, cet insuccès qu'il acceptait
d'avance, il avait certainement su les transformer en une
conquête nouvelle. Il devait y avoir dans sa mort un dévouement

pour ceux qu'il aimait. Ne l'avait-il pas dit en propres termes :

« Ceci est mon corps rompu pour vous, ceci est mon sang qui
va être versé pour vous »

De même, à notre époque, on commence par être captivé

par la supériorité morale et la bonté de Jésus telles qu'elles se

montrent pendant sa vie terrestre; puis on fait des découvertes
dans son caractère et dans les traits de sa carrière; plus on
s'attache, plus on déchiffre ce qui au premier abord semblait
indifférent ou impénétrable; la mort de Jésus devient un objet
d'étude, et on v cherche ce qui était en lui à tout instant, la

commisération, la sympathie, la faculté unique de se mettre à

la place des autres, d'éprouver leurs émotions, de devancer
même leurs élans pour les provoquer, en un mot de se donner.

En suivant cette voie nous croyons maintenant pouvoir
montrer dans le supplice de Jésus un acte d'humiliation
acceptée, ou plutôt voulue, par lui au nom et au profit de

l'humanité.

Voici comment on pourrait essayer de décrire ce fait moral
sans égal. Jésus savait que ses ennemis l'emporteraient sur
lui, mais en voyant s'approcher le moment de la crise fatale,

il éprouve une sorte d'effroi à la vue de ce débordement

(^'inintelligence spirituelle et d'aveugle ingratitude. Déjà

auparavant il avait déploré la faute de ceux qui ne savaient pas



LA MORT DE JÉSUS-CHRIST 59

voir les signes des temps et en arrivant à Jérusalem il a pleuré
sur la ville qui tue les prophètes et qui n'aperçoit pas la valeur
des intérêts les plus élevés; puis, lorsqu'il sait qu'il va être
arrêté brutalement, traîtreusement par ceux qu'il a voulu
éveiller à une vie supérieure, il est saisi par le contraste
démesuré entre ses intentions et les sentiments qu'il rencontre.
Il demande alors à Dieu de lui épargner cette amertume,
d'arrêter ces violences, d'éclairer ces ténèbres spirituelles, d'écarter
cette faute suprême, le meurtre du Sauveur. Il ne recule pas
devant le sacrifice de sa vie, il est épouvanté par le péché
dont il sera la victime. Ce qui provoque les angoisses de

Gethsémané, ce n'est pas le coup qui va le frapper, c'est la pensée
qui dirige le coup.

Il n'hésite pas à le recevoir, si le coup est porté; il espère

que la haine désarmera. Une fois que le mal doit suivre son

cours, il l'attend de pied ferme et sait quelle est sa tâche. Le

péché est arrivé à son paroxysme, le Sauveur envoyé de Dieu

pour offrir la vie aux hommes va être repoussé, méconnu et
traité de malfaiteur ; tout est fini, le monde est condamné sans

rémission, il roule au bas de la pente. Non, Jésus résiste
encore à la ruine imminente. Devenu Fils de l'homme, il fait
partie de cette humanité rebelle, il ne l'abandonne pas en cet
instant fatal. Jamais il n'a eu de peine à se transporter de

cœur dans la situation de ces êtres dégradés et aveuglés qu'il
aime; à cette heure de ténèbres il ira jusqu'au bout, il fera

l'expiation, la seule vraie, la seule efficace : il s'humilie, il se

repent de la faute que les autres commettent sur lui ; il n'est
plus lui, il est tout entier dans les hommes.

C'est un sacrifice assurément, mais pourquoi faudrait-il
ramener ce sacrifice aux proportions des figures de l'ancienne
alliance, en ajoutant seulement que la victime était d'un prix
infini? Non, Jésus a fait pour nous ce qui était la seule chose
réelle à faire, il s'est repenti; le sacrifice n'est pas dans la
mort de Jésus, il est dans son âme qui en mourant se confond
avec celles des pécheurs et se repent pour ceux qui ne se

repentent pas. Au Calvaire s'achève le baptême de repentance
accepté, demandé par Jésus à Jean, non par imitation ni par



60 ERNEST MARTIN

substitution mais par identification. Paul éprouve un sentiment

analogue mais inférieur, qui peut être considéré comme
une conséquence de celui de Jésus lorsqu'il dit (Rom. IX,
2, 3) : « J'éprouve une grande tristesse et j'ai dans le cœur un
chagrin continuel, car je voudrais moi-même être anathème et
séparé de Christ pour mes frères, mes parents selon la chair.»
Jésus n'a pas subi passivement la malédiction divine méritée

par le péché des hommes. Il l'a sentie peser sur sa conscience,
devenue la conscience du genre humain. La condamnation
n'est pas tombée fatalement sur lui, il l'a prononcée de lui-
même sur lui-même.

Ainsi la réparation, qu'aucun homme ne pouvait offrir, a été

introduite par Jésus dans l'histoire de l'humanité; il s'est

trouvé un homme qui, non pas seulement d'en haut et du

dehors, mais du dedans a embrassé le péché dans toute son
étendue et dans toute sa gravité et l'a condamné en sa

personne. Bien que je ne puisse pas, pour beaucoup de raisons,
me livrer à une étude exégétique, ne me sera-t-il pas permis
d'invoquer ici le passage de Paul où il dit que Jésus a été fait
péché pour nous (2 Cor. V, 21) et d'ajouter que c'est lui-même
qui s'est fait péché pour réparer le péché en le condamnant
dans sa propre personne.

Cette humiliation intérieure de Jésus, ce repentir avait élu
domicile en son âme dès longtemps ; mais elle ne pouvait
atteindre son apogée qu'au moment de sa mort, parce que
cette mort était chez ceux qui la lui infligeaient un péché

supérieur à tous les autres, la conséquence la plus extrême de

l'état de corruption et d'aveuglement où était tombée la race
humaine. Le peuple auquel il avait été le plus donné, celui
dont l'éducation morale et religieuse avait été la plus complète,
rejette le Messie promis et attendu. Rien de pareil ne s'était

vu; ils ne savent ce qu'ils font, mais c'est précisément cette
inconscience qui accuse le mieux la profondeur de leur chute
morale. Où le péché abonde, la grâce surabonde. Jésus, qui
n'est jamais indifférent ni étranger à rien de ce qui se passe
dans l'homme, le suit dans cette profondeur et s'identifie à lui;
il peut par une sympathie sans limite réparer la faute au mo-



LA MORT DE JÉSUS-CHRIST 61

ment même où elle se commet. Il y a un homme qui fait
pénitence, il y a une conscience qui veille et c'est par là que la

mort de Jésus, le plus grand des crimes, devient le sacrifice

rédempteur.
La mort de Jésus est un fait objectif, un fait accompli, il le

dit lui-même sur la croix. La conscience humaine a eu la force
de s'humilier pleinement; cette humiliation n'est pas seulement

une douleur violente, un regret vengeur, un remords,
c'est une condamnation spontanée et à laquelle rien n'échappe.
Le péché est expié.

Mais tout n'est pas encore achevé. La Vulgate et Luther,
peut-être plus favorisés par leur idiome, en tout cas plus fidèles

au texte original, n'ont pas dit : tout ; c'est notre langue (Jean

XIX, 30), ce n'est pas le Sauveur qui a dit : Tout est accompli.
La porte est rouverte, mais elle est étroite et il faut encore
que chacun y passe à son tour et pour son propre compte.
Maintenant toute conscience peut se condamner à son tour,
à la vue et sous l'empire de l'humiliation de Jésus.

Ainsi le Sauveur a pleinement satisfait à lajustice divine, ila
présenté à Dieu la condamnation du péché prononcée par une
conscience humaine, il a reconnu l'autorité divine, la violation
delà loi et il a souffert de cet aveu. L'expiation est faite
objectivement et je serais très disposé à interpréter de cette façon,
comme Calvin, l'article du symbole : Il est descendu aux enfers.

De plus, il a ouvert la voie à l'humiliation de tous les
pécheurs. Il ne serait pas conforme à la justice que personne fût
dispensé de souffrir pour ses fautes en les déclarant contraires
à la volonté de Dieu ; aussi le sacrifice de Jésus n'équivaut-il
pas à une dispense ; au contraire, il permet à chaque pécheur
de présenter l'expiation morale de ses propres péchés et de
s'associer par là à l'expiation humaine.

Sans aucun doute le sacrifice du Calvaire délivre l'homme
de beaucoup de craintes, de troubles et de la perspective du
châtiment définitif, puisqu'il lui obtient le pardon. Mais ces
craintes et ces troubles, et même le châtiment éternel ne sont
pas une réelle expiation; ils ne sont qu'une représentation de

l'expiation juste et justifiante, qui est la repentance.



62 ERNEST MARTIN

Le croyant qui s'est uni au Christ par une vive confiance
voit se continuer en lui cet épanouissement de la conscience
dont nous avons parlé plus haut, et à mesure qu'il se sanctifie,
à mesure aussi il devient plus capable de se condamner, de

voir la réalité et la grandeur de son péché. Par la communion
croissante avec son Maître il le suit dans les profondeurs du

repentir qui devient à juste titre le sien. Le monde à venir
nous réserve des progrès dans la sanctification et dans l'humiliation,

parce qu'il nous réserve des progrès dans la communion

avec Christ, cependant dès aujourd'hui nous sommes

pardonnes si nous croyons au Fils de Dieu qui nous a aimés

et qui s'est donné lui-même pour nous. (Gai. II, 20.)
Ne disons pas que Dieu pardonne au pécheur qui se repent

Ce serait arrêter l'œuvre du salut en renouvelant la propre
justice des légers qui se savent gré de leur insuffisante
pénitence, et la crainte des consciencieux qui ont la certitude de

ne pouvoir rien faire pour gagner le pardon. Disons que Dieu

reçoit en grâce le pécheur uni à Christ. Ce pécheur, renouvelé

par sa foi, répare ensuite pour sa part le péché, ayant appris
de son Sauveur, avec la confiance, le repentir efficace et la

lutte victorieuse contre le mal.


	La mort de Jésus-Christ

