
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La doctrine de la sainte cène : essai dogmatique. Partie 2

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE

P. LOBSTEIN

CHAPITRE SECOND '

L'idée paulinienne.

I. La pratique de l'Eglise primitive. — Lien entre la cène et les

agapes célébrées indépendamment des fêtes juives ; effacement du
caractère pascal de la cène chrétienne. — Explication de cet

élargissement du cadre primitif; fréquence des repas sacrés au sein
des communautés juives ; substitution de l'image du Seigneur à

l'idée théocratique de la Pâque. — Les associations religieuses et
les repas sacrés dans le monde grec : harmonie préétablie entre ces

coutumes et les agapes. — La notion dogmatique de la cène dans

l'Eglise judéo-chrétienne : la version jérusalémite de l'institution
de la cène. — Insuffisance des documents et nécessité de consulter
l'apôtre Paul.

IL Problème principal que pose au dogmaticien l'étude de l'idée

paulinienne de la cène. — Paul a-t-il été un interprète fidèle de la
pensée primitive de Jésus — Eléments divers de ce problème. —
Méthode à employer pour résoudre la question : l'exégèse des

passages relatifs à la cène. — Elimination de quelques passages
faussement invoqués. — Les trois textes qui restent.

III. La cène et les types qui la préfigurent dans l'Ancien
Testament. — Analyse théologique de 1 Cor. X, 1-13. — Caractère
général de ce passage. —¦ Dans quel sens la cène est un aliment

1 Voiries numéros de juillet et de septembre de l'année



b P. LOBSTEIN

spirituel : discussion de ce terme. — Indications dogmatiques
renfermées dans notre passage.

IV. La cène et les repas de sacrifices. — Analyse théologique de
1 Cor. X, 14-22. — Nerf de l'argumentation de l'apôtre. — La
communion qui s'établit par la cène entre le Christ et le croyant est

incompatible avec la participation aux repas de sacrifices. — Mode
de la participation du croyant au corps et au sang du Christ. — Le
raisonnement par analogie dont se sert l'apôtre implique la réalité
et la spiritualité de la communion du chrétien avec le Christ. —
Preuves subsidiaires à l'appui de cette interprétation. — De ]&

communion des croyants avec le Seigneur dérive l'union des

croyants entre eux. — Autres indications dogmatiques renfermées
dans notre passage.

V. Le cène et la profanation ries agapes. — Analyse théologique
de 1 Cor. XI, 17-34. — Caractère général de ce passage. — Prendre
part à la cène, c'est « annoncer la mort du Seigneur » : portée de

cette expression. — La communion « indigne » : explication de ce

terme par le contexte. — Sens du verset 27 : réfutation de

l'interprétation littérale et matérielle. — Le jugement réservé à ceux qui
profanent le repas du Seigneur. — Moyens de prévenir le danger et

le péché d'une communion indigne. — Indications dogmatiques
renfermées dans notre passage.

VI. Coup d'œil rétrospectif. — Synthèse des résultats établis par
l'exégèse. — Point de vue duquel il faut apprécier la pensée de

Paul : intérêts pratiques et préoccupations morales et religieuses
qui inspirent et dominent ses paroles. — Notions centrales de la
doctrine eucharistique de l'apôtre : commémoration de la mort du
Christ et communion avec le Seigneur ; comment ces notions se

complètent et s'expliquent ; comment l'union des chrétiens entre

eux découle de leur communion avec le Seigneur. — Nulle trace
d'une notion physique et matérielle de la cène. — Accord essentiel
de la pensée religieuse de Jésus et de l'explication théologique de

Paul.

I

De Jésus à Paul la transition n'est ni directe ni aisée. Si la

pensée du Maître au moment où il institua la cène peut être

saisie et fixée avec précision et certitude, s'il est possible aussi

de déterminer d'une manière claire et nette les traits essentiels



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 7

de la conception de Paul, l'intervalle qui s'étend du Seigneur
à l'apôtre est enveloppé d'obscurité. Les témoignages évangéliques

nous racontent le dernier repas de Jésus et la célébration

delà cène avec ses disciples; la première aux Corinthiens,
postérieure de près de vingt-cinq années à l'institution du

repas eucharistique ', nous transporte dans un milieu absolument

nouveau, au sein du monde grec, dans une communauté

singulièrement différente de l'église primitive de Galilée ou de

Jérusalem. Indépendamment des modifications que la pensée
de Jésus a pu subir entre les mains de Paul, — je ne parle ici

que d'une simple possibilité, —- une différence profonde frappe
aussitôt l'observateur. La cène primitive se rattache directement

au repas pascal, dont Jésus maintint l'usage en en
renouvelant la signification ; aussi paraît-il probable que si Jésus

entendait instituer un rite, l'ordre du Maître ne portait que
sur la périodicité régulière de la cène dans le cadre du repas
pascal 2. La cène dont il est question chez Paul forme le

prolongement et la clôture des agapes 3, ou repas fraternels, qui
avaient lieu le soir, très fréquemment, dans les premiers temps
tous les jours, et plus tard le dimanche. Le livre des Actes fait
vraisemblablement allusion à ces agapes, quand il parle de

l'habitude des chrétiens de rompre le pain en commun (II, 42-
46 *; cf. XX, 7; 1 Cor. X, 16; XI, 26).

Le premier problème qui se pose à l'historien consiste à

expliquer comment le repas du Seigneur devint journalier et à

rechercher ensuite si l'usage quotidien de la cène n'en modifia
1 Dates approximatives les plus probables : mort de Jésus, 35; composition

de la première épître aux Corinthiens, 58 (avant la Pentecôte).
2 Voir plus haut, Chap. 1, § VII.
3 Jude 12 (le seul passage du Nouveau Testament où le terme consacré

se rencontre).
4 II, 42, --À yliazi toû apToi). Le texte de ce verset rétabli d'après les meilleurs

manuscrits fait voir que Luc ne veut pas parler de quatre choses

assidûment faites par les chrétiens, mais de deux : ils s'attachaient à
suivre l'enseignement des apôtres et vivaient en communion fraternelle
entre eux, et cette communion se manifestait tant dans les repas
communs ou agapes, que dans les prières communes. M. Reuss, Nouveau Tesm

tament, IIe partie (Histoire apostolique. Paris, 1876, p. 62.), Act. U, 48 :

xXôJVTEÇ MXT 01X0)1 «OTOV.



b P. LOBSTEIN

point la signification primitive. Or les données directes nous
font absolument défaut pour résoudre cette question. Les Actes
des apôtres, document d'ailleurs sujet à caution, gardent sur
ce point le silence le plus complet L L'apôtre Paul part de la
tradition généralement en vigueur dans l'Eglise de Corinthe;
il fait remonter l'institution de la cène au Seigneur lui-même,
mais il ne dit absolument rien de la répétition journalière ou

annuell.e du « repas du Seigneur » ; de son temps la cène avait
cessé d'être le repas pascal transformé, et elle s'était soudée

aux agapes célébrées par les fidèles en dehors des jours de

fête juive. Nous en sommes donc réduits à de simples conjectures;

celles-ci peuvent cependant acquérir un certain degré
de vraisemblance dès qu'on essaie de leur donner un fondement

historique et qu'on ouvre une enquête sur les indices
fournis par les analogies du temps.

L'habitude des repas communs d'un caractère religieux était
devenue à l'époque de l'ère chrétienne un élément important
de la vie juive. On connaît le rôle capital que ces repas jouèrent

parmi les Esséniens 2. Mais cet usage ne resta pas enfermé
dans l'enceinte d'une petite communauté; il se généralisa, et

on le retrouve dans le monde des pharisiens qui exercèrent

sur le développement de la piété juive une influence aussi

étendue que profonde. Le modèle de ces repas était fourni par
la cérémonie pascale 3, qui ne concernait pas le sacerdoce

seul. Les docteurs, les pharisiens eurent leurs confréries et

leurs repas en commun à l'instar de ceux qui existaient déjà

1 On s'étonnera peut-être que je ne fasse point mention de la AiSxyjh et

que je ne demande pas a ce document le mot de l'énigme signalée dans
les lignes qui précèdent. C'est qu'il m'est impossible de voir dans
l'Enseignement des douze apôtres un monument du judéo-christianisme primitif.
Les prières eucharistiques des chap. IX et X, bien antérieures du reste a

la rédaction définitive de l'ouvrage, présentent quelques analogies
frappantes avec le point de vue développé dans le discours que rapporte
Jean VI. (Voir là-dessus le chapitre suivant de cette étude.)

2 M. Lucius, Der Essenismus in seinem Verhältniss zum Judenthum,
Strasbourg, 1881. p. 54 suiv.

3 Voir outre les ouvrages indiqués plus haut, M. Staffer, La Palestine au
temps de Jésus-Christ (3° édit. Paris, 1885), p. 421 suiv.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 9

parmi les prêtres. On y bénissait aussi le pain et le vin, et si
les aliments n'avaient et ne pouvaient pas avoir la même
origine sacrée que ceux des prêtres, on les préservait du moins
de toute souillure, on les entourait des soins qu'on ne prodiguait

d'ordinaire qu'aux sacrifices, on se lavait aussi avant de

se mettre à table, et l'on sanctifiait ces syssilies (awstrhux,

rn"VQn) par des conversations pieuses et instructives '.
Josephe nous apprend que cet usage s'était transporté aussi au

dehors de la Palestine, et que les Juifs de la diaspora se

réunissaient fréquemment pour prendre des repas communs.
(Antiq. jud. XIV, 10, 8 : erûvSstjrva jrotsîv.)

Est-ce à dire que les chrétiens de Jérusalem empruntèrent
directement l'idée et la pratique de leurs agapes aux Esséniens

ou à quelque autre communauté juive ou hellénique? Nullement.

Les repas fraternels des chréliens furent très certainement

une création originale, un produit spontané de la piété
et de l'amour des fidèles, le fruit naturel de cette xoivmûx dont

parle le livre des Actes (II, 42) 2. Mais est-il téméraire de

supposer que la charité fraternelle qui animait les membres de la

primitive Eglise et qui leur inspira le besoin de « rompre le

pain » en commun, trouva dans les usages existants et dans

la tradition régnante un point d'appui et un auxiliaire? Si le

repas pascal est devenu le type des repas sacrés dont l'habitude

entra profondément dans les mœurs juives, ce repas,
sanctifié par les derniers souvenirs et les inoubliables paroles
du Maître, n'a-t-il point pu marquer d'un cachet sacré et
ineffaçable les repas que « les frères » prenaient en commun? Et
faut-il s'étonner si l'impression personnelle laissée par le Christ
finit par effacer les réminiscences du judaïsme et le caractère
pascal du dernier repas de Jésus? Cet élargissement du cadre

primitif, cette substitution de l'image du Seigneur à l'idée

1 Geiger. Urschrift und Ueber Setzungen der Bibel in ihrer Abhängigkeit
von der innern Entwickelung des Judenthums, Breslau, 1857, p. 120-124. —

M. Derenbourg, Essai sur l'histoire et la géographie de la Palestine, Ie partie
(1867), p. 141-143. — M. Lucius, ouv. cit. p. 66.

2 Cf. M. Weizsaecker, Dors apostolische Zeitalter der christlichen Kirche
p. 37 suiv.



10 P. LOBSTEIN

même de la fête théocratique l, cette absorption de l'idée
juive par le principe chrétien, s'est faite au sein même du

judéo-christianisme, et elle a pu avoir lieu sans déchirement,
par une évolution normale de la conscience religieuse de

l'Eglise. Ainsi s'expliquerait le fait psychologiquement facile à

concevoir, c'est que les souvenirs caractéristiques de la
dernière Pâque, célébrée par Jésus avec les siens, projetèrent leur
reflet sur les réunions fraternelles des chrétiens, et surtout sur
ces repas dont le Christ était le chef invisible et l'hôte auguste
et bien-aimé 2. Dès lors il est naturel qu'un rite, primitivement
solidaire de la Pâque et issu de la transformation religieuse de

celte fête, se détacha de ce jour unique pour s'adapter à ces

agapes intimes et solennelles, dont chacune semblait la
répétition du repas d'adieu de Jésus, de ce repas pendant lequel
les disciples avaient recueilli des lèvres de leur Maître ses

paroles suprêmes de consolation, d'avertissement et de

promesses 3.

Cette explication maintient tout entière l'autorité religieuse
de Jésus; elle sauvegarde également l'importance précédemment

constatée du repas eucharistique; elle ne conteste pas
davantage l'intention qu'avait le Seigneur d'instituer un rite à

transmettre aux siens et à répéter jusqu'à l'avènement de la
Pâque glorieuse célébrée par le Christ avec les siens dans

son royaume. Mais elle rend compte de la manière dont la

cène se greffa sur les repas journaliers ou hebdomadaires qui
réunissaient les fidèles et qui, de même que la prédication
apostolique, la prière et le culte tout entier, formaient entre
eux un lien étroit et sacré. L'impulsion première partit de

Jésus lui-même, et les hommes de l'âge apostolique avaient la

conscience de ne pas trahir l'intention et la volonté de leur
1 M. Godet, Commentaire sur la première épitre aux Corinthiens, t. II

(1887), p. 172.
2 Cf. Luc XXIV, 30-31, 35; Jean XXI. 13.

i3 Sur l'opinion de M. Paul Sabatier qui trouve dans les prières
eucharistiques de la àiïïct-yrh le document le plus ancien que nous possédons sur
la cene et qui sacrifie à cette source, réputée la plus authentique et la
seule primitive, les relations des synoptiques et de Paul, voir le chap. Ill
de notre travail.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 11

Seigneur L Lui qui avait si fréquemment rompu le pain avec

ses disciples en le consacrant par sa bénédiction et ses actions
de grâces2, lui qui avait fait de ce pain rompu et du vin offert
aux siens les saisissants symboles de son sacrifice, le Christ se

donnant pour eux, était désormais leur Pâque3, et la permanence

ininterrompue de sa présence au milieu d'eux transformait

chaque agape chrétienne en un repas fraternel qui
annonçait et redisait la mort du Seigneur4.

Sur terre païenne, dans le monde grec, berceau d'associations

religieuses dont l'importance a été récemment mise en

lumière5, la propagation des agapes fut secondée par les traditions

et les mœurs de la vie grecque. Sans doute ces mœurs
et ces traditions altérèrent parfois profondément la vie
religieuse des nouveaux convertis, et donnèrent lieu à des abus

que l'apôtre Paul blâme sévèrement6 ; mais la facilité avec
laquelle la cène chrétienne, isolée du repas pascal, vint s'enter
sur les agapes, s'explique peut-être dans une certaine mesure

par l'harmonie préétablie qui régnait entre les anciennes
coutumes de la vie sociale ou religieuse et les formes nouvelles
importées de l'église chrétienne dans le monde grec7.

1 M. Weiss. Bibl. Theol. des N. T. § 31, b ; § 41, b.
2 Mat. XIV, 19 ; XV, 36 ; Marc VIII, 6 ; VIII, 19 ; Luc XXIV, 30.
3 1 Cor. V. 7.
4 1 Cor. XI, 26. J'ose espérer que ce développement de la pensée primitive

de Jésus sera plus clair encore et semblera plus facile à saisir après

que nous aurons défini et caractérisé la notion paulinienne de la cène.

(Voy. la fin de ce chapitre, § V.)
5 Les beaux travaux de MM. Hatch et Heinrici, si importants pour

l'histoire de la constitution ecclésiastique et du culte chrétien pendant
l'âge apostolique, n'ont répandu aucune lumière sur la notion dogmatique

de la cène.

61 Cor. XL 17-34, Voy. plus bas. § V.
7 Pour enlever a quelque critique charitable toute tentation de dénaturer

ma pensée, je tiens à répéter que « le baptême, l'agape, la sainte
cène remontent bien plus haut que le premier contact de l'Evangile avec
le monde grec, jusqu'au Seigneur lui-même » (M. Godet, ouv. cit. I, 31) ;

seulement ce que je crois pouvoir affirmer, c'est que le développement
caractéristique en vertu duquel la cène, au lieu de rester liée a un jour
fixe, devint le signe distinctif et le couronnement naturel des repas « des



12 P. LOBSTEIN

Quoiqu'il en soit de cette différence entre la célébration
annuelle de la cène encadrée dans le repas pascal et l'usage plus
fréquent des agapes terminées par l'acte eucharistique, l'apôtre

Paul s'en tient à cette dernière tradition que certainement
il a trouvée déjà en vigueur dans l'Eglise primitive. Toutes ses

paroles concernant la cène, ses exhortations morales et
religieuses, son argumentation pratique et dogmatique, supposent
et impliquent invariablement le lien entre l'agape et la cène,
et la fréquence de cette double cérémonie qui, à vrai dire,
formait une vivante et indissoluble unité.

Comment l'Eglise primitive a-t-elle conçu et compris l'institution

de la sainte cène? Le développement historique et
religieux de la conscience chrétienne n'a-t-il fait que reproduire
la pensée de Jésus? La foi au Seigneur ressuscité et glorifié
a-t-elle éclairé d'un jour nouveau les souvenirs du Christ
historique'.'

Il n'est pas possible de répondre directement à ces questions,
puisque nous ne possédons aucun document original qui nous

permette de les résoudre. Cependant il est permis d'affirmer

que les événements servirent de commentaire et d'explication

aux paroles de Jésus, dont la signification positive ne se

révéla aux disciples qu'après la renaissance de leur foi et de

leurs espérances. La précision même avec laquelle se conserva
le souvenir de l'institution de la cène est une preuve irréfragable

de l'impression laissée par les paroles et l'acte de Jésus.

La version jérusalémitei qui nous est restée de la fondation du

rite eucharistique est à la lois l'écho fidèle des événements

historiques et l'expression naïve de la foi des apôtres. — Mais

toute affirmation dépassant ces données élémentaires est
dénuée de fondement. Quelle a été, dans le monde judéo-chrétien

primitif, la notion dogmatique de la cène? L'usage de

rattacher la cène aux agapes a-t-il apporté quelque modification
à l'idée maîtresse de l'acte eucharistique Celui-ci a-t-il solli-

frères, » ce développement, inspiré en dernier ressort par l'esprit même

du Seigneur, fut soutenu et accéléré par les institutions et les usages du

monde grec.
1 Voir plus haut, Chap. I, § I.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 13

cité la réflexion théologique, en sorte que le fait s'est transformé

en dogme? Sur toutes ces questions l'histoire garde le

silence, et, pour apprendre quelque chose de positif, il faut sortir

du cercle étroit de l'Eglise de Jérusalem et s'adresser à un
témoin déjà plus éloigné de la tradition évangélique. Il faut
consulter l'apôtre des Gentils.

II

En abordant l'étude de la théologie de Paul, nous nous trouvons

immédiatement sur un terrain historique plus ferme, et

l'obscurité qui enveloppe le lendemain de la mort de Jésus

se dissipe à la clarté d'une pensée dont il nous reste des
documents authentiques et précis.

Il est vrai que des problèmes d'un autre genre surgissent,
suscitant aussitôt de nouvelles difficultés.

On a soutenu que Paul ne saurait être un interprète fidèle de

la pensée primitive et originale du Jésus historique. L'apôtre
qui ne connaît point un Christ selon la chair1 et qui maintient
avec un soin jaloux l'indépendance de sa pensée vis-à-vis des

apôtres de Jérusalem, n'a point le culte du passé et de sa
tradition ; sa foi s'attache au Seigneur glorifié, vivant et agissant
au sein de son Eglise et dans le cœur de ses croyants ; la
communion avec le Seigneur, qui est l'Esprit, est devenu le fait
central de sa vie intérieure. Comment cette expérience intime
n'aurait-elle pas transformé l'idée et le rite de la cène?
Comment les formes traditionnelles n'auraient-elles pas été remplies

d'un contenu nouveau et d'un principe en harmonie avec
la foi de l'apôtre, foi que Paul revêtit d'une expression
théologique et qu'il fit rentrer comme un élément intégrant dans

l'organisme de sa pensée? Ce travail intellectuel n'eut-il pas
pour effet de modifier la conception primitive du repas du
Seigneur Enfin est-il concevable que le missionnaire, qui
le premier porta l'Evangile sur terre païenne, au sein du
monde grec, ne subit pas le contre-coup de ce milieu si nouveau

et si étrange? Croira-t-on qu'il ne s'empara point des

1 2 Cor. V, 16.



14 P. LOBSTEIN

moyens par lesquels il pouvait avoir prise sur ces populations
mobiles et ardentes1 Les analogies que lui offraient le culte
des mystères et les repas de sacrifices ne lui servirent-elles

pas pour expliquer ses notions sur l'eucharistie, sur l'union du
fidèle avec le Christ, sur le repas institué par le Seigneur

pour ses croyants Que de présomptions graves en faveur de

ceux qui estiment que l'idée primitive de la cène a subi une
déviation en passant de Jésus à Paul

Il n'est pas permis de trancher ces difficultés en rappelant
que l'apôtre s'appuie sur une révélation du Seigneur pour
donner crédit à sa parole 2. Sans entrer ici dans une discussion

étendue sur la nature et le mode de cette révélation 3, il
suffit défaire remarquer que cet argument reposerait en
définitive sur une pétition de principe. La seule voie que puisse
suivre l'historien est celle de l'analyse indépendante et objective

des textes dans lesquels Paul a parlé de la cène. Ce n'est

qu'après avoir dégagé et saisi la pensée précise de l'apôtre
qu'on pourra, en la rapprochant de la signification primitive
de la cène, juger de l'accord ou de la divergence entre l'intention

du Maître et l'explication du disciple. L'exégèse, affranchie
de toute prévention dogmatique, restera toujours le seul
instrument propre à une pareille enquête. Que le lecteur veuille
bien me suivre dans cet examen souvent minutieux, mais

indispensable, et il se convaincra sans doute qu'on peut, en

appliquant ce procédé, aboutir à un résultat net et concluant.
Il faut écarter d'abord quelques passages qu'on a à tort

rapportés à la sainte cène. Dans ses belles instructions sur
les dons spirituels départis à l'Eglise et sur l'unité de l'Esprit
qui se manifeste dans la diversité des charismes, Paul dit aux
Corinthiens : « Nous tous, Juifs ou Grecs, esclaves ou libres,
nous avons été baptisés d'un seul et même esprit pour être un
seul corps, et tous nous avons été abreuvés d'un même

esprit4. » Cette dernière phrase fait allusion non à la coupe de

1 1 Cor. IX, 19-23. Cf. Act. XVII, 22 et suiv.
UCor. XI, 23.
3 Voir plus haut, chap. Ier, § 1.

4 1 Cor. XII, 13; jtOvteç èv 7rve-jpt« Ë7roua8ï7piev. « C'est un seul et même Es-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 15

la cène mais à la communication des dons de l'Esprit qui
accompagnait l'imposition des mains à la suite du baptême1.
L'épître aux Ephésiens, dont l'authenticité est douteuse, renferme
un verset que quelques interprètes ont appliqué à l'eucharistie;
mais il n'est pas nécessaire de se mettre en frais pour prouver
la fausseté d'une pareille application : « Celui qui aime sa femme
s'aime lui-même ; car jamais personne n'a haï sa propre chair,
au contraire, il la nourrit et en prend soin comme le Christ en

use envers l'Eglise, puisque nous sommes les membres de son

corps 2. »

Ces deux passages éliminés, il reste trois textes, contenus
dans la première épître aux Corinthiens. Il faut les étudier
successivement et les soumettre à une analyse précise et

impartiale.

ni

Qu'il me soit permis de placer sous les yeux du lecteur le

contexte du premier de nos trois passages, afin qu'on puisse

plus facilement en saisir le sens et la portée.
« Je ne veux pas vous laisser ignorer, frères, que nos pères

ont tous été sous la nuée et qu'ils ont tous passé à travers la

mer et que tous en Moïse ont reçu le baptême dans la nuée et

dans la mer, et que tous ont mangé de la même nourriture
spirituelle, et que tous ont bu du même breuvage spirituel
(car ils buvaient à un rocher spirituel qui les suivait ; ce

rocher c'était le Christ). Cependant ce n'est qu'au plus petit
nombre d'entre eux que Dieu prit plaisir ; les autres jonchèrent

le désert de leurs corps. Or, ces faits sont des figures
prophétiques pour nous, afin que nous ne convoitions point le

mal comme ceux-là l'ont convoité. Et ne devenez pas non
plus idolâtres comme quelques-uns d'entre eux, ainsi qu'il est

écrit : Le peuple s'assit pour manger et boire, et ils se levè-

prit qui a étanché notre soif. » (M. Stapfer, Le Nouveau Testament traduit
sur le texte comparé des meilleures éditions critiques, Paris 1889, p, 485).

» Cf. M. Godet o. c. 11, 218-220.
2 Eph. V, 29 ; i-XTpétpu xcd Qùhret àvxviv, x«8w{ xoti à y^piaTÒ; tot Èxy.),J!trtav



16 P. LOBSTEIN

rent pour danser. Et ne nous adonnons pas non plus à l'impureté,

comme quelques-uns s'y sont adonnés, et en un seul jour
il en tomba vingt-trois mille. Et ne tentons pas non plus le

Christ comme quelques-uns d'entre eux l'ont tenté, et ils
périrent par les serpents. Et ne murmurez pas non plus comme
quelques-uns d'entre eux ont murmuré, et ils périrent par
l'exterminateur. Or ces choses qui leur arrivèrent sont des figures
prophétiques, et elles ont été écrites pour notre instruction, à

nous que la fin des temps a atteints. Ainsi donc, que celui qui
croit être debout prenne garde de tomber Vous n'avez été

surpris par aucune épreuve qui ne fût humaine; or Dieu
est fidèle qui ne permettra pas que vous soyez éprouvés au delà
de vos forces, mais avec l'épreuve il vous donnera aussi le

moyen d'en sortir et de pouvoir la supporter. » (1 Cor. X,
1-13.)

Essayons de nous rendre compte de la signification de ce

morceau et des indications qu'il renferme relativement à la
sainte cène.

L'apôtre énumère les faveurs extraordinaires qui signalèrent
la délivrance des Israélites après leur sortie d'Egypte. Avec
une insistance qui fait immédiatement pressentir l'avertissement

solennel qu'il dégagera des souvenirs de l'histoire sainte,
il répète que le peuple tout entier participa aux dons que
l'Eternel dispensa aux Israélites par l'entremise de Moïse : la

place saillante qu'il donne au mot tows (wottsç) cinq fois
répété dans les versets 2-4 indique clairement l'idée maîtresse
du passage : le contraste entre les bénédictions merveilleuses
accordées à tous les Israélites et le salut final qui ne fut le partage

que d'un petit nombre. Ceux qui avaient été les témoins
des plus grandes œuvres de l'Eternel, ceux qui en avaient
recueilli eux-mêmes les bienfaits, ceux qui devaient à

l'intervention souveraine de la puissance et de la miséricorde divines
leur délivrance et leur conservation, ceux-là perdirent presque
tous le fruit de ce salut divinement accordé, ils périrent victimes

des péchés qui attirèrent sur eux la colère de l'Eternel, ils
furent frappés, à cause de leurs convoitises, de leur idolâtrie, de

leur impureté, de leurs murmures et de leurs rébellions. Une



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 17

grâce céleste peut donc aboutir à un châtiment de Dieu Une
nation comblée des faveurs divines peut finalement périr sous
le coup d'une condamnation aussi redoutable que méritée

Telle est, en effet, la leçon que renferme l'histoire de « nos
pères » (v. 1). Les expériences des Israélites sont un miroir
dans lequel les chrétiens peuvent contempler les destinées

auxquelles Us sont exposés eux-mêmes ; les événements, dont
l'apôtre a rappelé le souvenir, n'appartiennent pas à un passé
évanoui sans retour; ils peuvent se répéter et se perpétuer
dans le présent le plus immédiat, au sein même de la communauté

chrétienne; l'issue funeste de la grande majorité du

peuple élu est l'image du sort qui attend les Corinthiens, s'ils
commettent les péchés auxquels ont succombé leurs ancêtres.

N'ont-ils pas été favorisés par des privilèges analogues et, par
conséquent, ne courent-ils pas des risques semblables?

Pour ranimer en eux le sentiment de leur responsabilité en
face des grâces divines, Paul met en parallèle les bénédictions

qui furent le partage d'Israel et les grâces dont jouissent les

chrétiens : celles-là sont les types ou les figures prophétiques,
de celles-ci.

L'apôtre rappelle les deux faits les plus marquants de l'histoire

de la délivrance des Israélites : le passage à travers la
mer Rouge sous l'abri de la nuée symbolisant la présence
divine, et la conservation providentielle de la nation au milieu
du désert, où l'Eternel fit tomber la manne du ciel et jaillir
l'eau du rocher. Ces expériences merveilleuses de l'histoire
du passé ne sont pas des souvenirs lointains, sans lien avec

l'Eglise d'aujourd'hui ; ils sont l'image anticipée des grâces

que le Seigneur a accordées à ses croyants; ils ne renferment

pas seulement une incontestable allusion au baptême et
à la sainte cène, ils en sont la prédiction directe et positive l.

1 M. Hülsten nie toute relation entre la conception paulinienne du

baptême ou dola cène et lessouvenb-, empruntés a la tradition religieuse
renfermés dans le Pentateuque. (Das Evangelium des Paulus I, (1880)

p. 32t.) Le savant critique admet, a tort sans doute, que l'interprétation
traditionnelle est dominée par l'influence du point de vue johannique,
et il a recours al'hypothèse gratuite d'une interpolation : la fin du ver-

théol. et phil. 1889. 2



18 P. LOBSTEIN

« Nos pères » traversant la mer sous la nuée tutélaire, «

furent baptisés (ou se firent baptiser) dq tôv Mwuow dans la nuée
et lamer. » Cette préposition, intraduisible en français, indique
que les Israélites, en présence de cette manifestation extraordinaire

de l'assistance divine, eurent confiance dans le chef

que l'Eternel leur donna pour les sauver. Le terme sßamiaoano

(ou ißa-KTio-B-Tio-av) s'explique par l'analogie entre l'immersion,
forme primitive du baptême chrétien, et le passage à travers
la mer et sous la nuée. Mais ce serait faire fausse route que de

chercher à établir un parallélisme rigoureux et minutieux
entre les différents éléments de l'analogie indiquée par l'apôtre.
Il convient plutôt de laisser à ce rapprochement sa signification

générale : la comparaison porte sur le caractère céleste
et divin de la grâce dont les pères et nous-mêmes avons été

l'objet de la part du Seigneur L

Il en est de même de la seconde faveur rappelée par l'apôtre
au souvenir et à la conscience de ses lecteurs. A la suite de la
délivrance initiale, les Israélites reçurent les bienfaits nécessaires

à leur conservation, la manne du ciel et l'eau du rocher.
Ces dons correspondent, aux yeux de l'apôtre, au pain et au
vin de la cène. Où réside le terme de comparaison, qui fait le

nerf de la pensée de Paul? L'attribut par lequel Paul caractérise

la nourriture el la boisson des Israélites au désert est
susceptible d'interprétations différentes : « les pères » mangèrent
tous de la même nourriture spirituelle, ils burent tous du
même breuvage spirituel. La signification qui me paraît le mieux

répondre au contexte et à la conception générale de l'apôtre
est celle que l'on obtient en se reportant au passage Gai. IV,
29 ~. Dans cette allégorie fameuse des deux fils d'Abraham,
l'apôtre oppose à l'enfant né selon la chair le fils né selon l'es-

set4(« ils buvaientà un routier spirituel qui les suivait ; ce rocher c'était le

Christ ») serait une glose explicative inspirée à un copiste postérieur palle

souvenir de la conception particulière du quatrième évangile.
1 M. Hf.inp.ici, Das erste Sendschreiben des Apostels Paulus an die Korin-

ther. 1880, p. 261, sq. — M. Weiss, Theol. des Neuen Testaments, § 83, a,
Anm. 1.

2 M. Godet, Commentaire sur la première épître aux Corinthiens, t. II
(1887), p. 76.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 19

prit, l'enfant de la promesse1. Or Isaac, non moins qu'Ismaël,
était né d'Abraham et l'apôtre n'indique en aucune façon qu'à
ses yeux les lois de la génération aient été supprimées ; mais

l'appréciation naturelle de la naissance d'Isaac s'évanouit à la

lumière de la signification religieuse du fait. Réalisation des

promesses divines, gage bienheureux des bénédictions accordées

par l'Eternel à Abraham, la naissance d'Isaac est le fruit
d'une grâce particulière faite au père des croyants, un don qui
procède à la fois de la toute-puissance et de l'amour de Dieu.

— Ainsi « le pain du ciel2 » et l'eau du rocher, produits immédiats

de la force créatrice et dispensations miraculeuses de la

faveur divine, sont envisagés par l'apôtre du point de vue
religieux; en appelant l'un et l'autre un aliment et un breuvage
pneumatique ou spirituel, il n'entend pas se prononcer sur la

substance de la manne ou de l'eau ; son esprit ne spécule point
surla nature matérielle ou immatérielle, physique ou métaphysique

de la nourriture ou du breuvage ; il se renterme dans
l'enceinte sacrée de la foi, qui contemple et bénit dans la conservation

merveilleuse d'Israël au désert, les effets de l'assistance et de

la grâce de Dieu. — Si cette explication est juste, il n'est pas
difficile de démêler le sens du parallélisme établi entre la manne et
le pain de la cène, entre l'eau du rocher et « la coupe de
bénédiction3. C'est une notion éminemment religieuse qui rapproche

et domine lesdeux termes de la comparaison : les aliments
mentionnés par l'apôtre sont rapportés par lui à l'intervention
souveraine de Dieu, au déploiement de cette force divine et

surnaturelle que Paul désigne du nom de meû^«4.

1 Trad, de M. Reuss: Comme alors celui qui était né selon l'ordre de

la nature (xarà aàpxa -/svvrßeiA persécutait celui qui était né selon

l'esprit (tov xarà nveîifia), ainsi il en est encore maintenant. M. Staffer
traduit aussi xuxà o-àpx« : selon l'ordre de la nature (ouv- cit. p. 530).

2 Ps. LXXVllt, 24; Néh. IX, 15; Sap. XVI, 20. Cf. Jean VI, 31 sq. -
L'explication que j'essaie de défendre est indépendante du sens que l'on

attache a la seconde partie du verset 4.
1 M. Hermann Schultz, Zur Lehre vom heiligen Abendmahl, 1886. p. 132-

133.
4 M. Wendt, Die Begriffe Fleisch und Geistim biblischen Sprachgebrauch,

1878, p. 158-160.



20 P. LOBSTEIN

Est-il possible, est-il permis de tirer des conclusions doctrinales

de ce passage et d'y recueillir quelques données concernant

le dogme de la sainte cène?
Le caractère essentiellement parénétique de tout le contexte,

les intentions pratiques de Paul qui cherche à tirer de l'histoire
sainte les applications religieuses dont elle est susceptible,
l'influence incontestable de l'exégèse rabbinique qui a marqué
de son empreinte plusieurs traits de la typologie indiquée par
l'apôtre1, tout cela doit assurément nous rendre circonspects
et nous rappeler que la valeur ou l'autorité dogmatique de la

présente exhortation est loin d'être absolue. Il importe surtout
d'écarter sans hésitation une interprétation qui, bien que
défendue avec habileté par quelques théologiens éminents2,
méconnaît complètement le point de vue de Paul et dénature ou
dépasse sa pensée.

L'apôtre, nous dit-on, suit l'opinion assez répandue dans les

écoles juives, d'après laquelle la manne et l'eau du rocher
auraient élé des corps célestes d'une substance absolument
surnaturelle et divine. Cette conception il l'applique au pain et au
vin de la cène, qu'il considère comme des éléments d'une
nature supérieure, en sorte que notre passage renfermerait le

germe du dogme de la transsubstantiation. — Cette explication

repose sur une fausse interprétation de l'épithète spirituel ou

pneumatique, qui ne désigne pas la nature de la nourriture ou
du breuvage, mais présente ceux-ci comme des dons miraculeux
de la providence divine. En outre, la combinaison exégétique

que nous combattons pèche par la base. Sans doute les allusions
à la tradition rabbinique sont d'une transparence qu'une exégèse
sainement historique n'a aucun intérêt à obscurcir, mais il est

certain que le point de départ de Paul est ailleurs. En rappe-
1 M. Wabnitz, L'apôtre saint Paul et le judaïsme de son temps, (séance

publique de rentrée de la faculté de théologie de Montauban, 10 novembre

1887), p. 35-36, 48.
2 En première ligne par Kückert, dans son commentaire sur la

première épître aux Corinthiens, 1836, p. 260-262, et dans sa monographie sur
la sainte cène, p. 211-216. — Lire l'intéressante critique de Baur, Theologische

Jahrbücher, 1857, p. 515-547, et les observations de M. H. Schultz
o. c p- 131-133.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 21

lant aux Corinthiens que les dons les plus extraordinaires de

la grâce divine peuvent aboutir aux châtiments les plus redoutables,

il songe dès le début aux privilèges dont jouissent
les chrétiens, car c'est des chrétiens qu'il s'agit et c'est à eux
qu'il s'adresse; seulement pour illustrer sa pensée par des

exemples familiers à ses lecteurs et pour lui donner l'autorité
d'une parole scripturaire, il rapproche les grâces accordées aux
chrétiens des bienfaits dont Israël fut l'objet. Dès lors il ne
paraît pas douteux que le souvenir du baptême et de la cène fut
de prime abord présent à l'esprit de Paul1 ; l'apôtre, en quête
d'un type qui correspondît à l'un et à l'autre, trouva l'analogie
qu'il signale entre les expériences des pères et les sacrements
du peuple de la nouvelle alliance. La typologie rabbinique est

ainsi mise au service de la foi chrétienne ; celle-ci n'est point
déterminée par celle-là, et ceux qui s'imaginent que la conception

paulinienne est le corollaire d'une allégorie en usage dans
les écoles juives prennent le contre-pied de la vérité historique.

Il s'ensuit que les conclusions dogmatiques que quelques
interprètes ont tirées de notre passage ne soutiennent pas

l'examen, et que tout essai d'y trouver les éléments du dogme
catholique procède d'un contre-sens de l'exégèse.

Ce contre-sens éliminé, quel usage le dogmatiste a-t-il le
droit de faire de la parole de Paul Il reste l'idée générale qui
constitue le fond même de l'exhortation apostolique, c'est que
la cène est un don de la grâce divine, une bénédiction
spirituelle qui impose à ceux qui y participent les plus saintes
obligations. — En second lieu, le rapprochement entre la cène et
la nourriture d'Israël dans le désert semble indiquer que l'apôtre

envisage la cène comme un aliment du chrétien, aliment
qui sert « à maintenir dans le salut ceux qui y sont entrés par
la foi professée dans le baptême2. » —Enfin la réunion du
baptême et de la cène, mentionnés simultanément au début de

notre passage, nous autorise à rapprocher ces deux actes que

1 Jamais Paul n'eût employé l'étrange expression Uç tòu Mwuerö eßarrri-
rravTo s'il n'était parti de la notion du baptême. Cf. M. Weiss, Lehrbuch
der biblischen Theologie des Neuen Testaments, § 85, a, Anm. 1.

2 M. Godet, ouv. cit. p, 75.



22 P. LOBSTEIN

la dogmatique postérieure a appelés des sacrements ; sans doute
la notion générale du sacrement est le produit d'une abstraction

théologique encore étrangère au système paulinien, mais

on ne risque pas de trahir la pensée de l'apôtre en établissant
un lien entre le baptême et la cène, celui-là « représentant la

grâce d'entrée dans la vie nouvelle, » celle-ci « la grâce par
laquelle nous y sommes maintenus et affermis1. »

Telles sont les conclusions dogmatiques fournies par l'exhortation

morale et religieuse que l'apôtre adresse à sa communauté

de Corinthe. Il ne me semble pas légitime d'aller au delà
de ces simples indications. Les dogmatistes qui entreprennent
de tirer de notre passage des affirmations positives sur la
nature de la cène, sur la substance des éléments qui la constituent,

font manifestement violence à nos textes. Paul ne s'arrête

point à des considérations sur ce que l'ancienne orthodoxie

appelait la materia cœlestis ou terrestris du sacrement ;

le seul terme qui paraît renfermer une allusion à cet ordre
d'idées doit être expliqué autrement; il n'a aucune signification
métaphysique, il a un sens purement religieux. Pour préciser
l'enseignement de l'apôtre touchant la cène, il faut étudier
d'autres passages. Nous y trouverons la réponse à quelques-
unes des questions posées, mais non encore résolues
précédemment.

IV

La seconde déclaration de l'apôtre qu'il convient de

soumettre à une analyse attentive a, comme sa première exhortation,

un caractère essentiellement pratique et parénétique.
L'intention de Paul n'est nullement de formuler un enseignement

dogmatique sur la sainte cène; son but n'est pas de

répondre à des problèmes qui n'avaient pas encore été soulevés

et qu'il était loin de prévoir. Ici comme ailleurs, il ne suffit pas
de s'attacher à une expression isolée pour en faire la base

d'une théorie doctrinale; il faut considérer le contexte et sai-

1 M. Godet, o. c. Il, 79-80. — Cf. Baur, Neutestamentliche Theologie,

p. 200. — M. Weiss, o. c. § 85, a.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 23

sir, dans son ensemble, l'argumentation de l'apôtre et les

conséquences pratiques qu'il fait découler de ses prémisses.
« Pour ces raisons, mes bien-aimés, fuyez loin de l'idolâtrie I

Je vous parle comme à des hommes raisonnables, jugez vous-
mêmes de ce que je dis. La coupe de bénédiction que nous
bénissons n'est-elle pas une communion avec le sang du

Christ? Le pain que nous rompons n'est-il pas une communion
avec le corps du Christ? Il n'y a qu'un seul pain; de même, si

nombreux que nous soyons, nous ne formons qu'un seul

corps ; car tous nous avons notre part de ce seul pain. Considérez

l'Israël selon la chair; est-ce que ceux qui mangent ce

qui est sacrifié ne sont pas en communion avec l'autel? Qu'est-
ce à dire? que la viande sacrifiée aux idoles soit quelque
chose? ou qu'une idole soit quelque chose? Non! mais ce

qu'ils sacrifient, ils le sacrifient aux démons, et non à Dieu.

Or, je ne veux pas que vous soyez en communion avec les

démons. Vous ne pouvez boire à la fois à la coupe du Seigneur
et à la coupe des démons, vous ne pouvez participer à la table
du Seigneur et à la table des démons! Ou bien voulons-nous

provoquer le Seigneur? Sommes-nous plus forts que lui?»
(1 Cor. X, 14-22.)

La portée générale de l'allocution apostolique est parfaitement

claire dès qu'on replace les paroles de Paul dans leur
milieu historique ; les difficultés ne résident que dans certains
détails qui d'ailleurs s'éclairent aisément à la lumière de
l'ensemble.

On sait que notre passage est emprunté aux instructions que
l'apôtre, consulté par sa communauté de Corinthe, adresse à

cette église sur l'usage des viandes consacrées aux idoles et

sur la participation aux repas de sacrifices.
Paul avait devant lui des chrétiens qui ne voyaient aucun

mal à prendre part à des fêtes de famille inaugurées par des

sacrifices idolâtres, et d'autres qui avaient horreur de manger
de la viande achetée au marché, mais provenant originairement
des autels; d'un côté, des scrupules excessifs de conscience
qui rappellent la rigidité du pharisaïsme judaïque1 ; de l'autre,

1 Cependant ces chrétiens timides étaient incontestablement d'origine



24 P. LOBSTEIN

une légèreté de conduite qui frisait l'indifférence religieuse
et bravait le scandale1.

Comment l'apôtre résout-il ces difficultés de manière à

réagir à la fois contre la superstition des uns et contre le
libertinismo des autres? En principe, Paul est d'accord avec les
libéraux de Corinthe qui, se plaçant au point de vue du
monothéisme chrétien et contestant la réalité et la puissance des

divinités païennes, considéraient la viande offerte sur les

autels du paganisme comme une viande ordinaire. Mais, si

l'apôtre adhère théoriquement à l'adage répété parles «forts»:
« Toutes choses me sont permises » (VI, 12; X, 23), il ne se

renferme pas dans le domaine de la simple connaissance et de

la vérité abstraite : il en vient à l'application et à la pratique ;

il se rappelle qu'il y a des chrétiens encore mal éclairés, des
consciences encore faibles, des âmes qui n'ont pas encore
réussi à s'émanciper complètement des préjugés d'autrefois.
La règle que l'apôtre formule en pareil cas n'est pas
déterminée par la logique pure du doctrinaire, elle s'inspire de la
chanté fraternelle du chrétien. Les croyants affranchis et plus
avancés dans la connaissance chrétienne, ceux qui n'attachent
aucune valeur aux objets tenant à l'ancien culte, doivent
ménager et respecter les scrupules des faibles; qu'ils sachent
au besoin sacrifier leur propre liberté, afin de ne pas entraîner
leurs frères à agir contre leur conscience; la norme suprême,
c'est l'édification du prochain, c'est l'amour. « Libre de tous,
dit l'apôtre en invoquant l'exemple qu'il donne lui-même aux
églises, libre de tous, je me soumets à tous, pour gagner plus
d'âmes au Christ. » (1 Cor. IX, 19.) Cependant cet assujettissement

volontaire, inspiré par l'amour, est en même temps une
salutaire école, une discipline nécessaire aussi à celui qui la

pratique, puisque sans la plus sévère vigilance, sans lerenon-

païenne : ils ne pouvaient se dégager tout à coup et complètement de la
croyance à la réalité et a la puissance des divinités qu'ils avaient,
adorées- Cf. M. Hülsten, o. c. 311 sq. et passim; M. Godet, o. c. II, 2-3,
20-21 ; M. Weizsäcker, Das apostolische Zeitalter der christlichen Kirche

S, p. 678.

M. Reuss, Les épîtres pauliniennes, t. I (1878), p, 198.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 25

cement à soi-même, le chrétien est exposé à perdre sa

couronne L Le sort des Israélites pendant leur marche à travers
le désert est un effrayant exemple qui confirme à jamais cette
vérité2.

Ainsi par l'enchaînement de son discours l'apôtre en arrive
à interdire finalement d'une manière absolue la pratique qu'il
avait d'abord tolérée au point de vue de la théorie et des

principes. Il estime que le chrétien doit s'abstenir complètement
de toute participation aux repas de sacrifices. Cette abstention,
il ne la motive plus seulement en rappelant les égards de charité

dus aux consciences faibles; non, il la recommande à tous
les croyants; il les met tous en garde contre les tentations
auxquelles ils pourraient succomber, s'ils se mêlaient à la

société et aux réjouissances des idolâtres. « Fuyez loin de

l'idolâtrie » C'est le mot d'ordre qu'il leur donne, c'est le
décisif et solennel avertissement qu'il cherche à justifier devant
leur raison, afin de le graver plus avant dans leur conscience
et dans leur cœur : « Je vous parle comme à des hommes

raisonnables, jugez vous-mêmes de ce que je dis »

La participation aux repas de sacrifices est incompatible
avec l'état de chrétien, telle est l'idée maîtresse du texte dans

lequel l'apôtre est amené à parler de la sainte cène.

Celle-ci, en effet, correspond dans la nouvelle alliance aux
festins célébrés par les païens en l'honneur de leurs dieux,
aux repas sacrés qui, chez les Israélites, accompagnaient et

complétaient les sacrifices. La valeur probante de la vérité

que Paul veut démontrer aux Corinthiens réside dans l'analogie

entre ces institutions communes aux trois sphères
religieuses qui se partageaient alors le monde3. Cette analogie, il
est vrai, ne porte que sur le côté formel des rites, puisque le

1 Cette transition entre la première partie de l'argumentation et la
seconde (IX, 24-27 ; X, 1 suiv.) a été fort bien marquée par M. Reuss, Les

épitres pauliniennes. 1878, p. 209-210. Cf. M. Godet, ouv. cit. II, 63;
M. Weiss, Lehrbuch der Einleitung in das Neue Testament, Berlin 1886t

p. 209.
2 Voir plus haut, § III.
3 Cf, M. Reuss, ouv- cit. p. 213.



26 P. LOBSTEIN

fond du raisonnement consiste à montrer que le repas sacré
établit un rapport entre celui qui ordonne ou offre le repas, et
celui qui y participe; mais l'argumentation de l'apôtre ne laisse

pas d'être décisive, dès qu'on en admet les prémisses.
Les banquets célébrés par les païens à la gloire de leurs

divinités livrent les sectateurs de ces cultes à une influence
diabolique ; en s'associant aux fêtes païennes, en s'asseyant à

la table des idoles, ceux qui participent aux repas de sacrifices
entrent en communion avec les démons. Sans doute, il n'y a

pas de faux dieux existant dans le monde et il n'y a de Dieu

qu'un seul (1 Cor. VIII, 4) ; mais le paganisme n'est-il pas
l'empire des ténèbres, le domaine propre du Dieu de ce monde?
(2 Cor. IV, 4.) Comment donc l'adoration des idoles ne
vouerait-elle pas ceux qui s'y adonnent à la malfaisante et funeste
action des démons? C'est donc bien à eux que vont les sacrifices

des païens, c'est avec eux que s'unissent les idolâtres!
De même les Israélites qui mangent de ce qui est sacrifié

dans les parvis du temple, entrent en communion avec l'autel,
symbole delà présence miséricordieuse de Jaheveh ; ils
resserrent ainsi le lien qui les rattache à la théocratie ; ils recueillent

les grâces et les bénédictions que l'Eternel a confiées à

son peuple; ils sont placés sous l'influence salutaire et
bienheureuse de Dieu lui-même.

L'apôtre n'hésite pas à appliquer à la sainte cène l'idée
générale qui fait le nerf de sa double argumentation concernant
les banquets païens et les repas sacrés d'Israël. Il insiste avec

une grande énergie surla communion réelle qui se forme entre
Christ et le croyant par la participation àia cène; cette communion

est incompatible avec toute pratique idolâtre et païenne :

« Vous ne pouvez boire à la fois à la coupe du Seigneur et à la

coupe des démons; vous ne pouvez participer à la table du

Seigneur et à la table des démons. » (Vers. 21.) Pour faire
ressortir avec plus de force la contradiction morale et
religieuse, la criminelle inconséquence d'une tolérance qui
prétendrait à unir les cérémonies du paganisme et le culte chrétien,

Paul rappelle à son Eglise que la coupe de bénédiction est

une communion avec le sang du Christ, et que le pain rompu



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 27

par les fidèles est une communion avec le corps du Christ.
Rien de plus intime, rien de plus sacré qu'un rapport
semblable Et il n'exclurait pas tous les rites idolâtres Et le
convive du Seigneur se mêlerait aux fêtes que les païens donnent

à leurs divinités, et il prendrait part aux festins célébrés
à la gloire des démons! Quelle absurdité, et quelle profanation!

Si tous les interprètes sont d'accord sur la signification générale

de l'argumentation et de l'exhortation de Paul, il n'en est

pas de même dès qu'on en vient aux expressions qui désignent
particulièrement la sainte cène. A vrai dire, tout le débat se

concentre sur un seul verset (1 Cor. X, 16). Qu'est-ce que
1 apôtre entend par xoi-jwviu toO cdua-oç, xoiviavitx to-'i ffw^aroç toO

Xpia-rovl Quel est le mode de cette participation au sang et au

corps du Christ? S'agit-il d'une union mystique ou métaphysique

avec le sang et le corps du Seigneur, en sorte que
l'apôtre formulerait ici une conception analogue à celle de la
transsubstantiation des catholiques ou à celle de la consub-
stantiation des luthériens? Ou bien est-il question d'une
participation morale et 'religieuse aux fruits du sacrifice du Christ?

Il me semble que l'examen attentif du contexte de notre
verset donne aisément la clef des difficultés que les exégètes
ont découvertes dans notre passage.

L'analogie que l'apôtre signale entre la cène et les repas de

sacrifices chez les païens et les Israélites implique la réalité
positive du rapport qui unit le Christ au communiant, mais elle
exclut toute idée d'une participation matérielle à la substance
du corps ou du sang du Seigneur. Essayons de le montrer L

Le raisonnement relatif aux démons et à l'autel de la
théocratie judaïque ne porterait pas et n'aurait aucune valeur s'il
ne s'agissait pas d'une communion réelle établie par la cène

1 L'explication que j'essaie de défendre dans les pages qui vont suivre
(comp.M. Reuss,o. c. p. 212-215; M. Godet, o. c. Il, 94-101; M. Schultz.o.e.
133-135) est directement opposée à colle qu'ont donnée non seulement

quelques théologiens dominés par des préoccupations confessionnelles
(Hofmann, Schriftbeweiss II, 2 (1855), 205-245; id. Die heilige Schrift neuen
Testamentes zusammenhangend untersucht II, 2 (1864) 219-220; Thomasius,

Christi Person und Werk, III, (1861), p. 64 sq.), mais aussi les exégètes



28 P. LOBSTEIN

entre le croyant et Jésus-Christ. De même que les démons

exercent réellement une influence funeste et pernicieuse sur
ceux qui prennent part aux repas de sacrifices païens, de

même que l'Israélite, célébrant le festin religieux en présence
de l'autel, entre véritablement en relation avec Jaheveh et se

place sous la bénédiction efficace de l'Eternel, ainsi le chrétien
qui s'approche de la table du Seigneur est initié par la cène à

une communion intime et effective avec lui. C'est précisément
la réalité de ces rapports qui constitue l'incompatibilité de

l'état de chrétien avec la participation aux repas de sacrifices
et aux cérémonies du culte païen.

Est-ce à dire cependant que cette communion réelle et positive

du communiant avec le Christ consiste en une participation

physique et matérielle au corps et au sang au Seigneur?
Suppose-t-elle je ne sais quelle transsubstantiation métaphysique

des éléments de la cène? L'apôtre enseignerait-il ainsi
une manducatio oralis de la substance du sang et du corps du
Christ? Nullement, car dans ce cas aussi, toute l'argumentation

de l'apôtre serait défectueuse. En effet, selon cette
interprétation, il faudrait admettre aussi la présence réelle et matérielle

de la divinité dans les victimes immolées sur les autels.
Il règne un parallélisme parfait entre les expressions la coupe
du Seigneur et la coupe des démons, la table du Seigneur et

la table des démons. Le Seigneur ou les démons ne désignent

pas l'aliment de ceux qui prennent part à la cène ou aux repas,
mais l'ordonnateur du rite sacré. Il est donc bien clair que ce

n'est pas la substance de ce que le communiant reçoit dans la
cène qui fonde le rapport entre lui et le Christ. La comparaison

qui entendent appliquer une méthode sévèrement historique. Rückert
(ouv- cit. p. 2t6-282) reproduit et cherche à confirmer l'opinion que lui a

suggérée l'interprétation erronée de 1 Cor. X, 3-4 (comp. surt. p. 224).

M. Heinrici essaie de comprendre l'apôtre en l'expliquant a l'aide
des idées johanniques (ouv. cit. 274). — D'autre part, M. Holsten ne
trouve dans notre passage aucune trace de la notion d'une communion
du Christ avec les croyants ; cette idée, particulière au quatrième évangile,

serait complètement étrangère à Paul, qui ne voit dans la cène

qu'un repas sacré, exprimant et réalisant l'unité spirituelle de lacommu-
nauté chrétienne. (Ouv. cit. p. 327 et suiv.)



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 29

ou l'analogie porte sur l'acte religieux par lequel a lieu l'initiation

à cette xotvwvï« dont parle l'apôtre. En d'autres termes, le

lien dont Paul affirme avec une si solennelle énergie la vivante
réalité, est d'une nature spirituelle; c'est un lien qui, pour
être religieux et moral, n'en constitue pas inoins une profonde
et intime unité.

La justesse de cette interprétation est confirmée par quelques
observations bien simples. Il n'est pas douteux que l'apôtre
parle des repas de sacrifices et qu'il insiste surla corrélation
entre ces repas et la cène du Seigneur. C'est dire qu'il envisage
la mort de Jésus comme un sacrifice; dès lors, en parlant du

corps et du sang du Christ, il désigne son corps terrestre qui fut
livré à la mort et son sang qu'il versa sur la croix. En outre,
pourquoi Paul relèverait-il l'acte symbolique de rompre le pain
(v. 16), s'il ne songeait pas à la mort violente du Sauveur?
L'interprétation spirituelle est donc la seule qui soit possible, puisque
l'apôtre se reporte au moment où le Seigneur n'était pas
encore glorifié '. Que si le moindre doute subsistait à cet égard,
il serait levé par une déclaration catégorique de la première
aux Corinthiens : la chair et le sang ne sauraient être un
élément de la vie céleste à venir; la notion d'un sang glorifié
renferme une contradiction irréductible et que réfute absolument

tout le système de la théologie paulinienne (1 Cor. XV,
50). Enfin le texte dans lequel l'apôtre raconte la célébration
de la première cène, affirme implicitement le caractère
normatif de l'institution du Seigneur2. Comme il n'est pas nécessaire

de démontrer que le sang non encore répandu de Jésus

ne pouvait être communiqué aux apôtres, le passage 1 Cor. XI,
23-25 suffirait à lui seul pour exclure l'interprétation réaliste
du verset dont nous cherchons à déterminer le sens. En parlant

d'une communion avec le sang et avec le corps de Jésus-

Christ, l'apôtre ne saurait entendre qu'une communion purement

spirituelle.

' 11 est permis de renvoyer dès maintenant a 1 Cor. XI, 24 : les mots
tò -Jn-Èo ùitûv se rapportent évidemment an Christ qui a souffert et est
mort pour les fidèles (cf. Rom. V, 6-8).

* Voir plus haut Introduction § 11.



30 P. LOBSTEIN

Notre verset ne renferme pas d'indication plus précise sur
la nature de cette communion du croyant avec Christ. L'apôtre
se borne à en affirmer la pleine et entière réalité ainsi que la

spiritualité parfaite. L'argumentation par laquelle il motive et

appuie l'exhortation qu'il adresse aux Corinthiens était décisive

et convaincante. Paul n'avait nul intérêt à s'arrêter plu»
longuement à une explication ou à une analyse de la nature ou
des effets de la cène ; ce n'est même que par voie indirecte
qu'il est possible de dégager et de recueillir l'enseignement
dogmatique incidemment contenu dans ses paroles. Mais cet

enseignement est suffisamment clair : l'apôtre considère la
sainte cène comme une participation réelle aux bénédictions et
aux bienfaits que la mort du Sauveur assure au croyant L

Cependant cette formule n'épuise pas le contenu doctrinal
de l'exhortation apostolique. Le verset qui suit le passage analysé

jusqu'ici ouvre un point de vue nouveau et précieux. De

l'importance religieuse de la cène découle son efficacité
morale, puisque la communion du chrétien avec Christ est la
base et la condition de l'union des chrétiens entre eux. Le lien

qui unit les croyants à leur commun chef les unit les uns
aux autres comme membres du même corps. Tel est le sens
du verset 17 de notre chapitre. « Il n'y a qu'un seul pain; de

même, si nombreux que nous soyons, nous ne formons qu'un
seul corps, car nous avons notre part de ce seul pain. » Cette

considération ne pouvait que renforcer le motif principal
indiqué par l'apôlre pour prouver aux Corinthiens l'incompatibilité

de l'état de chrétien avec les cérémonies du culte païen.
Prendre part aux repas de sacrifices et se joindre ainsi aux

1 Rien n'autorise a établir une distinction entre les deux moments
ou éléments de la cène, et c'est bien à la cène tout entière qu'il faut
appliquer ce que dit M. Godet de la coupe seule : « C'est la prise de possession

de cette rémission des péchés dont a parlé Christ lui-même en
faisant passer la coupe et par laquelle nous sommes placés dans l'atmosphère

pure et lumineuse de l'adoption divine. » (Commentaire sur la
première épître aux Corinthiens, II, 98) L'opinion des interprètes qui
admettent que l'apôtre faisait dériver des effets différents du pain ou du

vin de la cène, échoue contre les passages X, 17 ; XI, 29, où il est uniquement

question du pain. (Cf. M. Weiss, ouv. cit. § 85, d. not. 6.)



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 31

dolâtres, ce n'est pas seulement se séparer de Christ, c'est
aussi briser le lien qui rattache le fidèle à la communauté
chrétienne. A l'apostasie religieuse vient s'ajouter le divorce
moral qui rompt l'union fraternelle des croyants. Quoique
l'apôtre n'insiste pas davantage sur cette idée, il serait faux de

penser qu'il n'y attachait qu'une médiocre importance. Loin
de là : l'unité des membres de l'Eglise, cette unité qui se réalise

par la cène et qui s'y exprime de la manière la plus significative,

est une conception essentielle dans l'organisme de la

théologie paulinienne. En formulant ses conclusions dogmatiques,

la théologie devra tenir compte de cette notion, trop
négligée par quelques interprètes, peut-être même par l'une
ou l'autre des confessions chrétiennes.

Est-il possible de recueillir, dans le passage que nous avons
étudié, d'autres contributions à l'intelligence dogmatique de

la sainte cène? Si je ne m'abuse, il ne reste plus guère que
deux expressions qui présentent quelque intérêt à cet égard.

En mentionnant « la coupe de bénédiction » (la troisième

coupe que le père de famille faisait circuler pendant le repas
pascal), l'apôtre ajoute les mots « que nous bénissons. » Suivant
l'interprétation la plus plausible, cette phrase renferme une
allusion à une formule de bénédiction ou de consécration se

rapportant à la coupe au moment où on la faisait circuler. Il
est probable que cette formule sortit tout naturellement de la

prière d'action de grâces prononcée par le chef de famille
israélite au moment où il présentait la coupe à ceux qui l'entouraient.

Les textes qui racontent l'institution de la cène rapportent

positivement que Jésus « rendit grâces » ou « dit des
paroles de bénédiction » en rompant le pain et en passant la

coupe. La bénédiction à laquelle Paul fait allusion était-elle la

reproduction précise des paroles de Jésus? Avait-elle déjà passé

à l'état de formule liturgique Etait-elle dite par la communauté

entière, comme le pluriel « nous bénissons» semble
l'indiquer? Impossible de résoudre ces questions, puisque les

documents suffisamment anciens nous font défaut1. Quoiqu'il en

1 La AtSa^ri qui, comme on sait, renferme deux prières eucharistiques
empreintes d'une puissante et intime ferveur (chap. 1X-X), semble près-



32 P. LOBSTEIN

soit, c'est recourir à une conjectu-e absolument dénuée de

fondement, que de trouver dans les mots de l'apôtre la trace d'une
formule magique, destinée à opérer le changement des

éléments de la cène ou à exercer sur les communiants une action
mystérieuse et surnaturelle.

Enfin l'on a rappelé souvent, et avec raison, que le mot de

communion (xocvuv&c), employé deux fois par l'apôtre, à l'occasion

de la coupe et du pain, est devenu l'un des termes usuels

pour désigner le sacrement de la cène. (Vers. 16.) Il est peu de

dogmes dont le nom même soit directement scripturaire, et l'on
conçoit que les exégètes ou les dogmaticiens, qui font résider
dans les mots le caractère biblique d'une doctrine, s'empressent

de constater cet accord entre le langage apostolique et la

terminologie reçue. Il n'est pas possible, d'ailleurs, de méconnaître

l'importance de cette expression, qui traduit sans aucun
doute l'une des idées maîtresses de l'enseignement de Paul
touchant la cène, je veux dire la relation de vie que la cène
établit entre le Seigneur et le croyant1.

Il nous reste à examiner un dernier passage qui traite plus
directement encore de la sainte cène et qui ajoutera aux résultats

précédemment acquis quelques indications qu'il n'est pas
permis de négliger.

V

Le troisième texte de la première épître aux Corinthiens
qui se rapporte à la sainte cène est le plus étendu ; il est
aussi le plus important, puisqu'il aborde plus directement la

matière et qu'il renferme le récit de l'institution de la cène. Et
cependant ce passage, comme les autres, a un caractère
essentiellement pratique et parénétique ; ce n'est pas un exposé

doctrinal, c'est une exhortation morale et religieuse, qui

décrire a la communauté entière l'usage liturgique de ces prières. Quant
aux prophètes, il leur est permis de rendre grâce dans les termes qu'ils
voudront.

1 Et non point comme le veut M. Holsten [ouv. cit. p. 32S) la relation
formée entre les fidèles par la participation a la cène. Cf. M. Godet,

ouv. cit. II, 99.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 33

bute par un blâme sévère et s'achève par un sérieux et solennel
avertissement. La mention du dernier repas de Jésus, la
reproduction des paroles de l'institution, l'évocation de ces souvenirs
sacrés de l'histoire évangélique, sont inspirés et dominés par
le désir de réprimer les désordres et de réformer les abus qui
avaient dénaturé le caractère des agapes chrétiennes et profané

la sainteté du repas du Seigneur. Aussi bien les indications

dogmatiques contenues dans les paroles de l'apôtre sont-
elles accidentelles, nécessairement incomplètes et orientées

d'après le point de vue particulier et immédiat de Paul. Pour
recueillir les éléments caractéristiques et constitutifs du dogme
de la cène, il faudra donc que le théologien tienne scrupuleusement

compte des données historiques, afin de faire le départ
entre les vérités générales incidemment relevées par l'apôtre
et les instructions spéciales suggérées par la situation et les
besoins du moment.

Comme les deux exhortations apostoliques que nous avons
étudiées précédernmeut, notre passage est parfaitement clair
dans son ensemble; les difficultés, et par conséquent les

controverses, portent sur quelques détails, ou plutôt les difficultés
exégétiques procèdent peut-être des luttes confessionnelles et
des préjugés dogmatiques.

Le premier reproche que l'apôtre adresse à l'église de

Corinthe a une portée générale. Les assemblées de culte qui
devraient servir à resserrer et à fortifier l'union des membres de

la communauté, donnent naissance à des scissions funestes,
puisque les divisions régnant au sein de l'église se manifestent
et se reproduisent jusque dans les réunions consacrées à l'édification

commune. «. En vous donnant cet avertissement, je ne

vous loue point de ce que vos réunions, loin de vous rendre
meilleurs, vous font empirer. D'abord, en effet, j'apprends que,
lorsque vous vous réunissez en assemblée, il y a parmi vous des

divisions, et j'en crois quelque chose ; car il faut bien qu'il y ait
des partis parmi vous, afin que les bons soient reconnus comme
tels par l'épreuve1. »(1 Cor. XI, 17-19.) Après ce reproche, dont

1 M. Staffer traduit plus librement, mais plus élégamment : « pour
qu'on reconnaisse ceux d'entre vous qui tiennent bon. » (Ouv- cit., p. 483.)

THÉOL. ET PHIL. 1889. 3



34 P. LOBSTEIN

la sévérité est atténuée par la pensée que le mal lui-même
peut devenir entre les mains du Seigneur une épreuve salutaire

et un moyen d'épuration, Paul s'élève énergiquement
contre la profanation des agapes. Ce qu'étaient devenus ces

repas fraternels, comment ils avaient été profanés par l'égoïsme
et les rivalités, par l'orgueil insolent des riches, par l'humiliation

douloureuse des pauvres, par de graves désordres et des

excès scandaleux, — les paroles sévères de l'apôtre nous
permettent de le deviner: «Lorsque vous vous réunissez, ce n'est

point là le vrai repas du Seigneur que vous prenez. Car quand
on se met à table, chacun se hâte de prendre son propre repas
et tel souffre de la faim, tandis que tel autre mange avec excès.
N'avez-vous pas vos maisons, s'il ne s'agit que de manger et de

boire? Ou méprisez-vous l'Eglise de Dieu en humiliant les

indigents? Que vous dirai-je? Vous louerai-je? Sur ce point-là
je ne vous loue point! » (20-22). — Pour combattre plus
efficacement de pareils abus, pour réveiller, dans le cœur de ceux

qui les commettent, le sentiment de l'indignité de leur conduite,
l'apôtre rappelle à ses lecteurs l'institution de la cène par le

Seigneur Jésus, dans la nuit où il fut Irahi : le simple exposé
des faits historiques leur fera comprendre la différence
profonde entre ce repas et les repas ordinaires, destinés à satisfaire

les besoins du corps : « Car j'ai reçu du Seigneur ce que
je vous ai transmis, savoir que le Seigneur Jésus, dans la nuit
où il fut livré, prit du pain, et qu'ayant rendu grâces, il le rompit

et dit : Ceci est mon corps, (qui est) pour vous ; faites ceci

en mémoire de moi. De même aussi, il prit la coupe après le

repas, en disant: Cette coupe est la nouvelle alliance en mon

sang; faites ceci, chaque fois, que vous en boirez, en mémoire

demoi» (Vers. 23-25). Si telle est la sainteté de l'institution du

Seigneur, combien grave et coupable en est la profanation
Commémoration vivante et reconnaissante de la grâce accordée

aux pécheurs par la mort du Christ, la cène exige de ceux qui

prennent part des dispositions intérieures en harmonie avec

le caractère du repas offert et présidé par le Seigneur.
S'asseoir à la table du Seigneur comme à un repas ordinaire, ne

pas apprécier à toute sa valeur un acte que le Chef de l'Eglise



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 35

a institué lui-même, participer à la cène sans s'examiner soi-
même, c'est porter atteinte au Christ, c'est profaner son corps
et son sang, c'est attirer sur soi le juste châtiment du Seigneur,
comme le prouvent surabondamment les expériences faites

par les chrétiens de Corinthe « En effet, chaque fois que
vous mangez de ce pain et que vous buvez de cette coupe,
vous annoncez la mort du Seigneur jusqu'à ce qu'il vienne.
De sorte que celui qui mange le pain ou boit la coupe du

Seigneur d'une manière indigne, se rend coupable envers le

corps et le sang du Seigneur. Que chacun s'éprouve donc soi-

même et qu'ensuite il mange de ce pain et boive de cette coupe.
Car celui qui mange et qui boit, mange et boit sa propre
condamnation, s'il ne reconnaît pas le corps du Seigneur.
C'est pour cela qu'il y a parmi vous beaucoup de gens débiles
et malades et que plusieurs personnes meurent. Si nous nous

éprouvions nous-mêmes, nous ne serions point jugés, mais

quand nous sommes jugés, nous sommes châtiés par le

Seigneur, afin que nous ne soyons pas condamnés avec le monde.
Ainsi donc, mes frères, quand vous vous réunissez pour un

repas, attendez-vous les uns les autres. Si quelqu'un a faim,
qu'il mange chez lui, afin que vos réunions ne tournent pas
à votre condamnation. » (Vers. 26-34.)

Tel est ce texte fameux, que l'ancienne dogmatique appelait
de préférence le locus classicus à l'appui du dogme de la cène,
et dans lequel chaque confession puisait à tour de rôle les dicta
probantia destinés à justifier son interprétation particulière.
Essayons de comprendre les paroles de l'apôtre en les abordant

sans préventions et en les expliquant à l'aide du contexte
et des données que nous fournit la situation historique. Quelques

points d'une importance décisive pour la définition
doctrinale de la cène fixeront particulièrement notre attention L

On a relevé d'abord les expressions par lesquelles l'apôtre

1 II va sans dire que je ne reprendrai pas ici la discussion de la valeur
historique du texte 1 Cor. XI. 23-25, considéré comme document primitif
de l'institution de la cène. Cet examen détaillé a été entrepris plus haut
chap. I, §§ 1-2. La présente étude porte uniquement sur l'idée dogmatique

de Paul touchant la cène.



36 P. LOBSTEIN

désigne la cène. Les mots x-jpiaxov Ssîmiov, littéralement : souper
du Seigneur (v. 20), se rapportent à l'agape qui, en souvenir
du dernier repas de Jésus, avait lieu le soir, et dont la célébration

de la cène formait la clôture et le couronnement.
L'adjectif qualificatif x-jpmxiv établit un lien direct entre ce repas et

le Seigneur : c'est le repas qui appartient au Seigneur et qui
lui est consacré, parce que c'est le Seigneur qui l'a institué et

qui l'offre aux siens. (Cf. 1 Cor. X, 21 : nornpav xvpiov, rpi-rrst;«

xvpiov ; 1 Cor. XI, 27 : tò nozripiov too xvpiov.)

Le verset 26 exprime l'un des caractères essentiels et
constitutifs de la cène : « Chaque fois que vous mangez de ce

pain et que vous buvez de cette coupe, vous annoncez la mort
du Seigneur, jusqu'à ce qu'il vienne. » La célébration de la

cène est une commémoration constante de la mort du Seigneur,
une vivante prédication de l'amour du Christ qui s'est donné

pour nous, une confession de foi dans l'acception la plus riche
et la plus complète du terme. Annoncer la mort du Seigneur,
ce n'est pas seulement réciter les paroles de l'institution qu
raconter l'histoire des derniers moments de Jésus-Christ. Cette

explication serait absolument contraire à la notion paulinienne
de la foi et du salut. Comment la récitation d'une formule
liturgique ou la simple narration d'un récit évangélique
donneraient-elles à la cène son caractère sacré et unique? Comment

un usage extérieur, une tradition rituelle ou dogmatique
formeraient-ils l'essence de l'acte eucharistique, si bien qu'il
suffirait à l'apôtre de les rappeler à l'église de Corinthe, pour
la faire rougir d'avoir profané le repas du Seigneur. Non, la

parole de Paul a un sens plus profond et plus vaste. L'apôtre
qui ne voulait connaître autre chose que Jésus-Christ crucifié1,
concentre dans l'acte de la cène le/óyo; ro'j oravpoü2. Le repas du

Seigneur résume tout l'évangile de la croix ; prendre part à ce

repas, c'est rendre témoignage au salut offert par le Sauveur
et assimilé par la foi. Le ressouvenir et la proclamation de la

mort du Seigneur implique donc un acte de foi qui établit entre
le croyant et le Sauveur une communion réelle et intime. Toute

1 1 Cor. 11, 2.
2 1 Cor. I, 18.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 37

autre interprétation de ce xaray^eXksre reste en deçà de la pensée
de Paul. S'il est vrai qu'on ne peut nommer Jésus Seigneur

que par le Saint-Esprit d, il est évident que pour annoncer sa

mort, il faut que la charité de Christ nous presse et que l'acte
confessé par notre bouche se répète dans le sanctuaire de notre
ârne 2. Ainsi se réalise dans la cène la communion spirituelle
du croyant avec la mort du Christ, communion à laquelle le
chrétien a été initié au moment du baptême 3. L'affirmation
solennelle de l'apôtre rappelant aux communiants qu'ils
annoncent la mort du Seigneur n'est donc qu'une autre expression

pour traduire la pensée énoncée 1 Cor. X, 16 : « La coupe
de bénédiction que nous bénissons, n'est-elle pas une communion

avec le sang du Christ? Le pain que nous rompons n'est-il
pas une communion avec le corps du Christ? »

Ainsi comprise dans toute la plénitude de son acception
véritable, la parole de l'apôtre était bien propre à frapper la
conscience de ses lecteurs et à y faire naître une salutaire
confusion. En effet, en disant ce qu'est la communion en principe,

et en rappelant l'idée même de l'acte institué par Jésus4,
Paul rendait plus poignant le contraste entre la volonté du

Seigneur et la profanation de son repas par les abus et les
désordres des Corinthiens : la grandeur du sacrilège se mesure
à la sainteté de l'acte outrageusement avili par une coupable
légèreté.

La transition entre notre passage et l'instruction de l'apôtre
sur la communion « indigne » est dès lors claire et naturelle.
Il importe de saisir exactement et de marquer avec précision
l'enchaînement des pensées; car les versets 27-29ont été l'objet

de discussions infinies, et la controverse dogmatique entre
les différentes églises chrétiennes s'est jetée avec acharnement
sur quelques termes de notre passage qui ont dû servir tour

1 1 Cor. XII, 3.
2 2 Cor. V, 14-15 ; Rom. X, 9-10.
3 Rom. VI, 3-11 ; Gal. 111, 27; Col. II, 12; Philip. Ill, 10.
4 Le verbe xazayyéïkErs est l'indicatif. L'essai tenté par M. Hoi.sten

pour prouver que l'impératif seul rend la pensée de l'apôtre et répond
au contexte est de tout point malheureux (ouv. cit., 360).



38 P. LOBSTEIN

à tour à confirmer ou à combattre les opinions les plus
divergentes.

Il n'est pas douteux que l'avertissement de l'apôtre au sujet
de la communion « indigne » soit inspiré par les nécessités de

la situation, c'est-à-dire par les abus et les excès que Paul
condamne et qu'il veut réprimer. L'indignité que flétrit l'apôtre

consiste dans la légèreté et l'indifférence coupable des

Corinthiens qui dénaturent l'institution du Seigneur au point
de faire d'un repas consacré à lui un banquet ordinaire, troublé

par l'orgueil ou l'égoïsme, l'envie ou l'intempérance.
« Manger de ce pain et boire de la coupe du Seigneur d'une
manière indigne » (àvaÇïws v. 27), est évidemment synonyme de

« ne pas discerner le corps » (pi Staxpivwj tò aûp.a v. 29). Cette
dernière expression ne désigne nullement l'incrédulité théorique
ou dogmatique, par exemple la négation de la présence réelle
du corps de Christ dans la cène; une pensée pareille est
absolument étrangère au contexte. « Ne pas discerner le corps du

Seigneur, » c'est le confondre avec tout objet qu'on peut
impunément profaner, c'est le ravaler au niveau d'un aliment
ordinaire, c'est méconnaître la valeur et la sainte efficacité du

repas du Seigneur. S'il est vrai que le reproche de l'apôtre
s'adressait à la manière dont l'acte religieux de la cène était
altéré par un usage frivole, si rien n'indique que le blâme
infligé aux Corinthiens était motivé par une fausse conception de

la nature des éléments eucharistiques, si l'exhortation de Paul
a un caractère essentiellement pratique visant une aberration
de la conscience religieuse et non une erreur intellectuelle et

théorique, il faut bien en conclure que l'apôtre n'a pas l'intention

et la prétention de définir dogmatiquement la substance
du sacrement. N'emploie-t-il pas indifféremment, pour désigner

la cène, les expressions « ce pain, cette coupe, la coupe
du Seigneur, le corps, le corps et le sang du Seigneur? » Enfin
la manière dont il caractérise l'attitude des Corinthiens ne
suffit-elle pas à prouver que la communion indigne, objet du

sérieux avertissement de l'apôtre, est bien autre chose qu'un
défaut de lumière ou une hérésie doctrinale?

Cependant, il y a, dans ces paroles sur la communion indi-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 39

gne, quelques expressions qui ont tout particulièrement sollicité

l'attention et exercé la sagacité des exégètes L
Si l'apôtre déclare « coupable à l'égard du corps et du sang

du Seigneur, celui qui mange le pain ou boit la coupe du

Seigneur d'une manière indigne » (v. 27) 2, cet avertissement

n'implique-t-il pas une conception différente de celle que nous
avons trouvée jusqu'ici? N'y a-t-il pas là autre chose que la

communion à la fois réelle et spirituelle qui nous semblait
répondre à la pensée de l'apôtre V « Un homme ne peut être
coupable de lèse-majesté si, dans l'objet contre lequel il a péché,
il n'y a pas la majesté. De même on ne peut pas dire que celui

qui pèche contre la sainte eucharistie, soit coupable à l'égard
du corps et du sang de Christ, si ce corps et ce sang ne sont

pas dans le sacrement :l. » Ce raisonnement, qu'on cherche à

renforcer en y ajoutant la redoutable parole du verset 29,

n'est-il pas absolument décisif, et ne prouve-t-il pas avec une
irrésistible évidence que Paul admet la présence substantielle
du corps et du sang de Christ dans le pain et le vin de la cène?
Examinons le passage en lui-même et dans son contexte. Ce

qui nous importe ici, c'est la pensée de l'apôtre et non l'opinion

de ses interprètes.
Il résulte clairement de toutes les données que nous a fournies

jusqu'à présent l'étude de la théologie paulinienne, que la cène
est un acte saint, c'est-à-dire soustrait à tout usage profane,
institué dans un but religieux, émané de la volonté du
Seigneur, destiné à perpétuer le souvenir de la mort du Christ,
et établissant entre celui-ci et le croyant le rapport d'une vi-

1 Lire les excellentes observations de M. H. Schultz, Zur Lehre vom
heiligen Abendmahl, Gotha 18^6, p. 135-137.

2 M. Godet, ouv. cit. II, 176 : Le terme ho-^oq, de è-jé^o-Bxi, être tenu dans
ou par, indique l'état d'un homme lié par le fait d'une faute commise.
Le régime peut être, soit la loi qui a été violée (.Tacq. II, 10), soit le juge
chargé d'appliquer la loi (Mat. V, 21-22), soit la peine encourue (Mat.
XXVI, 66; Marcili, 29; XIV, 64). soit la personne ou l'objet a l'égard
desquels la violation a eu lieu : c'est dans ce dernier sens qu'est employé
ce terme dans notre passage.

3 Wiseman, The Real Presence p. 318-319 (M. Durand, La question
eucharistique élucidée et simplifiée, 1883, p. 456).



40 P. LOBSTEIN

vante et réelle communion. Or, il n'est pas nécessaire 'dêtre
très versé dans la connaissance de l'Ecriture sainte, pour
savoir que tout objet ou tout acte saint, consacré à l'Eternel et
devenu sa propriété et son partage, ne saurait être profané
impunément; la notion même de sainteté implique et entraîne
l'idée d'une réaction divine et d'un jugement frappant l'impie
et le blasphémateur qui ose porter atteinte à ce qui appartient
à Dieu lui-même. La profanation d'une chose sainte est un
outrage infligé à Dieu et, à ce titre, elle porte en elle-mêmo
son châtiment et attire sur le profanateur la condamnation et
la mort. Faut-il rappeler les exemples que fournit l'Ancien
Testament à l'appui de cette conception, restée familière aux
écrivains sacrés de la nouvelle alliance, en particulier à Paul lui-
même L'arche de l'alliance, touchée par une main indiscrète
ou coupable ; les pains de proposition, servant à d'autres usages
qu'à ceux que l'Eternel a ordonnés; la chair des victimes,
détournée du service de l'autel ; la montagne de Sinaï, approchée

par ceux que Jaheveh n'admet pas en sa présence, toutes ces
choses consacrées à Dieu tournent à la perte et à la réprobation

de ceux qui les profanent. Combien plus grave est le
péché de celui qui porte atteinte aux biens spirituels de la
nouvelle alliance « Si quelqu'un a violé la loi de Moïse, il doit
mourir sans miséricorde, dès qu'il y a deux ou trois témoins ;

combien sera plus terrible le châtiment dont sera jugé digne
celui qui aura crucifié et outragé encore une fois et foulé aux
pieds le Fils de Dieu, et regardé comme vil le sang de

l'alliance, ce sang qui l'a sanctifié, et qui aura outragé l'Esprit
de la grâce L » L'analogie entre cette parole de l'épître aux
Hébreux et le solennel avertissement de notre texte ne s'im-
pose-t-elle pas à tout esprit non prévenu N'y a-t-il pas un
parallélisme frappant entre « la profanation du sang de
l'alliance » et l'attitude de ceux qui se rendent coupables envers
le corps et le sang du Christ et qui ne discernent pas le corps
du Seigneur? S'il est possible de crucifier de nouveau le Fils
de Dieu dans l'acception spirituelle du terme, soutiendra-t-on
que la parole correspondante de Paul exige l'interprétation

'Héb. V1,6;X, 28-29.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 41

matérielle et littérale? Ne sommes-nous pas autorisés à rappeler

encore la parole significative 1 Cor. VIII, 12 : « En péchant
contre les frères, et en blessant leur conscience, qui est faible,
vous péchez contre Christ. » Pour pécher contre le Christ en

péchant contre les frères, est-il nécessaire que le Christ soit

véritablement, réellement et substantiellement présent dans

les frères i Ainsi la profanation du repas du Seigneur est une
offense directe à Jésus-Christ lui-même; et si l'apôtre précise
l'objet de cette offense en mentionnant expressément le corps
et le sang du Seigneur, c'est qu'il tient à rappeler à la
conscience de ses lecteurs que leur outrage atteint le Sauveur, qui
se livra à la mort et versa son sang pour eux. Tel me paraît
être le sens de cette parole fameuse qu'il faut replacer dans son
contexte pour en saisir la portée et pour en déterminer nettement

la valeur. Rien, absolument rien ne nous contraint à

admettre que l'énergique expression de l'apôtre implique la

présence substantielle du Christ dans les éléments de la cène.

Singulière objection que celle qui ose soutenir qu'en admettant
l'acception spirituelle de la parole apostolique, on ne
comprendrait point comment il y aurait profanation. Quoi I la cène
n'est-elle pas l'héritage le plus sacré que le Sauveur laissa aux
siens? Et la manière dont Paul explique et pratique cet acte

religieux entre tous ne révèle-t-elle pas avec une incomparable

éloquence la gravité terrible du péché résultant d'une
communion indigne?

L'interprétation littérale et matérielle des termes dont se

sert l'apôtre est sans doute grammaticalement et logiquement
possible dès qu'on s'en tient aux mots qu'il emploie, mais il
est faux d'affirmer que cette interprétation est nécessaire.
Bien plus, dès qu'on saisit l'ensemble de notre texte, elle cesse
d'être vraisemblable. Enfin, elle est positivement exclue si on
l'examine à la lumière des passages précédemment étudiés,
qui ne parlent que d'une communion spirituelle et religieuse
avec le Seigneur, non d'une présence substantielle du corps et
du sang du Christ dans le pain et le vin de la cène.

La communion indigne place celui qui s'en rend coupable
1 M. Durand, ouv. cit. p. 460.



42 P. LOBSTEIN

sous la condamnation du Seigneur; car celui qui « ne discerne

pas le corps du Christ, » celui qui mange de ce pain et boit
de cette coupe indignement, mange et boit son jugement (v.
29). Le jugement dont parle l'apôtre n'est pas la condamnation
éternelle i ; l'absence de l'article laisse au terme xpip.« son
acception générale et indéterminée ; la pensée de Paul est précisée

par les versets suivants : les cas de maladie, d'infirmité et
de mort survenus dans l'église de Corinthe sont, à ses yeux,
des châtiments que le Seigneur a infligés à la communauté

pour l'amener à la repentance et à la conversion (v. 30-32);
ces châtiments sont, entre les mains du Chef de l'Eglise, des

moyens d'éducation et de salutaires épreuves destinés à

prévenir des maux plus grands et à préserver les fidèles du jugement

final et de la condamnation définitive 2. De même que
l'excommunication prononcée contre l'incestueux de Corinthe
et accompagnée d'un effet physique doit être une correction
temporaire et aboutir à la conversion du pécheur (1 Cor. V, 5),

ainsi les peines matérielles qui affligent momentanément

l'Eglise ont pour but de réveiller les consciences et tourneront
au salut de tous ceux qui, en se jugeant eux-mêmes, entreront
dans les intentions du Seigneur et ne seront pas enveloppés
dans la catastrophe irréparable qui frappera le monde resté
hostile au Christ3.

Si tel est le sort réservé à ceux qui profanent le repas du

Seigneur, il importe qu'avant de s'approcher de la table sainte
le croyant s'éprouve et se juge soi-même, afin de ne pas
commettre le péché d'une communion indigne. Les deux termes
qu'emploie l'apôtre pour exprimer les dispositions subjectives

i Comp. Gal. V, 10; Rom. II, 2; III, 8; XIII, 2.
2 Cf. Héb. XII, 5-6 ; Tite II, 12; 1 Tim. I. 20; 2 Tim. Il, 25.
3 M- Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung

Bd. II2 (1882), pg. 138-140; M. Heinrici. ouv. cit. p. 339. Est-il nécessaire,

de réfuter l'opinion de certains théologiens qu'il est permis d'appeler

matérialistes, puisque d'après eux les éléments de la cène auraient
produit la maladie d'une façon magique par leur subsance même? Le
châtiment que les profanes s'attirent par une communion indigne ne serait
rien moins qu'un empoisonnement physique, causé directement par la
vertu surnaturelle du corps et du sang du Seigneur?



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 43

qui doivent précéder l'usage béni de la cène, impliquent la
notion d'un examen de conscience i, d'un travail de discernement

moral et de critique intérieure, d'une épreuve rigoureuse
et décisive de son propre cœur. Bien que Paul n'affirme pas

explicitement que cet examen tournera à la confusion de celui

qui s'y livre, l'analogie entre les idées exprimées, avec de

légères modifications de forme, par un seul et même mot grec -,
renferme la notion d'un jugement prononcé par le croyant
contre lui-même : la repentance et la rupture avec le péché
sont donc positivement sous-entendues dans l'avertissement

que Paul adresse à ses lecteurs.
Si l'on essaye de recueillir les enseignements renfermés dans

l'important passage 1 Cor. XI, 17-34 que nous avons analysé,
on n'y trouvera point, il est vrai, d'enseignement dogmatique
complet et précis ; ici, comme dans les exhortations 1 Cor. X,
1-13 et X, 14-22, le but de l'apôtre est essentiellement
pratique, et l'intérêt moral et religieux prime toute intention
théorique et toute préoccupation doctrinale. Cependant, les reproches

comme les avertissements de Paul s'appuient sur des

considérations générales dont il est impossible de méconnaître
la portée et la valeur théologiques. La mention des paroles et

de l'acte de l'institution de la cène, l'affirmation significative
touchant le caractère essentiel de la cène qui est une prédication

de la mort du Christ, les instructions émouvantes et
solennelles sur le crime et les dangers d'une communion indigne
et sur les moyens de prévenir ce grave et terrible péché, que
d'indications précieuses fournies au théologien soucieux de

recueillir tous les éléments de la doctrine paulinienne de

l'eucharistie que de contributions importantes et fécondes à

l'intelligence de l'âge apostolique, de sa foi et de son culte

1 Vers. 28 : Soxtf*aÇsTw 5è èavTov în/QpaKoç. Vers. 31 : Et Ss sauTovç

StEXjOlVOfXëV.

2 Vers. 31, 32 : 5taxptvs<r6«t, xpiviaQou, xaxuxpiveo-dui.



44 P. LOBSTEIN

VI

L'analyse particulière et indépendante des textes dans

lesquels Paul traite de la cène, appelle et exige un travail de

synthèse qui recueille et fixe l'ensemble des résultats obtenus

par l'exégèse.
Pour apprécier à leur juste valeur les indications dogmatiques

fournies par la première épître aux Corinthiens, il
importe de se souvenir que Paul est en première ligne chrétien et

apôtre, messager de la bonne nouvelle, conducteur spirituel,
directeur de consciences ; il n'est penseur et théologien que
dans la mesure où son ministère religieux sollicite ses réflexions
et lui impose la mission d'exposer ou de défendre l'évangile
qu'il annonce. La doctrine n'est jamais pour lui un but, elle
est toujours un moyen ; la fin qu'il se propose, c'est de gagner
les âmes à son Maître, c'est de faire pénétrer dans l'individu
et dans l'Eglise la vie divine qui fait sa force et sa joie. On ne
s'étonnera donc point de ne pas rencontrer dans ses lettres

une exposition complète et systématique de ses idées sur la

cène. Les trois textes que nous avons étudiés sont inspirés et

dominés par des intérêts pratiques et des préoccupations
morales et religieuses ; si chacun de ces passages met en lumière
un aspect particulier ou une application spéciale du repas du

Seigneur, ce n'est qu'incidemment, sans intention dogmatique

et surtout sans la prétention d'épuiser la matière. C'est

dire que, dans les exhortations pauliniennes concernant
l'eucharistie, se révèle exclusivement le point de vue de la foi.
L'apôtre s'applique à rappeler ce que la cène est et doit être

pour les croyants, les bénédictions qu'elle renferme, les grâces

qu'elle confère, les obligations qu'elle impose. Sans doute
il serait faux de soutenir que Paul fût indifférent à la vérité
historique ou qu'il ne prît pas au sérieux l'exactitude des

paroles et des faits relatifs à la cène. Mais les scrupules qu'il
apporte à son récit de l'institution du repas du Seigneur
s'expliquent par le zèle de l'apôtre, non par la curiosité de l'archéologue

ou de l'historien. Il n'évoque le souvenir de la nuit où



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 45

le Seigneur fut trahi que pour atteindre et pour réveiller plus
sûrement la conscience de ceux qui profanent le saint repas

par leur égoïsme, leur frivolité et leurs excès.
Ces réserves faites, quelles sont les idées dogmatiques qu'on

peut dégager indirectement des paroles de l'apôtre?
Les notions de la commémoration de la mort du Seigneur et

delà communion avec lui forment le centre de la conception
eucharistique de Paul. On affaiblirait la puissance et on
appauvrirait la richesse de la pensée de l'apôtre en ne voyant
dans cette commémoration de la mort de Christ qu'un acte

intellectuel, une opération de la mémoire, un effort de la réflexion

théorique, cherchant à se représenter le détail historique
de la passion du Sauveur. La prédication de la mort du Seigneur,
cet attribut caractéristique de la cène chrétienne (1 Cor. XI,
26), implique et exige un acte de foi qui s'applique et s'assimile
les fruits et les bénédictions de l'œuvre du Christ, et qui, par
là même, établit entre le croyant et le Seigneur une communion

réelle et spirituelle de vie et de force divines (1 Cor. X, 16 ;

XI, 27). Il n'y a donc pas de différence essentielle et objective
entre la commémoration de la mort du Sauveur et la communion

avec son corps et son sang; en annonçant la mort du

Christ, c'est-à-dire en affirmant sa foi à l'efficacité divine de

l'œuvre du salut, le chrétien prend possession de la grâce que
lui offre Christ, il participe à la vertu de la rédemption, il s'unit
à la mort du Sauveur, il a communion avec le corps et le sang
du Seigneur. Ainsi se complètent et s'expliquent mutuellement
les deux passages les plus significatifs dans lesquels l'apôtre
parle du caractère distinctif de la cène.

Cette communion du croyant avec le Seigneur établit et

assure l'union des croyants entre eux ; l'efficacité morale du

repas du Seigneur découle de sa valeur religieuse. La fraternité

et la solidarité des fidèles sont le corollaire naturel et
nécessaire de la xotvwvt« to-j uiu.«Toç xat roû <tm(/.«to; roît xpfaôov.

Tels sont, ramenés à leur plus simple expression, les
éléments constitutifs de la notion paulinienne de la cène. Le
côté objectif et le côté subjectif de l'institution du Christ ne
sauraient être isolés l'un de l'autre, ils s'appellent et se pénètrent;



46 P- LOBSTEIN

c'est ce qui résulte à la fois des indications positives de l'apôtre
sur la cène et de ses instructions sévères concernant la
communion indigne.

Qu'on recueille tous ces traits rapidement esquissés dans

ce résumé sommaire, et l'on se convaincra facilement que la

pensée de l'apôtre se renferme dans la sphère religieuse et

éthique. La communion « eucharistique » avec le Seigneur est

une relation spirituelle qui n'implique pas un processus différent

de celui qui se réalise par la foi. Les théories aventureuses

ou les interprétations chimériques qui découvrent sous les

paroles de l'apôtre je ne sais quelles spéculations métaphysiques

sur une substance mystérieuse se commuuiquant aux
fidèles par une action indépendante de leur attitude personnelle,

ces rêveries aussi obscures qu'ambitieuses sont absolument

étrangères à l'esprit de Paul. L'apôtre ne cesse pas un
moment de prendre son point d'appui sur le terrain des

réalités évangéliques et de l'expérience chrétienne L

En possession de ces données puisées dans nos textes, nous
sommes en mesure de résoudre le problème soulevé au début
de notre étude sur l'idée paulinienne de la cène : Paul a-t-il
été un interprète fidèle de la pensée primitive et authentique
de Jésus

Rien n'est plus éloigné de ma pensée que d'effacer les caractères

distinctifs du système si original et si personnel de Paul
et de me livrer à une tentative d'harmonistique artificielle entre
l'enseignement de Jésus et la doctrine de l'apôtre. Mais si
l'historien a le devoir de marquer nettement les particularités
saillantes que présentent les individus et les idées, il n'est pas
moins obligé à signaler les affinités intellectuelles ou religieuses
qui régnent entre les doctrines ou les personnes. Il fournit
ainsi au dogmaticien sa base d'opération, puisque la dogmatique

cherche à dégager de la théologie biblique un fond reli-

1 Nous appliquerions volontiers a la notion paulinienne de la cène ce

que M. Godet dit de la première épître aux Corinthiens (Ouv. cit. I, 20) :

« Ce n'est pas l'union mystique, ce nuage d'où chacun fait sortir tout
ce qu'il lui plaît; c'est le Christ historique toujours vivant, qui est la base

sur laquelle Paul fait reposer l'édifice élevé dans son écrit. »



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 47

gieux commun aux auteurs sacrés, pour en faire la substance

et la norme de ses affirmations doctrinales. Partout où il est

constant qu'une base commune fait défaut, l'élaboration d'un
dogme est impossible. Or, il me semble qu'en dépit des

différences incontestables qui distinguent la pensée de Jésus et
l'idée de Paul, il existe entre le Maître et l'apôtre un consensus

religieux assez large et assez solide pour qu'on puisse y édifier
un dogme.

Sans doute les deux notions qui dominent la conception
paulinienne de la cène forment les moments les plus caractéristiques

peut-être du système théologique de l'apôtre. La mort
du Christ et la communion avec le Seigneur, ne sont-ce pas les
deux pôles autour desquels se meut sa pensée N'a-t-il pas
résumé sa prédication dans l'évangile de Jésus-Christ crucifié, et
n'a-t-il pas traduit le secret de sa vie spirituelle en disant :

« Ce n'est plus moi qui vis, c'est Christ qui vit en moi?»
(1 Cor. II, 2; Gai. II, 20.) Comment donc sa conception
eucharistique ne porterait-elle pas l'empreinte de cette double idée
si fortement marquée dans sa pensée, parce que, à vrai dire,
elle se ramène aux expériences les plus décisives de sa

conscience?

En effet, l'expression théologique que l'apôtre a donnée à sa

foi lui appartient en propre, et il a fait rentrer l'idée eucharistique

ainsi formulée dans l'organisme de sa pensée théologique.
Mais il suffit de résoudre les termes ou les conceptions dogmatiques

de l'apôtre dans les éléments religieux qui les constituent,

pour saisir un accord essentiel et une intime harmonie
entre l'intention du Seigneur et l'explication de son plus grand
et de son plus humble disciple.

Quelle que soit la place que l'apôtre a faite au Christ glorifié,
sa conception de la cène est dominée par le souvenir historique
de l'institution de Jésus au moment de se livrer à la mort. S'il
n'est pas douteux que Jésus ait voulu peindre dans l'acte
eucharistique l'image sensible de son sacrifice, il n'est pas moins
certain que l'apôtre a vu dans la cène la représentation
concrète et saisissante du message de la croix. En outre, le lien
de confraternité indissoluble que Jésus établissait entre les



4« P. LOBSTEIN

siens en les faisant boire de la même coupe et en rompant le
même pain pour eux, qu'est-il autre chose que la solidarité
affirmée par l'apôtre entre les membres de l'Eglise, dont le

Seigneur est le Chef? Il n'est pas jusqu'à l'idée de la communion

spirituelle avec le Seigneur, cette idée aussi originale que
profonde dans l'ensemble de la théologie paulinienne, qui n'ait sa

racine dernière et secrète dans le témoignage de Jésus et dans

les paroles où s'expriment sa conscience religieuse. Le dernier
mot de son ministère, le but de l'éducation à laquelle il soumit

ses disciples, n'a-t-il pas été de donner à ceux-ci ce qu'il
possédait pleinement en lui-même1, et, à cet effet, de les initier

à une communion de vie avec leur Seigneur? Est-il téméraire

de soutenir qu'en léguant à ses apôtres sa parole suprême
traduite dans un acte inoubliable, il entendait river à sa

personne le cœur de ses croyants qui désormais battrait à l'unisson

de son cœur? Est-ce se rendre coupable d'un essai d'har-
monistique surannée que de retrouver, dans l'idée paulinienne
de la communion du fidèle avec le Seigneur, le développement
théologique du germe religieux que la main du Sauveur déposa
dans l'âme des siens à la veille de sa passion?

Il y a plus, et j'irai jusqu'au bout de ma pensée, ne fût-ce

que pour la soumettre avec une entière sincérité à l'impitoyable
contrôle de la critique. Il me semble que la plupart de nos traités

de théologie biblique, si habiles à reconstituer la pensée
dogmatique de nos écrivains sacrés, font trop abstraction de

l'impulsion primordiale donnée par Jésus et ne tiennent pas assez

compte de l'impression laissée non seulement par sa parole,
mais aussi parson exemple et par sa personne. Les controverses

du siècle apostolique concernant les rapports du christianisme

avec la loi et le judaïsme en général, restent inexpliquées

si l'on ne se reporte pas à l'attitude personnelle et aux
déclarations de Jésus. Je me demande s'il n'en est pas de même
dans le cas présent, et si la transformation frappante que le

repas du Seigneur paraît avoir subie au sein de l'église primitive,

ne remonte pas, en dernière analyse, à Jésus lui-même.
Pour exprimer plus clairement ma pensée, j'oserai avancer

1 M. Sabatier (Encyclopédie VII, 395).



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 49

le paradoxe suivant : La preuve la plus frappante de l'accord
essentiel entre Jésus et Paul jaillit de la circonstance même qui
semble révéler entre les deux conceptions la divergence la plus
radicale. Jésus a enfermé la cène chrétienne dans le cadre du

repas pascal ; Paul fait abstraction du repas pascal, en

développant le contenu de la cène chrétienne. Nulle part la contradiction

ne parait plus flagrante ; en réalité, nulle part l'accord
n'est plus intime et plus profond.

Car enfin, lorsque Jésus se servit du rite et des formes consacrés

par la Pâque pour indiquer l'imminence de sa mort et pour
en conserver le souvenir, était-ce bien la fête juive qu'il maintenait

au sein de ses disciples? La délivrance dont il rendait
grâces avec les siens et pour eux, n'était-ce que l'affranchissement

de la servitude matérielle et la sortie du pays d'Egypte
Le sacrifice qui faisait de tous les participants une famille
unique, n'était-ce que l'immolation de l'agneau pascal? Jésus ne
voulait-il pas diriger les pensées et les cœurs vers l'acte de

dévouement du Fils de l'homme donnant sa vie en rançon pour
plusieurs? Cette substitution du salut messianique à la

délivrance théocratique n'a-t-elle pas été l'œuvre du Maître lui-
même? Le renouvellement du sens de la Pâque n'est-il pas
l'abolition virtuelle de la Pâque juive? Et la pratique de l'église
primitive, la pratique que Paul y rencontra et qu'il sanctionna

par son exemple et par ses enseignements, n'est-elle pas, en
définitive, la réalisation du programme même de Jésus

Ces questions que j'ose soumettre au lecteur, je les pose
moins comme solution qu'à titre de problème et d'hypothèse.
Mais cette hypothèse me paraît rendre compte des faits qu'il
importe d'expliquer. Ce qui la rend plus plausible encore, c'est

que la doctrine paulinienne de la cène, comme l'institution
primitive de Jésus, se maintient rigoureusement dans la sphère
éthique et religieuse. Nulle trace de métaphysique, nul vestige
d'une influence des mystères grecs sur l'esprit de l'apôtre,
nulle velléité de recourir à des explications magiques pour
exprimer et développer les réalités vivantes de la foi. Malgré
l'appareil théologique qu'a revêtu sa pensée, Paul n'a pas
abandonné le terrain solide de l'histoire évangélique et de l'ex-

THÉOL. ET PHIL. 1889. 4



50 P. LOBSTEIN

périence chrétienne. C'est par là surtout qu'il relève directement

de Celui qui est pour lui l'autorité suprême et unique.
Sa conception n'a pas été une déviation de la pensée du

Seigneur, mal comprise ou trahie par le disciple ; elle n'en a pas
été davantage la reproduction purement extérieure et
servile; elle a été le développement légitime et l'interprétation
vraie de l'intention de Jésus. Paul n'a pas été dupe d'une illusion

lorsque, donnant à son église de Corinthe la clef de la

signification de la cène, il a dit : « J'ai reçu du Seigneur ce que
je vous ai transmis, » (1 Cor. XI, 23).


	La doctrine de la sainte cène : essai dogmatique. Partie 2

