Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1889)

Artikel: La doctrine de la sainte céne : essai dogmatique. Partie 2
Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379441

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE

PAR

P. LOBSTEIN

CHAPITRE SECOND !
L’idée paulinienne.

1. La pratique de U Eglise primitive. — Lien entre la céne et les
agapes celébrées indéependamment des fétes juives; effacement du
caractére pascal de la céne chrétienne. — Explication de cet élar-
gissement du cadre primitif; fréquence des repas sacrés au sein
des communautés juives; substitution de l'image du Seigneur &
Iidée théocratique de la Paque. — Les associations religieuses et
les repas sacrés dans le monde grec : harmonie préétablie entre ces
coutumes et les agapes. — La notion dogmatique de la céne dans
I'Eglise judéo-chrétienne : la version jérusalémite de linstitution
de la céne. — Insuffisance des documents et nécessité de consulter
I’apétre Paul.

IL. Probleme principal que pose au dogmaticien Uétude de Uidée
paulinienne de la cene. — Paul a-t-il été un interpréte fidéle de la
pensée primitive de Jésus ? — Eléments divers de ce probléme. —
Méthode & employer pour résoudre la question : 1’'exégése des pas-
sages relatifs a4 la céne, — Elimination de quelques passages faus-
sement invoqueés. — Les trois textes qui restent.

IIL. La cene et les types qui la préfigurent dans U Ancien Tes-
tament. — Analyse théologique de 1 Cor. X, 1-13. — Caractere
géneral de ce passage. — Dans quel sens la céne est un aliment

! Voirles numéros de juillet et de septembre de 'année 1888.



6 P. LOBSTEIN

spawrituel : discussion de ce terme. — Indications dogmatiques ren-
fermées dans notre passage.

IV. La cene et les repas de sacrifices. — Analyse théologique de
1 Cor. X, 14-22. — Nerf de I'argumentation de I'apotre. — La com-
munion qui s’établit par la céne entre le Christ et le croyant est
incompatible avec la participation aux repas de sacrifices. — Mode
de la participation du croyant au corps et au sang du Christ, — Le
raisonnement par analogie dont se sert 'apotre implique la réalité
et la spiritualité de la communion du chrétien avec le Christ. —
Preuves subsidiaires a lappui de cette interprétation. — De la
communion des croyants avec le Seigneur dérive l'union des
croyants entre eux. — Autres indications dogmatiques renfermées
dans notre passage.

V. Le céne et la profanation des agapes. — Analyse théologique
de 1 Cor. XI, 17-34. — Caractére général de ce passage. — Prendre
part 4 la céne, c¢’est « annoncer la mort du Seigneur » : portée de
cette expression. — La communion « indigne » : explication de ce
terme par le contexte. — Sens du verset 27 : réfutation de I'inter-
prétation littérale et matérielle. — e jugement réservé a ceux qui
profanent le repas du Seigneur. — Moyens de prévenir le danger et
le péché d’une communion indigne. — Indications dogmatiques
renfermeées dans notre passage.

VI. Coup d’ceil rétrospectif. — Synthése des résultats établis par
Texégése. — Point de vue duquel il faut apprécier la pensée de
Paul : intéréts pratiques et préoccupations morales et religieuses
qui inspirent et dominent ses paroles. — Notions centrales de la
doctrine eucharistique de I’apdtre : commémoration de la mort du
Christ et communion avec le Seigneur; comraent ces notions se
complétent et s’expliquent ; comment 'union des chrétiens entre
eux découle de leur communion avec le Seigneur. — Nulle trace
d’une notion physique et matérielle de la céne. — Accord essentiel
de la pensée religieuse de Jésus et de 1'explication théologique de
Paul.

I

De Jésus & Paul la transition n’est ni directe ni aisée. Si la
pensée du Maitre au moment o1 il institua la céne peut étre
saisie et fixée avec précision et certitude, s’il est possible aussi
de déterminer d’une maniére claire et nette les traits essentiels



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 7
de la conception de Paul, l'intervalle qui s’étend du Seigneur
a I'apdtre est enveloppé d’obscurité. Les témoignages évangé-
liques nous racontent le dernier repas de Jésus et la célébra-
tion de la céne avec ses disciples; la premiére aux Corinthiens,
postérieure de prés de vingt-cing années 4 linstitution du re-
pas eucharistique 1, nous transporte dans un milieu absolu-
ment nouveau, au sein du monde grec, dans une communauté
singulierement différente de I’église primitive de Galilée ou de
Jérusalem. Indépendamment des modifications que la pensée
de Jésus a pu subir entre les mains de Paul, — je ne parle ici
que d'une simple possibilité, — une différence profonde frappe
aussitdot 'observateur. La céne primitive se rattache directe-
ment au repas pascal, dont Jésus maintint 1'usage en en re-
nouvelant la signification ; aussi parait-il probable que siJésus
entendait instituer un rite, 'ordre du Maitre ne portait que
sur la périodicité réguliere de la céne dans le cadre du repas
pascal 2. La céne dont il est question chez Paul forme le pro-
longement et la cloture des agapes 3, ou repas fraternels, qui
avaient lieu le soir, trés fréquemment, dans les premiers temps
tous les jours, et plus tard le dimanche. Le livre des Actes fait
vraisemblablement allusion & ces agapes, quand il parle de
I'habitude des chrétiens de rompre le pain en commun (II, 42-
46 +; cf. XX, 7; 1 Cor. X, 16; XI, 26).

Le premier probléme qui se pose 4 I’historien consiste & ex-
pliquer comment le repas du Seigneur devint journalier et &
rechercher ensuite si 'usage quotidien de la céne n’en modifia

! Dates approximatives les plus probables : mort de Jésus, 35; compo-
sition de la premibre épitre aux Corinthiens, 58 (avant la Pentecote).

2 Voir plus haut. Chap. 1, § VII.

3 Jude 12 (le seul passage du Nouveau Testament ol le terme consacré
se rencontre).

4 11, 42,79 »)aoe Tob dprou. Le texte de ce verset rétabli d’apres les meil-
leurs manuscrits fait voir que Luc ne veut pas parler de quatre choses
assidiment faites par les chrétiens, mais de deux : ils s’attachaient a
suivre I'enseignement des apdtres et vivaient en communion fraternelle
entre eux, et cette communion se manifestait tant dans les repas com-
muns ou agapes, que dans les prieres communes. M. Reuvss, Nouveau Tes_

tament, 11° partie (Histoire apostolique. Paris, 1876, p. 62.), Act. 1L, 46 :

i 'y D
HADVTEC RALT 01ROV apTov.



8 P. LOBSTEIN

point la signification primitive. Or les données directes nous
font absolument défaut pour résoudre cette question. Les Actes
des apotres, document d’ailleurs sujet & caution, gardent sur
ce point le silence le plus complet 1. L’apotre Paul part de la
tradition généralement en vigueur dans I’Eglise de Corinthe;
il fait remonter l'institution de la céne au Seigneur lui-méme,
mais il ne dit absolument rien de la répétition journaliére ou
annuelle du « repas du Seigneur » ; de son temps la céne avait
cessé d’étre le repas pascal transformé, et elle s’était soudée
aux agapes célébrées par les fidéles en dehors des jours de
féte juive. Nous en sommes donc réduits & de simples conjec-
tures; celles-ci peuvent cependant acquérir un certain degré
de vraisemblance dés qu’on essaie de leur donner un fonde-
ment historique et qu’on ouvre une enquéte sur les indices
fournis par les analogies du temps.

L’habitude des repas communs d’un caractere religieux était
devenue a I’époque de I’ére chrétienne un élément important
de la vie juive. On connait le role capital que ces repas joué-
rent parmi les Esséniens 2. Mais cet usage ne resta pas enfermé
dans I’enceinte d’une petite communauté; il se généralisa, et
on le retrouve dans le monde des pharisiens qui exercérent
sur le développement de la piété juive une influence aussi
étendue que profonde. Le modeéle de ces repas était fourni par
la cérémonie pascale 3, qui ne concernait pas le sacerdoce
seul. Les docteurs, les pharisiens eurent leurs confréries et
leurs repas en commun & linstar de ceux qui existaient déja

1 On s’étonnera peut-&tre que je ne fasse point mention de la Awayn et
que je ne demande pas a ce document le mot de I'énigme signalée dans
les lignes qui précedent. C'est qu'il m’est impossible de voir dans I' Ensei-
gnement des douze apdtres un monument du judéo-christianisme primitif.
Les prieres eucharistiques des chap. IX et X, bien antérieures du reste o
la rédaction définitive de 'ouvrage, présentent quelques analogies frap-
pantes avec le point de vue développé dans le discours que rapporte
Jean VI. (Voir lia-dessus le chapitre suivant de cette étude.)

2 M. Luvcws, Der Essenismus in seinem Verhiltniss zum Judenthum.,
Strasbourg, 1881, p. 54 suiv.

3 Voir outre les ouvrages indiqués plus haut, M. StapFER, La Palestine au
temps de Jésus-Christ (3¢ édit. Paris, 1885), p. 421 suiv.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 9

parmi les prétres. On y bénissail aussi le pain et le vin, et si
les aliments n’avaient et ne pouvaient pas avoir la méme ori-
gine sacrée que ceux des prétres, on les préservait du moins
de toute souillure, on les entourait des soins qu’on ne prodi-
guait d’ordinaire qu’aux sacrifices, on se lavait aussi avant de
se mettre a table, et I'on sanctifiait ces syssities (svositiz,
DM1277) par des conversations pieuses et instructives 1. Jo-
sephe nous apprend que cet usage s’était transporté aussi au
dehors de la Palestine, et que les Juifs de la diaspora se réu-
nissaient fréquemment pour prendre des repas communs.
(Antiq. jud. XIV, 10, 8 : owvdeemva moreiv. )

Est-ce & dire que les chrétiens de Jérusalem emprunterent
directement 'idée et la pratique de leurs agapes aux Esséniens
ou & quelque autre communauté juive ou hellénique? Nulle-
ment. Les repas fraternels des chréliens furent trés certaine-
ment une création originale, un produit spontané de la piété
et de Pamour des fidéles, le fruit naturel de cette zowwvie dont
parle le livre des Actes (II, 42) 2. Mais est-il téméraire de sup-
poser que la charité fraternelle qui animait les membres de la
primitive Eglise et qui leur inspira le besoin de « rompre le
pain » en commun, trouva dans les usages existants et dans
la tradition régnante un point d’appui et un auxiliaire? Si le
repas pascal est devenu le type des repas sacrés dont I'habi-
tude entra profondément dans les mceurs juives, ce repas,
sanctifié par les derniers souvenirs et les inoubliables paroles
du Maitre, n’a-t-il point pu marquer d’un cachet sacré et inef-
facable les repas que « les fréres » prenaient en commun? Et
faut-il s’étonner si 'impression personnelle Jaissée par le Christ
finit par effacer les réminiscences du judaisme et le caractére
pascal du dernier repas de Jésus? Cet élargissement du cadre
primitif, cette substitution de l'image du Seigneur a l'idée

! GriGER, Urschrift und Uebersetzungen der Bibel in ihrer Abhiingigkeit
von der innern Entwickelung des Judenthums, Breslaun, 1857, p. 120-124. —
M. DerexBourG, Essai sur Uhistoire et la géographie de la Palestine, 1® partie
(1867), p. 141-143. — M. Lucws, ouw. cit. p. 66.

2 Of. M. WeizsaEckeR, Das apostolische Zeitalter der christlichen Kirche
p. 87 suiv.



10 P. LOBSTEIN

méme de la féte théocratique 1, cette absorption de l'idée
juive par le principe chrétien, s’est faite au sein méme du ju-
déo-christianisme, et elle a pu avoir lieu sans déchirement,
par une évolution normale de la conscience religieuse de
I’Eglise. Ainsi s’expliquerait le fait psychologiquement facile 2
concevoir, c¢’est que les souvenirs caractéristiques de la der-
niere Paque, célébrée par Jésus avec les siens, projeterent leur
reflet sur les réunions fraternelles des chrétiens, et surtout sur
ces repas dont le Christ était le chef invisible et I'hdte auguste
et bien-aimé 2. Des lors il est naturel qu'un rite, primitivement
solidaire de la Pique et issu de la transformation religieuse de
cette féte, se détacha de ce jour unique pour s’adapter & ces
agapes intimes et solennelles, dont chacune semblait la répé-
tition du repas d’adieu de Jésus, de ce repas pendant lequel
les disciples avaient recueiili des lévres de leur Maitre ses
paroles suprémes de consolation, d’avertissement et de pro-
messes 3.

Cette explication maintient tout entiére autorité religieuse
de Jésus; elle sauvegarde également I'importance précédem-
ment constatée du repas eucharistique; elle ne conteste pas
davantage l'intention qu’avait le Seigneur d’instituer un rite a
transmettre aux siens et a4 répéter jusqu’a 'avenement de la
Pique glorieuse célébrée par le Christ avec les siens dans
son royaume. Mais elle rend compte de la maniére dont la
céne se greffa sur les repas journaliers ou hebdomadaires qui
réunissaient les fideles et qui, de méme que la prédication
apostolique, la priere et le culte tout entier, formaient entre
eux un lien étroit et sacré. L’impulsion premiere partit de
Jésus lui-méme, et les hommes de 'dge apostolique avaient la
conscience de ne pas trahir l'intention et la volonté de leur

t' M. Gopet, Commentaire sur la premiére épitre aux Corinthiens, t. 11

(1887), p. 172.

2 Cf. Lue XXI1V, 30-31, 35; Jean XX, 13.

3 Sur I'opinion de M. PauL SABATIER qui trouve dans les prieres eucha-
ristiques de la Ay le document le plus ancien que nouas possédons sur
la cene et qui sacrifie & cette source, réputée la plus authentique et la
seule primitive, les relations des synoptiques et de Paul, voir le chap. 111
de notre travail.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 11

Seigneur 1. Lui qui avait si fréquemment rompu le pain avec
ses disciples en le consacrant par sa bénédiction et ses actions
de grices?, lui qui avait fait de ce pain rompu et du vin offert
aux siens les saisissants symboles de son sacrifice, le Christ se
donnant pour eux, était désormais leur Pique3, et la perma-
nence ininterrompue de sa présence au milien d’eux transfor-
mait chaque agape chrétienne en un repas fralernel qui an-
noncait et redisait la mort du Seigneur %.

Sur terre paienne, dans le monde grec, berceau d’associa-
tions religieuses dont I'importance a été récemment mise en
lumiére®, la propagation des agapes fut secondée par les tradi-
tions et les mceurs de la vie grecque. Sans doute ces meeurs
et ces traditions altérérent parfois profondément la vie reli-
gieuse des nouveaux convertis, et donnerent lieu & des abus
que lapotre Paul blame sévérement ¢ ; mais la facilité avec la-
quelle la céne chrétienne, isolée du repas pascal, vint s'enter
sur les agapes, s’expliqjue peut-étre dans une certaine mesure
par ’harmonie préétablie qui régnait entre les anciennes cou-
tumes de la vie sociale ou religieuse et les formes nouvelles
importées de I'église chrétienne dans le monde grec”.

1 M. Weiss. Bibl. Theol. des N. T. § 31, b; § 41, b.

2 Mat. XIV, 19; XV, 36; Marc VIIL, 6 ; VIIIL 19; Luc XX1V, 30.

81 Cor. V,; 7-

41 Cor. XTI, 26. J'ose espérer que ce développement de la pensée primi-
tive de Jésus sera plus clair encore et semblera plus facile & saisir apres
gue nous aurons défini et caractérisé la notion paulinienne de la céne.
(Voy. la fin de ce chapitre, § V.)

% Les beaux travaux de MM. Harcu et Hrmricy si importants pour
T'histoire de la constitution ecclésiastique et du culte chrétien pendant
I'age apostolique, n’ont répandu ancune lumiere sur la notion dogmati-
que de la cene.

61 Cor. XI, 17-34, Voy. plus bas, § V.

7 Pour enlever & quelque critique charitable toute tentation de déna-
turer ma pensée, je tiens & répéter que « le baptéme, I'agape, la sainte
cene remontent bien plus haut que le premier contact de I'Evangile avec
le monde gree, jusqu’au Seigneur lui-méme » (M. Gobet, our. cit. I, 31) ;
seulement ce que je crois pouvoir affirmer, c¢’est que le développement
caractéristique en vertu duquel la céne, an lien de rester liée a un jour
fixe, devint le signe distinctif et le couronnement naturel des repas « des



12 P. LOBSTEIN

Quoiqu’il en soit de cette différence entre la célébration an-
nuelle de la céne encadrée dans le repas pascal et 'usage plus
fréquent des agapes terminées par l'acte eucharistique, I'apd-
tre Paul s’en tient & cette derniére tradition que certainement
il a trouvée déja en vigueur dans I’Eglise primitive. Toutes ses
parcles concernant la céne, ses exhortations morales et reli-
gieuses, son argumentation pratique et dogmatique, supposent
et impliquent invariablement le lien entre l'agape et la céne,
et la fréquence de cette double cérémonie qui, & vrai dire,
formait une vivante et indissoluble unité.

Comment I’Eglise primitive a-t-elle cong¢u et compris I'insti-
tution de la sainte cene? Le développement historique et reli-
gieux de la conscience chrétienne n’a-t-il fait que reproduire
la pensée de Jésus? La foi au Seigneur ressuscité et glorifié
a-t-elle éclairé d’un jour nouveau les souvenirs du Christ his-
torique ?

Il n’est pas possible de répondre directement & ces questions,
puisque nous ne possédons aucun document original qui nous
permette de les résoudre. Cependant il est permis d’affirmer
que les événements servirent de commentaire et d’explica-
tion aux paroles de Jésus, dont la signification positive ne se
révéla aux disciples qu’aprés la renaissance de leur fol et de
leurs espérances. La précision ménte avec laquelle se conserva
le souvenir de linstitution de la céne est une preuve irréfra-
gable de 'impression laissée par les paroles et 'acte de Jésus.
La version jérusalémite ! qui nous est restée de la fondation du
rite eucharistique est & la fois 'écho fideéle des événements
historiques et I’expression naive de la foi des apdtres. — Mais
toute affirmation dépassant ces données élémentaires est dé-
nuée de fondement. Quelle a été, dans le monde judéo-chré-
tien primitif, la notion dogmatique de la céne? I.’usage de rat-
tacher la céne aux agapes a-t-il apporté quelque modification
a I'idée maitresse de l'acte eucharistique ? Celui-ci a-t-il solli-

freres, » ce développement, inspiré en dernier ressort par l'esprit méme
du Seigneur, fut sontenu et accéléré par les institutions et les usages du
monde grec.

t Voir plus haut, Chap. I, § I.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE GENE 13

cité la réflexion théologique, en sorte que le fait s’est trans-
formé en dogme ? Sur toutes ces questions ’histoire garde le
silence, et, pour apprendre quelque chose de positif, il faut sor-
tir du cercle étroit de I’Eglise de Jérusalem et s’adresser & un
témoin déja plus éloigné de la tradition évangélique. Il faut
consulter 'apotre des Gentils.

II

En abordant ’étude de la théologie de Paul, nous nous trou-
vons immédiatement sur un terrain historique plus ferme, et
I’obscurité qui enveloppe le lendemain de la mort de Jésus
se dissipe a la clarté d’une pensée dont il nous reste des docu-
ments authentiques et précis.

Il est vrai que des problémes d’'un autre genre surgissent,
suscitant aussitot de nouvelles difficultés.

On a soutenu que Paul ne saurait étre un interpréte fidéle de
la pensée primitive et originale du Jésus historique. L’apodtre
qui ne connait point un Christ selon la chair? et qui maintient
avec un soin jaloux I'indépendance de sa pensée vis-a-vis des
apotres de Jérusalem, n’a point le culte du passé et de sa tra-
dition ; sa foi s’attache au Seigneur glorifié, vivant et agissant
au sein de son Eglise et dans le cceur de ses croyants; la com-
munion avec le Seigneur, qui est 'Esprit, est devenu le fait
central de sa vie intérieure. Comment cette expérience intime
n’aurait-elle pas transformé l'idée et le rite de la céne ? Com-
ment les formes traditionnelles n’auraient-elles pas été rem-
plies d’un contenu nouveau et d’un principe en harmonie avec
la foi de 'apdtre, foi que Paul revétit d’'une expression théo-
logique et qu’il fit rentrer comme un élément intégrant dans
Porganisme de sa pensée? Ce travail intellectuel n’eut-il pas
pour effet de modifier la conception primitive du repas du
Seigneur ? Enfin est-il concevable que le missionnaire, qui
le premier porta I'Evangile sur terre paienne, au sein du
monde grec, ne subit pas le contre-coup de ce milieu si nou-
veau et si étrange? Croira-t-on qu’il ne s’empara point des

12 Cor. V, 16.



14 P. LOBSTEIN

moyens par lesquels il pouvait avoir prise sur ces populations
mobiles et ardentes! ? Les analogies que lui offraient le culte
des mysteéres et les repas de sacrifices ne lui servirent-elles
pas pour expliquer ses notions sur I’eucharistie, sur I'union du
fidele avec le Christ, sur le repas institué par le Seigneur
pour ses croyants ? Que de présomptions graves en faveur de
ceux qui estiment que l'idée primitive de la céne a subi une
déviation en passant de Jésus a Paul !

Il n’est pas permis de trancher ces difficultés en rappelant
que l'apoOtre s’appuie sur une révélation du Seigneur pour
donner crédit & sa parole 2. Sans entrer ici dans une discus-
sion étendue sur la nature et le mode de cette révélation 3, il
suffit de faire remarquer que cet argument reposerait en défi-
nitive sur une pétition de principe. La seule voie que puisse
suivre 'historien est celle de I’analyse indépendante et objec-
tive des textes dans lesquels Paul a parlé de la cene. Ce n’est
quapres avoir dégagé et saisi la pensée précise de l'apoOtre
qu’on pourra, en la rapprochant de la signification primitive
de la céne, juger de l'accord ou de la divergence entre I'inten-
tion du Maitre et I'explication du disciple. L’exégese, affranchie
de toute prévention dogmatique, restera toujours le seul
instrument propre & une pareille enquéte. Que le lecteur veuille
bien me suivre dans cet examen souvent minutieux, mais in-
dispensable, et il se convaincra sans doute qu'on peut, en
appliquant ce procédé, aboutir & un résultat net et concluant.

Il faut écarter d’abord quelques passages quon a & tort
rapportés & la sainte céne. Dans ses belles instructions sur
les dons spirituels départis a ’Eglise et sur l'unité de I'Esprit
qui se manifeste dans la diversité des charismes, Paul dit aux
Corinthiens : « Nous tous, Juifs ou Grecs, esclaves ou libres,
nous avons été baptisés d’un seul et méme esprit pour étre un
seul corps, et tous nous avons été abreuvés d’un méme es-
prit4. » Cette derniere phrase fait allusion non & la coupe de

11 Cor. 1X, 19-23. Cf. Act. XVII, 22 et suiv.

21 Cor. XT, 23.

3 Voir plus haut, chap. I¢r, § 1.

41 Cor. X1I, 13; mdvreg &v mvelpu émotighypev. « Cest un seul et méme Es-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 15

la céne mais & la communication des dons de I’Esprit qui ac-
compagnait 'imposition des mains & la suite du baptéme 1. L’¢-
pitre aux Ephésiens, dont I'authenticité est douteuse, renferme
un verset que quelques interprétes ont appliqué & 'eucharistie;
mais il n’est pas nécessaire de se mettre en frais pour prouver
lafausseté d'une pareille application : « Celui qui aime sa femme
s’aime lul-méme ; car jamais personne n’a haisa propre chair,
au contraire, il la nourrit et en prend soin comme le Christ en
use envers I'Eglise, puisque nous sommes les membres de son
corps2. »

Ces deux passages éliminés, il reste trois textes, contenus
dans la premiere épitre aux Corinthiens. Il faut les étudier
successivement et les soumettre & une analyse précise et im-
partiale.

III

Qu’il me soit permis de placer sous les yeux du lecteur le
contexte du premier de nos trois passages, afin qu'on puisse
plus facilement en saisir le sens et la portée.

« Je ne veux pas vous laisser ignorer, tréres, que nos péres
ont tous été sous la nuée et qu’ils ont tous passé a travers la
mer et que tous en Moise ont recu le baptéme dans la nuée et
dans la mer, et que tous ont mangé de la méme nourriture
spirituelle, et que tous ont bu du méme breuvage spirituel
(car ils buvaient & un rocher spirituel qui les suivait ; ce ro-
cher c¢’était le Christ). Cependant ce n’est qu’au plus petit
nombre d’entre eux que Dieu prit plaisir ; les autres jonche-
rent le désert de leurs corps. Or, ces faits sont des figures
prophétiques pour nous, afin que nous ne convoitions point le
mal comme ceux-la 'ont convoité. Et ne devenez pas non
plus idolitres comme quelques-uns d’entre eux, ainsi qu’il est
écrit : Le peuple s’assit pour manger et boire, et ils se leve-

prit qui a étanché notre soif. » (M. StapFeR, Le Nowveau Testament traduit
sur le texte comparé des meilleures éditions critiques, Paris 1839, p, 435).
' Cf. M. Goper 0. c. 11, 218-220.

2 Eph. V, 29; éxtpéper xai Oodmwer dutiv, xafig xal 0 xptatog Ty exxhnoiay



16 P. LOBSTEIN

rent pour danser. Et ne nous adonnons pas non plus & 'impu-
reté, comme quelques-uns s’y sont adonnés, et en un seul jour
il en tomba vingt-trois mille. Et ne tentons pas non plus le
Christ comme quelques-uns d’entre eux l'cnt tenté, et ils pé-
rirent par les serpents. Et ne murmurez pas non plus comme
quelques-uns d’entre eux ont murmuré, et ils périrent par I'ex-
terminateur. Or ces choses qui leur arriverent sont des figures
prophétiques, et elles ont été écrites pour notre instruction, &
nous que la fin des temps a atteints. Ainsi donc, que celui qui
croit étre debout prenne garde de tomber! Vous n’avez été
surpris par aucune épreuve qui ne fit humaine; or Dieu
est fidéle qui ne permettra pas que vous soyez éprouvés au dela
de vos forces, mais avec I’épreuve il vous donnera aussi le
moyen d’en sortir et de pouvoir la supporter. » (1 Cor. X,
1-13.)

Essayons de nous rendre compte de la signification de ce
morceau et des indications qu’il renferme relativerment a la
sainte céne.

L’apotre énumere les fuveurs extraordinaires qui signalérent
la délivrance des Israclites aprés leur sortie d’Egypte. Avec
une insistance qui fait immédiatement pressentir 'avertisse-
ment solennel qu’il dégagera des souvenirs de I’histoire sainte,
il répéte que le peuple tout entier partlicipa aux dens que
I’Eternel dispensa aux Israélites par I'entremise de Moise : la
place saillante qu’il donne au mot tous (rdvre) cing fois ré-
pété dans les versets 2-4 indique clairement 'idée maitresse
du passage : le contraste entre les bénédictions merveilleuses
accordées i tous les Israélites et le salut final qui ne fut le par-
tage que d’un petit nombre. Ceux qui avaient été les témoins
des plus grandes ceuvres de ’Eternel, ceux qui en avaient re-
cueilli eux-mémes les bienfaits, ceux qui devaient a l'inter-
vention souveraine de la puissance et de la miséricorde divines
leur délivrance et leur conservation, ceux-1a perdirent presque
tous le fruit de ce salut divinement accordé, ils périrent victi-
mes des péchés quiattirérent sur eux la colere de I’Eternel, ils
furent frappés, & cause de leurs convoitises, de leur idolatrie, de
leur impureté, de leurs murmures et de leurs rébellions. Une



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 17

grice céleste peut donc aboutir & un chatiment de Dieu ! Une
nation comblée des faveurs divines peut finalement périr sous
le coup d’une condamnation aussi redoutable que méritée !

Telle est, en effet, la lecon que renferme I'histoire de « nos
peres » (v. 1). Les expériences des Israélites sont un miroir
dans lequel les chrétiens peuvent contempler les destinées
auxquelles ils sont exposés eux-mémes ; les événements, dont
I'apotre a rappelé le souvenir, n’appartiennent pas &4 un passé
evanoui sans retour; ils peuvent se répéter et se perpétuer
dans le présent le plusimmédiat, au sein méme de la commu-
nauté chrétienne; l'issue funeste de la grande majorité du
peuple élu est I'image du sort qui attend les Corinthiens, s’ils
commettent les péchés auxquels ont succombé leurs ancétres.
N’ont-ils pas été favorisés par des privileges analogues et, par
conséquent, ne courent-ils pas des risques semblables?

Pour ranimer en eux le sentiment de leur responsabilité en
face des grices divines, Paul met en parallele les bénédictions
gui furent le partage d'lsraél et les grices dont jouissent les
chrétiens : celles-1a sont les types ou les figures prophétiques.
de celles-cl.

[apotre rappelle les deux faits les plus marquants de I'his-
toire de la délivrance des Israélites: le passage a travers la
mer Rouge sous 'abri de la nuée symbolisant la présence di-
vine, et la conservation providentielle de la nation au milieu
du désert, ou ’Eternel fit tomber la manne du ciel et jaillir
I’eau du rocher. Ces expériences merveilleuses de 'histoire
du passé ne sont pas des souvenirs lointains, sans lien avec
I'Eglise d’aujourd’hui ; ils sont I'image anticipée des gréces
que le Seigneur a accordées A ses croyants; ils ne renfer-

ent pas seulement une incontestable allusion au baptéme et
a la sainte céne, ils en sont la prédiction directe et positive 1.

1 M. HorsTen nie toute relation entre la conception paulinienne du
baptémeou de la céne et lessouvenir, empruntés i la tradition religieunse
renfermés dans le Pentateuque. (Das Evangelium des Pawlus I, (1880)
p. 324.) Le savant critique admwet, b tort sans doute, que l'interprétation
traditionnelle est dominde par l'influence du point de vue johannique,
et 1l a recours A l'hypothese gratuite d'une interpolation : la fin du ver-

THEOL. ET pHIL. 1839, 2



18 P. LOBSTEIN

« Nos péres » traversant la mer sous la nuée tutélaire, « fu-
rent baptisés (ou se firent baptiser) & tov Mwuoiv dans la nuée
et la mer. » Cettepréposition, intraduisible en francais, indique
queles Israélites, en présence de cette manifestation extraor-
dinaire de l'assistance divine, eurent confiance dans le chef
que 'Eternel leur donna pour les sauver. Le terme éBantisavto
(ou éBuntisbioay) s’explique par I'analogie entre l'immersion,
forme primitive du baptéme chrétien, et le passage & travers
la mer et sous la nuée. Mais ce serait faire fausse route que de
chercher & établir un parallélisme rigoureux et minutieux
entre les différents éléments de analogie indiquée par I'apdtre.
Il convient plutot de laisser a ce rapprochement sa significa-
tion générale : la comparaison porte sur le caractére céleste
et divin de la grice dont les péres el nous-mémes avons été
Pobjet de la part du Seigneur 1.

Il en est de méme de la seconde faveur rappelée par 'apotre
au souvenir et a4 la conscience de ses lecteurs. A la suite de la
délivrance initiale, les Israélites recurent les bienfaits néces-
saires a leur conservation, la manne du ciel et 'eau du rocher.
Ces dons correspondent, aux yeux de l'apotre, au pain et au
vin de la cene. Ou réside le terme de comparaison, qui fait le
nerf de la pensée de Paul ? L’attribut par lequel Paul caracté-
rise la nourriture et la boisson des Israélites au désert est sus-
ceptible d’interprétations différentes : « les péres » mangeérent
tous de la méme nourriture spirituelle, ils burent tous du
méme breuvage spirituel. La signification qui me parait le mieux
répondre au contextle et a la conception générale de P'apdtre
est celle que 'on obtient en se reportant au passage Gal. IV,
292, Dans celte allégorie fameuse des deux fils d’Abraham,
l'apotre oppose a 'enfant ne selon la chair le fils né selon 'es-
set4(« ils buvalent® un rocher spirituel qui les suivait ; ce rocher c’était le
Christ ») serait une glose explicative inspirée 4 un copiste postérieur par
le souvenir de la conception particuliere du quatrieme évangile.

t M. Heinricr, Das erste Sendschreiben des Apostels Paulus an die Korin-
ther. 1880, p. 261, sq. -— M. Weiss, Theol. des Neuen Testaments, § 83, a,

Anm. 1.
2 M. Gober, Commentaire sur la premiére épitre aux Corinthiens, t. 11

(1887), p. 6.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 19

prit, enfant de la promesse!. Or Isaac, non moins qu’lsmaél,
était né d’Abraham et ’apdtre n’indique en aucune fagon qu’a
ses yeux les lois de la génération alent €té supprimées ; mais
Pappréciation naturelle de la naissance d’Isaac s’évanouit a la
lumiére de la signification religieuse du fait. Réalisation des
promesses divines, gage bienheureux des bénédictions accor-
dées par 'Eternel & Abraham, la naissance d'Isaac estle fruit
d’une grace particuliere faite au pere des croyants, un don qui
procéde a la fois de la toute-puissance et de 'amour de Dieu.
— Ainsi « le pain du ciel 2 » et 'eau du rocher, produits immé-
diats de la force créatrice et dispensations miraculeuses de la
faveur divine, sont envisagés par l'apotre du point de vue reli-
gieux ; en appelant 'un et autre un aliment et un breuvage
pneumatique ou spirituel, 1l n’entend pas se prononcer sur la
substance de la manne ou de 'eau ; son esprit ne spécule point
sur la nature matérielle ou immatérielle, physique ou métaphy-
sique de la nourriture ou du breuvage ; il serenferme dans ’en-
ceinte sacrée de la foi, qui contemple et bénit dans la conserva-
tion merveilleuse d’Israél au désert, les effets de I'assistance et de
la griace de Dieu. — Si cette explication estjuste, il n’est pas dif-
ficile de déméler le sens du parallélisme établi entre la manne et
le pain de la céne, entre I'eau du rocheret « la coupe de béné-
diction?. » (Uest une notion éminemment religieuse qui rappro-
che et domine lesdeux termes de la comparaison : les aliments
mentionnés par 'apotre sont rapportés par lui 4 'intervention
souveraine de Dieu, au déploiement de cette force divine et
surnaturelle que Paul désigne du nom de mvedpa®.

t Trad. de M. Reuss: Comme alors celui qui était né selon 1'ordre de
la nature (rata gopra gevwqfels) perséeutait celui qui était né selon
lesprit (rév RUT meﬁiua), ainsi 1l en est encore maintenant. M. STaPFER
traduit aussi ruta odpxa : selon Vordre de la nature (ouv. cit. p. 530).

2 Ps. LXX VI, 24; Néh. 1X, 15; Sap. XVI, 20. Cf. Jean VI, 31 sq. —
L'explication que j'essaie de défendre est indépendante du sens que I'on
attache h la seconde partie du verset 4.

3 M. HerMANN ScuuLtz, Zur Lehre vom heiligen Abendmahl, 1886, p. 132-
133.

4 M. Wexpr, Die Begriffe Fleisch und Geistim biblischen Sprachgebrauch,
1878, p. 158-160.



20 P. LOBSTEIN

Est-il possible, est-1l permis de tirer des conclusions doctri-
nales de ce passage et d’y recueillir quelques données concer-
nant le dogme de la sainte céne ?

Le caractére essentiellement parénétique de tout le contexte,
les intentions pratiques de Paul qui cherche a tirer de ’histoire
sainte les applications religieuses dont elle est susceptible,
I'influence incontestable de 'exégése rabbinique qui a marqué
de son empreinte plusieurs traits de la typologie indiquée par
I'apotre, tout cela doit assurément nous rendre circonspects
et nous rappeler que la valeur ou l'autorité dogmatique de la
présente exhortation est loin d’étre absolue. Il importe surtout
d’écarter sans hésitation une interprétation qui, bien que dé-
fendue avec habileté par quelques théologiens éminents?2, mé-
connait compliétement le point de vue de Paul et dénature ou
dépasse sa pensée.

L’apotre, nous dit-on, suit I'opinion assez répandue dans les
écoles juives, d’apres laquelle la manne et ’eau du rocher au-
raient été des corps célestes d’une substance absolument sur-
naturelle et divine. Cette conception il 'applique au pain et au
vin de la céne, qu’il considére comme des éléments d’une na-
ture supérieure, en sorte que notre passage renfermerait le
germe du dogme de la transsubstantiation. — Cette explication
repose sur une fausse interprétation de 'épithéte spirituel ou
pneumatique, qui ne désigne pas la nature de la nourriture ou
du breuvage, mais présente ceux-ci comme des dons miraculeux
de la providence divine. En outre, la combinaison exégétique
que nous combattons péche par la base. Sans doute les allusions
ala tradition rabbinique sont d’une transparence qu'une exégése
sainement historique n’a aucun intérét a4 ohscurcir, mais il est
certain que le point de départ de Paul est ailleurs. En rappe-

1 M. Wasnwirz, L'apdtre saint Paul et le judaisme de son temps, (séance
publique de rentrée de la faculté de théologie de Montauban, 10 novem-
bre 1887), p- 35-36, 48.

2 En premiere ligne par Riickert, dans son commentaire sur la pre-
miere épitre aux Corinthiens, 1836, p. 260-262, et dans sa monographie sur
la sainte cene, p. 211-216. — Lire 'intéressante critique de Baur, Theolo-

gische Jahrbiicher, 1857, p. 515-547, et les observations de M. H. Scaurrz
0. ¢. p- 131-133.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 21

lant aux Corinthiens que les dons les plus extraordinaires de
la grice divine peuvent aboutir aux chatiments les plus redou-
tables, il songe dés le début aux privileges dont jouissent
les chrétiens, car c’est des chrétiens qu’il s’agit et c’est a eux
qu’il s’adresse; seulement pour illustrer sa pensée par des
exemples familiers & ses lecteurs et pour lui donner lautovité
d’une parole scripturaire, il rapproche les grices accordéesaux
chrétiens des bienfaits dont Israél fut I’objet. Dés lors il ne pa-
rait pas douteux que le souvenir du baptéme et de la cene fut
de prime abord présent a l'esprit de Paul!; l'apdlre, en quéte
d’un type qui correspondit & 'un et & 'autre, trouva ’analogie
qu’il signale entre les expériences des peres et les sacrements
du peuple de la nouvelle alliance. La typologie rabbinique est
ainsi mise au service de la foi chrétienne ; celle-ci n’est point
déterminée par celle-1a, et ceux qui s’imaginent que la concep-
tion paulinienne est le corollaire d’une allégorie en usage dans
les écoles juives prennent le contre-pied de la vérité histori-
que. Il s’ensuit que les conclusions dogmatiques que quelques
interprétes ont tirées de notre passage ne soutiennent pas
I’examen, et que tout essai d’y trouver les éléments du dogme
catholique procéde d’un contre-sens de 'exégese.

Ce contre-sens éliminé, quel usage le dogmatiste a-t-il le
droit de faire de la parole de Paul? Il reste I’idée générale qui
constitue le fond méme de I’exhortation apostolique, c’est que
la céne est un don de la grice divine, une bénédiction spiri-
tuelle qui impose & ceux qui y participent les plus saintes obli-
gations. — En second lieu, le rapprochement entre la céne et
lanourriture d’Israél dans le désert semble indiquer que I’apd-
tre envisage la céne comme un aliment du chrétien, aliment
qui sert « & maintenir dans le salut ceux quiy sont entrés par
la foi professée dans le baptéme2 » — Enfin la réunion du
baptéme et de la céne, mentionnés simultanément au début de
notre passage, nous autorise & rapprocher ces deux actes que

! Jamais Paul n’elit employé 1'étrange expression &g ov Mwvonv Bamnti-
oavto 8'il n'était parti de la notion du baptéme. Ct. M. Wriss, Lekrbuch
der biblischen Theologie des Neuen Testaments, § 85, a, Anm. 1.

2 M. GooET, ouv. cit. p, 5.



292 P. LOBSTEIN

la dogmatique postérieure a appelés des sacrements ; sans doute
la notion générale du sacrement est le produit d’une abstrac-
tion théologique encore étrangére au systéme paulinien, mais
on ne risque pas de trahir la pensée de 'apotre en établissant
un lien entre le baptéme et la céne, celui-la « représentant la
grice d’entrée dans la vie nouvelle, » celle-ci « la grice par la-
quelle nous y sommes maintenus et affermis?. »

Telles sont les conclusions dogmati{iues fournies par I’exhor-
tation morale et religieuse que 'apOtre adresse 4 sa commu-
nauté de Corinthe. [l ne me semble pas légitime d’aller au dela
de ces simples indications. Les dogmatistes qui entreprennent
de tirer de notre passage des affirmations positives sur la na-
ture de la céne, sur la substance des éléments qui la consti-
tuent, font manifestement violence & nos textes. Paul ne s’ar-
réte point & des considérations sur ce que l'ancienne ortho-
doxie appelait la materia ceelestis ou terrestris du sacrement ;
le seul terme qui parait renfermer une allusion a cet ordre
d’idées doit étre expliqué autrement; il n’a aucune signification
métaphysique, il a un sens purement religieux. Pour préciser
I'enseignement de P'apdtre touchant Ja ceéne, il faut étudier
d’autres passages. Nous y trouverons la réponse a quelques-
unes des questions posées, mais non encore résolues préce-
demment.

IV

La seconde déclaration de I'apotre qu’il convient de sou-
mettre & une analyse attentive a, comme sa premiere exhor-
tation, un caractére essentiellement pratique et parénétique.
L’intention de Paul n’est nullement de formuler un enseigne-
ment dogmatique sur la sainte céne; son but n’'est pas de ré-
pondre & des problemes qui n’avaient pas encore été souleves
et qu’il était loin de prévoir. Ici comme ailleurs, il ne suffit pas
de s’attacher & une expression isolée pour en faire la base
d’une théorie doctrinale; il faut considérer le contexte et sai-

1t M. Gober, o. c. 1l, 79-80. — Cf. Baur, Neutestamentliche Theologie,
p- 200. — M. Weiss, 0. ¢. § 85, a.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 23

sir, dans son ensemble, 'argumentation de l'apotre et les
conséquences pratiques qu’il fait découler de ses prémisses.

« Pour ces raisons, mes bien-aimés, fuyez loin de I'idolétrie !
Je vous parle comme & des hommes raisonnables, jugez vous-
mémes de ce que je dis. La coupe de bénédiction que nous
bénissons n’est-elle pas une communion avec le sang du
Christ? Le pain que nous rompons n’est-il pas une communion
avec le corps du Christ? Il n'y a qu’un seul pain; de méme, si
nombreux que nous soyons, pous ne formons qu’un seul
corps; car tous nous avons notre part de ce seul pain. Consi-
dérez I'Israél selon la chair; est-ce que ceux qui mangent ce
qui est sacrifié ne sont pas en communion avec 'autel? Qu’est-
ce & dire? que la viande sacrifiée aux idoles soit quelque
chose? ou qu’une idole soit quelque chose? Non! mais ce
qu’ils sacrifient, ils le sacrifient aux démons, et non & Dieu.
Or, je ne veux pas que vous soyez en communion avec les
démons. Vous ne pouvez boire a la fois & la coupe du Seigneur
et & la coupe des démons, vous ne pouvez participer a la table
du Seigneur et 4 la table des démons! Ou bien voulons-nous
provoquer le Seigneur? Sommes-nous plus forts que lui ?7»
(1 Cor. X, 14-22.)

La portée générale de l'allocution apostolique est parfaite-
ment claire dés qu'on replace les paroles de Paul dans leur
milieu historique ; les difficultés ne résident que dans certains
détails qui d'ailleurs s’éclairent aisément & la lumiere de I’en-
semble.

On sait que notre passage est emprunté aux instructions que
lapotre, consulté par sa communauté de Corinthe, adresse &
cette église sur 'usage des viandes consacrées aux idoles et
sur la participation aux repas de sacrifices.

Paul avait devant lui des chrétiens qui ne voyaient aucun
mal & prendre part 4 des fétes de famille inaugurées par des
sacrifices idolatres, et d’autres qui avaient horreur de manger
de la viande achetée au marché, mais provenant originairement
des autels; d’un cdté, des scrupules excessifs de conscience
qui rappellent la rigidité du pharisaisme judaique!; de 'autre,

! Cependant ces chrétiens timides étaient incontestablement d’origine



24 P. LOBSTEIN

une légeéreté de conduite qui frisait l'indifférence religieuse
et bravait le scandale!.

Comment l'apotre résout-il ces difficultés de maniére a
réagir & la fois contre la superstition des uns et contre le liber-
tinisme des autres? En principe, Paul est d’accord avec les
libéraux de Corinthe qui, seplacant au point de vue du mono-
théisme chrétien et contestant la réalité et la puissance des
divinités paiennes, considéraient la viande offerte sur les
autels du paganisme comme une viande ordinaire. Mais, si
Papotre adhere théoriquement & ’adage répété par les «forts»:
« Toutes choses me sont permises » (VI, 12; X, 23), il ne se
renferme pas dans le domaine de la simple connaissance et de
la vérité abstraite: il en vient & 'application et & la pratique ;
il se rappelle qu’il y a des chrétiens encore nal éclairés, des
consclences encore faibles, des dmes qui n’ont pas encore
réussi & s’émanciper complétement des préjugés d’autrefeis.
La régle que l'apotre formule en pareil cas n’est pas déter-
minée par la logique pure du doctrinaire, elle s’inspire de la
charité fraternelle du chrétien. Les croyants affranchis et plus
avancés dans la connaissance chrétienne, ceux qui n’attachent
aucune valeur aux objels tenant & l'ancien culte, doivent
meénager et respecter les scrupules des faibles; qu’ils sachent
au besoin sacrifier leur propre liberté, afin de ne pas entrainer
leurs fréres & agir contre leur conscience; la norme supréme,
¢’est ’édification du prochain, c¢’est 'amour. « Libre de tous,
dit I'apdtre en invoquant I'exemple qu’il donne lui-méme aux
églises, libre de tous, je me soumets a tous, pour gagner plus
d’ames au Christ. » (1 Cor. IX, 19.) Cependant cet assujettisse-
ment volontaire, inspiré par 'amour, est en méme temps une
salutaire école, une discipline nécessaire aussi & celui qui la
pratique, puisque sans la plus sévere vigilance, sans le renon-

paienne: ils ne pouvaient se dégager tout & coup et completement de la
croyance a la réalité et & la puissance des divinités qu'ils avaient,
adorées. Cf. M. Houstew, o. c. 311 sq. et passim; M. Gooer, o. c. 11, 2-3,
20-21; M. WeizsEcker, Das apostolische Zeitalter der christlichen Kirche
1886, p. 678.

1 M. Reuss, Les épitres pauliniennes, t. 1 (1878), p, 198.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 25

cement & soi-méme, le chrétien est exposé 4 perdre sa cou-
ronne !. Le sort des Israélites pendant Jeur marche & travers
le désert est un effrayant exemple qui confirme & jamais cette
vérité?.

Ainsi par ’enchainement de son discours 'apdtre en arrive
a interdire finalement d’une maniére absolue la pratique qu’il
avait d’abord tolérée au point de vue de la théorie et des prin-
cipes. Il estime que le chrétien doit s’abstenir completement
de toute participation aux repas de sacrifices. Cette abstention,
il ne la motive plus seulement en rappelant les égards de cha-
rité dus aux consciences faibles; non, il la recommande & tous
les croyants; il les met tous en garde conire les tentations
auxquelles ils pourraient succomber, s’ils se mélaient a la
société et aux réjouissances des idolatres. « Fuyez loin de I'1-
dolatrie! » C’est le mot d’ordre qu’il leur donne, c’est le dé-
cisif et solennel avertissement qu’il cherche a justifier devant
leur raison, afin de le graver plus avant dans leur conscience
et dans leur cceur: « Je vous parle comme & des hommes
raisonnables, jugez vous-mémes de ce que je dis!»

La participation aux repas de sacrifices est incompatible
avec I’état de chrétien, telle est 'idée maitresse du texte dans
lequel 'apoOtre est amené & parler de la sainie céne.

Celle-ci, en effet, correspond dans la nouvelle alliance aux
festins célébrés par les paiens en I'honneur de leurs dieux,
aux repas sacreés qui, chez les Israélites, accompagnaient et
complétaient les sacrifices. La valeur probante de la vérité
que Paul veut démontrer aux Corinthiens réside dans l'ana-
logie entre ces institutions communes aux trois sphéres reli-
gieuses qui se partageaient alors le monde 3. Cette analogie, il
est vrai, ne porte que sur le coté formel des rites, puisque le

1 Cette transition entre la premiere partie de 'argumentation et la
seconde (IX, 24-27; X, 1 suiv.) a été fort bien marquée par M. Reuss, Les
épitres pauliniennes, 1878, p, 209-210. Cf. M. Gooer, ouv. cit. 1I, 63;
M. Weiss, Lehrbuch der Einleitung in das Neue Testament, Berlin 1886
p- 209.

2 Voir plus haut, § IIL

3 Ctf, M. Reuss, oun. cit. p. 213.



26 P. LOBSTEIN

fond du raisonnement consiste & montrer que le repas sacré
établit un rapport entre celul qui ordonne ou offre le repas, et
celui qui y participe; mais 'argumentation de 'apotre ne laisse
pas d’étre décisive, dés qu'on en admet les prémisses.

Les banquets célébrés par les paiens a la gloire de leurs
divinités livrent les sectateurs de ces cultes & une intluence
diabolique ; en s’associant aux tétes paiennes, en s’asseyant &
la table des idoles, ceux qui participent aux repas de sacrifices
entrent en communion avec les démons. Sans doute, il n’y a
pas de faux dieux existant dans le monde et il n’y a de Dieu
quun seul (1 Cor. VIII, 4) ; mais le paganisme n’est-il pas
I’empire des ténébres, le domaine propre du Dieu de ce monde?
(2 Cor. IV, 4.) Comment donc I’adoration des idoles ne voue-
rait-elle pas ceux qui s’y adonnent & la malfaisante et funeste
action des démons ? C’est donc bien & eux que vont les sacri-
fices des paiens, c’est avec eux que s’unissent les idolétres!

De méme les Israélites qui mangent de ce qui est sacrifié
dans les parvis du temple, entrent en communion avec l'autel,
symbole de la présence miséricordieuse de Jaheveh; ils res-
serrent ainsi le lien qui les rattache a la théocratie ; ils recueil-
lent les graces et les bénédictions que I’Eternel a confiées a
son peuple ; ils sont placés sous l'influence salutaire et bien-
heureuse de Dieu lui-méme.

L’apdtre n’hésite pas a4 appliquer & la sainte céne l'idée gé-
nérale qui fait le nerf de sa double argumentation concernant
les banquets paiens et les repas sacrés d’lsraél. ll insiste avec
une grande énergie surla communion réelle qui se forme entre
Christ et le croyant par la participation & la céne; cette commu-
nion est incompatible avec toute pratique idolatre et paienne :
« Vous ne pouvez boire & la fois & la coupe du Seigneur et 4 la
coupe des démons; vous ne pouvez participer & la table du
Seigneur et a la table des démons. » (Vers. 21.) Pour faire
ressortir avec plus de force la contradiction morale et reli-
gieuse, la criminelle inconséquence d’une tolérance qui pré-
tendrait & unir les cérémonies du paganisme et le culte chré-
tien, Paul rappelle & son Eglise quela coupe de bénédiction est
une communion avec le sang du Christ, et que le pain rompu



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 27

par les fidéles est une communion avec le corps du Christ.
Rien de plus intime, rien de plus sacré qu’un rapport sem-
blable! Et il n’exclurait pas tous les rites idolidtres! Et le
convive du Seigneur se mélerait aux fétes que les paiens don-
nent & leurs divinités, et il prendrait part aux festins célébrés
a la gloire des démons! Quelle absurdité, et quelle profana-
tion!

Si tous les interpretes sont d’accord sur la signification géné-
rale de 'argumentation et de ’exhortation de Paul, il n’en est
pas de méme dés (qu’on en vient aux expressions qui désignent
particuliérement la sainte cene. A vrai dire, tout le débat se
concentre sur un seul verset (1 Cor. X, 16). Qu’est-ce que
I’apotre entend par xowevie Tob alpatos, vowwvie T6) owpaTo; TOD
xpeorob ? Quel est le mode de cette participation au sang et au
corps du Christ? S’agit-il d’une union mystique ou métaphy-
sique avec le sang et le corps du Seigneur, en sorte que ’a-
potre formulerait ici une conception analogue & celle de la
transsubstantiation des catholiques ou & celle de la consub-
stantiation des luthériens ? Ou bien est-il question d’une parti-
cipation morale et religicuse aux fruits du sacrifice du Christ ?

Il me semble que I'’examen attentif du contexte de notre
verset donne aisément la clef des difficultés que les exégétes
ont découvertes dans notre passage.

L’analogie que I'apotre signale entre la céne et les repas de
sacrifices chez les paiens et les Israélites implique la reéalité
positive du rapport qui unit le Christau communiant, mais elle
exclut toute idée d’une participation matérielle & la substance
du corps ou du sang du Seigneur. Essayons de le montrer 1.

Le raisonnement relatif aux démons et & ’autel de la théo-
cratie judaique ne porterait pas et n’aurait aucune valeur s’il
ne s’agissait pas d’'une communion réelle étallie par la céne

! L’explication que j'essaie de défendre dans les pages qui vont suivre
(comp. M. REuss, o. ¢. p. 212-215; M. Goper, 0. ¢. I1, 94-101; M. Scrurtz. 0. C.
133-135) est directement opposée h celle qu’ont donnée non seulement
quelques théologiens dominés par des préoccupations confessionnelles
(Hormann, Schriftbeweiss 11, 2 (1855), 205-245; id. Die heilige Schrift neuen

Testamentes zusammenhingend untersucht 11, 2 (1864) 219-220; Tromasis,
Christi Person und Werk , 111, (1861), p. 64 sq.), mais aussi les exégetes



28 P. LOBSTEIN

entre le croyant et Jésus-Christ. De méme que les démons
exercent réellement une influence funeste et pernicieuse sur
ceux qui prennent part aux repas de sacrifices paicns, de
méme que 'Israélite, célébrant le festin religieux en présence
de lautel, entre véritablement en relation avec Jaheveh et se
place sous la bénédiction efficacede I’Eternel, ainsi le chrétien
qui s’approche de la table du Seigneur est initié par la céne a
une communion intime et effective avec lui. (’est précisément
la réalité de ces rapports qui constitue l'incompatibilité de
I’état de chrétien avec la participation aux repas de sacrifices
et aux cérémonies du culte paien.

Est-ce & dire cependant que cette communion réelle et posi-
tive du communiant avec le Ghrist consiste en une participa-
tion physique et matérielle au corps et au sang au Seigneur?
Suppose-t-elle je ne sais quelle transsubstantiation métaphy-
sique des éléments de la céne? L’apdtre enseignerait-il ainsi
une manducatio oralis de la substance du sang et du corps du
Christ? Nullement, car dans ce cas aussi, toute 'argumenta -
tion de l'apotre serait défectueuse. En effet, selon cette inter-
prétation, il faudrait admettre aussi la présence réelle et maté-
rielle de la divinité dans les victimes immolées sur les autels.
Il régne un parallélisme parfait entre les expressions la coupe
du Seigneur et la coupe des démons, la table du Seigneur et
la table des démons. Le Seigneur ou les démons ne désignent
pas I'aliment de ceux qui prennent part 4 lacéne ou aux repas,
mais 'ordonnateur du rite sacré. Il est donc bien clair que ce
nest pas la substance de ce que le communiant recoit dans la
céne qui fonde le rapportentre lui et le Christ. La comparaison

qui entendent appliquer une méthode sévirement historique. RiickerT
(ouw. cit. p. 2t6-232) reproduit et cherche a confirmer 'opinion que lui a
suggérde l'interprétation erronée de 1 Cor. X, 3-4 (comp. surt. p. 224).
M. Hewrict essaie de comprendre l'apdtre en lexpliquant a l'aide
des idées johanniques (ouv. cit. 274). — D'autre part, M. HoLsTEN ne
trouve dans notre passage aucune trace de la notion d’'une communion
du Christ avec les croyants ; cette idée, particulitre au quatrieme évan-
gile, serait completement étrangere & Paul, qui ne voit dans la céne
qu’un repas sacré, exprimant et réalisant I'unité spirituelle de la commu-
nauté chrétienne. (Ouw. cit. p. 327 et suiv.)



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 29

ou l'analogie porte sur Pacte religieux par lequel a lieu I'initia-
tion & cette xowevia dont parle I'apotre. En d’autres termes, le
lien dont Paul affirme avec une sisolennelle énergie la vivante
réalité, est d’une nature spirituelle; c’est un lien qui, pour
étre religieux et moral, n’en constitue pas moins une profon.ie
et intime unité. |

La justesse de cette interprétation est confirmeée par quelques
observations bien simples. Il n’est pas douteux que l'apodtre
parle des repas de sacrifices et qu’il insiste sur la corrélation
entre ces repas et la céne du Seigneur. C’est dire qu’il envisage
la mort de Jésus comme un sacrifice; dés lors, en parlant du
corps et du sang du Christ, il désigne son corps terrestre qui fut
livré & la mort et son sang qu’il versa sur la croix. En outre,
pourquoi Paul reléverait-il I'acte symbolique derompre le pain
(v. 16), s’il nesongeait pas & lamort violente du Sauveur ? L’in-
terprétation spirituelle est donc la seule qui soit possible, puisque
I’apdtre se reporte au moment ou le Seigneur n’étail pas en-
core glorifié 1. Que si le moindre doute subsistait & cet égard,
il serait levé par une déclaration catégorique de la premiére
aux Corinthiens : la chair et le sang ne sauraient étre un élé-
ment de la vie céleste & venir; la notion d’'un sang glorifié
renferme une contradiction irréductible et que réfute absolu-
ment tout le systeme de la théologie paulinienne (1 Cor. XV,
50). Enfin le texte dans lequel lapotre raconte la célébration
de la premiere céne, atfirme implicitement le caractére nor-
matif del'institution du Seigneur 2. Comme il n’est pas néces-
saire de démontrer que le sang non encore répandu de Jésus
ne pouvait étre communiqué aux apotres, le passage1 Cor. XI,
23-25 suffirait & lui seul pour exclure l'interprétation réaliste
du verset dont nous cherchons a déterminer le sens. En par-
lant d’une communion avec le sang et avec le corps de Jésus-
Christ, Papotre ne saurait entendre qu'une communion pure-
ment spirituelle.

! 1l est permis de renvoyer dies maintenant & 1 Cor. XI, 24 : les mots
70 Umép vusv se rapportent évidemment au Christ qui a souffert et est
mort pour les fideles (cf. Rom. V, 6-8).

* Voir plus haut Introduction § 11.



30 P. LOBSTEIN

Notre verset ne renferme pas d’indication plus précise sur
lanature de cette communion du croyant avec Christ. L’apotre
se borne a en affirmer la pleine et entiere réalité ainsi que la
spiritualité parfaite. L’argumentation par laquelle il motive et
appuie 'exhortation qu’il adresse aux Corinthiens était déci-
sive et convaincante. Paul n’avait nul intérét & s’arréter plus
longuement & une explication ou & une analyse de la nature ou
des effets de la céne; ce n’est méme que par voie indirecte
qu’il esl possible de dégager et de recueillir 'enseignement
dogmatique incidemment contenu dans ses paroles. Mais cet
enseignement est suffisamment clair : lapotre considére la
sainte céne comme une participation réelle aux bénédictions et
aux bienfaits que la mort du Sauveur assure au croyant 1.

Cependant cette formule n’épuise pas le contenu doctrinal
de I’exhortation apostolique. Le verset qui suit le passage ana-
lysé jusqu’ici ouvre un point de vue nouveau et précieux. De
I'importance religieuse de la céne découle son efficacité mo-
rale, puisque la communion du chrétien avec Chrisl est la
base et la condition de I'union des chrétiens entre eux. Le lien
qui unit les croyants a leur commun chef les unit les uns
aux autres comme membres du méme corps. Tel est le sens
du verset 17 de notre chapitre. « Il n’y a qu'un seul pain; de
méme, si nombreux que nous soyons, nous ne formons qu'un
seul corps, car nous avons notre part de ce seul pain. » Cette
considération ne pouvait que renforcer le molif principal in-
diqué par I'apotre pour prouver aux Corinthiens I'incompati-
bilité de I’étal de chrétien avec les cérémonies du culte paien.
Prendre part aux repas de sacrifices et se joindre ainsi aux

! Rien n’autorise & établir une distinction entre les deux moments
ou éléments de la cene, et c’est bien & la céne tout entiere qu’il faut ap-
pliquer ce que dit M. Gober de la coupe seule : « C'est la prise de posses-
sion de cette rémission des péchés dont a parlé Christ lui-méme en fai-
sant passer la coupe et par laquelle nous sommes placés dans l'atmo-
sphere pure et lumineuse de I'adoption divine. » (Commentaire sur la
premiére épitre aux Corinthiens, 11, 98) L'opinion des interpretes qui
admettent que I'apotre faisait dériver des eftets différents du pain ou du
vin de la céne, échoue contre les passages X, 17; X1, 29, o1 il est unique-
ment question du pain. (Cf. M. Wgiss, ouv. cit. § 85, d. not. 6.)



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 31

dolitres, ce n’est pas seulement se séparer de Christ, c’est
aussi briser le lien qui rattache le fidéle 3 la communauté
chrétienne. A 'apostasie religieuse vient s’ajouter le divorce
moral qui rompt 'union fraternelle des croyants. Quoique I'a-
potre n’insiste pas davantage sur cette idée, il serait faux de
penser qu’il n’y attachait qu’une médiocre importance. Loin
de la : Punité des membres de 1'Eglise, cette unité qui se réa-
lise par la céne et qui s’y exprime de la maniére la plus signifi-
cative, est une conception essentielle dans 'organisme de la
théologie paulinienne. En formulant ses conclusions dogma-
tiques, la théologie devra tenir compte de cette notion, trop
négligée par quelques interprétes, peut-étre méme par l'une
ou I'autre des confessions chrétiennes,

Est-il possible de recueillir, dans le passage que nous avons
étudié, d’autres contributions a Vintelligence dogmatique de
la sainte céne? Si je ne m’abuse, 1l ne reste plus guére que
deux expressions qui présentent quelque intérét a cet égard.

En mentionnant « la coupe de bénédiction » (la troisiéme
coupe que le pere de famille faisait circuler pendant le repas
pascal), apotre ajoute les mots « quenous bénissons. » Suivant
I'interprétation la plus plausible, cette phrase renferme une
allusion & une formule de bénédiction ou de consécration se
rapportant & la coupe au moment ol on la faisait circuler. Il
est probable que cette formule sortit tout naturellement de la
priere d’action de grices prononcée par le chef de famille is-
raelite au moment ol 1l présentait la coupe & ceux qui I’entou-
raient. Les textes qui racontent Uinstitution de la cénerappor-
tent positivement que Jésus « rendit grices » ou « dit des pa-
roles de bénédiction » en rompant le pain et en passant la
coupe. La bénédiction & laquelle Paul fait allusion était-elle la
reproduction précise des paroles de Jésus ? Avait-elle déja pas-
sé & I'état de formule liturgique ? Etait-elle dite par la commu-
nauté entiére, comme le pluriel « nous bénissons » semble I'in-
diquer ? Impossible de résoudre ces questions, puisque les do-
cuments suffisamment anciens nous font défaut!. Quoi qu’il en

tLa Awayn qui, comme on sait, renferme deux prieres eucharistiques
empreintes d'une puissante et intime ferveur (chap. 1X-X), semble pres-



32 P. LOBSTEIN

soit, c’est recourir & une conjecture absolument dénuée de fon-
dement, que de trouver dans les mots de 'apotre la trace d’'une
formule magique, destinée & opérer le changement des élé-
ments de la céne ou & exercer sur les communiants une action
mystérieuse et surnaturelle.

Enfin ’on a rappelé souvent, et avec raison, que le mot de
communion (rawwviz), employé deux fois par 'apotre, & 'occa-
sion de la coupe et du pain, est devenu I'un des termes usuels
pour désigner le sacrement de la céne. (Vers. 16.) Il est peude
dogmes dont le nom méme soit directement scripturaire, et ’'on
concoit que les exégétes ou les dogmaticiens, qui font résider
dans les mots le caractére biblique d’une doctrine, s’empres-
sent de constater cet accord entre le langage apostolique et la
terminologie recue. Il n’est pas possible, d’ailleurs, de mécon-
naitre 'importance de cette expression, qui traduit sans aucun
doute I'une des idées maitresses de l’enseignement de Paul
touchant la céne, je veux dire la relation de vie que la céne
établit entre le Seigneur et le croyant 1,

Il nous reste & examiner un dernier passage qui traite plus
directement encore de la sainte céne et qui ajoutera aux résul-
tats précédemment acquis quelques indications qu’il n’est pas
permis de négliger.

v

Le troisieme texte de la premiére épitre aux Corinthiens
qui se rapporte a la sainte céne esl le plus étendu; il est
aussi le plus important, puisqu’il aborde plus directement la
matiére et qu’il renferme le récit de 'institution de la céne. Et
cependant ce passage, comme les autres, aun caractere essen-
tiellement pratique et parénétique; ce n’est pas un exposé
doctrinal, c’est une exhortation morale et religieuse, qui dé-

crire & la communauté entiere l'usage hiturgique de ces prieres. Quant
aux prophetes, il leur est permis de rendre grice dans les termes qu’ils
voudront.

! Et non point comme le veut M. Hovstex (ouv. cit. p. 323) la relation
formée entre les fideles par la participation a la cene. Cf. M. Gober,
ouv. cit. 11, 99.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 33

bute par un blame sévére et s’achéve par un séricux et solennel
avertissement. La mention du dernier repas de Jésus, la repro-
duction des paroles de l'institution, I'’évocation de ces souvenirs
sacrés de I'histoire évangélique, sont inspirés et dominés par
le désir de réprimer les désordres et de réformer les abus qui
avaient dénaturé le caractére des agapes chrétiennes et pro-
fané la sainteté du repas du Seigneur. Aussi bien les indica-
tions dogmatiques contenues dans les paroles de 'apotre sont-
elles accidentelles, nécessairement incompléetes et orientées
d’aprés le point de vue particulier et immédiat de Paul. Pour
recueillir les éléments caractéristiques et constitutifs du dogme
de la cene, il faudra donc que le théologien tienne scrupuleu-
sement compte des données historiques, afin de faire le départ
entre les vérités générales incidemment relevées par 'apotre
et les instructions spéciales suggérées par la situation et les
besoins du moment.

Comme les deux exhortations apostoliques que nous avons
étudiées précédemmeut, notre passage est parfaitement clair
dans son ensemble; les difficultés, et par conséquent les con-
troverses, portent sur quelques détails, ou plutdt les difficultés
exégétiques procedent peut-étre des luttes confessionnelles et
des préjugeés dogmatiques.

[.e premier reproche que l'apOtre adresse a ’église de Co-
rinthe a une portée générale. Les assemblées de culte qui de-
vraient servir a resserrer et a fortifier I'union des membres de
la communauté, donnent naissance a des scissions funestes,
puisque les divisions régnant au sein de ’église se manifestent
et se reproduisent jusque dans les réunions consacrées a I’édifi-
cation commune. « En vous donnant cet avertissement, je ne
vous loue point de ce que vos réunions, loin de vous rendre
meilleurs, vous font empirer. D'abord, en effet, j’apprends que,
lorsque vous vous réunissez en assemblée, il ya parmi vous des
divisions, et j’en crois quelque chose ; car il faut bien qu’il y ait
des partis parmi vous, afin que les bons soient reconnus comme
telsparl’épreavel. » (1 Cor. XI,17-19.) Apres ce reproche, dont

1 M. Staprer traduit plus librement, mais plus élégamment : « pour
qu’on reconnaisse ceux d’entre vous qui tiennent bon. » (Oup. cit., p. 483.)

THEOL. ET PHIL. 1839, 3



34 P. LOBSTEIN

la sévérité est atténuée par la pensée que le mal lui-méme
peut devenir entre les mains du Seigneur une épreuve salu-
taire et un moyen d’épuration, Paul s’éléeve énergiquement
contre la profanation des agapes. Ce qu’élaientdevenus cesre-
pas fraternels, comment ils avaient été profanés par I’'égoisme
et les rivalités, par 'orgueil insolent des riches, par ’humilia-
tion douloureuse des pauvres, par de graves désordres et des
exceés scandaleux, — les paroles séveres de 'apOtre nous per-
mettent de le deviner: « Lorsque vous vous réunissez, ce n’est
point la le vrai repas du Seigneur ¢ue vous prenez. Car quand
on se met a table, chacun se hile de prendre son propre repas
et tel souffre de la faim, tandis que tel autre mange avec exces.
N’avez-vous pas vos maisons, s’il ne s’agit que de manger et de
boire ? Ou méprisez-vous I'Eglise de Dieu en humiliant les
indigents ? Que vous dirai-Je? Vous louerai-je ? Sur ce point-la
je ne vous loue point! » (20-22). — Pour combattre plus effica-
cement de pareils abus, pour réveiller, dans le cceur de ceux
qui les commettent, le sentiment de Pindignité de leur conduite,
lapotre rappelle & ses lecteurs I'institution de la cene par le
Seigneur Jésus, dans la nuit ot il fut trahi : le simple exposé
des faits historiques leur fera comprendre la différence pro-
fonde entre ce repas et les repas ordinaires, destinés i satis-
faire les besoins du corps: « Car jal recu du Seigneur ce que
je vous ai transmis, savoir que le Seigneur Jésus, dans la nuit
o il fut livré, prit du pain, et qu’ayant rendu gréces, il le rom-
pit et dit : Ceci est mon corps, (qui est) pour vous ; faites ceci
en mémoire de moi. De méme aussi, il prit la coupe apres le
repas, en disant: Cetle coupe est la nouvelle alliance en mon
sang; faites ceci, chaque fois, que vous en boirez, en mémoire
demoi» (Vers. 23-25). Si telle est la sainteté de I'institution du
Seigneur, combien grave et coupable en est la profanation !
Commeémoration vivante et reconnaissante de la grice accordée
aux pécheurs par la mort du Christ, la céne exige de ceux qui
prennent part des dispositions intérieures en harmonie avec
le caractére du repas offert et présidé par le Seigneur. S’as-
seoir a la table du Seigneur comwme a un repas ordinaire, ne
pas apprécier a toute sa valeur un acte que le Chef de I'liglise



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE . 3D

a institué lui-méme, participer & la céne sans s’examiner soi-
meéme, c’est porter atteinte au Ghrist, c’est profaner son corps
et son sang, c’est attirer sur soi le juste chatiment du Seigneur,
comme le prouvent surabondamment les expériences faites
par les chrétiens de Corinthe! « En effet, chaque fois que
vous mangez de ce pain et que vous buvez de cette coupe,
vous annoncez la mort du Seigneur jusqu’a ce qu’il vienne.
De sorte que celui qui mange le pain ou boit la coupe du
Seigneur d’une maniere indigne, se rend coupable envers le
corps el le sang du Seigneur. Que chacun s’éprouve donc soi-
méme et qu’ensuite il mange de ce pain et boive de cette coupe.
Car celui qui mange et qui boit, mange et boit sa propre
condamnation, s’il ne reconnait pas le corps du Seigneur.
(’est pour cela qu’il y a parmi vous beaucoup de gens débiles
et malades et que plusieurs personnes meurent. Si nous nous
éprouvions nous-mérmes, Nous ne serions point jugés, mais
quand nous sommes jugés, nous sommes chétiés par le Sei-
gneur, afin que nous ne soyons pas condamneés avec le monde.
Ainsi donc, mes fréres, quand vous vous réunissez pour un
repas, atlendez-vous les uns les autres. Si quelqu’un a faim,
qu’il mange chez lui, afin que vos réunions ne tournent pas
a votre condamnation. » (Vers. 26-34.)

Tel est ce texte fameux, que 'ancienne dogmatique appelait
de préférence le locus classicus a appul du dogme de la cene,
et dans lequel chaque confession puisait & tour de role les dicta
probantia destinés A justifier son inlerprétation particuliére.
Essayons de comprendre les paroles de 'apotre en les abor-
dant sans préventions et en les expliquant a4 'aide du contexte
et des données que nous fournit la situation historique. Quel-
gues points d’une importance décisive pour la définition doc-
trinale de la céne fixeront particuliérement notre attention 1.

On a relevé d’abord les expressions par lesquelles 'apotre

t Il va sans dire que je nereprendrai pas ici la discussion de la valeur
historique duv texte 1 Cor. XTI, 23-25, considéré comme document primitif
de I'institution de la cene. Cet examen détaillé a été entrepris plus haut
chap. I, §§ 1-2. La prdsente étude porte uniguement sur 'idée dogmati-
que de Paul touchant la cene.



36 P. LOBSTEIN

désigne la céne. Les mots xwpiaxdv 3cinvov, littéralement : souper
du Seigneur (v. 20), se rapportent & ’agape qui, en souvenir
du dernier repas de Jésus, avait lieu le soir, et dont la célébra-
tion de la cene formait la cloture et le couronnement. L’ad-
jectif qualificatif »upaxdv établit un lien direct entre ce repas et
le Seigneur : c’est le repas qui appartient au Seigneur et qui
lui est consacré, parce que c’est le Seigneur qui I'a institué et
qui l'offre aux siens. (Gf. 1 Cor. X, 21 : nomnpiov xwpiov, tpamele
xupiov ; 1 Cor. X1, 27 : o moriproy T0b xupiov.)

Le verset 26 exprime 'un des caractéres essentiels et con-
stitutifs de la céne : « Chaque fois que vous mangez de ce
pain et que vous buvez de cette coupe, vous annoncez la mort
du Seigneur, jusqu’a ce qu’il vienne. » La célébration de la
céne est une commémoration constante de la mort du Seigneur,
une vivante prédication de I'amour du Christ qui s’est donné
pour nous, une confession de foi dans l'acception la plus riche
et la plus compléte du terme. Annoncer la mort du Seigneur,
ce n’est pas seulement réciter les paroles de l'institution ou
raconter I'histoire des derniers moments de Jésus-Christ. Cette
explication serait absolument contraire & la notion paulinienne
de la foi et du salut. Comment la récitation d’une formule
liturgique ou la simple narration d’un récit évangélique don-
neraient-elles & la céne son caractére sacré et unique? Com-
ment un usage extérieur, une tradition rituelle ou dogmatique
formeraient-ils 'essence de l'acte eucharistique, s1 bien qu’il
suffirait & apotre de les rappeler a I'église de Corinthe, pour
la faire rougir d’avoir profané le repas du Seigneur. Non, la
parole de Paul a un sens plus profond et plus vaste. L’apdtre
qui ne voulait connaitre autre chose que Jésus-Christ crucifiél,
concentre dans 'acte de la céne le dyog 107 araupo’ 2. Le repas du
Seigneur résume tout I’évangile de la croix ; prendre part & ce
repas, c¢’est rendre témoignage au salut offert par le Sauveur
et assimilé par la foi. Le ressouvenir et la proclamation de la
mort du Seigneur implique donc un acte de foi qui établit entre
le croyant et le Sauveur une communion réelle et intime. Toute

11 Cor. 11, 2.
21 Cor. I, 18.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 37

autre interprétation de ce xatayyédilere Teste en dech de la pensée
de Paul. S’il est vrali qu'on ne peut nommer Jésus Seigneur
que par le Saint-Esprit 1, il est évident que pour annoncer sa
mort, 1l faut que la charité de Christ nous presse et que l'acte
confessé par notre bouche se répéte dans le sanctuaire de notre
dme 2. Ainsi se réalise dans la céne la communion spirituelle
du croyant avec la mort du Christ, communion & laquelle le
chrétien a été initié au moment du baptéme 3. L’affirmation
solennelle de l'ap6tre rappelant aux communiants qu’ils an-
noncent la mort du Seigneur n’est donc qu'une autre expres-
sion pour traduire la pensée énoncée 1 Cor. X, 16 : « La coupe
de bénédiction que nous bénissons, n’est-elle pas une commu-
nion avec le sang du Christ? Le pain que nous rompons n’est-il
pas une communion avec le corps du Christ? »

Ainsi comprise dans toute la plénitude de son acception vé-
ritable, la parole de l'apotre était bien propre a frapper la
conscience de ses lecteurs et 4 y faire naitre une salutaire
confusion. En effet, en disant ce qu’est la communion en prin-
cipe, et en rappelant I'idée méme de I'acte institué par Jésus 4,
Paul rendait plus poignant le contraste entre la volonté du
Seigneur et la profanation de son repas par les abus et les dé-
sordres des Corinthiens : la grandeur du sacrilege se mesure
a la sainteté de I'acte outrageusement avili par une coupable
légéereté.

La transition entre notre passage et I'instruction de I'apdtre
sur la communion « indigne » est dés lors claire et naturelle.
Il importe de saisir exactement et de marquer avec précision
I'enchainement des pensées; car les versets 27-29 ont été 1'ob-
jet de discussions infinies, et la controverse dogmatique entre
les différentes églises chrétiennes s’est jetée avec acharnement
sur quelques termes de notre passage qui ont di servir tour

1 Cor. XII, 3.

22 Cor. V, 14-15; Rom. X, 9-10.

8 Rom. VI, 3-11; Gal. 111, 27; Col. II, 12; Philip. I1I, 10.

“ Le verbe xatayyéidlere est l'indicatif. L'essai tenté par M. HoLsTEN
pour prouver que impératif seul rend la pensée de l'apdtre et répond
au contexte est de tout point malheureux (ouv. cit., 360).



38 P. LOBSTEIN

a tour a confirmer ou & combattre les opinions les plus diver-
gentes.

Il n’est pas douteux que l'avertissement de I'apotre au sujet
de la communion « indigne » soit inspiré par les nécessités de
la situation, c’est-a-dire par les abus et les excés que Paul
condamne et qu’il veut réprimer. L’indignité que flétrit 'apo-
tre consiste dans la légereté et l'indifférence coupable des
Corinthiens qui dénaturent linstitution du Seigneur au point
de faire d'un repas consacré 4 lui un banquet ordinaire, trou-
blé par l'orgueil ou I’égoisme, l’envie ou l'intempérance.
« Manger de ce pain et boire de la coupe du Seigneur d’une
manieére indigne » (avabing v. 27), est évidemment synonyme de
« ne pas discerner le corps » (uh Swaxpiver 7o adpe v. 29). Cette der-
niére expression ne désigne nullement I'incrédulité théorique
ou dogmatique, par exemple la négation de la présence réelle
du corps de Christ dans la céne; une pensée pareille est abso-
lument étrangeére au contexte. « Ne pas discerner le corps du
Seigneur, » c’est le confondre avec tout objet qu’'on peut im-
punément profaner, c’est le ravaler au niveau d’un aliment
ordinaire, ¢’est méconnaitre la valeur et la sainte efficacité du
repas du Seigneur. §’il est vrai que le reproche de I'apoétre
s’adressait & la maniere dont l'acte religieux de la céne élait
altéré par un usage frivole, si rien n’indique que le blame in-
fligé aux Corinthiens était motivé par une fausse conception de
la nature des éléments eucharistiques, si ’exhortation de Paul
a un caractére essentiellement pratique visant une aberration
de la conscience religieuse et non une erreur intellectuelle et
théorique, il faut bien en conclure que 'apdtre n’a pas l'inten-
tion et la prétention de définir dogmatiquement la substance
du sacrement. N'emploie-t-il pas indifféremment, pour dési-
gner la céne, les expressions « ce pain, cette coupe, la coupe
du Seigneur, le corps, le corps et le sang du Seigneur ? » Enfin
la maniere dont il caractérise latlitude des Corinthiens ne
suffit-elle pas & prouver que la communion indigne, objet du
sérieux avertissement de Papdtre, est bien autre chose qu’un
défaut de lumiére ou une hérésie doctrinale ?

Cependant, il y a, dans ces paroles sur la communion indi-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 39

gne, quelques expressions qui ont tout particulierement solli-
cité lattention et exercé la sagacité des exégeétes 1.

Si lapotre déclare « coupable & I’'égard du corps et du sang
du Seigneur, celui qui mange le pain ou boit la coupe du Sei-
gneur d’une maniére indigne » (v. 27) 2, cet avertissement
n’implique-t-il pas une conception différente de celle que nous
avons trouvée jusqu’ici? N’y a-t-il pas 4 autre chose que la
communion a la fois réelle et spirituelle qui nous semblait ré-
pondre & la pensée de l'apotre? « Un homme ne peut étre cou-
pable de lése-majesté si, dans I'objet contre lequel il a péché,
il 0’y a pas la majesté. De méme on ne peut pas dire que celul
qui peche contre la sainte eucharistie, soit coupable & 'égard
du corps et du sang de Christ, si ce corps et ce sang ne sont
pas dans le sacrement 3. » Ce raisonnement, qu’on cherche &
renforcer en y ajoutant la redoutable parole du verset 29,
n’est-il pas absolument décisif, et ne prouve-t-il pas avec une
irrésistible évidence que Paul admet la présence substanticlle
du corps et du sang de Christ dans le pain et le vin de la céne?
Examinons le passage en lui-méme et dans son contexte. Ce
qui nous importe ici, c’est la pensée de I'apdtre et non I'opi-
nion de ses interprétes.

[l résulte clairement de toutes les données que nous a fournies
jusqu’a présent 'étude de la théologie paulinienne, que la céne
est un acte saint, c’est-a-dire soustrait & tout usage profane,
institué dans un but religieux, émané de la volonté du Sei-
gneur, destiné &4 perpétuer le souvenir de la mort du Christ,
et ¢tablissant entre celui-ci et le croyant le rapport d’une vi-

! Lire les excellentes observations de M. H. Scrurrz, Zur Lehre vom hei-
ligen Abendmahl, Gotha 1836, p. 135-137.

* M. GopEr, ouv. cit. 11, 176 : Le terme &oyos, de évéyeabar, étre tenu dans
ou par, indique 'état d'un homme 1ié par le fait d'une faute commise.
Le régime peut &tre, soit la loi qui a été violée (Jacq. II, 10), soit le juge
chargé d’appliquer la loi (Mat. V, 21-22), soit la peine encourue (Mat.
XXVI, 66; Marc 11T, 29; XIV, 64), soit la personne ou l'objet & 1'égard
desquels la violation a eu lieu: c’est dans ce dernier sens qu'est employé
ce terme dans notre passage.

* Wiseman, The Real Presence p. 318-319 (M. Duranp, La question eucha-
ristique élucidée et simplifide, 1883, p. 456).



40 P. LOBSTEIN

vante et réelle communion. Or, il n’est pas nécessaire ’détre
trés versé dans la connaissance de I'Ecriture sainte, pour sa-
voir que tout objet ou tout acte saint, consacré & 1'Eternel et
devenu sa propriété et son partage, ne saurait étre profané im-
punément; la notion méme de sainteté implique et entraine
I'idée d’une réaction divine et d’un jugement frappant l'impie
et le blasphémateur qui ose porter atteinte & ce qui appartient
a Dieu lui-méme. La profanation d’une chose sainte est un ou-
trage infligé & Dieu et, & ce titre, elle porte en elle-mémo
son chitiment et attire sur le profanateur la condamnation et
la mort. Faut-il rappeler les exemples que fournit I’Ancien
Testament & I'appul de cette conception, restée familiére aux
écrivains sacrés de la nouvelle alliance, en particulier & Paul lui-
méme ? L’arche de l'alliance, touchée par une main indiscréte
ou coupable ; les pains de proposition, servant & d’autres usages
qu’a ceux que I'Eternel a ordonnés; la chair des victimes, dé-
tournée du service de ’autel ; la montagne de Sinai, approchée
par ceux que Jaheveh n’admet pas en sa présence, toutes ces
choses consacrées a Dieu tournent & la perte et & la réproba-
tion de ceux qui les profanent. Combien plus grave est le pé-
ché de celul qui porte atteinte aux biens spirituels de la nou-
velle alliance ! « Si quelqu’un a violé la loi de Moise, il doit
mourir sans miséricorde, dés qu’il y a deux ou trois témoins;
combien sera plus terrible le chitiment dont sera jugé digne
celui qui aura crucifié et outragé encore une fois et foulé aux
pieds le Fils de Dieu, et regardé comme vil le sang de l'al-
liance, ce sang gui I’a sanctifié, et qui aura outragé I’Esprit
de la grice 1. » L’analogie entre cette parole de I’épitre aux
Hébreux et le solennel avertissement de notre texte ne s’im-
pose-t-elle pas & tout esprit non prévenu? N’y a-t-il pas un
parallélisme frappant entre « la profanation du sang de l'al-
liance » et lattitude de ceux qui se rendent coupables envers
le corps et le sang du Christ et qui ne discernent pas le corps
du Seigneur ? §’il est possible de crucifier de nouveau le Fils
de Dieu dans 'acception spirituelle du terme, soutiendra-t-on
que la parole correspondante de Paul exige l'interprétation
1 Héb. V1,6 ; X, 28-29,



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 41

matérielle et littérale? Ne sommes-nous pas aulorisés a rappe-
ler encore la parole significative 1 Cor. VIII, 12 : « En péchant
contre les fréres, et en blessant leur conscience, qui est faible,
vous péchez contre Christ. » Pour pécher contre le Christ en
péchant contre les fréres, est-il nécessaire que le Christ soit
véritablement, réellement et substantiellement présent dans
les fréres 1 ? Ainsi la profanation du repas du Seigneur est une
offense directe & Jésus-Christ lui-méme; et si I'apOtre précise
I'objet de cette offense en mentionnant expressément le corps
et le sang du Seigneur, c’est qu’il tient & rappeler a la con-
science de ses lecteurs que leur outrage atteint le Sauveur, qui
se livra & la mort et versa son sang pour eux. Tel me parait
étre le sens de cette parole fameuse qu’il faut replacer dans son
contexte pour en saisir la portée et pour en déterminer netie-
ment la valeur. Rien, absolument rien ne nous contraint & ad-
mettre que l’énergique expression de P'apdtre implique la
présence substantielle du Christ dans les éléments de la céne.
Singuliére objection que celle qui ose soutenir qu’en admettant
lacception spirituelle de la parole apostolique, on ne com-
prendrait point comment il y aurait profanation. Quoi! la céne
n’est-elle pas 'héritage le plus sacré que le Sauveur laissa aux
siens? Et la maniére dont Paul explique et pratique cet acte
religieux entre tous ne révele-t-elle pas avec une incompara-
ble éloquence la gravité terrible du péché résultant d’'une com-
munion indigne ?

L’interprétation littérale et matérielle des termes dont se
sert apotre est sans doute grammaticalement et logiquement
possible dés qu’on s’en tient aux mots qu’il emploie, mais il
est faux d’affirmer que cette interprétation est nécessaire.
Bien plus, dés qu’on saisit I'ensemble de notre texte, elle cesse
d’étre vraisemblable. Enfin, elle est positivement exclue si on
Pexamine & la lumiére des passages précédemment étudiés,
qui ne parlent que d’une communion spirituelle et religieuse
avec le Seigneur, non d’une présence substantielle du corps et
du sang du Christ dans le pain et le vin de la céne.

La communion indigne place celui qui s’en rend coupable

! M. Duranp, ouv. cit. p. 460.



42 P. LOBSTEIN

sous la condamnation du Seigneur; car celui qui « ne discerne
pas le corps du Christ, » celul qui mange de ce pain et boit
de cette coupe indignement, mange et boit son jugement (v.
29). Le jugement dont parle 'apotre n’est pas la condamnation
éternelle 1; I'absence de l'article laisse au terme »pipx son ac-
ception générale et indéterminée ; la pensée de Paul est préci-
sée par les versets suivants : les cas de maladie, d'infirmité et
de mort survenus dans I’église de Corinthe sont, & ses yeux,
des chiliments que le Seigneur a infligés a la communauté
pour 'amener & la repentance et & la conversion (v. 30-32);
ces chiatiments sont, entre les mains du Chef de I'Eglise, des
moyens d’éducation et de salutaires épreuves destinés a pré-
venir des maux plus grands et & préserver les fideles du juge-
ment final et de la condamnation définitive 2. De méme que
I’excommunication prononcée contre l'incestueux de Corinthe
et accompagnée d'un effet physique doit étre une correction
temporaire et aboutir & la conversion du pécheur (1 Cor.V, ),
ainsi les peines matérielles qui affligent momentanement
I’Eglise ont pour but de réveiller les consciences et tourneront
au salut de tous ceux qui, en se jugeant eux-mémes, entreront
dans les intentions du Seigneur et ne seront pas enveloppés
dans la catastrophe irréparable qui frappera le monde resté
hostile au Christ 3.

Si tel est le sort réservé & ceux qui profanent le repas du
Seigneur, il importe qu’avant de s’approcher de la table sainte
le croyant s’éprouve et se juge soi-méme, afin de ne pas com-
mettre le péché d’une communion indigne. Les deux termes
qu’emploie 'apotre pour exprimer les dispositions subjectives

1 Comp. Gal. V, 10; Rom, I, 2; Ill, 8; XIII, 2.

2 Cf. Héb. X11, 5-6 ; Tite 11, 12; 1 Tim. L. 20; 2 Tim. [1, 25.

3 M. Rirscui, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versoh-
nung Bd. 112 (1882), pg. 138-140; M. Heivrict, ouw. cit. p. 339. Est-il néces-
saire, de réfuter I'opinion de certains théologiens qu'il est permis d'ap-
peler matérialistes, pnisque d’apres eux les éléments de la céne auraient
produit la maladie d’une fagon magique par leur subsance méme ? Le cha-
timent que les profanes sg'attirent par une communion indigne ne serait
rien moins qu'un empoisonnement physique, causé directement par la
vertu surnaturelle du corps et du sang du Seigneur ?



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CLENE 43

qui doivent précéder l'usage béni de la céne, impliquent la
notion d’un examen de conscience !, d’un travail de discerne-
ment moral et de critique intérieure, d’une épreuve rigoureuse
et décisive de son propre cceur. Bien que Paul n’affirme pas
explicitement que cet examen tournera & la confusion de celui
qui s’y livre, I'analogie entre les idées exprimées, avec de 1é-
géres modifications de forme, par un seul et méme mot grec 2,
renferme la notion d’un jugement prononcé par le croyant
contre lui-méme : la repentance et la rupture avec le péché
sont donc positivement sous-entendues dans l'avertissement
que Paul adresse & ses lecteurs.

Si I'on essaye de recuelllir les enseignements renfermés dans
Pimportant passage 1 Cor. XI, 17-34 que nous avons analysé,
on n’y trouvera point, il est vrai, d’enseignement dogmatique
complet et précis; ici, comme dans les exhortations 1 Cor. X,
1-13 et X, 14-22, le but de l'apotre est essentiellement pra-
tique, et 'intérét moral et religieux prime toute intention théo-
rique et toute préoccupation doctrinale. Cependant, les repro-
ches comme les avertissements de Paul s’appuient sur des
considérations générales dont il est impossible de méconnaitre
la portée et la valeur théologiques. La mention des paroles et
de l'acte de linstitution de la céne, I'affirmation significative
touchant le caractere essentiel de la céne qui est une prédica-
tion de la mort du Christ, les instructions émouvantes et so-
lennelles sur le crime et les dangers d’'une communion indigne
et sur les moyens de prévenir ce grave et terrible péché, que
d'indications précieuses fournies au théologien soucieux de re-
cuelllir tous les éléments de la doctrine paulinienne de l'eu-
charistie! que de contributions importantes et fécondes & 'in-
telligence de 1’dge apostolique, de sa foi et de son culte!

! Vers. 28 : Jomepaléte 0i fxvtov dvbpwmog. Vers. 31 :el O& éaurovg
3asxpivop.ev.

2 Vers. 31, 32 : SuanpiveaBar, xpiveaor, xataxpivesfo.



44 , P, LOBSTEIN

VI

L’analyse particuliere et indépendante des textes dans les-
quels Paul traite de la céne, appelle et exige un travail de
synthése qui recueille et fixe ’ensemble des résultats obtenus
par l'exégese.

Pour apprécier & leur juste valeur les indications dogma-
tiques fournies par la premiére épitre aux Corinthiens, il im-
porte de se souvenir que Paul est en premiére ligne chrétien et
apotre, messager de la bonne nouvelle, conducteur spirituel,
directeur de conscieuces; il n’est penseur et théologien que
dans la mesure ol son ministére religieux sollicite ses réflexions
et lui impose la mission d’exposer ou de défendre ['évangile
qu’il annonce. La doctrine n’est jamais pour lui un but, elle
est toujours un moyen ; la fin qu’il se propose, c’est de gagner
les Ames a son Maitre, c’est de faire pénétrer dans l'individu
et dans I’Eglise la vie divine qui fait sa force et sa joie. On ne
s’étonnera donc point de ne pas rencontrer dans ses lettres
une exposition compléte et systématique de ses idées sur la
cene. Les trois textes que nous avons étudiés sont inspirés et
dominés par des intéréts pratiques et des préoccupations mo-
rales et religieuses ; si chacun de ces passages met en lumiére
un aspect particulier ou une application spéciale du repas du
Seigneur, ce n'est qu’incidemment, sans intention dogma-
fique et surtout sans la prétention d’épuiser la matiére. C’est
dire que, dans les exhortations pauliniennes concernant 1’eu-
charistie, se révele exclusivement le point de vue de la foi.
I’apotre s’applique & rappeler ce que la cene est et doit étre
pour les croyants, les bénédictions qu’elle renferme, les gra-
ces (qu’elle confere, les obligations qu’elle impose. Sans doute
il serait faux de soutenir que Paul fat indifférent a la vérité
historique ou qu’il ne prit pas au sérieux 'exactitude des pa-
roles et des faits relatifs & la cene. Mais les scrupules qu’il
apporte a son récit de linstitution du repas du Seigneur s’ex-
pliquent parle zéle de ’apotre, non par la curiosité de ’archéo-
logue ou de I'historien. Il n’évoque le souvenir de la nuit ol



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 45

le Seigneur fut trahi que pour atteindre et pour réveiller plus
stirement la conscience de ceux qui profanent le saint repas
par leur égoisme, leur frivolité et leurs exces.

Ces réserves faites, quelles sont les idées dogmatiques qu’on
peut dégager indirectement des paroles de 'apotre ?

Les notions de la commémoration de la mort du Seigneur et
de la communion avec lui forment le centre de la conception
eucharistique de Paul. On affaiblirait la puissance et on ap-
pauvrirait la richesse de la pensée de 'apOtre en ne voyant
dans cette commémoration de la mort de Christ qu'un acte in-
tellectuel, une opération de la mémoire, un effort de la réfle-
xion théorique, cherchant & se représenter le détail historique
de la passion du Sauveur. La prédication de la mort du Seigneur,
cet attribut caractéristique de la céne chrétienne (1 Cor. XI,
26), implique et exige un acte de foi qui s’applique et s’assimile
les fruits et les bénédictions de I'ceuvre du Christ, et qui, par
14 méme, établit entre le croyant et le Seigneur une commu-
nion réelie et spirituelle de vie et de force divines (1 Cor. X, 16;
XI, 27). Il n’y a donc pas de différence essentielle et objective
entre la commémoration de la mort du Sauveur et la commu-
nion avec son corps et son sang; en annoncant la mort du
Christ, c’est-a-dire en affirmant sa foi & Defficacité divine de
Iceuvre du salut, le chrétien prend possession de la grace que
lui offre Christ, il participe a la vertu de la rédemption, il s’unit
a la mort du Sauveur, il a communion avec le corps et le sang
du Seigneur. Ainsi se complétent et s’expliquent mutuellement
les deux passages les plus significatifs dans lesquels I'apotre
parle du caractére distinctif de la céne.

Cette communion du croyant avec le Seigneur établit et
assure 'union des croyants entre eux ; l'efficacité morale du
repas du Seigneur découle de sa valeur religieuse. La frater-
nité et la solidarité des fideles sont le corollaire naturel et né-
cessaire de la xowvwviz 109 alpoTog el ToU Fuputo; 70U xpiadol.

Tels sont, ramenés & leur plus simple expression, les élé-
ments constitutifs de la notion paulinienne de la céne. Le
coté objectif et le coté subjectif de Uinstitution du Christ ne sau-
raient étre isolés I'un de lautre, ils s’appellent et se pénétrent;



46 P. LOBSTEIN

c’est ce qui résulte a la fois des indications positives de ’apotre
sur la céne et de ses instructions sévéres concernant la com-
munion indigne.

Qu’on recueille tous ces traits rapidement esquissés dans
ce résumé sommaire, et I'on se convaincra facilement que la
pensée de l'apotre se renferme dans la sphére religieuse et
éthique. Lacommunion « eacharistique » avec le Seigneur est
une relation spirituelle qui n’implique pas un processus diffé-
rent de celui qui se réalise par lafoi. Les théories aventureuses
ou les interprétations chimériques qui découvrent sous les
paroles de l'apdtre je ne sais quelles spéculations métaphy-
siques sur une substance mystérieuse se commuuiquant aux
fidéles par une action indépendante de leur attitude person-
nelle, ces réveries aussi obscures qu’ambitieuses sont absolu-
ment étrangeres & l'esprit de Paul. L’apdtre ne cesse pas un
moment de prendre son point d’appui sur le terrain des réa-
lités évangéliques et de I'expérience chrétienne 1.

En possession de ces données puisées dans nos textes, nous
sommes en mesure de résoudre le probleme soulevé au début
de notre étude sur l'idée paulinienne de la céne: Paul a-t-il
été un interprete fidele de la pensée primitive et authentique
de Jésus?

Rien n’est plus éloigné de ma pensée que d’effacer les carac-
teres distinctifs du systéme si original et si personnel de Paul
et de me livrer & une tentative d’harmonistique artificielle entre
V’enseignement de Jésus et la doctrine de 'apotre. Mais si 'his-
torien a le devoir de marquer nettement les particularités sail-
lantes que présentent les individus et les idées, il n’est pas
moins obligé¢ & signaler les affinités intellectuelles ou religieuses
qui regnent entre les doctrines ou les personnes. I fournit
ainsi au dogmaticien sa base d’opération, puisque la dogmati-
que cherche a dégager de la théologie biblique un fond reli-

1 Nous appliquerions volontiers & la notion paulinienne de la ckne ce
que M. Goper dit de la premiere épitre aux Corinthiens (Ouw. eit. I, 20) :
« Cen’est pas "'union mystique, ce nuage d'ou chacun fait sortir tout
ce qu’il lui plait; ¢’est le Christ historique toujours vivant, quiest la base
sur laquelle Paul fait reposer 1'édifice élevé dans son éerit. »



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 47

gieux commun aux auteurs sacrés, pour en faire la substance
et la norme de ses affirmations doctrinales. Partout ol 1l est
constant qu’une base commune fait défaut, I’élaboration d’un
dogme est impossible. Or, il me semble qu’en dépit des diffé-
rences incontestables qui distinguent la pensée de Jésus et
Pidée de Paul, il existe entre le Maitre et ’apotre un consensus
religieux assez large et assez solide pour qu’on puisse y édifier
un dogme.

Sans doute les deux notions qui dominent la conception pau-
linienne de la céne forment les moments les plus caractéris-
tiques peut-étre du systéme théologique de l'apotre. La mort
du Christ et la communion avec le Seigneur, ne sont-ce pas les
deux podles autour desquels se meut sa pensée ? N'a-t-il pas ré-
sumé sa prédication dans I’évangile de Jésus-Christ crucifié, et
n’a-t-il pas traduit le secret de sa vie spirituelle en disant :
« Ce n’est plus moi qui vis, ¢’est Christ qui vit en moi?»
(1 Cor. 11, 2; Gal. 1I, 20.) Comment donc sa conception eucha-
ristique ne porterait-elle pas 'empreinte de cette double idée
si fortement marquée dans sa pensée, parce que, a vrai dive,
elle se raméne aux expériences les plus décisives de sa con-
science ?

En effet, ’expression théologique que 'apotre a donnée a sa
foi lui appartient en propre, et il a fait rentrer I'idée eucharis-
tique ainsi formulée dans 'organisme de sa pensée théologique.
Mais il suffit de résoudre les termes ou les conceptions dogma-
tiques de Vapotre dans les éléments religieux qui les consti-
tuent, pour saisir un accord essentiel et une intime harmonie
entre l'intention du Seigneur et 'explication de son plus grand
et de son plus humble disciple.

Quelle que soitlaplace que lapotre a faite au Christ glorifié,
sa conception de la céne est dominée par le souvenir historique
de I'imstitution de Jésus au moment de se livrer & la mort. §’il
n’est pas douteux que Jésus ait voulu peindre dans l'acte eu-
charistique I'ilmage sensible de son sacrifice, il n’est pas moins
certain que 'apolre a vu dans la ceéne la représentation con-
crete et saisissante du message de la croix. En outre, le lien
de confraternité indissoluble que Jésus établissait entre les



48 P. LOBSTEIN

siens en les faisant boire de la méme coupe et en rompant le
méme pain pour eux, qu'est-il autre chose que la solidarité af-
firmée par I'apotre entre les membres de I'Eglise, dont le Sei-
gneur est le Chef? Il n’est pas jusqu’a I'idée de la communion
spirituelle avec le Seigneur, cette idée aussi originale que pro-
fonde dans 'ensemble de la théologie paulinienne, qui n’ait sa
racine derniére et secréte dans le témoignage de Jésus et dans
les paroles ou1 s’expriment sa conscienc. religieuse. Le dernier
mot de son ministere, le but de 'éducation 4 laquelle il sou-
mit ses disciples, n’a-t-il pas été de donner & ceux-ci ce qu’il
possédait pleinement en lui-méme?, et, 4 cet effet, de les ini-
tier & une communion de vie avec leur Seigneur? Est-il témé-
raire de soutenir qu’en léguant & ses apdtres sa parole supréme
traduite dans un acte inoubliable, il entendait river & sa per-
sonne le coeur de ses croyants qui désormais battrait & 'unis-
son de son cceur ? Est-ce se rendre coupable d’un essai d’har-
monistique surannée que de retrouver, dans I'idée paulinienne
de la communion du fidéle avec le Seigneur, le développement
théologique du germe religieux que la main du Sauveur déposa
dans I’Ame des siens & la veille de sa passion?

Il y a plus, et j’irai jusqu’an bout de ma pensée, ne fit-ce
que pour la soumettre avec une entiére sincérité a4 'impitoyable
controle de la critique. Il me semble que la plupart de nos trai-
tés de théologie biblique, si habiles & reconstituer la pensée dog-
matique de nos écrivains sacrés, font trop abstraction de 1'im-
pulsion primordiale donnée par Jésus et ne tiennent pas assez
compte de 'impression laissée non seulement par sa parole,
mais aussi par son exemple et par sa personne. Les controver-
ses du siécle apostolique concernant les rapports du christia-
nisme avec la loi et le judaisme en général, restent inexpli-
guées si I’on ne se reporte pas & l'attitude personnelle et aux
déclarations de Jésus. Je me demande s’il n’en est pas de méme
dans le cas présent, et si la transformation frappante que le
repas du Seigneur parait avoir subie au sein de I'église primi-
tive, ne remonte pas, en derniére analyse, & Jésus lui-méme.

Pour exprimer plus clairement ma pensée, j’oserai avancer

1 M. SaBATIER (Encyclopédie V11, 395).



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 49

le paradoxe suivant : La preuve la plus frappante de I'accord
essentiel entre Jésus et Paul jaillit de la circonstance méme qui
semble révéler entre les deux conceptions la divergence la plus
radicale. Jésus a enfermé la céne chrétienne dans le cadre du
repas pascal ; Paul fait abstraction du repas pascal, en déve-
loppant le contenu de la céne chrétienne. Nulle part la contra-
diction ne parait plus flagrante; en réalité, nulle part 'accord
n’est plus intime et plus profond.

Car enfin, lorsque Jésus se servit du rite et des formes consa-
crés par la Paque pour indiquer 'imminence de sa mort et pour
en conserver le souvenir, était-ce bien la féte juive qu’il mainte-
nait au sein de ses disciples? La délivrance dont il rendait
graces avec les siens et pour eux, n’était-ce que 'affranchisse-
ment de la servitude matérielle et la sortie du pays d’Egypte ?
Le sacrifice qui faisait de tous les participants une famille uni-
que, n’était-ce que l'immolation de l'agneau pascal? Jésus ne
voulait-i1l pas diriger les pensées et les ceeurs vers 'acte de de-
vouement du Fils de 'homme donnant sa vie en rancon pour
plusieurs? Cette substitution du salut messianique & la déli-
vrance théocratique n’a-t-elle pas été ';euvre du Maitre lui-
méme? Le renouvellement du sens de la Paque n’est-il pas
Vabolition virtuelle de la Paque juive ? Et la pratique de I'église
primitive, la pratique que Paul y rencontra et qu’il sanctionna
par son exemple et par ses enseignements, n’est-elle pas, en dé-
finitive, la réalisation du programme méme de Jésus ?

(Ges questions que j’ose soumettre au lecteur, je les pose
moins comme solution qu’a titre de probléme et d’hypotheése.
Mais cette hypothése me parait rendre compte des faits qu’il
importe d’expliquer. Ce qui la rend plus plausible encore, ¢’est
que la doctrine paulinienne de la céne, comme linstitution
primitive de Jésus, se maintient rigoureusement dans la spheére
ethique et religieuse. Nulle trace de métaphysique, nul vestige
d’une influence des mysteres grecs sur 'esprit de lapotre,
nulle velléité de recourir a des explications magiques pour ex-
primer et développer les réalités vivantes de la foi. Malgré
Vappareil théologique qua revétu sa pensée, Paul n'a pas
abandonné le terrain solide de U'histoire évangélique et de I'ex-

THEOL. ET PHIL. 1889, 4



5] P. LOBSTEIN

périence chrétienne. C’est par 1a surtout qu’il reléve directe-
ment de Celui qui est pour lul I'autorité supréme et unique.
Sa conception n’a pas été une déviation de la pensée du Sei-
gneur, mal comprise ou trahie par le disciple; elle n’en a pas
été davantage la reproduction purement extérieure et ser-
vile; elle a été le développement légilime et linterprétation
vraie de l'intention de Jésus. Panl n’a pas été dupe d’une illu-
sion lorsque, donnant & son église de Corinthe la clef de la si-
gnification de la céne, il a dit : « Jairecu du Seigneur ce que
je vous ai transmis. » (1 Cor. XI, 23).



	La doctrine de la sainte cène : essai dogmatique. Partie 2

