
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Bible des familles publiée par une réunion de pasteurs
glaronnais '.

La voilà donc cette Bible qui a tant fait parler d'elle depuis tantôt

cinq ansi Vous pouvez vous la procurer, à votre choix, sous le

titre de Bible des familles. Extrait de l'Ecriture Sainte pour
l'édification domestique et l'instruction de la jeunesse, ou sous
celui de : Extrait de la Bible à l'usage de l'école et de la famille.
C'est un beau volume de 650 pages environ, en cinq éditions plus
ou moins élégantes, avec ou sans cartes, au prix exceptionnellement

bas de 1 fr. 25 à 4 fr. 30.

On sait quelle est l'origine de cet ouvrage. En 1884, M. le pasteur
Gottfried Herr, de Betschwanden, présentait à la Société pastorale
suisse, réunie à Glaris, un rapport sur l'utilité et la convenance
d'une Bible abrégée composée en vue de l'instruction de la
jeunesse et à l'usage du culte domestique. Les conclusions de ce travail
ne restèrent pas à l'état de programme. L'idée ne tarda pas à

prendre corps. Cinq pasteurs glaronnais de tendances théologiques
diverses s'associèrent à cet effet. Au commencement de l'année 1887

l'ouvrage était mis en vente. Plusieurs milliers d'exemplaires
s'écoulèrent en peu de semaines. Le volume continue à faire son

chemin, et plus d'un pasteur qui, à priori, avait toute sorte d'objections

à faire, tant du point de vue des « principes du protestantismo

» ou de la conception « organique » de l'Ecriture que pour
1 Bibel-Auszug für Schule und Haus. Glaris, 1887. Mittlere Ausgabe.

Avec 2 cartes, l'une de la Palestine, l'autre de la partie orientale de la
Méditerranée.



THÉOLOGIE 621

des raisons d'opportunité et de prudence pastorale, s'est déjà si
bien réconcilié et familiarisé avec cet Extrait qu'il l'a mis sans
le moindre scrupule, et même avec plaisir, entre les mains de ses
élèves.

Ce n'est pas ici le lieu de discuter une fois de plus la question si

souvent ventilée de la convenance et de la légitimité d'une semblable

Chrestomathie. Dans la pratique il y a beau longtemps que la
question a été tranchée, tantôt sous une torme tantôt sous une
autre. Essayons aussi succinctement que possible de donner une
idée du travail que les honorables pasteurs du canton de Glaris ont
mis au jour.

Il est presque superflu de dire que, comme toutes les versions
modernes de la Bible, celle-ci présente un texte suivi, les alinéas
étant déterminés par le sens, et qu'il n'est plus question d'un
morcellement par versets. Les chiffres traditionnels indiquant les

chapitres et les versets sont rejetés à la marge. Le texte n'est

interrompu que par de courts sommaires. A la marge inférieure se

rencontrent çà et là des références et des notes explicatives. Quant
aux livres et morceaux poétiques, ils sont en général imprimés
comme la prose, sans doute pour gagner de la place. On a fait une
exception pour certains morceaux tels que Deut. XXXII ; Jug. V ;

2 Sam. I, 19-27 ; une quinzaine de Psaumes ; Prov. XXXI, 10-31 ;

Esa. XII et XXXV ; un fragment de Lam. V.

Il ne nous appartient pas de nous prononcer sur la valeur de la
traduction. Pour autant que nous sommes capable d'en juger,
c'est une revision éclectique. Luther parait avoir servi de base,

mais il a été fait usage de diverses traductions modernes. Les

archaïsmes sont évités. Le texte se lit facilement et fait honneur

au goût littéraire de ses rédacteurs.
Ce qui nous intéresse surtout c'est le choix, — tranchons le mot,

le triage opéré par eux dans les livres saints. Le principe qui les a

guidés dans cette délicate opération n'est pas un principe dogmatique,

mais un principe essentiellement pratique. C'est celui de

l'édification; ajoutons pour plus de précision : de l'édification de

tous ceux, petits ou grands, qui ne sont pas encore parvenus à l'âge
de majorité spirituelle et morale. Une Bible à l'usage des simples

ou, pour mieux dire, des commençants, que ces commençants
soient encore écoliers ou déjà pères et mères de famille : voilà ce

qu'il s'agissait de constituer. Dans ce but il fallait éliminer des

documents humains de la révélation divine (lesquels, en soi et comme



622 BULLETIN

tels, ne sont pas plus un livre d'édification qu'ils ne sont un
système de dogmatique ou un code de morale), tout ce qui peut heurter
le sens moral de la jeunesse des écoles et ne se prête pas à la
lecture dans le cercle de la famille.

Cette tâche, nous n'hésitons pas à le dire, les éditeurs de la
« Bible de Glaris » s'en sont acquittés à tout prendre avec beaucoup
de tact et de discernement. Il va de soi qu'en pareille matière il est

impossible de contenter tout le monde. Il y a là des questions de

plus ou de moins, de trop ou de trop peu, où les impressions,
les expériences, les prédilections personnelles pèseront toujours
d'un grand poids dans la balance du critique. D'ailleurs cette
première édition n'est sans doute pas définitive. Ce n'est pas un
canon à jamais fermé et fixé, mais un premier essai susceptible de

revision, d'amélioration et, peut-être, de réduction. En le publiant
tel qu'il est, ses auteurs ont fait acte de foi, de courage et de

sagesse.
En ce qui concerne l'Ancien Testament, on constate d'abord

l'omission des livres suivants : les deux livres des Chroniques (à
l'exception du petit fragment 2 Chron. XXXV, 20-25, défaite et mort
du roi Josias, substitué aux deux versets parallèles de 2 Rois
XXIII), Esther, le Cantique des Cantiques, Abdias et Nahum.
Plusieurs regretteront, au point de vue littéraire, l'élimination
complète de ce dernier petit livre; au point de vue de l'édification,
l'absence de certains morceaux, soit discours soit prières, des livres
des Chroniques. Tout bien compté, le retranchement de cette

chronique du quatrième siècle, d'ailleurs fort instructive en son genre,
se justifie pleinement. Personne je pense ne trouvera à redire à

l'omission d'Esther et du Cantique.
Parmi les livres historiques, la Genèse est à juste titre celui qui

a subi le moins de coupures. A part quelques abréviations, par
exemple dans le récit du déluge et dans l'histoire d'Isaac et de

Jacob, ces coupures ont porté essentiellement sur les généalogies
et sur les récits offrant des pierres d'achoppement au point de vue
moral. (Abram et Sarah en Egypte et à Guerar ; Agar ; naissance
de Moab et d'Ammon ; Juda et Thamar ; etc.) Peut-être la pruderie
a-t-elle été poussée un peu loin en ce qui concerne le rite de la
circoncision. (Gen. XVII.) La Genèse occupe à elle seule autant et

même plus de place que les quatres autres livres du Pentateuque
réunis. Comme on devait s'y attendre, la plus grande partie des

matériaux qu'à fourni aux livres de l'Exode, du Lévitique et des Nom-



THÉOLOGIE 623

bres le « code sacerdotal » a été sacrifiée. Les extraits du Lévitique
se réduisent à XIX, 1-3 ; 9-18 ; 31-36 ; XXIV, 17-22 ; XXVI, 11-13, de

quoi remplir une page. Ici les ciseaux ont décidément taillé par trop
en plein drap. Dans les autres livres historiques, nous ne pouvons
nous empêcher de regretter l'absence totale de la figure si populaire

de Samson et l'omission des épisodes d'Elisée chez la Suna-
mite et de la reine Athalie. Notons que le cantique d'Ezéchias est

transféré du livre d'Esaïe à la suite de 2 Rois XX, 7.

Passons aux livres poétiques. Il n'était pas facile de faire un
« extrait » du livre de Job. Les éditeurs avaient le choix entre deux
systèmes: ou bien suivre le dialogue d'un bout à l'autre, en
donnant des fragments plus ou moins étendus de chaque discours; ou
bien reproduire intégralement, outre le prologue et l'épilogue, tel

ou tel cycle de discours et laisser le reste de côté. C'est la première
de ces méthodes qui a été adoptée. Il est permis de douter que ce

fût là le choix le plus heureux A l'égard du Psautier les rédacteurs

se sont montrés très conservateurs. Ce n'est pas nous qui
leur en ferons un reproche, bien que nous eussions compris l'omission
d'un nombre plus considérable de morceaux. 133 psaumes sur 150

ont été conservés ; encore faut-il remarquer qu'en réalité il n'en

manque que 14, puisque psaume XIV LUI ; LXX XL, 14-18, et

que le psaume XVIII figure déjà dans 2 Samuel XXII. Le texte de

la plupart des psaumes est reproduit en entier. Çà et là, pourtant,
quelques versets ont été éliminés. Les imprécations contre les

ennemis ont en général disparu. Des 176 vers, ts du psaume CXIX il
en reste environ 100 On ne peut qu'approuver le triage opéré dans

le livre des Proverbes. Quant à YEcclesiaste, les extraits qu'on en

donne sont ranges sous ces quatre chefs : « Toutes les choses

terrestres ne sont que vanité ; » « Toute chose a son temps; » « Toute

sorte de sages enseignements » (versets plus ou moins égrenés des

chap. IV à XI); « Souviens-toi de Dieu dans ton jeune âge et tu

seras consolé dans ta vieillesse. »

La littérature prophétique est largement et dignement représentée.

La seconde partie du livre d'Esaïe est restée presque intacte. En

revanche Ezéchiel, Osée, Zacharie ont subi de fortes réductions, ce

que nous ne saurions désapprouver. On a eu soin de conserver les

principaux passages eschatologiques et messianiques. En somme

l'anthologie tirée des « petits prophètes ¦ nous parait être une des

parties les mieux réussies du travail.
Naturellement le Nouveau Testament est beaucoup moins abrégé



624 BULLETIN

que l'Ancien. Si dans la Bible complète, la seconde partie est à la
première, au point de vue du volume, comme 1 est à 3, le rapport
se trouve être dans l'Extrait à peu près celui de 2 à 3. Dans les

cinq livres historiques si l'on excepte les textes parallèles des

Synoptiques, il n'y a pour ainsi dire rien d'omis. L'omission la plus
considérable est celle des généalogies de Matthieu I et de Luc III. La
péricope de la femme adultère, Jean VIII, est accompagnée d'une
note marginale indiquant que ce récit manque dans les plus anciens
manuscrits.

Même les épîtres pauliniennes ont été fort épargnées. Dans les

Romains on a éliminé II, 25-29 ; III, 1 b; IV, 6-17,19; V, 13-17; VII,
2,3 ; IX, 6 33; X, 18 21 ; XI, 9, 10 ; XVI, 24. Quelques- unes de ces

omissions sont motivées par la même raison que celle de Genèse

XVII, 10-27 ; c'est qu'il est question dans ces passages de la circoncision.

Ailleurs encore, dans 1 Corinthiens, Galates, Ephésiens,
Philippiens, Colossiens, le même motif a fait tantôt omettre quelques
versets ou un membre de phrase, tantôt remplacer le mot malson-
nant par un terme plus ou moins équivalent. Ce rigorisme n'est-H

pas excessif? Pour être conséquent, il eût fallu faire disparaître
aussi la circoncision de Luc II (l'enfant Jésus) et de Actes XVI
(Timothée). — Dans la P« aux Corinthiens sont laissés de côté les

passages relatifs au célibat et àia femme qui prie sans avoir la tête

couverte, ainsi que les chapitres 8 et 14 concernant les viandes
offertes aux idoles et la glossolalie. La 2iU aux Corinthiens, est

reproduite à peu près telle quelle; pareillement les Ephésiens, les

Philippiens, même les Colossiens. Il en est de même des épitres
à Timothée, Tite et Philemon. Dans les Galates, outre les textes

déjà mentionnés à propos de la circoncision, les rédacteurs ont
omis à bon escient le passage III, 15-22 (du anéppix d'Abraham
et du i/.svìtv);) et l'allégorie d'Agar et de Sara, IV, 21-31. Les deux

épitres aux Thessaloniciens ont été diminuées, la première de la
péricope relative à la parousie, IV, 15-18; la seconde de celle qui
traite de l'antéchrist, 11,1-12.

Parmi les autres épitres, celle qui a subi le plus de réductions est,

comme on pouvait le prévoir, l'épître aux Hébreux. Les principales
coupures se rencontrent dans les chapitres VII à X où le sacerdoce

de Christ est comparé à celui de Melchisédek et au sacerdoce

lévitique.
L'Apocalypse, enfin, est représentée par les sept épîtres aux

Eglises d'Asie, chap. II et III, précédées de l'adresse et de la saluta-



THEOLOGIE 625

tion, I, 4-6; 9-11 ; par quelques fragments épars des chap. IV-XX,
réunis sous le titre : « l'assemblée des bienheureux et le jugement
des morts ; » et par des extraits de la description de la nouvelle
Jérusalem, chap. XXI et XXII. H. V.

Baldensperger. — La conscience de Jésus et les
espérances MESSIANIQUES DE SON TEMPS '.

Les lecteurs de la Revue n'auront pas encore oublié l'étude aussi
intéressante qu'instructive sur les Origines de l'Essénisme que
M. Baldensperger y publiait en 18S6 (p. 193-205).

L'ouvrage que le même auteur présente aujourd'hui aux
théologiens, aborde un sujet qui intéresse au plus haut degré quiconque
s'occupe des origines du christianisme on faisant abstraction
complète de la dogmatique traditionnelle.

C'est un essai de construction psychologique du développement
religieux de Jésus, de sa conscience propre, Selbstbewusstsein, de la
pensée fondamentale qui a dirigé sa prédication et ses œuvres, sa

vie et sa mort, de l'inlluenco du milieu où il vécut et de la réaction

qu'il exerça sur les idées messianiques de ses contemporains.
L'intention de l'auteur n'est pas d'ajouter un aperçu même

sommaire aux nombreuses Vies de Jésus qui ont paru ces dernières
années et dont il reconnaît les mérites divers. Il se propose plutôt
de concentrer sur l'étude de la conscience de Jésus les mille rayons
qui sont, pour ainsi dire, dispersés daus les détails de l'histoire
évangélique.

« Une telle exposition spéciale, dit l'auteur dans l'Introduction,
n'est possible, si jamais l'on parvient à la mener à bonne fin, qu'en
partant de l'examen des croyances messianiques du judaïsme : c'est

dans ce cadre que nos sources dessinent l'image de Jésus el rien
ne nous autorise à l'en détacher.

• C'est précisément ce domaine des idées et des espérances

messianiques dos Juifs (et surtout celui qui restait inexploré dans les

sources talmudiques) qui a été travaillé avec tant de soin par des

savants distingués de nos jours.
» Les lumières, que leurs travaux ont répandues sur l'histoire

1 Das Selbstbewusstsein Jesu im Liebte d'i- messianischen Hoffnungen
-seiner Zeit, von \\r. Baldensperger. Strassburg, 18<8. V et 192 pp.

THÉOi. ET PHIL. 1888. 40



626 BULLETIN

évangélique sont telles que, en les mettant en œuvre, l'on a un
certain droit de consacrer des ouvrages nouveaux à la personne de

Jésus. Nous nous sommes suffisamment représenté les objections
qu'à l'aide d'une connaissance plus intime de la pensée juive, on
peut formuler contre une synthèse prématurée, et néanmoins nous
avons cédé à l'attrait de tenter une construction avec les matériaux
qui ont été déjà travaillés. »

Cette construction a naturellement à sa base une étude approfondie

des sources diverses qui attestent la formation et le
développement des espérances messianiques du judaïsme jusqu'à la
venue de Jésus-Christ et même après. La mystérieuse littérature
apocalyptique, Daniel en tête, joue ici un rôle plus important qu'on
ne lui attribue d'ordinaire, then que toutes les questions qui s'y
rattachent n'aient pas encore été suffisamment élucidées.

C'est donc à l'exposition et à la critique de ces sources, à l'appréciation

du sens et de l'importance des espérance^ messianiques dans
la conscience religieuse du peuple juif, au tableau du développement

des idées niessianico-apocalypliqiies dans leurs rapports avec
l'histoire religieuse et politique de ce peuple, à la définition de

l'apocalyptique et de son rôle au milieu des partis juifs; — c'est à

tout cela que l'auteur consacre la première partie ou les quatre
premiers chapitres de son livre

Il y a certes beaucoup à apprendre dans cette partie de

l'ouvrage de notre savant auteur. Y a-t-il quelque elione à reprendre
Des juges plus et mieux informés que moi le feront peut-être,surtout

dans ce qui a trait à la valeur el a l'importance de tel ou tel
document, de tel ou tel parti. Pour moi, jaune mieux éviter le

reproche d'incompétence et avouer tout simplement que j'ai été à

bonne école et que j'y ai puise beaucoup île renseignements
précieux et utiles, soit pour comprendre le rôle que les livres de la loi,
les écrits des prophètes et les spéculations apocalyptique.« ont joué
dans la vie morale, religieuse et politique de la nation juive, soit
même pour rn'expliquer certains faits et maint enseignement des

écrits apostoliques.
Le résultat général de cette première partie répond bien à l'idée

que nous nous faisons de la situation des esprits en Judée lors de

la venue de Jésus-Christ.
Pour sortir du cercle vicieux où ils étaient enfermés, il ne fallait

rien de moins qu'une nouvelle conception de la voie du salut et une
vue plus profonde de la nature divine.



THÉOLOGIE 627

La seconde partie, renfermant les cinq derniers chapitres,
précédés d'une observation préliminaire et suivis d'un résumé final sur
le sens de la messianité de Jésus, est consacrée à démontrer la thèse

favorite de l'auteur sur le caractère messianique de Jésus. C'est sa

réponse à la grande question : Comment Jésus est-il le Christ, le
Messie Question importante, s'il en est, question plus brûlante
que jamais et de la solution de laquelle dépend l'avenir de la
dogmatique et de la religion elle-.nême. On peut ne pas souscrire à

toutes les opinions de l'auteur; on peut repousser même la thèse
fondamentale sur laquelle il l'ait reposer ses raisonnements et leurs
conséquences; mais on ne saurait parcourir avec indifférence les

pages, d'ailleurs écrites dans un style lumineux, qu'il a consacrées

(voir surtout le chapitre IX) à l'étude du développement humain de

Jésus.

On parle si souvent d'une manière vague du côté humain de la

personne du Sauveur qu'on est bien aise de trouver un auteur qui
prend cette humanité au sérieux et s'efforce de nous faire pénétrer
dans l'histoire intime, dans l'âme de celui auquel on peut appliquer
d'une façon parfaite et complète le Ecce homo.

L'auteur n'a-t-il pas trop abondé dans le sens de l'humanisation
de Jésus N'a-t-il pas trop insisté sur l'influence du milieu N'a-t-il
pas mis sur le compte du Maître ce qui n'était que le fait des disciples

et des rédacteurs de nos évangiles N'accorde-t-il pas aux
rêveries apocalyptiques une importance excessive comme facteur
de la conscience messianique de Jésus N'est-il pas parti de l'idée

purement évolutionniste dans son appréciation de l'esprit et de

l'œuvre du Sauveur? Ne lui refuset-il pas le pouvoir d'implanter
dans le monde un principe de vie nouvelle? Autant de questions

que la critique ne manquera pas de soulever, tout en reconnaissant
la bonne foi de l'auteur et le souffle moral et religieux qui inspire
son livre.

Quoi qu'il en soit, ce livre donnera beaucoup à réfléchir à tous

les lecteurs des écrits apostoliques et particulièrement à ceux qui,

pour soutenir l'absolue infaillibilité des écrivains sacrés, se tordent

l'esprit en tordant les textes.
Pour que le lecteur puisse juger, pièce en mains, de l'état de la

question, voici la traduction ou l'analyse de la conclusion ci-dessus

mentionnée de cette seconde partie du livre.
« Nous résumons brièvement le résultat de notre essai comme

suit : Jésus se regarda en effet comme le Messie promis. Cette foi



628 BULLETIN

messianique donne seule la vraie explication de sa conscience

(Selbstbewusstsein). Ce n'est que cette foi qui lui a révélé sa plus
intime essence, sa personnalité, et, à dater de son baptême, il n'a

pas eu de lui-même d'autre idée, si ce n'est qu'il était le Messie.

Toute distinction ultérieure entre la conscience messianique et une
conscience plus profonde encore, en tant qu'on l'attribue à Jésus

lui-même, méconnaît son caractère propre et ne fait qu'amoindrir
sa messianité. »

C'est à tort qu'on a inventé de nos jours la théorie de l'accommodation

aux idées du temps. Jésus n'était pas opportuniste en

religion; il était de sa nature idéaliste.
< Il n'a jamais capitulé par prudence humaine avec sa conscience,

il n'a jamais admis des compromis, et de plus, toutes les expériences
extérieures n'ont eu sur lui d'autre action que de le porter à se les

approprier d'abord complètement pour les reproduire ensuite en
leur imprimant le sceau de sa personnalité.

» Jésus ayant acquis la conscience messianique par sa vie
intérieure, par son expérience religieuse, cette conscience échappe
entièrement et toujours au jugement de la raison théorique dont toutes
les objections tombent devant la plénitude de sa foi. Il ne s'agit
pas ici des prétentions de Jésus et du droit de ses prétentions; bien
plutôt la question pour lui était de savoir s'il pouvait légitimement
se soustraire à la volonté de Dieu clairement reconnue. Son activité
messianique n'était pas une usurpation, mais de l'obéissance; n'était
pas l'effet d'un choix libre, mais une nécessité inexorable, divine. Il
lui en coûta grandement et ce fut une chose pénible pour lui que
de se déclarer Messie, mais il le fit poussé par le sentiment du
devoir. Sa chair et son sang résistaient à cela, mais son homme

pneumatique l'y entraînait. Pour cet homme, ce n'est pas la
déclaration qu'il était le Messie, mais le renoncement à cette mission,
qui aurait été sans excuse.

» La foi messianique était si loin d'être un obstacle au libre
développement de Jésus qu'elle devint au contraire le principe moteur
de toute sa vie, de ses paroles et de sa conduite. Cette foi ne s'est

pas limitée à provoquer ses premiers débuts publics ; elle était
aussi le ressort secret qui a produit au grand jour le trésor religieux
et moral caché dans l'intérieur de Jésus. C'est parce que Jésus se

savait le Messie et regardait comme imminente la fondation du

règne de la gloire qu'il prêcha, comme des conditions préalables de

ce règne, l'amour, la justice, la repentance, c'est-à-dire le règne de



THÉOLOGIE 629

Dieu dans les cœurs. C'est aussi de son assurance messianique que
sont venues ses plus hautes sentences spiritualistes. Et ne peut-
on pas affirmer que c'est précisément en enseignant que la venue
du Messie avec éclat et puissance n'aurait lieu qu'après ses souffrances

et sa mort, qu'il a énoncé la doctrine profondément significative
du Messie mourant et en général toutes les vérités fondamentales
de la théologie de la passion La foi messianique de Jésus était
donc le principe actif et formateur, comme l'élément viril et
fécondant de sa vie '. Sans cette conscience sa personnalité aurait été

fermée pour le monde extérieur et son individualité serait restée

une lettre morte. La proposition est donc vraie en tout cas : Le salut
du monde dépendait de Jésus le Messie i. »

Voilà le livre. Je me permets, comme on dit, pour le mot de la
fin, de rapprocher de la thèse favorite de l'auteur celle que
développe dans Ma religion le célèbre Tolstoï qui a, lui aussi, étudié
les Evangiles et croit avoir pleinement saisi la pensée de Jésus sur
le règne de Dieu. (Voir Revue de théol. et de phil. 1886, p. 83,)

< Le règne de Dieu sur la terre, c'est la paix de tous les hommes

entre eux. C'est ainsi que tous les prophètes hébreux concevaient
le règne de Dieu. La paix entre les hommes est le plus grand bien

sur la terre qui soit à la portée de tous.
» Tel le concevait et le conçoit invariablement chaque cœur

humain. Toutes les prophéties promettent la paix aux hommes.
» Toute la doctrine de Jésus n'a qu'un but : donner le règne de

Dieu aux hommes, — la paix...
» Les commandements de la paix donnés par Jésus, simples,

clairs, prévoyant tous les cas de discussion et les prévenant tous,—
inaugure le règne de Dieu sur la terre.

• Donc Jésus est, en effet, le Messie. Il a accompli ce qui a été

promis. Nous seuls n'accomplissons pas ce que nous avons à

accomplir pour que le règne de Dieu s'établisse sur la terre, ce règne

que tous les hommes ont souhaité de tout temps, qu'ils ont cherché

et cherchent tous les jours. »

Que le lecteur compare M. Baldensperger et M. Tolstoï ; qu'il
les complète l'un par l'autre et je pense qu'il trouvera la vérité.

In medio Veritas.
J.-J. Parandeb..

1 C'est l'auteur même qui souligne.



630 BULLETIN

E. Chastel. — Mélanges1.

En rassemblant, pour les publier en un volume de Mélanges, un
certain nombre d'opuscules dispersés ou inédits, de feu M. le
professeur Chastel, la famille du défunt n'a pas seulement rempli un
devoir de piété envers une memoire chère et vénérée. Elle a

répondu à un secret désir de ses nombreux élèves et s'est assuré la
reconnaissance de tous ceux qui, sans avoir été assis au pied de

sa chaire, ont profité de ses doctes travaux.
Le volume ne contient que trois pièces inédites, savoir deux

sermons « offerts comme un spécimen de la prédication du pasteur, »

l'un sur les inquiétudes terrestres (1833), l'autre sur l'excellence de

la doctrine de Jésus (1835), puis le discours d'ouverture prononcé

par le professeur le jour (7 mai 1839) qu'il prenait possession de la
chaire d'histoire ecclésiastique à l'Académie de Genève. Ce discours,
encore plus édifiant qu'il n'est académique, méritait de ne pas tomber

dans l'oubli. Il caractérise au mieux la manière à la fois
pratique et « philosophique » dont le professeur concevait la tâche qui
lui était confiée. Ce qui le préoccupe, ce sont les fruits, les leçons
utiles pour le gouvernement de l'Eglise, que ses auditeurs devaient
recueillir de son enseignement, les dispositions religieuses et

intellectuelles que l'étude de l'histoire ecclésiastique lui paraissait
éminemment propre à développer chez de futurs ministres.

Tous les autres morceaux, au nombre de dix-huit, fort inégaux
en étendue et en valeur, avaient déjà vu le jour de 1834 à 1879. Les

uns avaient paru sous forme de brochures, d'autres dans divers
journaux ou revues (Protestant, de Genève, Bibliothèque universelle,

Christianisme libéral, Revue historique, de Paris, Journal de

Genève). Conférences, biographies, comptes rendus, presque tous

en rapport plus ou moins étroit avec l'histoire de la religion sinon
de l'Eglise, ces opuscules sauvés de la dispersion contribuent, selon

les termes de l'avant-propos, à nous « faire mieux connaître sous
tous ses aspects l'attachante figure » de leur a,.teur.

Le plus considérable de ces ouvrages ce sont les quatre
conférences prêchées à Genève, en 1856, sur « l'Eglise romaine considérée
dans ses rapports avec le développement de l'humanité.» (Pag. 129-

1 E. Chastel, Mélanges historiques et religieux, précédés d'une notice

biographique par Aug. Bouvier. —Paris, Librairie G. Fischbaclier; Genève,

Librairie A. Cherbuliez. 1888.- CCXCV et 564 pages.



THÉOLOGIE 631

220). A ces conférences polémiques précitées, plusieurs, et nous
sommes de ce nombre, préféreront sans doute les conférences
historiques simplement prononcées devant un auditoire d'hommes, en
1860, sur les « trois conciles réformateurs » de Pise, de Constance, de

Bâle, et sur « le martyre dans les premiers siècles de l'Eglise. »

Chacun lira avec un sympathique intérêt la notice biographique
consacrée à l'unitaire anglais John-James Tayler, et c'est avec plaisir
et profit qu'on reviendra aux belles études sur « les catacombes et
les inscriptions chrétiennes de l'ancienne Borne, » « le cimetière de

Calliste, » et les « destinées de la bibliothèque d'Alexandrie. » Il ne

sera pas superflu d'ajouter que les éditeurs n'ont pas cru devoir
reproduire dans ce volume les articles, dus à la plume de Chastel,
qui figurent dans des collections « suffisamment répandues, » telles

que les Etrennes chrétiennes de Genève et l'Encyclopédie des

sciences religieuses.
En revanche, les « Mélanges » sont enrichis d'une ample notice

biographique rédigée par un homme qui « après avoir été un des

meilleurs élèves de M. Chastel, et plus tard son collègue, est resté

jusqu'au dernier jour l'un de ses amis les plus fidèles et les plus
dévoués. » C'est le témoignage qui lui est rendu par la bienheureuse

compagne du défunt, dans la dédicace à ses petits-enfants écrite peu
de temps avant son propre délogement.

M. le professeur Bouvier était en effet mieux qualifié que
personne pour s'acquitter avec succès de cet office de biographe. Dans
six chapitres, il nous fait connaître tour à tour l'étudiant, le ministre,

le pasteur el le citoyen, le professeur, l'historien et le théologien,

l'homme et le chrétien. Il nous le fait connaître et apprécier en

le faisant autant que possible parler lui-môme. L'affection et la
reconnaissance qui ont visiblement inspiré l'auteur de ces pages, le

désir de rendre pleine justice aux qualités personnelles de son

maître et collègue et au mérite de ses nombreux travaux, n'ont pas

porté préjudice chez lui à l'indépendance du critique. Il ne dissimule

ni les déficits de l'œuvre historique de Chastel, ni les lacunes de sa

théologie. Ce qui ajoute à la valeur de cette biographie, c'est qu'elle

répand un jour intéressant sur le milieu où l'historien genevois

a grandi et où il a exercé son ministère pastoral et professoral.

Nous nous permettons de signaler en particulier, sous ce rapport, le

chapitre où, parlant des études de Chastel, M. Bouvier est amené à

esquisser l'histoire de Genève sous la Restauration et au temps du

Réveil.



632 BULLETIN

Disons en terminant que le volume est orné de la photographie
d'Etienne Chastel et d'une vue de l'ancienne chapelle des Machabées

(ci-devant auditoire de théologie) attenant à la façade du

temple de Saint-Pierre. H. V.

Hagenbach. — Histoire ecclésiastique de la réformation,
éditée par F. Nippold L

La publication de l'histoire ecclésiastique de Hagenbach par
F. Nippold parait se poursuivre avec un succès croissant. L'année
dernière (voir 38 livraison, mai 1887) nous annoncions ici même le

volume sur le moyen âge ; le moment est déjà venu de signaler celui
sur la Reformation. Ce qui parait avoir facilité le succès de cette
publication, c'est qu'elle s'adresse au grand public instruit et non aux
connaisseurs qui tiennent beaucoup aux nouveautés et aux raretés.
Ce n'est pas à dire que Nippold entende rester en arrière des découvertes

modernes. Le corps de l'ouvrage expose en trente-cinq leçons
l'histoire de la Béformation (de 1517-1555). Puis vient un appendice
de 68 pages d'un texte fort serré. L'éditeur signale les travaux
nouveaux qui ont paru sur la Réformation depuis la rédaction de

Hagenbach. L'histoire est donc tenue à jour.
Peut-être serait-il prudent de nous en tenir à cette notice extrêmement

laconique. Comment prétendre en effet résumer avec quelque
équité les études nouvelles que l'histoire de la Réformation a provoquées

dernièrement en Allemagne, en Suisse, en France, en Angleterre

Ajoutons que Nippold est d'une richesse effrayante : tout est

signalé, non seulement les travaux sur la réformation en général
dans les divers pays de l'Europe, mais en outre les simples notices
concernant les individualités plus ou moins marquantes, enfin tout
ce qui concerne les provinces, les Eglises locales.

On se réconcilie avec cette ampleur de détails, quand on entend
l'éditeur affirmer que l'histoire de la Réformation est encore à faire
ou à refaire, même en Allemagne

Malgré ses mérites, Ranke est devenu insuffisant. Dans son his-
1 Kirchengeschichte von der ältesten Zeit bis zum 19''" Jahrhundert.

Vorlesungen von Dr. K. R. Hagenbach, weiland ordentlicher Professor der

Theologie in Basel. Neue durchgängig überarbeitetegesammte ausgäbe.

Dritter Band : Reformationsgeschichte. Leipzig, Verlag von S. Hirzel, 1887.



THÉOLOGIE 633

toire des papes il met trop en saillie les petites faiblesses des divers
cercles où règne le népotisme, sans signaler sur quoi repose cette
puissance papale qui va se renouvelant sans cesse. Ensuite il ne
tient pas suffisamment compte des facteurs religieux, qui n'ont de
valeur à ses yeux qu'autant qu'ils aboutissent à des résultats
politiques. Ranke ne saurait faire sa place aux pulsations de la
conscience religieuse, pour la raison fort simple que les critères moraux
sont exclus à priori. Il ne faut pas se faire illusion ni se tromper
soi-même. Ce n'est pas Ranke seul qui laisse à désirer; aucun des

ouvrages autrefois célèbres ne répond plus au besoin de l'heure
présente : ni l'optimisme hégélien, qui s'étale avec complaisance dans
le livre de Marheinecke, ni le pessimisme de F.-A. Menzel, rappelant

Schopenhauer (qui eut un effet si réfrigérant sur Rothe dans sa

jeunesse). Quant à l'histoire de Merle d'Aubigné, écrite au point de

vue calviniste, tout comme ses contreparties luthériennes, aux yeux
de la vraie étude historique, elle n'est que le pôle opposé à l'infaillibilité

papale.
Il ne faut pas s'y tromper : c'est à tort que l'ouvrage récent de

Janssen a fait réclamer à grands cris un ouvrage semblable du point
de vue protestant. L'antithèse entre l'infaillibilisme et l'étude
impartiale de l'histoire ne doit pas être confondue avec l'opposition
entre deux formes différentes du conl'essionalisme.

Pourquoi la Réformation s'est-elle affaiblie f pourquoi a-t-elle à

tant d'égards échoué C'est qu'elle s'est transformée de bonne heure

en un confessionalisme dogmatique, qui au lieu d'attirer à lui tous
les éléments vivants, n'a su que les répudier et les exclure.

Il n'est pas jusqu'à la confession de foi d'Augsbourg qui ne soit

devenue, pour les hommes du lendemain, tout autre chose que ce

qu'elle devait être dans la pensée première des hommes de la veille.

Il est fort difficile de comprendre la réformation allemande quand
on s'imagine que les oppositions ont débuté par être ce qu'elles
sont devenues plus tard, une fois fixées, dans le cours des débats et

des discussions. Aussi longtemps que les discussions demeurent

vivantes, indécises, il est de toute impossibilité de demander : ceci

est-il luthérien, catholique, réformé, ou représente-t-il le point de

vue de Mélanchton En face d'une coulée brûlante de fer fondu nous

aviserions-nous de demander à quelles niasses de vieilles lames

d'épées le métal appartient? Dans le fort de la lutte, on remarque
force rapprochements, séparations, allant et venant, tantôt dans une

direction tantôt dans l'autre. C'est ainsi qu'il convient d'apprécier



634 BULLETIN

la confession d'Augsbourg, en distinguant soigneusement entre
l'origine du document et l'usage qui en a été fait plus tard.
Au début, la confession d'Augsbourg fut à son origine un document
officiel de quelques états allemands. Dans ce document, suivant le
désir de l'empereur, les princes exposaient historiquement : 1° ce

qu'on pensait chez eux au point de vue de la doctrine et du gouvernement

de l'Eglise ; 2° Ils faisaient implicitement une proposition
sur ce que, d'après leurs convictions, on devait exiger du point
de vue du vrai Evangile et ainsi introduire généralement en Allemagne.

Représentons-nous que la proposition eût été admise et mise

en pratique, conformément au désir de ceux qui la taisaient. Alors
la confession aurait pris rang parmi les nombreux témoignages que
l'Eglise catholique se rend à elle-même, dans lesquels d'anciennes
et de nouvelles idées se trouvent mélangées, sans porter en elle le
caractère d'une confession de foi particulière. Mais plus tard, elio
est devenue d'une façon passive, ce qu'elle n'a pu devenir d'une

façon active. Comme ce qu'elle proposait pour vraiment évangélique

ne fut pas généralement reconnu pour tel, comme les adversaires
de ces convictions évangéliques lesquels s'organisèrent en réalité au
concile de Trente sous la forme de division particulière, conservèrent
la majorité et enlevèrent aux évangéliques le beau nom d'Eglise
catholique, il en résulta que la confession d'Augsbourg obtint par
la suite une position qu'elle n'avait pas voulu prendre au commencement;

elle devint le document de la foi d'une fraction de l'Eglise
latine, l'expression d'une opposition confessionnelle.

Dans la seconde phase de la Réformation, alors que la réaction
romaine eût commencé, dans la période où le calvinisme poursuivit

l'œuvre commencée par Luther, l'antagonisme s'accuse plus
encore. Tous les hommes indépendants qui voulaient maintenir
leur individualité au milieu du mouvement, furent impitoyablement

sacrifiés dans l'intérêt de la discipline. Les humanistes avaient
été écrasés, pris entre les novateurs et les retardataires ; ce fut bientôt

le tour des unitaires et des baptistes.
Pour rendre justice à Calvin, il faut le prendre dans son milieu,

à son jour et à son heure. Il faut voir en lui l'extrême opposé aux
Caraffa et aux Loyala. Le mieux est encore de le mettre en parallèle

avec Innocent III. La publication de la correspondance intime
du réformateur ne présente pas ses traits de caractère sous un jour
plus aimable. A qui la faute Non pas à lui, mais à l'époque de réaction

contre la Réformation dans laquelle il vécut. Les formes primi-



THÉOLOGIE 635

tivement plus larges, plus libres de la Réformation avaient eu le
dessous à Cappel et dans la guerre de Smalkalde. La fondation de

l'ordre des Jésuites avait inauguré la guerre d'extermination contre
le protestantisme tout entier. Les conséquences de cet état de guerre
pouvaient-elles manquer d'éclater dans la ville de Genève qui, par
suite de sa position isolée, était constamment en état de siège? On
a fait une remarque très fine sur les portraits des papes durant la
guerre de Trente ans. Ils ont tous les traits guerriers des généraux
des camps de Tilly et de Wallenstein. Cette remarque s'applique
aussi à Calvin. Que serait-il advenu du monde, s'écrie M. Reuss,
dans son parallèle entre Calvin et Innocent III, que serait devenu
le monde, si Calvin était devenu le Bismarck de la France
Le réformateur de Genève eut donc recours contre ses adversaires

protestants aux mesures inquisitoriales que Rome employait contre
lui. Gentilis à Berne, Ochino à Zurich, Sylvan à Heidelberg sont
devenus ses victimes. Dans leur longue lutte pour l'existence, les

Eglises des Pays-Bas, l'Eglise d'Ecosse ont encore exagéré les
maximes qui leur venaient de Genève. C'est Calvin qui est responsable

du principe. Il faut en finir une fois pour toutes, au tribunal
de la science, avec les tentatives souvent faites de le justifier de

la mort de Servet.
C'est ainsi qu'exaspérée et poussée aux extrêmes par la réaction,

la Réformation du XVIe siècle dut se départir du libéralisme
dogmatique des premières années. Comment, dans le plus fort du combat

pour l'existence, songer à persévérer dans la voie large et
modérée ouverte par Mélanchton Les Luthériens et les Zwingliens
n'ayant pas réussi à s'entendre à Marbourg, les Suisses se virent
exclus de la ligue de Smalkalde et de la confession d'Augsbourg.
L'isolement des Suisses offrit à leurs adversaires l'occasion de

réaliser le projet longtemps caressé de les écraser. Ainsi s'explique la
seconde guerre de Cappel. Or, sans la guerre de Cappel, point de

guerre de Smalkalde, point de guerre de Trente ans La condamnation

des unitaires et des baptistes n'a pas eu pour unique résultat
de retrancher ces deux branches de l'arbre primitif. Les premières
éditions des Loci en font foi. Mélanchton entendait bien émanciper
la jeune Eglise du joug des prétendus conciles œcuméniques. Il n'y
fallut plus songer. Et cette tâche, aussi antipopulaire que pressante
et délicate, nous a été léguée, à nous les héritiers énervés, les

epigones du grand mouvement du XVIe siècle

On le voit, les vues générales et profondes ne font pas défaut



636 BULLETIN

dans cet Appendice. Nippold n'est pas de ces auteurs qui croiraient

manquer à leur mission s'ils ne réduisaient pas l'histoire soit à un
sec abrégé de dates, de chiffres et de noms propres, soit à une addition

de toutes les chroniques des temps passés mises bout à bout
sans perspective aucune, à l'usage de quelques mémoires
extraordinaires, sans que l'intelligence trouve aucun point de repère pour
s'orienter dans ce fouillis de choses diverses, recueillies par l'érudition

la plus considérable. En histoire, comme en tout le reste, l'analyse

est fatigante, sèche, froide et stérile, la synthèse seule est

intéressante, parce que seule elle est vivante.
C'est justement à faire saisir le mouvement interne de la vie de

l'Eglise que l'histoire doit viser avant tout. Ceci nous amène à dire
un mot de la Préface qui, à vrai dire, nous a déçu. Nous comptions
sur une exposition, si non sur une réfutation des accusations que
Janssen, historien catholique a dernièrement lancées contre la
Réformation. Au lieu de cela, nous tombons sur une controverse
entre Harnack et Nippold au sujet des origines du monachisme et
de l'influence qu'il peut encore exercer Nippold a dû défendre les

droits de la mystique et du piétisme, ces bêtes noires de presque
tous les écrivains, sauf Hermann de Marbourg, nous semble-t-il, qui
tiennent par quelque bout à l'école de Ritschl. Comment se fait-il,
demande Nippold à ces contempteurs un peu hautains de la vie

intime, spontanée et immédiate, de la mystique en un mot,
comment se fait-il que les premiers précurseurs de la Réformation
soient sortis des rangs des moines les plus zélés? Gardons-nous
d'un nouveau rationalisme plus savant, mais non moins funeste

que l'ancien Depuis que l'infaillibilisme papal s'est créé un organe
dans la société de Görres (Görresvereine), la vraie étude historique
réclame l'union de toutes les forces diverses du protestantisme. Le
volume de Hagenbach, consacré à la Réformation, ne peut donc
mieux se terminer que par un appel chaleureux en faveur de la
« Société pour l'histoire de la Réformation. » S'il était permis aux
petites gens du dehors, qui suivent avec intérêt tout ce qui se passe
en Allemagne, d'exprimer à leur tour un vœu, nous demanderions
à Nippold de ne pas négliger dans son prochain volume de nous
mettre au courant de toute la controverse provoquée par la
publication de l'ouvrage de Janssen. Son antipapisme si opportun lui en
fait un devoir.


	Théologie

