
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
PHILOSOPHIE

Ferraz. — Histoire de la philosophie en France au
XIXe siècle. — Spiritualisme et libéralisme *.

I

D'après l'auteur, le mouvement philosophique en France,
de la fin du XVIIIe siècle à nos jours, comprend trois grands
courants aboutissant à trois écoles : l'école socialiste, l'école
traditionnaliste et l'école rationaliste. « Les deux premières
semblent répondre aux aspirations des deux partis politiques
extrêmes, et la troisième à celles du grand parti modéré
considéré dans toutes ses nuances ; mais ce qui leur est commun
à toutes les trois, c'est qu'elles se préoccupent des questions
sociales, comme l'exigent les périls de la situation, plutôt que
de questions de métaphysique pure et de morale désintéressée.
Pour les socialistes et même pour les traditionnalistes, la
métaphysique et la morale sont moins un ensemble de vérités
destinées à satisfaire l'esprit et à nourrir le cœur qu'un
ensemble de ressorts nécessaires au fonctionnement du
mécanisme. »

Déjà en 1877, M. Ferraz a résumé les travaux de la première

1 Histoire de la philosophie en France au XIXe siècle. Spiritualisme et

libéralisme, par M. Ferraz, professeur honoraire de la Faculté de Lettres
de Lyon, ancien membre du Conseil supérieur de l'instruction publique.
— Seconde édition. Perrin et Cic, libraires-éditeurs. Paris, 1887.



PHILOSOPHIE 529

école dans un beau et précieux volume de 482 pages in-octavo,
sous le titre suivant : Le socialisme, le naturalisme et le positi
visme. Cet ouvrage couronné par l'Académie française en est à sa
4e édition. Saint Simon et les saints Simoniens, Charles Fourrier
et l'attraction passionnelle, Cabet ou le communisme icarien,
sont largement traités dans ce volume. On relit avec plaisir
tout ce qui concerne ces écoles fort oubliées aujourd'hui et qui
ont fait tant de bruit dans la première moitié du XIXe siècle.

Viennent ensuite Pierre Leroux et Jean Beynaud ou le semi
saint simonisrne; Gali et Broussais ou le naturalisme; Auguste
Comte ou le positivisme ; Proudhon ou le socialisme
semi-rationaliste.

Un second volume, qui en est déjà à sa seconde édition
(1880), est consacré au traditionnalisme et à l'ultramontanisme.
Ce système est nommé indifféremment traditionnaliste, théologique

ou ultramontain : « Traditionnaliste, parce qu'il combat,
suivant l'expression de Joubert, les idées d'un certain temps
à l'aide de celles de tous les temps, telles qu'elles apparaissent

dans les traditions religieuses de tous les peuples de la

terre ; théologique, parce qu'il ne s'appuie pas seulement sur
la raison, comme les autres systèmes philosophiques, mais

encore sur la foi à la Parole divine; ultramontain ou
théocratique, parce qu'il tend à sacrifier non seulement l'individu

au pouvoir civil, mais encore le pouvoir civil au pouvoir
ecclésiastique, considéré comme le représentant de Dieu lui-
même. »

Voici quelle serait l'idée mère de Joseph de Maistre, le chef
de l'école traditionnaliste. « Au lieu de descendre en lui-même,
comme Descartes, et de demander a sa propre raison la règle
de ses jugements, cet écrivain consulte la société au sein de

laquelle il est plongé et trouve, parmi les croyances religieuses

qu'elle professe, un dogme qui lui sert à rendre compte de

tout : c'est le dogme du premier mal ou de la chute primitive.
Ce premier mal est-il vraiment premier et ne suppose-t-il pas,
chez son auteur, au moins à l'état virtuel, une malice
antérieure? De Maistre ne s'en préoccupe pas ; il le pose, à l'exemple
de Pascal, comme une hypothèse, qui n'a pas seulement pour

THÉOL. ET PHIL. 1^88. 34



580 BULLETIN

elle l'autorité de la foi traditionnelle, mais encore celle de

l'hérédité physiologique, et qui se légitime d'ailleurs par les
faits mêmes dont elle fournit l'explication. » (P. 63.)

Voici comment le célèbre ultramontain constate l'existence
de la barrière entre l'homme et l'animal, que de nos jours on

travaille si volontiers à renverser. « Le chien, le singe,
l'éléphant, s'approchent du feu comme l'homme; ils se chauffent
comme lui, avec plaisir, mais que le feu menace de s'éteindre,
l'idée ne leur viendra pas comme à lui, de pousser un tison sur
le brasier : ce n'est pourtant pas faute de l'avoir vu faire. Si

l'expérience était la source de toutes leurs idées, elle leur
donnerait celle-là... »

Ce qui est vrai des idées spéculatives ne l'est pas moins des

idées morales... « Mon chien m'accompagne à quelque spectacle

public, à une exécution, par exemple; certainement il voit tout
ce que je vois, la foule, le triste cortège, les officiers de justice,
la force armée, l'échafaud, le patient, l'exécuteur, tout en un
mot; mais de cela que comprend-il? ce qu'il doit comprendre
en sa qualité de chien : il saura me démêler et me retrouver,
si quelque accident l'a séparé de moi, il s'arrangera de manière
à n'être pas estropié sous les pieds des spectateurs ; lorsque
l'exécuteur lèvera le bras, l'animal, s'il est près, pourra
s'écarter, de crainte que le coup ne soit pour lui; s'il voit du

sang, il pourra frémir, mais comme à la boucherie. Là s'arrêteront

ses connaissances, et tous les efforts de ses instituteurs
intelligents, employés sans relâche pendant les siècles des

siècles, ne le porteraient jamais au delà; les idées de morale,
de souveraineté, de crime, de justice, de force publique, etc.,
attachées à ce triste spectacle, sont nulles pour lui. Tous les

signes de ces idées l'environnent, le touchent, le pressent,

pour ainsi dire, mais inutilement, car nul signe ne peut exister

que l'idée ne soit préexistante. » (P. 70, 71.) « On ne voit pas

non plus pourquoi les bêtes voyant, comme nous, les étoiles

qui brillent dans le ciel, les végétaux qui couvrent la terre, les

corps étendus qui les environnent, les actes humains qui se

produisent autour d'elles ne feraient pas, comme nous, de

l'astronomie, de la botanique, de la géométrie, de la morale et



PHILOSOPHIE 531

du droit, s'il n'y avait pas en nous des principes primitifs
qu'elles ne possèdent pas. » (P. 73, 74.)

Il est assez piquant de voir M. Ferraz, partisan des idées

modernes, défendre le caractère naturel de la révolution
française, contre le champion du moyen âge, de Maistre, qui
prétend y voir un miracle. « Elle ne peut s'expliquer
humainement, dit-il, et il faut y voir le doigt de Dieu. C'est un
miracle aussi caractérisé dans son genre que la fructification
instantanée d'un arbre au mois de janvier. La révolution mène
les hommes plus que les hommes ne la mènent ; elle emporte
dans son tourbillon, comme une paille légère, tout ce qu'on
lui oppose, et personne n'a contrarié sa marche impunément.
Ceux-là même, qui ont établi la république ont été amenés à

le faire sans le vouloir, et ceux que le flot des événements a

portés au faîte de la société ont été les premiers stupéfaits de

leur élévation et de leur puissance. Si tout leur a réussi, c'est

qu'ils étaient les instruments d'une force qui en savait plus
qu'eux ; s'ils n'ont jamais pris de fausses mesures, c'est pour
la même raison que le flûteur de Vaucanson n'émet jamais de

fausses notes : en un mot, c'est Dieu qui a tout conduit, sans

détruire le libre arbitre de l'homme. » (P. 8.)
Voici un dialogue entre de Maistre et un philosophe sur la

nature de la prière. « Si un philosophe me demande pourquoi
j'ai recours à la prière pour me préserver de la foudre : — Et

vous, monsieur, lui répondrai-je, pourquoi employez-vous le

paratonnerre ?» — « C'est bien différent, me dira-t-il ; moi

j'oppose une loi à une autre. » Eh bien, moi aussi ; car c'est

une loi de la nature que la prière faite d'une certaine manière
et dans certaines conditions, a la vertu d'écarter la foudre et

les autres fléaux. La prière est en définitive une cause seconde

comme une autre, et on ne peut pas élever contre elle une
seule objection qui ne se retourne à l'instant contre toutes les

causes de la même espèce : ce malade doit mourir, dit-on, ou

ne doit pas mourir : donc il est inutile de prier pour lui. Et moi

je dis : donc il est inutile de lui administrer des remèdes, donc

il n'y a pas de médecine. La vérité est qu'il mourra s'il ne

prend pas de remèdes et s'il ne prie pas pour avoir la santé.



532 BULLETIN

Ici la condition fait partie du décret éternel lui-même. — Reste
à savoir s'il y a bien réellement décret éternel, comme on le
répète à l'envi, ou si, en raisonnant ainsi, nous ne nageons pas
en plein anthropomorphisme?

Si de Maistre est avant tout ultramontain et médiocrement
traditionnaliste, le vicomte de Bonald, en revanche, repousse
l'ultramontanisme, tout en demeurant théocrate et surtout
traditionnaliste. Il soutient, avec les vieux catholiques de nos jours,
« que le pape n'est pas infaillible et que l'infaillibilité n'appartient

qu'à l'Eglise en corps. Le pape, ajoute-t-il dans un passage

qui paraîtra sans doute peu orthodoxe, n'est pas le roi de la
société religieuse, il n'en est que le connétable. En effet, il a au-
dessus de lui une autorité extérieure, celle du Concile général,
et le monarque n'en a et n'en peut avoir aucune. » (P. 163.)
M. Ferraz n'a pas de peine à montrer tout ce qu'il y a de

contradictoire dans les prétentions du traditionnalisme. Que prétend,
en effet, le vicomte de Bonald : « Qu'il n'y a de vraies que les

doctrines traditionnelles et sociales. Or, son système, étant de

son propre aveu, et de l'aveu de tout le monde, un système
nouveau et qui lui est personnel, est, d'après son propre
criterium, un système entaché d'erreur. » (P. 121.) Il y aurait à

signaler une illusion commune au dogmatisme traditionnaliste
dans le sein du catholicisme comme dans les rangs du
protestantisme. On se pique d'opposer la tradition, c'est-à-dire la
vérité divine à la raison, c'est-à-dire à l'erreur humaine. Mais

il faudrait avoir établi préalablement que la vérité divine a été

communiquée aux hommes sous la forme de dogmatique
éternelle, définitive et infaillible, en dehors de tout concours
humain. Jusque-là on oppose, sans s'en douter, la raison
d'une époque à celle d'une autre. Et pourquoi ne se

vaudraient-elles pas l'une l'autre? C'est là l'illusion d'optique qui
égare tous les autoritaires. Naturellement, l'intellectualisme
est appelé au secours de l'autorité pour faciliter la tâche de

cette dernière. Il est curieux de voir Rome se prononcer contre
ce que M. Ferraz appelle le fidéisme, qui n'est autre chose que
la doctrine de saint Anselme enseignant, conformément à l'esprit

de l'Evangile, qu'il faut aller de la foi à l'intelligence et



PHILOSOPHIE 533

non de l'intelligence à la foi. Bautain et Lamennais avaient raison

contre Rome quand ils soutenaient que c'est la foi et non
la raison, qui est le vrai critérium de la certitude ; que la raison,
réduite à elle seule, est incapable d'établir l'existence de Dieu,
et que l'autorité de l'Ecriture n'a pas besoin d'être prouvée.
« Mais, objecte M. Ferraz, les vérités qu'on ne démontre pas,
sont celles qui sont évidentes par elles-mêmes, et la révélation
n'est certainement point dans ce cas. » Sans doute, l'Ecriture
prise en bloc comme une révélation, avec toutes les questions
d'auteur, d'authenticité, etc., ne s'impose pas avec évidence,
mais il importe de distinguer entre la révélation et l'Ecriture
qui n'en est que le document. La prétention des croyants
intelligents est bien celle-ci : les faits qui sont de révélation dans

l'Ecriture s'imposent d'eux-mêmes à quiconque consent à en
faire l'expérience personnelle, indépendamment de toute preuve
rationnelle. En d'autres termes, les dogmes fondamentaux du
rationalisme philosophique ou religieux, (Dieu, la liberté de

l'homme, l'immortalité de l'âme) ne se démontrent pas, aux

yeux de ceux qui savent ce que comporte une démonstration
scientifique rigoureuse. On n'a pas encore mis le pied sur le
terrain religieux, aussi longtemps qu'on n'a pas admis ces faits
comme des axiomes de foi s'imposant à toute conscience saine
et intacte. Il ne peut être question de justifier rationnellement
les vérités religieuses qu'après s'être placé dans les conditions
voulues pour les comprendre, c'est-à-dire après avoir
commencé par les pratiquer personnellement. L'Evangile passe
avant la dogmatique, c'est lui qui conduit à la dogmatique,
tandis que celle-ci est impuissante à amener à l'Evangile.
« Voilà ce que c'est que la foi, a dit Pascal, Dieu sensible au

cœur, non à la raison. » Cela explique pourquoi la science

religieuse est éminemment subjective et non objective comme les

autres. Il n'est pas surprenant que les philosophes fassent ici des

réserves : ils sont incapables de comprendre que l'Evangile ne

peut paraître rationnel qu'à une raison qui a commencé par
devenir chrétienne, indépendamment de toute dogmatique; mais

on a lieu d'être surpris de voir tant de théologiens se joindre à

eux. C'est l'immense armée des intellectualistes catholiques ou



534 BULLETIN

protestants. Ils ne savent pas comprendre qu'en religion plus

qu'en tout le reste, la pratique précède la théorie. N'en déplaise

aux rhéteurs et à leurs précieux procédés, on parle avant de

savoir la grammaire, on n'attend pas, pour faire un poème,
d'avoir une rhétorique. La science de la religion se pratique
avant d'être sue. Il ne peut être, en effet, question de voir une
science dans la simple entrée en contact avec les faits religieux :

dans aucun domaine la perception ne suffit à elle seule pour
donner le savoir, au sens scientifique du terme. Encore une
fois on ne marcherait, on ne nagerait jamais, si pour se risquer
il était indispensable de posséder une théorie de la marche et
de la natation, quoi qu'en puissent penser tous les tenants du

rationalisme, y compris les partisans de l'orthographe phonétique

; la méthode vraiment rationnelle consiste à ne tenir nul

compte des exigences de leur petite raison.
Mais c'est là une digression qui nous a éloigné de notre

sujet. Revenons à M. Ferraz. Il montre très bien les évolutions
diverses de Lamennais. Il signale un fait curieux qui est de

nature à nous surprendre, nous, hommes de la fin du XIXe siècle.

Savez-vous ce qui valut la première condamnation à celui
qui devait devenir le champion fidèle et intransigeant de la

libre pensée? C'est de s'être déclaré en faveur de l'ultramontanisme

dans son ouvrage, De la religion considérée dans ses

rapports avec l'ordre politique et civil, mais aussi cela se passait

en 1826. « L'épiscopat lui-même, qui était encore généralement

gallican, rédigea contre lui une protestation en forme,
qui fut signée par un grand nombre de prélats. » On voit combien

nous avons marché en arrière depuis le premier quart du
présent siècle!

Il faut voir dans le livre de M. Ferraz comment Lamennais,
repoussé par un pape pusillanime, fut amené au catholicisme
libéral de l'Avenir, puis au christianisme révolutionnaire des

Paroles d'un croyant, pour aboutir à la religion progressive
des Affaires de Borne et du Livre du peuple. « L'adversaire
acharné du rationalisme mourut rationaliste, le dernier des

Pères de l'Eglise, comme on l'avait quelquefois appelé, mourut
en dehors de l'Eglise... » En 1854, par une froide et brumeuse



PHILOSOPHIE 535

journée de décembre, on vit passer à travers Paris, un mort
suivi de quelques amis, entre deux haies de soldats. Quand on
fut arrivé au champ du repos, quand on eut descendu son corps
dans la fosse commune, où il avait voulu être enseveli, et qu'on
l'eut recouvert de terre, le fossoyeur demanda, comme s'il
s'agissait d'un mort ordinaire : « Il n'y a pas de croix? » Et on
lui répondit : « Non. » Telle fut la fin de l'auteur de l'Essai sur
l'indifférence. L'ancien apologiste du christianisme fut conduit
à sa dernière demeure sans que l'image de Christ brillât devant
lui et sans que les prêtres, ses anciens confrères, entonnassent
devant lui leurs chants de deuil, spectacle déchirant pour
beaucoup, mélancolique pour tous ; car il témoigne de la fragilité
de nos opinions les plus fermes et de l'instabilité de nos

croyances en apparence les plus inébranlables. »

Il y eut pourtant quelque chose de persistant chez Lamennais

; un amour ardent de la vérité. Qui donc aurait le courage
de reprocher à ce penseur ses évolutions fréquentes et

radicales, toujours effectuées à son dam, et inspirées par une même
idée : un dévouement sans bornes à la cause des pauvres et
des déshérités de ce monde, cornute le prouve sa volonté d'être
enseveli dans la fosse commune?

Ce dévouement rappelle celui d'un autre philosophe de nos

jours, dont M. Ferraz expose aussi les idées. Comme le Père

Gratry, et d'autres, il fut un défenseur de la raison et de la

liberté, quoique catholique. « Un des plus profonds et le plus
méconnu des philosophes catholique de notre époque, il
combattit à outrance la théocratie, soit dans l'ordre politique, soit
dans l'ordre spéculatif, en même temps qu'il protégeait éner-

giquement contre tous les assauts le spiritualisme chrétien
ébranlé. C'est une singulière destinée que celle de cet homme

supérieur qui naît dans une chaumière, vit dans une mansarde,
meurt à l'hôpital et qui, dans tous le cours de cette existence

misérable, recherche la vérité avec passion, la dit avec sincérité,

sans se permettre d'en rien dissimuler pour plaire aux
différents partis qui nous divisent, et qui recueille pour tout
fruit de sa probité intellectuelle, la méfiance du théologien, le

silence des philosophes et l'indifférence de l'opinion. Nul pour-



536 BULLETIN

tant ne vécut plus que lui de la vie de son temps, nul ne se

posa avec plus de netteté et ne débattit avec plus de puissance
le problème de son siècle, l'accord de la foi et de la raison, de

la religion catholique et de la révolution française. » (P. 435.)
On a nommé Jean-Bordas Demoulin, né en 1798, dans le
département de la Dordogne. Il mourut le 25 juillet 1859 à l'hôpital
Lariboisière, laissant à ses contemporains, malgré quelques
travers inséparables de la condition humaine, l'exemple d'une
vie consacrée tout entière à la poursuite du vrai et où les

préoccupations vulgaires n'avaient tenu aucune place. Encore un
intransigeant de la philosophie, mort à la peine dans ce siècle

d'utilitarisme et de scepticisme où les chrétiens eux-mêmes, —
ne faudrait-il pas dire « surtout? » — se font opportunistes.

II

Enfin vient le troisième volume que nous avons particulièrement

à signaler : l'auteur traite du spiritualisme et du libéralisme.

Il les tient pour solidaires l'un de l'autre : « Admettre,
dit-il, que toutes les modifications de l'être pensant, sont
fatalement déterminées par les objets du dehors c'est, en effet,
rejeter toute liberté morale et toute liberté politique. » C'est là

une vérité qu'il serait extrêmement opportun de rappeler
aux politiques militants du moment, s'il leur était possible
d'entendre raison, absorbés qu'ils sont par le choix du genre
de despotisme qu'ils aspirent à l'envi à nous imposer, sous les

étiquettes les plus diverses. On le voit, M. Ferraz n'entend pas
le mot philosophie au sens technique et abstrait des Allemands ;

tout sujet traité philosophiquement, avec un esprit philosophique,

lui paraît rentrer dans la philosophie.
On a besoin de rappeler cette signification assez large du

mot philosophie, pour revenir de sa surprise en voyant ce

troisième volume débuter par Mmede Staël. L'auteur a quelque
peu l'air de plaider les circonstances atténuantes quand il nous
dit : « Nous ouvrons l'histoire de l'école spiritualiste par une
étude sur Mme de Staël parce que son nom exprime à merveille
-ce mélange d'aspirations vers l'avenir et de sympathie pour le



PHILOSOPHIE 537

passé qui caractérise l'école dont il s'agit. Cependant, il faut
convenir que cette femme célèbre avait une intelligence
prime-sautière plutôt que méthodique, et qu'on trouve dans

s es ouvrages des intuitions heureuses plutôt qu'un véritable
système. C'est pourquoi, au lieu de la ranger parmi les
philosophes spiritualistes de notre siècle, nous la considérons
simplement comme un précurseur qui leur a frayé la voie. La
doctrine de cette brillante école romantique, qui devait jeter
tant d'éclat sur la Restauration, est exposée et motivée vingt-
cinq ans à l'avance dans son ouvrage (La littérature considérée
dans ses rapports avec les institutions sociales, 1800) de la
manière la plus ingénieuse. Mme de Staël ne peut souffrir qu'on
se préoccupe plus d'éviter les défauts que de chercher les
beautés dans un ouvrage d'esprit, comme si un mérite tout
négatif n'impliquait pas l'indigence plutôt que la richesse de la

vie spirituelle. Elle ne veut pas qu'on préfère l'étude des auteurs
à celle des choses et qu'on se condamne à toujours imiter des

imitations car elle voit là une sorte d'abdication de toute
personnalité. Elle ne veut pas non plus qu'on transporte dans la

poésie moderne les images des mythologies anciennes ; car il
n'y a rien, suivant elle, qui dénote autant le manque de sincérité

et de spontanéité en matière littéraire. Or, ce sont là autant
d'opinions romantiques au premier chef. »

Avec Laromiguière nous mettons décidément le pied sur le
terrain philosophique. Le premier il combattit directement le

système de Condillac et avec des formes purement
philosophiques. Il conserve cependant la même méthode qui n'est pas
la méthode expérimentale, mais la méthode deductive; non

pas la méthode d'analyse, mais celle de la synthèse; car elle

compose l'homme au lieu de le décomposer. « Si, en effet, elle
admet les faits comme point de départ, elle s'y arrête à peine
et s'élève immédiatement à un principe, — sensation ou attention,

n'importe, — dont elle fait tout découler au moyen d'équations

analogues à celles de l'algèbre. » C'est la méthode de

l'abstraction transportée dans l'histoire naturelle de l'âme,
c'est-à-dire dans la science du concret, c'est la méthode
logique de Bonald avec ses formules verbales, substituée à la



538 BULLETIN

méthode psychologique de Descartes, qui opère sur la réalité
vivante.

Il ne suffit pas de parler comme Condillac et Laromiguière,
de l'analyse, de la décomposition ; il faut expliquer de quelle
manière on l'entend. L'analyse doit-elle opérer sur le tout,
c'est-à-dire sur le composé pris dans son intégrité, ou sur l'un
quelconque de ses éléments? Doit-elle partir du réel, de l'existant,

de l'être, ou du possible, de l'abstrait, des manières d'être?
C'est toute la question, et nos philosophes n'ont pas l'air de la

comprendre. Us parlent comme Condillac, de la sensation, ou,
comme Laromiguière, de l'attention ; mais la sensation et

l'attention, qu'est-ce que c'est? Des manières d'être qui supposent

un être, des abstraits qui supposent un concret d'où ils
ont été tirés par une analyse antérieure ; car, primitivement et

antérieurement à toute analyse, il n'y a ni sensation ni attention,

mais seulement un être sentant ou attentif. Or, ce

concret, on n'en dit rien ; cet être, on le passe sous silence ; cette

analyse, on la tait, on n'en fait pas mention.

Voilà, ainsi que Maine de Biran l'a très bien remarqué, le

grand défaut de la méthode de Laromiguière, comme de celle de

Condillac...
Laromiguière a eu le mérite de rendre « au principe actif, sa

place dans la science, en montrant que c'est de l'activité, non
de la sensibilité que dérivent toutes les connaissances et toutes
les actions humaines. »

Malgré bien des lacunes, Laromiguière ruina le principe
sensualiste, qui veut que toutes nos idées viennent des sens et

réintégra l'élément actif au sein de notre nature. « Suivant lui,
comme suivant le grand Arnaud, bien loin que les sens
produisent toutes nos idées, ils n'en produisent aucune ; car elles

sont toutes produites par l'activité de l'esprit opérant sur les

données que lui fournit la sensibilité. Suivant lui, comme
suivant Kant, la sensation, bien loin d'être le produit de la vie

intellectuelle, n'en est que la condition sine quâ non; elle fournit

à l'intelligence la notion de la connaissance, mais c'est à

cette dernière qu'il appartient de lui donner sa forme. »

Tandis que Laromiguière s'était borné à établir l'activité du



PHILOSOPHIE t)39

principe pensant par des considérations de simple bon sens, il
en restait pour ainsi dire à la superficie de son sujet ; Maine de

Biran la fonda sur des raisons vraiment scientifiques et en allant
au fond des choses. « C'est par là qu'il est devenu, comme on
l'a dit, le maître des maîtres de la philosophie contemporaine
et le plus grand métaphysicien qui ait honoré la France depuis
Malebranche. »

Maine de Biran est à la fois sévère envers les philosophes
qui ont suivi la méthode a priori et à l'égard de ceux qui ont
pratiqué la méthode expérimentale et parmi lesquels Locke et

Condillac tiennent le premier rang. « Maine de Biran a changé
le point de départ de la philosophie et, en changeant son point
de départ, il la transforme tout entier. Condillac était parti de

l'étude d'une statue qu'il avait animée et douée peu à peu ;

Descartes était parti de l'âme qu'il avait trop vite séparée du

corps, sans se demander s'il pourrait les unir derechef; Biran
part de l'âme considérée dans ses rapports d'action et de réaction

avec le corps. A la statue de Condillac, c'est-à-dire à une

hypothèse, à l'âme de Descartes, c'est-à-dire à une abstraction,
il substitue l'homme, c'est-à-dire une réalité vivante. »

« Avant Biran, la plupart des philosophes confondaient la
volonté et l'inclination. Biran les distingue en montrant que la

première est le principe de l'effort et la seconde le principe
contre lequel l'effort se déploie et qu'elles sont en raison inverse
l'une de l'autre. Avant lui, la plupart des penseurs n'étudiaient
la liberté qu'au terme de leurs spéculations et la compromettaient,

en la soumettant à l'action irrésistible soit de Dieu, soit
de la nature. Biran la mit, pour ainsi dire, hors d'atteinte, en

la posant comme un fait immédiat et évident enveloppé dans

l'acte même de l'effort, et non comme une conséquence obscure

et lointaine de la science. Avant Biran, la plupart des métaphysiciens

méconnaissaient la personnalité de l'homme ; ils l'absorbaient,

comme Malebranche, dans le sein de la divinité, ou,
comme les disciples de Condillac, dans le sein de l'univers.
Biran la défend en se fondant sur le sentiment de l'effort, qui
ne serait pas possible sans une cause se connaissant elle-même

et disant : moi, c'est-à-dire sans une véritable personne. Avant



540 BULLETIN

Biran, certains philosophes séparaient le corps de l'esprit par
un abîme si profond, qu'il n'y avait plus entre eux aucune
communication réelle, et qu'ils se développaient parallèlement
sans jamais se toucher : c'était l'erreur des cartésiens. D'autres
étaient si frappés de la corrélation de la vie corporelle et de la
vie spirituelle qu'ils les identifiaient entre elles et ne voulaient
voir dans le moral que le physique se montrant par un certain
côté : c'était l'erreur des sensualistes du XVIIIe siècle. Biran
ne sépare pas l'esprit et le corps, mais il ne les confond pas
non plus : il les distingue et cela sans s'appuyer sur de grands
raisonnements, sans remonter à des principes abstraits et

compliqués, mais en partant toujours du simple fait de l'effort, qui
enveloppe, dans les limites mêmes de l'être humain, une force

qui agit et une force qui résiste, un moi qui se connaît à ce

titre, et un non-moi multiple connu comme tel. Par ce seul

fait, l'idéalisme et le matérialisme semblent coupés à la racine
et mis dans l'impossibilité de se développer. »

Malgré les grands services qu'il a rendus à la philosophie
française, Biran n'est pas à l'abri de certaines critiques. M. Ferraz

lui reproche en tout premier lieu de ne pas s'être suffisamment

expliqué sur « l'effort, » qui est le pivot de toute sa

philosophie. Il a moins en vue l'activité en elle-même que « l'activité

envisagée dans ses effets physiologiques. » Il aurait fallu
montrer que « outre l'activité qui fait effort contre un résistant

externe, il y en a une qui fait effort contre un résistant
interne, contre la passion, contre les images, contre les idées

qui s'y associent. C'est, en effet, celle-là qui est la véritable
activité, la véritable liberté, celle que, suivant les grands
enseignements du Portique, on peut conserver jusque dans les fers,
tandis que l'activité, la liberté, telle que Biran la décrit, serait
à la merci d'un despote ou d'une simple paralysie puisqu'on
cesse de l'avoir, suivant lui, dès qu'on ne peut plus se remuer
et dès qu'on est poussé ou entraîné. »

Si Maine de Biran a réintégré l'élément volontaire dans la
raison de l'homme, il a trop négligé l'intelligence. Chez lui
« la volonté engendre l'intelligence : l'homme comprend parce
qu'il veut... » — « Qu'est-ce, demande M. Ferraz, qu'une vo-



PHILOSOPHIE 541

lonté dont l'acte consiste à vouloir sans idée préconçue, c'est-
à-dire sans que le voulant sache ce qu'il veut? »

Vers la fin de sa vie, Maine de Biran après avoir si longtemps
réduit toute la nature humaine à la volonté, finit par comprendre
que l'intelligence et l'amour y avaient aussi leur part. Mais il
n'eut pas le temps de systématiser ce point de vue plus complet.

La doctrine de Biran sur la volonté et la personnalité
humaine n'en subsiste pas moins. Malgré des lacunes elle a

conservé toute sa solidité et toute sa valeur. Ce résultat est
d'une importance capitale. « Seule cette doctrine, dit M. Ferraz,
nous permet de combattre victorieusement ce dualisme subtil
qui, par l'organe de Stuart Mill, fait du moi un simple faisceau
de sensations, et prétend que l'association des idées suffit pour
expliquer l'âme, comme l'attraction des molécules pour expliquer

l'univers; car un faisceau de sensations, une association
d'idées ne sauraient avoir ni l'unité, ni la permanence, ni la
causalité que la personne suppose. Seule elle nous permet de

réfuter ce panthéisme nuageux, sorti des brouillards de la
Germanie, qui rabaisse Dieu au-dessous de l'homme, en lui refusant

toute personnalité, car il est impossible, quand on admet
la personne-moi, qui n'est qu'un effet, de rejeter la personne-
Dieu, où elle a sa raison d'être. »

Est-ce bien sûr qu'il suffise de remonter jusqu'à l'intelligence
pour assurer tout ces précieux résultats? M. Ferraz semble lui-
même reconnaître que cet intellectualisme réclame un complément,

ou mieux une base d'un autre ordre. Il nous parle, en

effet, d'une phase de mysticisme que Maine de Biran aurait
traversée avant de rédiger son dernier ouvrage, Nouveaux
essais d'anthropologie. Maine de Biran admet alors trois genres
de vie. Mais, laissons parler M. Ferraz lui-même. « Là, Biran

distingue dans l'homme, à l'exemple de saint Augustin, trois
espèces de vie : la vie animale que caractérise l'instinct, avec
les mouvements de plaisir et de peine qui l'accompagnent ; la
vie humaine proprement dite que caractérise l'effort et où
dominent la réflexion et la personnalité ; la vie spirituelle que
caractérise l'amour et où la volonté se soumet sans peine aux lois
du bien et du beau, dont Dieu est le centre éternel. Il connais-



542 BULLETIN

sait ces trois vies par expérience. Après avoir passé de l'épi-
curisme, qui est la vie de l'instinct, au stoïcisme qui est la vie
de l'effort, ce penseur mourant s'était, en effet, élevé jusqu'au
christianisme, qui est la vie de l'amour, justifiant par son

exemple ces remarquables paroles sur la vieillesse, qui sont

comme ses novissima verba : alors la raison étant moins troublée

par son exercice, moins offusquée par les affections et les

images qui l'absorbaient, Dieu, le souverain bien sort comme
des nuages, notre âme le voit, le sent en se tournant vers lui,
source de toute lumière. »

La France a donc eu au XIXe siècle un philosophe vraiment
indépendant et original. M. Ferraz ajoute original « précisément
peut-être parce qu'il est sincère. » Dans la partie biographique,
l'auteur nous montre Maine de Biran, finissant, à travers
plusieurs phases, par s'élever « à une doctrine plus haute par le

seul mouvement de sa pensée (un Allemand aurait dit : en obéissant

à une dialectique immanente) sans recevoir du public
aucune impulsion, et qui expose ses évolutions diverses avec une

pleine franchise. Nous y trouvons, en effet, cette communication

sans artifice et sans apprêt d'une âme avec d'autres âmes

devant laquelle toutes les splendeurs du langage pâlissent et

qui rappelle les Pensées de Marc-Aurèle ou celles de Pascal. »

Nous ne pousserons pas plus loin l'analyse de l'ouvrage de

M. Ferraz; nous estimons en avoir assez dit pour le faire
apprécier, ce qui était notre unique but. Il nous présente un
tableau complet et impartial de diverses tentatives philosophiques
faites en France pendant les deux tiers du siècle. L'auteur analyse

tour à tour les travaux d'Ampère, de Royer-Gollard, de de

Gérando; puis viennent Victor Cousin, Charles Jouffroy, Quinet,
Charles de Remusat, enfin Adolphe Garnier, Emile Saisset

et quelques autres encore.
Nous ne signalerons dans une riche moisson de faits intéressants

que quelques traits d'une actualité saisissante. On
pressentit un jour Boyer-Coilard pour savoir s'il lui serait agréable
de recevoir un titre nobiliaire (c'était sous la Restauration) en

récompense de ses services : « Dites au ministre, répondit le

philosophe (qui tenait par un bout à Port-Royal) que j'ai assez



PHILOSOPHIE 543

de dévouement pour oublier cette impertinence. » Il est vrai, ce

stoïcien chrétien « considérait Yélectorat, non comme un droit
commun à tous les citoyens, mais comme une fonction dévolue

aux plus-capables. » Royer-Collard n'en était pas moins un
démocrate conséquent. C'est ainsi qu'il répondit à M. de Serres

qui se plaignait que la démocratie coulât à pleins bords, par
ces paroles célèbres : « Oui, elle coule à pleins bords dans cette
belle France, plus que jamais favorisée du ciel, que d'autres
s'en affligent et s'en courroucent; pour moi, je rends grâce à

la Providence de ce qu'elle a appelé aux bienfaits de la
civilisation un plus grand nombre de ses créatures. »

On le voit, bien que contemporaine pour la génération qui
s'en va, cette histoire est, hélas I fort ancienne. On se demande

avec anxiété où nous mène une démocratie athée, alliée fidèle
des conservateurs-bornes et avec raison : les uns et les autres
n'ont rien appris ni rien oublié. Tout autre était. Royer-Collard.
Il était plus favorable à la liberté qu'à l'égalité; chez lui,
l'homme moderne vivait sous le partisan des anciennes institutions.

En 1845, il se retira à la campagne : « Mes amis, dit-il
en arrivant aux paysans qui l'entouraient, j'ai voulu mourir au

milieu de vous. » Sentant ses forces s'affaiblir, il se prépara,
non seulement en philosophe, mais encore en chrétien, au
dernier voyage, et montra, dans ce moment critique, une sérénité
admirable : « Je vois pas à pas, disait-il. les progrès de ma

mort, j'apprends petit à petit à me séparer de toutes choses, je
me vois déjà dans le cimetière du village et je m'y mets. »

Que tout cela est donc loin de nous, alors que les enterrements

civils, toujours plus à la mode, deviennent une preuve
de libéralisme et de civisme M. Ferraz, qui croit à la mission

pratique de la philosophie, n'aurait-il pas pu aborder une question

indiscrète : dans quelle mesure les divers penseurs, dont
il nous dit d'ailleurs tant de bien, peuvent-ils être tenus
responsables de la position éminemment tragique et fausse dans

laquelle la France se traîne inquiète et désorientée? « Il s'est

formé, dit notre auteur, dans ces cinquante dernières années,

au sein de l'école spiritualiste et par le concours de ses

principaux penseurs, un riche fonds d'idées psychologiques, esthé-



544 BULLETIN

tiques, morales, politiques et religieuses, qui complètent
heureusement celles de Cousin et auxquelles l'école sensualiste et

l'école traditionnaliste n'ont rien à comparer. »

Le lecteur regrettera que M. Ferraz, guide impartial et
sympathique, ait renoncé à le mettre en mesure d'apprécier cette
conclusion un peu optimiste, en nous donnant un quatrième
volume qui aurait exposé l'histoire de la philosophie récente et

contemporaine en France. C'était bien là le plan primitif de

l'auteur, mais il y renonce pour plusieurs raisons plus ou
moins valables qui sont malheureusement fortifiées par un
argument, hélas sans réplique, « l'état de notre santé. »

Pendent opera interrupta C'est vraiment grand dommage.

RECTIFICATION

Dans l'annonce de la Letteratura ebraica de M. le professeur Revel, qui
a paru dans la dernière livraison, pages 444 et suivantes je disais :

« Nous croyons savoir que M. Bruston, qui soutenait les mêmes thèses

(relatives à Zach. IX-XI et XII-XIV) dans son Histoire de la littérature
prophétique, en est revenu depuis lors. » M. le professeur Bruston
m'informe qu'il n'en est rien : « Je suis toujours persuadé, dit-il, que les

chap. IX, X et XI sont antérieurs à la ruine du royaume des dix-tribus,
et les trois suivants, antérieurs à la ruine de Jérusalem. Les premiers me
paraissent faire clairement allusion à l'existence des deux royaumes
rivaux, et les autres, à l'existence d'un seul, celui de Juda. » Je m'empresse

de porter cette rectification à la connaissance des lecteurs de cette
Revue, en exprimant à mon cher collègue de Montauban mon regret de les

avoir induits en erreur à son sujet. Cette erreur provient d'une conclusion

que j'avais cru pouvoir tirer de quelques lignes que M. Bruston
m'avait fait l'honneur de m'adresser à l'occasion de mon compte rendu
de son livre 'Revue de théologie et de philosophie 1883, pag- 306-321).
Reconnaissant le bien-fondé des observations critiques que j'avais faites sur la
place chronologique assignée par lui aux chapitres IX-XI de notre livre
actuel de Zacharie, M. Bruston disait : « lien résulte que j'ai placé cette
prophétie trop tôt. » Mon tort a été de tirer de ces mots une conclusion qui
dépassait la pensée de mon honorable correspondant. Je n'en conserve

pas moins l'espoir que tôt ou tard le jour viendra où il se convertira à

son tour et partagera la conviction, chez moi plus arrêtée que jamais,
que les six derniers chapitres du livre de Zacharie sont postexiliques.

H. Vuilleumier.


	Philosophie

