Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 21 (1888)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

PHILOSOPHIE
FERRAZ. — HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE EN FRANCE AU
XIXe SIECLE. — SPIRITUALISME ET LIBERALISME 1.
1

D’aprés l'auteur, le mouvement philosophique en France,
de la fin du XVIIIe siécle & nos jours, comprend trois grands
courants aboutissant & trois écoles : I’école socialiste, 1’école
traditionnaliste et I’école rationaliste. « Les deux premieéres
semblent répondre aux aspirations des deux partis politiques
extrémes, et la troisieme a celles du grand parti modéré con-
sidéré dans toutes ses nuances; mais ce qui leur est commun
a toutes les trois, c’est qu’elles se préoccupent des questions
sociales, comme l’exigent les périls de la situation, plutdt que
de questions de métaphysique pure et de morale désintéressée.
Pour les socialistes et méme pour les traditionnalistes, la mé-
taphysique et la morale sont moins un ensemble de vérités
destinées a satisfaire l'esprit et & nourrir le cceur qu’un en-
semble de ressorts nécessaires au fonctionnement du méca-
nisme. »

Déja en 1877, M. Ferraz a résumé les travaux de la premiere

' Histoire de la philosophie en France auw XIX® siécle. Spiritualisme et
libéralisme, par M. Ferraz, professeur honoraire de la Faculté de Lettres
de Lyon, ancien membre du Conseil supérieur de !'instruction publique.
— Seconde édition. Perrin et Cie, libraires-éditeurs. Paris, 18587,



PHILOSOPHIE 529

école dans un beau et précieux volume de 482 pages in-octavo,
sous le titre suivant : Le socialisme, le naturalisme et le positi
visme. Cet ouvrage couronné par ’Académie francaise en est & sa
4¢ édition. Saint Simon et les saints Simoniens, Charles Fourrier
et Uattraction passionnelle, Cabet ou le communisme icarien,
sont largement traités dans ce volume. On relit avec plaisir
tout ce qui concerne ces écoles fort oubliées aujourd’hui et qui
ont fait tant de bruit dans la premiére moitié du XIXe siécle.
Viennent ensuite Pierre Leroux et Jean Reynaud ou le semi
saint simonisme ; Gall et Broussais ou le naturalisme ; Auguste
CGomte ou le positivisme ; Proudhon ou le socialisme semi-ra-
tionaliste.

Un second volume, qui en est déja & sa seconde édition
(1880), est consacré au traditionnalisme et & 'ultramontanisme.
Ce systeme est nommé indifféremment traditionnaliste, théolo-
gique ou ultramontain : « Traditionnaliste, parce qu’il combat,
suivant ’expression de Joubert, les idées d’un certain temps
a 'aide de celles de tous les temps, telles qu’elles apparais-
sent dans les traditions religieuses de tous les peuples de la
terre ; théologique, parce qu’il ne s’appuie pas seulement sur
la raison, comme les autres systémes philosophiques, mais
encore sur la foi & la Parole divine; ultramontain ou théo-
cratique, parce qu’il tend & sacrifier non seulement I'indi-
vidu au pouvoir civil, mais encore le pouvoir civil au pouvoir
ecclésiastique, considéré comme le représentant de Dieu lui-
meéme. »

Voici quelle serait I'idée mere de Joseph de Maistre, le chef
de I’école traditionnaliste. « Au lieu de descendre en lul-méme,
comme Descartes, et de demander 3 sa propre raison la regle
de ses jugements, cet écrivain consulte la société au sein de
laquelle il est plongé et trouve, parmi les croyances religieuses
qu’elle professe, un dogme qui lui sert & rendre compte de
tout : ¢’est le dogme du premier mal ou de la chute primitive.
Ce premier mal est-il vraiment premier et ne suppose-t-il pas,
chez son auteur, au moins & ’état virtuel, une malice anté-
rieure ? De Maistre ne s’en préoccupe pas ; il le pose, al’exemple
de Pascal, comme une hypothése, qui n’a pas seulement pour

THEOL. ET PHIL. 1888, 34



530 BULLETIN

elle Pautorité de la foi traditionnelle, mais encore celle de
I’hérédilé physiologique, et qui se légitime d’ailleurs par les
faits mémes dont elle fournit I'explication. » (P. 63.)

Voici comment le célebre ultramontain constate l'existence
de la barriére entre 'homme et ’animal, que de nos jours on
travaille si volontiers & renverser. « Le chien, le singe, 'élé~
phant, s’approchent du feu comme I’homme; ils se chauffent
comme lui, avec plaisir, mais que le fen menace de s’éteindre,
I'idée ne leur viendra pas comme & lui, de pousser un tison sur
le brasier : ce n’est pourtant pas faute de 'aveoir vu faire. Si
I’expérience était la source de toutes leurs idées, elle leur don-
nerait celle-la... »

Ce qui est vrai des idées spéculatives ne l’est pas moins des
idées morales... « Mon chien m’accompagne & quelque spectacle
public, & une exécution, par exemple; certainement 1l voit tout
ce que je vois, la foule, le triste cortege, les officiers de justice,
la force armée, I’échafaud, le patient, I’exécuteur, tout en un
mot ; mais de cela que comprend-il? ce qu’il doit comprendre
en sa qualité de chien : 1l saura me déméler et me retrouver,
si quelque accident I’a séparé de moi, il s’arrangera de maniére
a n'étre pas estropié sous les pieds des spectateurs; lorsque
I’exécuteur lévera le bras, Panimal, s’il est prés, pourra
s’écarter, de crainte que le coup ne soit pour lui; s’il voit du
sanyg, il pourra frémir, mais comme & la boucherie. L4 s’arréte-
ront ses connaissances, et tous les efforts de ses instituteurs
intelligents, employés sans reliche pendant les siecles des
siécles, ne le porteraient jamais au deld; les idées de morale,
de souveraineté, de crime, de justice, de force publique, etc.,
attachées & ce triste spectacle, sont nulles pour lui. Tous les
signes de ces idées I’environnent, le touchent, le pressent,
pour ainsi dire, mais inutilement, car nul signe ne peut exister
que I'idée ne soit préexistante. » (P. 70, 71.) « On ne voit pas
non plus pourquoi les bétes voyant, comme nous, les étoiles
qui brillent dans le ciel, les végétaux qui couvrent la terre, les
corps étendus qui les environnent, les actes humains qui se
produisent autour d’elles ne feraient pas, comme nous, de
Iastronomie, de la botanique, de la géométrie, de la morale et



PHILOSOPHIE 534

du droit, §’il n’y avait pas en nous des principes primitifs
qu’elles ne possédent pas. » (P. 73, 74.)

Il est assez piquant de voir M. Ferraz, partisan des idées
modernes, défendre le caractére naturel de la révolution
francaise, contre le champion du moyen 4ge, de Maistre, qui
prétend y voir un miracle. « Elle ne peut s’expliquer humai-
nement, dit-il, et il faut y voir le doigt de Dieu. C’est un mi-
racle aussi caractérisé dans son genre que la fructification in-
stantanée d’un arbre au mois de janvier. La révolution mene
les hommes plus que les hommes ne la ménent ; elle emporte
dans son tourbillon, comme une paille légere, tout ce qu'on
lul oppose, et personne n’a contrarié sa marche impunément.
Ceux-la méme, qui ont établi la république ont été amenés a
le faire sans le vouloir, et ceux que le flot des événements a
portés au faite de la société ont été les premiers stupéfaits de
leur élévation et de leur puissance. Si tout leur a réassi, c’est
qu’ils étalent les instruments d’une force qui en savait plus
qu’eux ; s’ils n’ont jamais pris de fausses mesures, c’est pour
la méme raison que le fliteur de Vaucanson n’émet jamais de
fausses notes : en un mot, c’est Dieu qui a tout conduit, sans
détruire le libre arbitre de 'homme. » (P. 8.)

Voici un dialogue entre de Maistre et un philosophe sur la
nature de la priére. « Si un philosophe me demande pourquoi
J’ai recours 2 la priére pour me préserver de la foudre . — Et
vous, monsieur, lui répondrai-je, pourquoi employez-vous le
paratonnerre? » — « C’est bien différent, me dira-t-il; moi
j’oppose une loi & une autre. » Eh bien, moi aussi; car c’est
une loi de la nature que la priére faite d’une certaine maniere
et dans certaines conditions, a la vertu d’écarter la foudre et
les autres fléaux. La priére est en définitive une cause seconde
comme une autre, et on ne peut pas élever contre elle une
seule objection qui ne se retourne a l'instant contre toutes les
causes de la méme espéce : ce malade deit mourir, dit-on, ou
ne doit pas mourir : donc il est inutile de prier pour lui. Et moi
je dis : donc il est inutile de Jui administrer des remedes, donc
il 'y a pas de médecine. La vérité est qu'il mourra s'il ne
prend pas de remédes et s’il ne prie pas pour avoir la santé.



532 BULLETIN

Ici la condition fait partie du décret éternel lui-méme. — Reste
a savoir s’il y a bien réellement décret éternel, comme on le
répéte & 'envi, ou si, en raisonnant ainsi, nous ne nageons pas
en plein anthropomorphisme?

Si de Maistre est avant tout ultramontain et médiocrement
traditionnaliste, le vicomte de Bonald, en revanche, repousse
Pultramontanisme, tout en demeurant théocrate et surtout tra-
ditionnaliste. Il soutient, avec les vieux catholiques de nos jours,
« que le pape n’est pas infaillible et que ’infaillibilité n’appar-
tient qu’a I’Eglise en corps. Le pape, ajoute-t-il dans un passage
qui paraitrasans doute peu orthodoxe, n’est pas le roi de laso-
ciété religieuse, il n’en est que le connétable. En effet, il a au-
dessus de lui une autorité extérieure, celle du Concile général,
et le monarque n’en a et n’en peut avoir aucune. » (P. 163.)
M. Ferraz n’a pas de peine & montrer tout ce qu’il y a de con-
tradictoire dans les prétentions du traditionnalisme. Que prétend,
en effet, le vicomte de Bonald : « Qu’il n’y a de vraies que les
doctrines traditionnelles et sociales. Or, son systéme, étant de
son propre aveu, et de ’aveu de tout le monde, un systéme
nouveau et qui lui est personnel, est, d’aprés son propre crite-
rium, un systéme entaché d’erreur. » (P. 121.) Il y aurait &
signaler une illusion commune au dogmatisme traditionnaliste
dans le sein du catholicisme comme dans les rangs du protes-
tantisme. On se pique d’opposer la tradition, c’est-a-dire la
vérité divine 4 la raison, c’est-a-dire & ’erreur humaine. Mais
il faudrait avoir établi préalablement que la vérité divine a été
communiquée aux hommes sous la forme de dogmatique éter-
nelle, définitive et infaillible, en dehors de tout concours
humain. Jusque-l4 on oppose, sans s’en douter, la raison
d’une époque & celle d’'une autre. Et pourquoi ne se vau-
draient-elles pas I’'une I'autre? C’est la I'illusion d’optique qui
égare tous les autoritaires. Naturellement, I'intellectualisme
est appelé au secours de l'autorité pour faciliter la tiche de
cette derniére. Il est curieux de voir Rome se prononcer contre
ce que M. Ferraz appelle le fidéisme, qui n’est autre chose que
la doctrine de saint Anselme enseignant, conformément & I’es-
prit de I’Evangile, qu’il faut aller de la foi & l'intelligence et



PHILOSOPHIE 533

non de Vintelligence & la foi. Bautain et Lamennais avaient rai-
son contre Rome quand ils soutenaient que c’est la foi et non
la raison, qui est le vrai critérium de la certitude ; que la raison,
réduite & elle seule, est incapable d’établir I’existence de Dieu,
et que l'autorité de I’Ecriture n’a pas besoin d’étre prouvée.
« Mais, objecte M. Ferraz, les vérités qu’on ne démontre pas,
sont celles qui sont évidentes par elles-mémes, et la révélation
n’est certainement point dans ce cas. » Sans doute, Ecriture
prise en bloc comme une révélation, avec toutes les questions
d’auteur, d’authenticité, etc., ne s'impose pas avec évidence,
mais il importe de distinguer entre la révélation et I’Ecriture
qui n’en est que le document. La prétention des croyants intel-
ligents est bien celle-ci: les faits qui sont de révélation dans
IEcriture s'imposent d’eux-mémes & quiconque consent 4 en
faire I’expérience personnelle, indépendamment de toute preuve
rationnelle. En d’autres termes, les dogmes fondamentaux du
rationalisme philosophique ou religieux, (Dieu, la liberté de
I'homme, l'immortalité de I’ame) ne se démontrent pas, aux
yeux de ceux qui savent ce que comporte une démonstration
scientifique rigoureuse. On n’a pas encore mis le pied sur le
terrain religieux, aussi longtemps qu’on n’a pas admis ces faits
comme des axiomes de foi s’imposant 4 toute conscience saine
et intacte. Il ne peut étre question de justifier rationnellement
les vérités religieuses qu’aprés s’étre placé dans les conditions
voulues pour les comprendre, c’est-a-dire aprés avoir com-
mencé par les pratiquer personnellement. L’Evangile passe
avant la dogmatique, c’est lui qui conduit & la dogmatique,
tandis que celle-ci est impuissante & amener a I’Evangile.
« Voild ce que c’est que la foi, a dit Pascal, Dieu sensible au
coeur, non a la raison. » Cela explique pourquoi la science reli-
gieuse est éminemment subjective et non objective comme les
autres. Il n’est pas surprenant que les philosophes fassent ici des
réserves : ils sont incapables de comprendre que ’Evangile ne
peut paraitre rationnel qu’a une raison qui a commencé par de-
venir chrétienne, indépendamment de toute dogmatique ; mais
on a lieu d’étre surpris de voir tant de théologiens se joindre &
eux. (’est 'immense armée des intellectualistes catholiques ou



D34 BULLETIN

protestants. Ils ne savent pas comprendre qu’en religion plus
qu’en tout le reste, la pratique précede la théorie. N'en déplaise
aux rhéteurs et & leurs précieux procédés, on parle avant de
savoir la grammaire, on n’attend pas, pour faire un poéeme,
d’avoir une rhétorique. La science de la religion se pratique
avant d’étre sue. [l ne peut étre, en effet, question de voir une
science dans la simple entrée en contact avec les faits religieux :
dans aucun domaine la perception ne suffit a elle seule pour
donner le savoir, au sens scientifique du terme. Encore une
fois on ne marcherait, on ne nagerait jamais, si pour se risquer
il était indispensable de posséder une théorie de la marche et
de la natation, quoi qu’en puissent penser tous les tenants du
rationalisme, y compris les partisans de 'orthographe phoné-
tique ; la méthode vraiment rationnelle consiste & ne tenir nul
compte des exigences de leur petite raison.

Mais c’est 14 une digression qui nous a éloigné de notre
sujet. Revenons & M. Ferraz. Il montre trés bien les évolutions
diverses de Lamennais. Il signale un fait curieux qui est de
nature & nous surprendre, nous, hommes de la fin du XIXe sié-
cle. Savez-vous ce qui valut la premiere condamnation a celui
qui devait devenir le champion fidéle et intransigeant de la
libre pensée? C’est de s’étre déclaré en faveur de I'ultramon-
tanisme dans son ouvrage, De la religion considérée dans ses
rapports avec Uordre politique et civil, mais aussi cela se pas-
sait en 1826. « L’épiscopat lui-méme, qui était encore généra-
lement gallican, rédigea contre lui une protestation en forme,
qui fut signée par un grand nombre de prélats. » On voit com-
bien nous avons marché en arriere depuis le premier quart du
présent siécle!

Il faut voir dans le livre de M. Ferraz comment Lamennais,
repoussé par un pape pusillanime, fut amené au catholicisme
libéral de I’ Avenir, puis au christianisme révolutionnaire des
Paroles d’un croyant, pour aboutir 4 la religion progressive
des Affaires de Rome et du Livre du peuple. « L’adversaire
acharné du rationalisme mourut rationaliste, le dernier des
Péres de I’Eglise, comme on ’avait quelquefois appelé, mourut
en dehors de I'Eglise... » En 1854, par une froide et brumeuse



PHILOSOPHIE 535

journée de décembre, on vit passer 4 travers Paris, un mort
suivi de quelques amis, entre deux haies de soldats. Quand on
fut arrivé au champ du repos, quand on eut descendu son corps
dans la fosse commune, ol il avait voulu étre enseveli, et qu'on
I’eat recouvert de terre, le fossoyeur demanda, comme s'il
s’agissait d’un mort ordinaire : « Il n’y a pas de croix? » Et on
lui répondit : « Non. » Telle fut la fin de l'auteur de I’ Essai sur
Uindifférence. L’ancien apologiste du christianisme fut conduit
4 sa derniére demeure sans que 'image de Christ brillat devant
lui et sans que les prétres, ses anciens confréres, entonnassent
devant lui leurs chants de deuil, spectacle déchirant pour beau-
coup, mélancolique pour tous ; car il témoigne de la fragilité
de nos opinions les plus fermes et de l'instabilité de nos
croyances en apparence les plus inébranlables. »

Il y eut pourtant quelque chose de persistant chez Lamen-
nais; un amour ardent de la vérité. Qui donc aurait le courage
de reprocher & ce penseur ses évolutions fréquentes et radi-
cales, toujours effectuées 4 son dam, et inspirées par une méme
1dée : un dévouement sans bornes & la cause des pauvres et
des déshérités de ce monde, commne le prouve sa volonté d’étre
enseveli dans la fosse commune?

Ce dévouement rappelle celui d'un autre philosophe de nos
jours, dont M. Ferraz expose aussi les idées. Comme le Pére
Gratry, et d’autres, il fut un défenseur de la raison et de la
liberté, quoique catholique. « Un des plus profonds et le plus
méconnu des philosophes catholique de notre époque, il com-
battit & outrance la théocratie, soit dans l'ordre politique, soit
dans 'ordre spéculatif, en méme temps qu’il protégeait éner-
giquement contre tous les assauts le spiritualisme chrétien
ébranlé. C’est une singuliére destinée que celle de cet homme
supérieur qui nait dans une chaumiére, vit dans une mansarde,
meurt & ’hopital et qui, dans tous le cours de cette existence
misérable, recherche la vérité avec passion, la dit avec sincé-
rité, sans se permettre d’en rien dissimuler pour plaire aux
différents partis qui nous divisent, et qui recueille pour tout
fruit de sa probité intellectuelle, la méfiance du théologien, le
silence des philosophes et I'indifférence de 'opinion. Nul pour-



536 BULLETIN

tant ne vécut plus que lui de la vie de son temps, nul ne se
posa avec plus de netteté et ne débattit avec plus de puissance
le probléeme de son siécle, I’accord de la foi et de la raison, de
la religion catholique et de la révolution francgaise. » (P. 435.)
On a nommeé Jean-Bordas Demoulin, né en 1798, dans le dépar-
tement de la Dordogne. Il mourut le 25 juillet 1859 & I’hopital
Lariboisiére, laissant & ses contemporains, malgré quelques
travers inséparables de la condition humaine, ’exemple d’une
vie consacrée tout entiére & la poursuite du vrai et ou les pré-
occupations vulgaires n’avaient tenu aucune place. Encore un
intransigeant de la philosophie, mort & la peine dans ce siecle
d’utilitarisme et de scepticisme ol les chrétiens eux-mémes, —
ne faudrait-il pas dire « surtout? » — se font opportunistes.

11

Enfin vient le troisiérme volume que nous avons particuliére-
ment & signaler : 'auteur traite du spiritualisme et du libéra-
lisme. 1l les tient pour solidaires I'un de l'autre : « Admettre,
dit-il, que toutes les modifications de !’étre pensant, sont
fatalement déterminées par les objets du dehors c’est, en effet,
rejeter toule liberté morale et toute liberté politique. » C’est 1&
une vérité qu’il serait extrémement opportun de rappeler
aux politiques militants du moment, s’il leur était possible
d’entendre raison, absorbés qu’ils sont par le choix du genre
de despotisme qu’ils aspirent & ’envi & nous imposer, sous les
étiquettes les plus diverses. On le voit, M. Ferraz n’entend pas
le mot philosophie au sens technique et abstrait des Allemands ;
tout sujet traité philosophiquement, avec un esprit philoso-
phique, lui parait rentrer dans la philosophie.

On a besoin de rappeler cette signification assez large du
mot philosophie, pour revenir de sa surprise en voyant ce
troisieme volume débuter par Mme de Staél. L’auteur a quelque
peu l'air de plaider les circonstances atténuantes quand il nous
dit : « Nous ouvrons I'histoire de I’école spiritualiste par une
étude sur M™e de Staél parce que son nom exprime a merveille
<e mélange d’aspirations vers I'avenir et de sympathie pour le



PHILOSOPHIE 537

passé qui caractérise I’école dont il s’agit. Cependant, il faut
convenir que cette femme célebre avait une intelligence
prime-sautiére plutdt que meéthodique, et qu’on trouve dans
sesou vrages des intuitions heureuses plutdt qu’un véritable
systeme. C’est pourquoi, au lieu de la ranger parmi les philo-
sophes spiritualistes de notre siécle, nous la considérons sim-
plement comme un précurseur qui leur a frayé la voie. La
doctrine de cette brillante école romantique, qui devait jeter
tant d’éclat sur la Restauration, est exposée et motivée vingt-
cing ans a 'avance dans son ouvrage (La lLittérature considérée
dans ses rapports avec les institutions sociales, 1800) de la ma-
niere la plus ingénieuse. M™¢ de Staél ne peut souflrir qu’'on
se préoccupe plus d’éviter les défauts que de chercher les
beautés dans un ouvrage d’esprit, comme si un mérite tout
négatif n’impliquait pas I'indigence plutdt que la richesse de la
vie spirituelle. Elle ne veut pas qu’on préfére I’étude des auteurs
a celle des choses et qu'on se condamne & toujours imiter des
imitations car elle voit 1a une sorte d’abdication de toule per-
sonnalité. Elle ne veut pas non plus qu'on transporte dans la
poésie moderne les images des mythologies anciennes; car il
n’y a rien, suivant elle, qui dénote autant le manque de sincé-
rité et de spontanéité en matiere littéraire. Or, ce sont la autant
d’opinions romantiques au premier chef. »

Avec Laromiguiére nous mettons décidément le pied sur le
terrain philosophique. Le premier 1l combattit directement le
systeme de Condillac et avec des formes purement philoso-
phiques. Il conserve cependant la méme méthode qui n’est pas
la méthode expérimentale, mais la méthode déductive; non
pas la méthode d’analyse, mais celle de la synthése; car elle
compose I’homme au lieu de le décomposer. « Si, en effet, elle
admet les faits comme point de départ, elle s’y arréte & peine
et s’éleve immédiatement & un principe, — sensation ou atten-
tion, n’importe, — dont elle fait tout découler au moyen d’équa-
tions analogues & celles de l'algébre. » Cest la méthode de
l'abstraction transportée dans I’histoire naturelle de I’dme,
c’est-a-dire dans la science du concret, c’est la méthode lo-
gique de Bonald avec ses formules verbales, substituée a la



Hh38 BULLETIN

méthode psychologique de Descartes, qui opére sur la réalité
vivante.

Il ne suffit pas de parler comme Condillac et Laromiguiére,
de I'analyse, de la décomposition ; il faut expliquer de quelle
maniére on l'entend. L’analyse doit-elle opérer sur le tout,
c’est-a-dire sur le composé pris dans son intégrité, ou sur l'un
quelconque de ses éléments? Doit-elle partir du réel, de I’exis-
tant, de I’étre, ou du possible, de I’abstrait, des manieres d’étre?
C’est toute la question, et nos philosophes n’ont pas 'air de la
comprendre. Ils parlent comme Condillac, de la sensation, ou,
comme Laromiguiére, de lattention; mais la sensation et
I'attention, qu’est-ce que c’est? Des manieres d’étre qui suppo-
sent un étre, des abstraits qui supposent un concret d’olt ils
ont été tirés par une analyse antérieure ; car, primitivement et
antérieurement i toute analyse, il n’y a ni segsation ni atten-
tion, mais seulement un étre sentant ou attentif. Or, ce con-
cret, on n’en dit rien ; cet étre, on le passe sous silence ; cette
analyse, on la tait, on n’en fait pas mention.

Voila, ainsi que Maine de Biran I’a tres bien remarqué, le
grand défautdela méthode de Laromiguiére, comme de celle de
Condillac...

Laromiguiere a eu le mérite de rendre « au principe actif, sa
place dans la science, en montrant que c’est de lactivité, non
de la sensibilité que dérivent toutes les connaissances et toutes
les actions humaines. »

Malgré bien des lacunes, Laromiguiére ruina le principe sen-
sualiste, qui veut que toutes nos idées viennent des sens et
réintégra I'élément actif au sein de notre nature. « Suivant lui,
comme suivant le grand Arnaud, bien loin que les sens pro-
duisent toutes nos idées, ils n’en produisent aucune; car elles
sont toutes produites par l'activité de I’esprit opérant sur les
données (ue lui fournit la sensibilité. Suivant lui, comme sui-
vant Kant, la sensation, bien loin d’étre le produit de la vie
intellectuelle, n’en est que la condition sine qud non ; elle four-
nit & l'intelligence la notion de la connaissance, mais c’est &
cette derniére qu’il appartient de lui donner sa forme. »

Tandis que Laromiguiére s’était borné a établir activité du



PHILOSOPHIE 539

principe pensant par des considérations de simple bon sens, il
en restalt pour ainsi dire & la superficie de son sujet ; Maine de
Biran la fonda sur des raisons vraiment scientifiques et en allant
au fond des choses. « C’est par 14 qu’il est devenu, comme on
I’a dit, le maitre des maitres de la philosophie contemporaine
et le plus grand métaphysicien qui ait honoré la France depuis
Malebranche. »

Maine de Biran est & la fois sévére envers les philosophes
qui ont suivi la méthode a priori et & I’égard de ceux qui ont
pratiqué la méthode expérimentale et parmi lesquels Locke et
Condillac tiennent le premier rang. « Maine de Biran a changé
le point de départ de la philosophie et, en changeant son point
de départ, il la transforme tout entier. Condillac était parti de
I’élude d’une statue qu’il avait animée et douée peu a peu;
Descartes était parti de 'ame qu’il avait trop vite séparée du
corps, sans se demander s’il pourrait les unir derechef; Biran
part de I’ame considérée dans ses rapports d’action et de réac-
tion avec le corps. A la statue de Condillac, ¢’est-a-dire &4 une
hypothése, a4 ’ame de Descartes, c’est-a-dire & une abstracticn,
il substitue I'homme, c’est-a-dire une réalité vivante. »

« Avant Biran, la plupart des philosophes confondaient la
volonté et I'inclination. Biran les distingue en montrant que la
premieére est le principe de leffort et la seconde le principe
contre lequel effort se déploie et qu’elles sont en raison inverse
I’'une de l'autre. Avant lui, la plupart des penseurs n’étudiaient
la liberté qu’au termne de leurs spéculations et la compromet-
taient, en la soumettant & l'action irrésistible soit de Dieu, soit
de la nalure. Biran la mit, pour ainsi dire, hors d’atteinte, en
la posant comme un fait immédiat et évident enveloppé dans
l’acte méme de I’effort, et non comme une conséquence obscure
et lointaine de la science. Avant Biran, la plupart des métaphy-
siciens méconnaissaient la personnalité de I'’homme ; ils I'absor-
baient, comme Malebranche, dans le sein de la divinité, ou,
comme les disciples de Condillac, dans le sein de l'univers.
Biran la défend en se fondant sur le sentiment de I’effort, qui
ne serait pas possible sans une cause se connaissant elle-méme
et disant : moi, c’est-a-dire sans une véritable personne. Avant



540 BULLETIN

Biran, certains philosophes séparaient le corps de l'esprit par
un abime si profond, qu’il n’y avait plus entre eux aucune
communication réelle, et qu’ils se développaient parallélement
sans jamais se toucher : c¢’était ’erreur des cartésiens. D’autres
étaient si frappés de la corrélation de la vie corporelle et de la
vie spirituelle qu'ils les identifiaient entre elles et ne voulaient
voir dans le moral que le physique se montrant par un certain
coté : c’était 'erreur des sensualistes du XVIIIe siecle. Biran
ne sépare pas 'esprit et le corps, mais il ne les confond pas
non plus : il les distingue et cela sans s’appuyer sur de grands
raisonnements, sans remonter a des principes abstraits et com-
pliqués, mais en partant toujours du simple fait de I'effort, qui
enveloppe, dans les limites mémes de I’étre humain, une force
qui agit et une force qui résiste, un mo: qui se connait a ce
titre, et un non-moi multiple connu comme tel. Par ce seul
fait, 'idéalisme et le matérialisme semblent coupés & la racine
et mis dans 'impossibilité de se développer. »

Malgré les grands services qu’il a rendus & la philosophie
francaise, Biran n’est pas & I’abri de certaines critiques. M. Fer-
raz lui reproche en tout premier lieu de ne pas s’étre suffisam-
ment expliqué sur « 'effort, » qui est le pivot de toute sa phi-
losophie. Il a moins en vue I'activité en elle-méme que « l'acti-
vité envisagée dans ses effets physiologiques. » Il aurait fallu
montrer que « outre 'activité qui fait effort contre un résis-
tant externe, 1l y en a une qui fait effort contre un résistant
interne, contre la passion, contre les images, contre les idées
qui s’y associent. C’est, en effet, celle-1a qui est la véritable
activité, la véritable liberté, celle que, suivant les grands ensei-
gnements du Portique, on peut conserver jusque dans les fers,
tandis que Pactivité, la liberté, telle que Biran la décrit, serait
a la merci d’un despote ou d’une simple paralysie puisqu’on
cesse de I’avoir, suivant lui, dés qu’on ne peut plus se remuer
et dés qu’on est poussé ou entrainé. »

S1 Maine de Biran a réintégré 1’élément volontaire dans la
raison de 'homme, il a trop négligé l'intelligence. Chez lui
« la volonté engendre 'intelligence : ’homme comprend parce
qu’il veut... » — « Qu’est-ce, demande M. Ferraz, qu’une vo-



PHILOSOPHIE 541

lonté dont I'acte consiste & vouloir sans idée préconcue, c’est-
a-dire sans que le voulant sache ce qu’il veut? »

Vers la fin de sa vie, Maine de Biran aprés avoir si longtemps
réduit toute la nature humaine & la volonté, finit par comprendre
que l'intelligence et 'amour y avaient aussi leur part. Mais il
n’eut pas le temps de systématiser ce point de vue plus com-
plet. La doctrine de Biran sur la volonté et la personnalité
humaine n’en subsiste pas moins. Malgré des lacunes elle a
conservé toute sa solidité et toute sa valeur. Ce résultat est
d’une importance capitale. « Seule cette doctrine, dit M. Ferraz,
nous permet de combattre victorieusement ce dualisme subtil
qui, par 'organe de Stuart Mill, fait du moi un simple faisceau
de sensations, et prétend que I’association des idées suffit pour
expliquer I’Ame, comme D’attraction des molécules pour expli-
quer 'univers; car un faisceau de sensations, une association
d’idées ne sauraient avoir ni I'unité, ni la permanence, ni la
causalité que la personne suppose. Seule elle nous permet de
refuter ce panthéisme nuageux, sorti des brouillards de la Ger-
manie, qui rabaisse Dieu au-dessous de ’homme, en lui refu-
sant toute personnalité, car il est impossible, quand on admet
la personne-mot, qui n’est qu'un effet, de rejeter la personne-
Dieu, ou elle a sa raison d’étre. »

Est-ce bien sir qu’il suffise de remonter jusqu’a I'intelligence
pour assurer tout ces précieux résultats? M. Ferraz semble lui-
meéme reconnaitre que cet intellectualisme réclame un complé-
ment, ou mieux une base d’un autre ordre. Il nous parle, en
effet, d’'une phase de mysticisme que Maine de Biran aurait
traversée avant de rédiger son dernier ouvrage, Nouveaux
essais d’anthropologie. Maine de Biran admet alors trois genres
de vie. Mais, laissons parler M. Ferraz lui-méme. « La, Biran
distingue dans ’homme, & ’exemple de saint Augustin, trois
espéces de vie : la vie animale que caractérise 'instinct, avec
les mouvements de plaisir et de peine qui I'accompagnent ; la
vie humaine proprement dite que caractérise I'effort et ol do-
minent la réflexion et la personnalité ; la vie spirituelle que ca-
ractérise ’amour et ol la volonté se soumet sans peine aux lois
du bien et du beau, dont Dieu est le centre éternel. II connais-



542 BULLETIN

sait ces trois vies par expérience. Aprés avoir passé de 'épi-
curisme, qui est la vie de l'instinct, au stoicisme qui est la vie
de I'effort, ce penseur mourant s’était, en effet, élevé jusqu’au
christianisme, qui est la vie de l’amour, justifiant par son
exemple ces remarquables paroles sur la vieillesse, qui sont
comme ses novissima verba : alors la raison élant moins trou-
blée par son exercice, moins offusquée par les affections et les
images qui I’absorbaient, Dieu, le souverain bien sort comme
des nuages, notre Ame le voit, le sent en se tournant vers lui,
source de toute lumiére. »

La France a donc eu au XIXe siécle un philosophe vraiment
indépendant et original. M. Ferraz ajoute original « précisément
peut-étre parce qu’il est sincére. » Dans la partie biographique,
I’auteur nous montre Maine de Biran, finissant, & travers plu-
sieurs phases, par s’élever « & une doctrine plus haute par le
seul mouvement de sa pensée (un Allemand aurait dit : en obéis-
sant & une dialectique immanente) sans recevoir du public au-
cune impulsion, et qui expose ses évolutions diverses avec une
pleine franchise. Nous y trouvons, en effet, cette communica-
tion sans artifice et sans apprét d’'une 4me avec d’autres ames
devant laquelle toutes les splendeurs du langage palissent et
qui rappelle les Pensées de Marc-Auréle ou celles de Pascal. »

Nous ne pousserons pas plus loin I’analyse de I'ouvrage de
M. Ferraz; nous estimons en avoir assez dit pour le faire ap-
précier, ce qui était notre unique but. Il nous présente un ta-
bleau complet et impartial de diverses tentatives philosophiques
faites en France pendant les deux tiers du siécle. L’auteur ana-
lyse tour & tour les travaux d’Ampére, de Royer-Collard, de de
Gérando ; puis viennent Victor Cousin, Charles Jouffroy, Quinet,
Charles de Remusat, enfin Adolphe Garnier, Emile Saisset
et quelques autres encore.

Nous ne signalerons dans une riche moisson de faits intéres-
sants que quelques traits d’une actualité saisissante. On pres-
sentit un jour Royer-Collard pour savoir s’il lui serait agréable
de recevoir un titre nobiliaire (c’était sous la Restauration) en
récompense de ses services : « Dites au ministre, répondit le
philosophe (qui tenait par un bout & Port-Royal) que j'ai assez



PHILOSOPHIE H43

de dévouement pour oublier cette impertinence. » Il est vrai, ce
stoicien chrétien « considérait I’électorat, non comme un droit
commun & tous les citoyens, mais comme une fonction dévolue
aux plus'capables. » Royer-Collard n’en était pas moins un dé-
mocrate conséquent. C’est ainsi qu’il répondit & M. de Serres
qui se plaignait que la démocratie couldt & pleins bords, par
ces paroles célébres : « Oui, elle coule & pleins bords dans cette
belle France, plus que jamais favorisée du ciel, que d’autres
s’en affligent et s’en courroucent; pour moi, je rends grice a
la Providence de ce qu’elle a appelé aux bienfaits de la civili-
sation un plus grand nombre de ses créatures. »

On le voit, bien que contemporaine pour la génération qui
s'en va, cette histoire est, hélas! fort ancienne. On se demande
avec anxiété ol nous meéne une démocratie athée, alliée fidele
des conservateurs-bornes et avec raison : les uns et les autres
n’ont rien appris ni rien oublié. Tout autre était Royer-Collard.
Il était plus favorable & la liberté qu’a 1'égalité; chez lui,
I’homme moderne vivait sous le partisan des anciennes institu-
tions. En 1845, il se retira & la campagne : « Mes amis, dit-il
en arrivant aux paysans qui ’entouraient, j’ai voulu mourir au
milieu de vous. » Sentant ses forces s’affaiblir, il se prépara,
non seulement en philosophe, mais encore en chrétien, au der-
nier voyage, et montra, dans ce moment critique, une sérénité
admirable : « Je vois pas & pas, disait-1l, les progrés de ma
mort, J"apprends petit & petit & me séparer de toutes choses, je
me vois déja dans le cimetiére du village et je m’y mets. »

Que tout cela est donc loin de nous, alors que les enterre-
ments civils, toujours plus & la mode, deviennent une preuve
de libéralisme et de civisme! M. Ferraz, qui croit & la mission
pratique de la philosophie, n’aurait-il pas pu aborder une ques-
tion indiscréte : dans quelle mesure les divers penseurs, dont
il nous dit d’ailleurs tant de bien, peuvent-ils étre tenus res-
ponsables de la position éminemment tragique et fausse dans
laquelle la France se traine inquiéte et désorientée ? « Il s’est
formeé, dit notre auteur, dans ces cinquante derniéres années,
au sein de I’école spiritualiste et par le concours de ses prin-
cipaux penseurs, un riche fonds d’idées psychologiques, esthé-



53 BULLETIN

tiques, morales, politiques et religieuses, qui complétent heu-
reusement celles de Cousin et auxquelles I'école sensualiste et
I’école traditionnaliste n’ont rien & comparer. »

Le lecteur regrettera que M. Ferraz, guide impartial et sym-
pathique, ait renoncé a le mettre en mesure d’apprécier cette
conclusion un peu optimiste, en nous donnant un quatriéme vo-
lume qui aurait exposé 'histoire de la philosophie récente et
contemporaine en France. (Vétait bien la le plan primitif de
Pauteur, mais il y renonce pour plusieurs raisons plus ou
moins valables qui sont malheureusement fortifiées par un
argument, hélas! sans réplique, « I’état de notre santé. »

Pendent opera interrupta! C’est vraiment grand dommage.

RECTIFICATION

Dans I'annonce de la Letteratura ebraica de M. le professeur Revel, qui
a paru dans la derniere livraison, pages 444 et suivantes, je disais:
« Nous croyons savoir que M. Bruston, qui soutenait les mémes theses
(relatives & Zach. 1X-XI et XI1I-X1V) dans son Histoire de la littérature
prophétique, en est revenu depuis lors. » M. le professeur Bruston m’in-
forme qu'il n'en est rien: « Je suis toujours persuadé, dit-il, que les
chap. 1X, X et XI sont antérieurs & la ruine du royaume des dix-tribus,
et les trois suivants, antérieurs & la ruine de Jérusalem. Les premiers me
paraissent faire clairement allusion & lexistence des deux royaumes
rivaux, et les autres, & l'existence d'un seul, celui de Juda.» Je m’em-
presse de porter cette rectification i la connaissance des lecteurs de cette
Revue, en exprimant & mon cher collegue de Montauban mon regret de les
avoir induits en erreur & son sujet. Cette erreur provient d'une conclu-
sion que j’avais cru pouvoir tirer de quelques lignes que M. Bruston
m'avait fait 'honneur de m’adresser & 1'occasion de mon compte rendu
de son livre ( Revue de théologie et de philosophie 1883, pag. 306-321). Recon-
naissant le bien-fondé des observations critiques que j'avais faites sur la
place chronologique assignée par lui aux chapitres IX-XI de notre livre
actuel deZacharie, M. Brustondisait: « Ilen résulte que j'ai placécette pro-
phétie trop tot. » Mon tort a été de tirer de ces mots une conclusion qui
dépassait la pensée de mon honorable correspondant. Je n’en conserve
pas moins l'espoir que tot ou tard le jour viendra ol il se convertira &
son tour et partagera la conviction, chez moi plus arrétée que jamais,
que les six derniers chapitres du livre de Zacharie sont postexiliques.

H. VUILLEUMIER.



	Philosophie

