
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THÉOLOGIE

Henri Bois. — La certitude chrétienne. Essai sur la
théologie de frank.

Il y a quelque six mois que M. le professeur Bois, de

Montauban, m'écrivit pour m'offrir, disait-il, une excellente occasion
de me venger des critiques qu'il venait de me faire dans la
Bévue théologique ; ce serait en attaquant à mon tour, dans la

Bévue de théologie et de philosophie, le récent ouvrage de son

fils, dont le titre est en tête de ces pages.
Je répondis, d'après le catéchisme d'Osterwald, le premier

instituteur de mon enfance, que la colère et l'irritation sont
défendues au chrétien, que le fils ne doit point porter l'iniquité
du père, mais que, dès mon premier moment de loisir, je
répondrais à l'attention dont j'avais été l'objet de la part de

mon eminent contradicteur, en m'efforçant de rendre, à la
façon des péagers, le bien pour le bien.

C'est cet engagement que je viens remplir en ce moment, un

peu tard, je le reconnais, mais aussitôt qu'il m'a été possible ;

et l'exécution m'en est d'autant plus aisée que nous sommes
ici en présence de l'œuvre d'un critique perspicace et bien
armé autant que consciencieux et persévérant, qui s'est déjà
fait connaître, non seulement en France, mais en Allemagne,

par des travaux de valeur, et promet un théologien de marque
au protestantisme français, pour ne pas dire que cette
promesse est déjà tenue. Noble sang ne peut mentir et l'Essai



THÉOLOGIE 423

sur la théologie de Frank fait honneur tout à la fois au père,
au fils et au théologien d'Erlangen qui en a fourni le sujet, et
avec lequel nous-même nous nous sentons d'accord sur le fond
des choses, sinon sur la méthode à suivre.

Faut-il commencer par avouer à M. Bois et au lecteur un
premier embarras qui, à un moment donné, ressembla à un
scrupule? Que voulez-vous que j'y fasse? C'est un sens qui me
manque, mais je suis de ceux qui demandent s'il est donc si

difficile de ne pas faire une tragédie en cinq actes. Frank est

un des auteurs qui me font pécher, sans que toutefois le soleil
se couche toujours sur ma colère. Cette disposition maligne à

l'égard du théologien d'Erlangen m'a même déjà valu des
réprimandes bien senties, qui, je le sens, ne l'ont pas corrigée. Donc
cette combinaison du subjectivisme de Schleiermacher, de la

dialectique de Bothe et du confessionnalisme luthérien, ce

goût des symétries artificielles et des schématismes spécieux,
cette façon de rechercher les difficultés gratuites, j'allais dire :

de faire des embarras, rendent à mes yeux particulièrement
méritoire une étude complète de ces trois « Systèmes » en six
volumes de cinq cents pages chacun.

Or voici le scrupule qui m'a un moment retenu : sera-t-il
bon, sera-t-il utile de verser sur l'enthousiasme débordant
d'un disciple mon verre d'eau tiède, peut-être de vinaigre? et

ne vais-je pas faire croire à la basse jalousie d'un confrère qui
n'a jamais, à sa connaissance, provoqué d'enthousiasmes juvéniles

ni publié de seconde édition?
Ce scrupule s'est singulièrement atténué à mesure que j'avançais

dans la lecture de l'ouvrage de M. Bois, surtout en passant
du premier livre qui contient l'exposition du système de Frank
au second qui en donne la critique. Et vraiment les éloges de

M. Bois finissent par faire au lecteur désintéressé l'effet du

sabre de M. Prudhomme qui servait à défendre les institutions
et aussi à les combattre ; je veux dire qu'on nous fait passer de

certains éloges qui décidément ne laissent plus de place à la

critique, à des critiques qui décidément détruisent les éloges.
Ceci tue cela ; et si quelque Wellhausen de l'avenir s'occupe
de l'Essai de la théologie de Frank, il aura d'excellentes rai-



424 BULLETIN

sons de décider qu'il est composé de deux documents A et B.
issus de plumes rivales.

L'avant-propos appartient presque tout entier au document

A. Lisez page 10 : « Zöckler consacre aux trois systèmes
de Frank une analyse deux fois plus longue que celle qui est

accordée à Schleiermacher et à Bitschl. Il conclut cette analyse
en ces termes : La solide ordonnance, l'unité harmonique, la

beauté de ce système théologique sont évidentes. »

Mais déjà à la page 13, je découvre la trace du document B :

« On verra que ces trois systèmes se répètent, que nous aimerions

les réduire à un, qu'ils ne diffèrent souvent (abstraction
faite de l'ordre) que par le plus ou le moins de détail avec

lequel ils développent les doctrines. »

Page 252 (documenta) : « Il est impossible de ne pas rendre
hommage au talent systématique de notre dogmaticien. On

aurait vraiment de la peine à découvrir dans toute l'histoire de

la théologie une œuvre de théologie spéculative qui, à l'originalité

des divisions, joigne une harmonie si savante, un
agencement si habile, une ordonnance si bien calculée des parties.
Bien ne paraît laissé au hasard, tout semble se lier et s'enchaîner.

Et l'ensemble des trois systèmes produit l'impression d'un
bel édifice, qui ne fait pas moins honneur aux qualités esthétiques

qu'aux qualités philosophiques et scientiques de son

auteur. »

Les pages 178 et 179 nous ramènent au document B.
« Quand, après avoir lu consciencieusement les six volumes

de Frank, on se replace en face de sa théorie philosophique de

la certitude, on ne peut s'empêcher d'éprouver une certaine
surprise. Comment! ce théologien a soin de nous prévenir,
dès la première page du Système de la certitude, que la certitude

consiste à tenir la vérité chrétienne pour vraie Et il écrit
deux volumes de cinq cents pages chacun sur la certitude,
avant de se décider à nous dire ce que c'est que la vérité. Puis,

lorsqu'il en vient à définir cette vérité, il ne s'occupe nullement
de rattacher cette nouvelle analyse à l'analyse déjà proposée
de la certitude »

La page 262 appartient également au document B. « Il est



THÉOLOGIE 420

visible que Frank a mêlé deux espèces d'ordres sans s'être

auparavant assuré ni avoir démontré qu'ils pourraient ainsi
être mêlés... Malheureusement, pour avoir voulu suivre deux
ordres à la fois, il n'en a suivi aucun. »

Le rédacteur définitif pourrait seul nous dire comment se

portent après tout cela : « la solide ordonnance, l'unité
harmonique, la beauté du système » Surtout je doute fort que
cette fameuse « phénoménologie de la certitude, » que, paraît-
il, Frank avait projetée et dont M. Henri Bois déplore l'absence

(p. 198), eût trouvé grâce devant M. Bois père.
Voici ma seconde critique, celle-ci toute formelle. M. Bois a

fait comme l'hôte de la reine de Séba ; il a donné plus que son
titre n'avait fait attendre, et c'est peut-être un défaut en
littérature. Le titre principal de l'ouvrage porte : De la Certitude
chrétienne, et l'auteur a jugé à propos d'y joindre au cours de

son travail les deux autres systèmes : la Vérité et la Moralité,
qui constituent l'œuvre entière du théologien d'Erlangen.
Critiquant pour le moment le critique de Frank et non pas Frank
lui-même, je ne demande pas si les termes certitude, vérité,
moralité s'excluent suffisamment les uns les autres pour pouvoir

figurer en tête de trois « Systèmes » coordonnés, et si, par
exemple, la moralité ne fait pas partie de la vérité. Je ne ferai

pas non plus à M. Bois le reproche qu'il a prévu et prévenu
(p. 13), d'un manque de symétrie entre les parties de son

ouvrage, car il était libre de s'occuper du système de la certitude

plus spécialement que des deux autres. Je ne relève que
la disparate existant ici entre le titre et le contenu. Il me dira

que, comme les trois systèmes « se répètent, » il fallait bien

parler de tous les trois à propos d'un d'entre eux ; que d'ailleurs

le titre principal est suivi d'un sous-titre : Essai sur la

théologie de Frank, qui justifie d'avance l'extension donnée à

la matière. Mais vous savez que l'esprit français ne veut pas

être trompé : mettez d'accord votre titre avec votre sous-titre,
l'un et l'autre avec le livre ou le livre avec le titre, et passons.

Le premier livre de M. Bois, l'exposition des trois «

Systèmes, » nous semble avoir atteint le degré de clarté dont cette

matière était susceptible dans les limites données de cent



426 BULLETIN

soixante-dix pages; et malgré les excuses faites par l'auteur
de la liberté grande, je doute que l'original ait beaucoup perdu
au compte rendu. Mais cette partie expositive est suivie de la
critique qui compte environ cent-cinquante pages, et nous
doutons que cette distribution soit heureuse. J'admets qu'il y
avait quelque avantage à ce que l'exposition ne fût pas brisée ;

mais M. Bois ne se condamnait-il pas soit à des répétitions,
chaque fois qu'une nouvelle matière, exposée dans le premier
livre, passait à la critique dans le second, soit à des sous-
entendus nécessitant de pénibles appels à la mémoire du
lecteur? Nous eussions donc préféré que l'auteur eût intercalé les
différents chapitres de sa critique dans ceux de l'exposition,
passant dans l'un et l'autre des sujets fondamentaux aux
accessoires, du général au particulier, des grandes lignes aux

points de détail.

Glissez, mortels! n'appuyez-pas! La critique de M. Bois nous
a paru quelquefois pointilleuse, obstinée, s'acharnant sur des

lambeaux, et l'on souffrait de voir le maître d'Erlangen maintenu

si longtemps sur le gril.
« Cette seconde création produit un nouveau moi (neues Ich,

neue Ichheit), qui n'est lui-même pour rien dans sa production.

Mais qu'est-ce que ce nouveau moi? Faut-il voir dans

cette expression une métaphore, ou la prendre au pied de la

lettre » (P. 203.) Question intéressante et capitale, cela va

sans dire Mais fallait-il faire durer cette querelle sur les deux
moi de la page 203 à la page 215 Et non content de fouiller
les six volumes du maitre pour savoir s'il y avait là ou non
métaphore, M. Bois (ma critique ici renferme un éloge et

même un point d'admiration est allé consulté Frank en

personne pour recueillir ses ipsissima verba sur cette question-ci :

Le moi est-il une âme? A quoi Frank a répondu : « Pas du tout
c'est une détermination de l'âme! C'est la concentration delà
vie de l'âme en une propre détermination consciente d'elle-
même. » (P. 231.) Quoi qu'il en soit de cette réponse légèrement

brumeuse quoique péremptoire, nous ne soupçonnerons
pas un seul instant l'auteur des trois systèmes d'avoir jamais



THÉOLOGIE 427

cru que la nouvelle naissance rompait l'identité du moi. et que
le chrétien né de nouveau ne se reconnaissait plus lui-même
sous le nom de son état-civil. Ce ne peut donc être qu'une
nouvelle nature du moi qui est censée créée à nouveau dans

la nouvelle naissance, c'est-à-dire de nouvelles affections, de

nouvelles connaissances, de nouveaux motifs, de nouvelles

volitions, de nouvelles forces morales, et je conclus de mon
chef que la neue Ichheit ou la neue Ichsetzung contient un fort
élément de métaphore.

Un gentilhomme campagnard nous racontait un jour à sa

table qu'il avait jadis vendu une vigne et l'avait toujours
regrettée. Sur quoi un des théologiens présents (ces théologiens
sont toujours à cheval sur le distinguo) demanda à notre hôte
si c'était le bon ou le mauvais moi qui avait éprouvé ces

regrets. « Ma foi répondit le gentilhomme campagnard, c'est
tous les moi »

Le juron à part, il faut quelquefois, même en théologie, savoir
se contenter de réponses semblables.

Si M. Bois voulait attaquer Frank sur sa doctrine de la
nouvelle naissance qui est d'ailleurs empruntée à la tradition
luthérienne, il aurait dû lui demander de quel droit il la place
avant la conversion (p. 25 et 26), et quels sont les passages de

l'Ecriture qui l'autorisent lui et son Eglise à faire cette
interversion. Je pourrais demander de plus au critique de Frank
qui ne veut pas entendre dire que le christianisme soit une
nouvelle création (p. 215 et sq.), comment il accorde cette

négation avec la parole de saint Paul qui appelle le chrétien :

une nouvelle créature : xatvvi xrimç. (2 Cor. V, 17.)

Il me semble que la première chose à faire dans la critique
d'un auteur est de le replacer dans son milieu intellectuel,
dans la société de ses ancêtres et de ses contemporains ; car
si originaux et créateurs que soient les trois systèmes de Frank,
ils ne sauraient être apparus à Erlangen comme trois bolides
tombés du ciel. Comme toute opinion particulière, ce triple
système se compose d'actions et de réactions, et probablement
ne s'explique pleinement que par les unes et les autres.



428 BULLETIN

Nous avons déjà cru pouvoir indiquer la filiation de Frank à

Schleiermacher et à Bothe. Ajoutons qu'une étude psychologique

des incompatibilités d'humeur qui ont éclaté de nos

jours entre Bitschl et le théologien d'Erlangen, fût rentrée
directement dans le sujet traité par M. Bois.

Nous avons pu nous convaincre que les incohérences, les

répétitions et les obscurités de la théologie de Frank n'avaient

pas échappé à la logique parfois irritée de son disciple et
admirateur, et que même on pourrait reprocher à ce dernier d'avoir
abusé de temps en temps de ses avantages. Nous souhaiterions
à M. Bois d'avoir mieux reconnu que les torts qu'il relève chez

Frank dérivent directement de la méthode de Frank qu'il
approuve, de « ce subjectivisme que certains critiques peu
avisés lui reprochent. » (P. 171.) Or nous nous déclarons du
nombre de ces critiques peu avisés.

Le « Système de la certitude » est une des variétés de la
méthode que j'appelle ascensionnelle, et qui prétend, au lieu de

recevoir la vérité d'en haut, par la voie d'une révélation ou
d'un témoignage adressé à ma foi, la créer à nouveau ou la

reproduire par l'essor des facteurs du moi : la raison dialectique
chez Bothe, le sentiment chez Schleiermacher, l'expérience
chez Frank (pag. 22).

La difficulté insurmontable de toute méthode ascensionnelle
a résidé jusqu'ici et résidera jusqu'à la fin du monde dans le

passage à opérer du sujet à l'objet, du moi au non moi, du fait
subjectif : prémisse rationnelle, affection de sentiment,
expérience morale, que je porte en moi, à la réalité transcendante
et universelle, Dieu, le monde et l'histoire.

Si j'annonçais à ma cuisinière, qui n'est pas sans quelque
bon sens, qu'en m'examinant moi-même, je vais découvrir ce

qui se passe et se passera en Dieu et dans le monde, elle me
rirait sans doute au nez ; mais il est, comme on sait, des
accommodements avec le ciel, et des immunités spéciales aux philosophes

et aux théologiens. Il est donc à prévoir qu'à un moment
donné, il se fera dans tout système ascensionnel un saut périlleux,

un acte de ruse ou d'audace qui permettra un jour à l'un



THÉOLOGIE 429

de s'écrier en posant la plume : J'ai achevé mon système, et à

l'autre, — le public et la postérité, — de nommer un système
de plus.

Il y a près de la route du Gotthard un endroit où deux

pointes de rocher se rapprochent à quelques pieds d'intervalle
au-dessus du gouffre. C'est ce qu'on appelle dans le pays le

Pfaffensprung, et la légende raconte qu'un prêtre poursuivi
par ses ouailles à la suite d'une vilaine affaire avait sauvé sa

vie par un bond héroïque d'une de ces pointes sur l'autre.
Eh bien, le Pfaffensprung, c'est dans le système de

Descartes, l'argument ontologique, et dans la théologie de Frank,
le Système de la certitude, qu'on place de front à côté du
Système de la vérité et du Système de la moralité, comme si la

certitude que je puis avoir sur ces deux derniers objets, pouvait

constituer elle-même un système parallèle aux deux autres.
Car enfin, qu'est-ce que la certitude C'est « la conscience

de l'accord entre l'expérience et la connaissance » (p. 22) ; en

d'autres termes : la conscience qui est la mienne de l'accord

qui existe en moi entre mon expérience et ma connaissance.
Or quelle garantie me donne-t-on que la réalité objective soit
la contre-valeur exacte de ma certitude subjective? Aucune.

« Le chrétien ne peut douter de la réalité de son expérience.
Mais ce que nient en général ceux qui n'ont pas fait ou ceux

qui ne font plus cette expérience spécifiquement chrétienne,
ce n'est pas qu'elle soit réelle ', c'est seulement, on surtout
qu'elle soit normale. Comment et pourquoi le chrétien, certain
de la réalité de son expérience, en affirme-t-il avec certitude
la légitimité? La confiance du chrétien à cet égard repose sur
la conscience qu'il a- du parfait accord entre les besoins

moraux qu'il ressentait avant son changement et la satisfaction
qu'il a obtenue par ce changement lui-même. » (P. 27.)

Vous le voyez, nous sommes encore en deçà du gouffre ;

nous nageons encore en pleine subjectivité : conscience
subjective, besoins subjectifs, satisfaction subjective.

Mais tournez le feuillet à la page 49 : nous voilà sur la pointe
1 Ce n'est pas nous qui soulignons.
2 C'est nous qui soulignons.



430 BULLETIN

au delà! le saut est fait Nous avons atteint l'objectif, et même
ce qu'il y a de plus transcendant dans l'objectif: le mystère de
la Trinité

« Le chrétien, en vertu de sa nouvelle naissance et de sa

conversion, possède la certitude de l'existence du Dieu trini-
taire. » (P. 49.) C'est donc de mon expérience que procède la
certitude de la Trinité; il est vrai qu'il ne s'agit ici que de la
Trinité économique, et qu'on nous annonce que la doctrine de

la Trinité essentielle rentre dans le « Système de la vérité. »

Ce n'est pas tout : « Pour la certitude chrétienne, l'espérance
de la possession future n'est pas séparée de la possession
présente. Le chrétien est certain non pas seulement de la réalité,
mais de la normalité de son existence spirituelle ; si donc il
peut supporter que des buts supérieurs soient manques, il ne

peut, sous peine de cesser d'être chrétien, se faire à l'idée que
le but supérieur de son être ne soit pas atteint... Enfin le chrétien

constate que la désharmonie règne dans le monde matériel

en même temps que dans le monde humain. Et comme il
y a union étroite, indissoluble, entre les deux mondes, la
certitude chrétienne affirme que le monde des choses naturelles
doit aussi participer à l'achèvement. » (P. 37, 38.) Et voilà la

certitude de la palingénésie universelle dérivant de mon
expérience de régénéré à la suite de la certitude de la Trinité
économique

Permettez-moi encore ici un souvenir personnel. J'étais un

jour à Boll à causer avec Blumhardt père, suivant la mode

allemande, entre deux verres de bière, à laquelle lui-même
d'ailleurs ne touchait pas. Je crois bien que physiquement et

moralement, le fondateur de cette maison de prière de Boll où

se sont opérées tant de guérisons physiques et morales, était
l'homme d'Allemagne qui pouvait le mieux rappeler Luther.
Cela ne m'obligeait pas à être de son avis sur tous les points,
et comme la conversation était venue à tomber sur le règne de

l'Antéchrist, il m'exprima l'opinion que cette éventualité
redoutable serait conjurée par les progrès de la civilisation
chrétienne, dont l'avènement de l'empire allemand était sans doute
à ses yeux un facteur capital. Aux raisons scripturaires qui me



THÉOLOGIE 431

faisaient et me font encore croire à l'apparition de l'Homme de

péché, je l'entends encore me répondre de sa grosse et bonne
voix sortant d'une face réjouie : Den brauche ich nicht

Passe encore pour l'Antéchrist, dont je serai pour ma part le
premier à me passer. Mais n'est-il pas vrai que ce genre
d'arguments : Das brauche ich, das brauche ich nicht, est devenu

courant dans la théologie contemporaine de gauche et même
de droite?

Mais qu'est-ce? que vois-je? qu'entends-je C'est que cette

expérience de la nouvelle naissance d'où dérive la certitude
des plus transcendantes vérités, est entachée elle-même d'équivoque

et d'obscurité.
« Notre auteur a parlé de la nouvelle naissance et de la

conversion dans chacun de ces trois systèmes. Malgré ces
redites et ces retouches, nous devons avouer qu'il nous paraît
impossible d'arriver à se faire une idée claire de ce qu'il pense
sur ce sujet capital. La base sur laquelle il appuie son système
de la certitude et son système de la moralité semble nuageuse,
indécise, pour ne rien dire de plus. » Qui parle ainsi? M. Henri
Bois, page 198.

Et nous non plus, nous ne dirons rien de plus, nous qui ne

sommes ni un disciple ni un admirateur, mais on nous accordera

que si les critiques qu'on peut faire au disciple éclaboussent

peut-être le maître, c'est que le premier n'y a pas nui.
Encore deux lignes, et ma vengeance sera satisfaite Heureux

le père à qui il est donné de lire les œuvres d'un digne héritier
de sa vocation, de sa parole et de sa pensée M. Astié vient de

dédier un de ses discours « aux jeunes, s'il en reste » Eh bien

oui, il en reste L'Essai sur la tiiéologie de Frank est l'œuvre
d'un jeune théologien ; et si c'est là un défaut, c'est du moins
le seul qui se corrige tous les jours.

A. Gretillat.
Neuchâtel, mai 1888.



432 bulletin

Eug. Le Savoureux. — Le prophète Joel1.

Un commentaire sur un livre de l'Ancien Testament, non une
simple traduction annotée, mais un commentaire dans toutes les

règles, — le fait est si rare, si nouveau dans notre littérature
théologique de langue française, que c'est presque un événement. A lui
seul, ce fait mériterait donc de fixer notre attention lors même que
le nom de l'auteur ne nous en ferait pas un devoir de piété.

C'est d'un ouvrage posthume qu'il s'agit. Eugène Le Savoureux,
dont la vie et les travaux ont été retracés ici même par M. le
professeur Astié, et que plusieurs de nos lecteurs ont sans doute appris
à connaître avantageusement par les Etudes historiques et exégétiques

sur l'Ancien Testament qu'on a publiées de lui, avait laissé
des notes exégétiques sur le livre du prophète Joël. On a pensé que
ces notes pouvaient être « particulièrement utiles aux étudiants de

nos facultés, » en leur offrant « des préparations faites à un point
de vue à la fois pratique et scientifique » et en leur faisant « apprécier

les beautés d'un des écrits les plus remarquables du Canon
hébreu. ¦ Cette considération a fait passer sur les inconvénients

que présente toujours la publication d'un manuscrit auquel l'auteur
n'a pas pu mettre la dernière main. La publication est due aux soins
de M. Ant.-J. Baumgartner, professeur à l'école de théologie de

Genève, lequel a ajouté quelques notes en marge et, comme appendice,

un index bibliographique des ouvrages qui, depuis le commencement

de ce siècle, ont traité du prophète Joël.
C'était une heureuse idée que celle de choisir le livre de Joel

comme sujet d'un spécimen de commentaire à l'usage des étudiants.
Ce petit livre se distingue en effet par ses qualités littéraires (Le
Savoureux va même jusqu'à dire qu'au point de vue de l'art et de

l'inspiration poétique c'est « incontestablement l'œuvre la plus
parfaite que contienne l'Ancien Testament ») et il est d'une lecture
relativement facile. Nous craignons seulement que le format
monumental du volume et son prix élevé n'effrayent quelque pou ceux
à qui il est destiné en première ligne. Ce serait regrettable, parce
que, comme le dit l'éditeur dans son avaut-propos, l'ouvrage mérite

un favorable accueil.
1 Le prophète Joël, introduction critique, traduction et commentaire, avec

un index bibliographique. Publié d'après les notes de Eugène Le Savoureux

par Ant.-J. Baumgartner. — Paris, librairie Fischbaclier, 1888. 158

pages in-4". — Prix : 10 francs.



THÉOLOGIE 433

L'œuvre de Le Savoureux comprend : une introduction critique
traitant du nom de l'auteur et de la date du livre, du style de

l'ouvrage, de la division du livre et de l'interprétation de la prophétie
(allégorique ou littérale 1) ; — une traduction originale du texte
hébreu ; — un commentaire d'environ 120 pages.

La traduction est excellente. Elle est préférable comme exactitude
à celle de Segond, sans être absolument irréprochable. Elle aurait
gagné en deux ou trois passages à serrer le texte de plus près pour
en rendre mieux la nuance et le coloris. Ailleurs, l'expression choisie

laisse à désirer sous le rapport de la propriété des termes. Nous
n'aimons pas beaucoup, par exemple, ces prairies du désert du
chap. I, 19,20 ; II, 22. Une erreur s'est glissée dans IV, 16 : enfants
de Jérusalem au lieu de enfants d'Israël. Mais ce sont là des taches

légères qui n'empêchent pas cette traduction dans son ensemble de

rendre très heureusement l'impression que produit la lecture de

l'original.
En ce qui concerne le commentaire, qui était l'essentiel aux yeux

de l'auteur, il est travaillé avec un soin consciencieux.
Une attention particulière est vouée à l'explication philologique

du texte. Peut-être même, sous ce rapport, le commentateur rend-il
la tâche par trop facile aux jeunes hébraïsants. Il ne faudrait pourtant

pas que, munis d'un commentaire, ils se crussent dispensés de

compulser leur grammaire et de manier leur lexique. C'est décidément

pousser trop loin la bonté ou la condescendance 'que de leur
rappeler en détail les règles concernant la vocalisation du hé

interrogati! (pag. 36 et 136) ou de leur dire que eshpok est le « futur
qal de shaphak, verser, épancher, vider » (page 119). Et n'est-ce pas
prendre une peine superflue et grossir inutilement le volume que
d'entrer dans des développements étymologiques, de se livrer à des

déductions lexicologiques que l'étudiant peut trouver dans le
premier dictionnaire venu Qu'on remonte au sens primitif d'une
racine lorsque cela est nécessaire en vue de l'exégèse, à la bonne
heure Ou bien encore, qu'on fasse un excursus lexicographique
lorsqu'on a une explication nouvelle à proposer, c'est très bien. A
part ces cas-là, des discussions de ce genre constituent de simples

digressions, pour ne pas dire des hors-d'œuvre.
Parfois aussi il nous a semblé que le commentateur était allé

chercher midi à quatorze heures. Ainsi aux pages 104 et 142, à propos

des parfaits consécutifs de chap. II, 20 et chap. IV, 11. Ainsi
encore p. 51 quand il dit : « Il est à remarquer que toutes les fois

THÉOL. ET PHIL.



434 BULLETIN

que Joël fait mention des prêtres, ici (I, 9), v. 13 et II, 17, il fait
précéder le nom de l'article; chez un écrivain aussi correct, il faut

y voir une intention qui ne peut être que celle d'honorer ces serviteurs

de l'Eternel » La présence de l'article s'explique dans les
trois cas sans qu'il soit nécessaire de recourir à une pareille « intention.

» Dans I, 13 le mot Kohanîm est au vocatif; dans les deux
autres passages il est déterminé par une apposition. Au fait, ces

critiques ne portent que sur l'excès d'une qualité. Si l'auteur y prête
le flanc, c'est à force de vouloir expliquer son texte à fond et dans

tous ses éléments.
Le. plan du livre de Joël, la suite et l'enchaînement des idées sont

fort bien indiqués. Le Savoureux a compris qu'avec II, 18 le

discours prend une nouvelle tournure, que ce verset ainsi que 19 a
sont narratifs et servent de transition à la seconde partie du livre.

Selon lui, c'est proprement à cette partie-là que s'applique le titre
de debar lahwèh. La première, dit-il, ne contient « rien qui ne soit
très naturel ; • pour l'écrire il a fallu sans doute « un beau talent
naturel associé, à un sentiment profondément religieux, mais pas
de révélation proprement dite » (pag. 32 sq.). « Il est bien vrai que
c'est par inspiration que parle le prophète d'un bout à l'autre de

son livre, » mais cette action générale du Saint-Esprit, qui s'exerçait

sur le prophète comme sur tout homme pieux, est distincte de

celle qui, par moment, l'appelait à devenir l'organe de Dieu pour
communiquer au peuple une révélation spéciale, surnaturelle, et lui
conférait alors le caractère de prophète proprement dit. C'est donc
dans la dernière partie du livre qu'il faudrait chercher les portions
prophétiques au sens propre du terme. Il y a là une théorie du

prophétisme qui nous parait fort sujette à caution. On dirait un écho,

un ressouvenir de la conception traditionnelle d'après laquelle le

prophète n'est vraiment prophète que lorsqu'il prédit l'avenir.
Serait-il vrai que Joël n'était pas prophète au sens propre du mot, que
sa parole n'était pas debar lahwèii lorsqu'il invitait son peuple à

célébrer un jeûne public, lorsqu'il voyait dans l'invasion des sauterelles

un présage de la venue du yom lahwèh et qu'il disait : «

Déchirez votre cœur et non vos vêtements et revenez à l'Eternel votre
Dieu » Que signifie alors au chap II, v. 12 la formule neoum lahwèh

c> (« Maintenant encore, dit l'Eternel, revenez à moi. » etc.)
Evidemment le vieil homme théologique, celui de l'ancien supra-
naturalisme, montre ici le bout de l'oreille.

Quant à l'exégèse proprement dite, il n'y a guère que du bien à



THÉOLOGIE 435

en dire tant qu'il s'agit des trois premiers chapitres. Il va presque
de soi que pour Le Savoureux les sauterelles sont de vraies
sauterelles, qu'il n'est question pour lui ni d'essaims dévastateurs au
sens métaphorique ni de locustes apocalyptiques. En revanche, le

vrai sens du quatrième chapitre a échappé à notre commentateur
comme à nombre de ses devanciers, et pour la même raison : c'est

qu'il est parti d'une idée préconçue au sujet de la date de l'oracle
et qu'il a négligé de rapprocher de ce texte de Joël ceux de quelques
autres prophètes chez qui se rencontrent des intuitions tout à fait
analogues, en particulier certains passages d'Ezéchiel et du Deu-
tero-Zacharie.

Voilà pourquoi il va chercher la vallèe de Josaphat (IV, 2 et 12)

ou de la décision (v. 14) loin de Jérusalem. Voilà pourquoi il décide

sommairement (p. 149) que la vallée de Shittim du v. 18 « ne peut
être - l'endroit où les Israélites campèrent avant de franchir le Jourdain

(Jos. II, 1; comp. Nomb. XXXIII, 49; Mich. VI, 5). Voilà pourquoi

il restreint arbitrairement l'expression toutes les nations dont
le prophète se sert au v. 2, et ne voit pas qu'il s'agit bien pour Joël

d'un jugement universel et final. Voilà aussi pourquoi il ne veut

pas que les ennemis aient dispersé Israël parmi les nations et qu'ils
aient partage le pays de l'Eternel, comme cela est dit clairement
dans ce môme verset 2. Non, l'ennemi a seulement transporté dans

l'exil v.nc partie du peuple et s'est partagé, non le pays entier,
« puisque (I?) le royaume de Juda existait encore au temps du

prophète, » niais certaines portions des parties limitrophes des
contrées habitées par les puissantes tribus qui avaient envahi la terre
de Juda (pag. 133, cp. 144). Au lieu de laisser parler les textes, on
les fait parler, tout en tournant dans un cercle vicieux. Est-ce
encore de l'exégèse? Nous avons là un exemple frappant de l'empire
qu'une idée préconçue peut exercer même surl'exégète le plus
consciencieux.

Ceci nous amène à dire quelques mots de l'introduction critique.
Cette introduction n'est pas seulement, pour parler avec l'avant-
propos, la partie « la moins développée » des notes extraites des

papiers laissés par Le Savoureux. Elle est tout à fait insuffisante,
du moins dans son premier paragraphe qui traite de la date du livre.
Il est regrettable qu'au lieu de renvoyer le lecteur (c'est-à-dire
l'étudiant de nos facultés) aux études qui existent sur ce sujet (il aura
peut être quelque peine à se les procurer), l'éditeur du commentaire
n'ait pas suppléé par une note un peu développée aux déficits de



436 BULLETIN

cette partie-là. Il n'est plus permis aujourd'hui d'expédier en une
demi-douzaine de lignes, comme « manquant de toute vraisemblance,

» l'opinion d'après laquelle Joël aurait vécu et écrit après
l'exil. Malgré tout le respect que nous inspire la compétence de nos
honorables collègues de Montauban et de Genève, MM. Bruston et
Montet, aux travaux desquels on s'en réfère, nous persistons à croire

que le IXe siècle n'est pas « la seule date probable à assigner au
livre de Joël. » Et nous sommes persuadé qu'avant longtemps cette

opinion aura cessé d'être « de beaucoup la plus répandue. »

D'ailleurs, quand il s'agit d'une question aussi discutable, il y aurait
tout avantage, nous semble-t-il, à ne pas la préjuger dès les premières

pa.ges. Mieux vaudrait en renvoyer la discussion à la fin du
commentaire. La solution doit ressortir des données fournies par
une exégèse aussi dépréoccupée que possible.

L'Index bibliographique dressé par M. Baumgartner renferme
plus de cinquante publications relatives à Joël, parues dans le courant

de ce siècle. Cette liste est presque complète. En fait d'omissions

nous avons noté : Stockmeyer, dans les « Vortrage über die

Propheten. » Bàie 1862; J. Steeg, dans la Bévue de théologie, 3°

série, 1er vol, Strasbourg 1863; H. Subilia, thèse académique de

Lausanne, 1882; le 3e volume de la Bible annotée de Neuchâtel, 1884-85.

H. Vuilleumier.

Th. Kliefoth. —¦ Eschatologie chrétienne1.

Ce volume, publié par le docteur Kliefoth sur « la fin des temps »

a vivement attiré l'attention du monde théologique. Les publicistes
allemands sont généralement d'accord pour en reconnaître l'importance,

et l'intérêt qu'on prend maintenant aux questions eschatolo-

giques donnera certainement quelque à-propos à tout ce que nous

pourrons en dire.
Avant la publication de son ouvrage, le D1' Kliefoth a consacré

des années à l'étude des livres de la Bible ayant rapport à l'eschatologie

(Zacharie, Ezéchiel, Daniel, Apocalypse) et chaque page
montre la profondeur de ses recherches et la maturité de ses conclusions.

Il commence par mettre de côté, dans Y Introduction, toute autre

1 Christliche Eschatologie von Dr Th. Kliefoth, Geheimem Oberkirchen-

rath in Schwerin. —Leipzig, Verlag von Dörffling und Franke, 1886.



THÉOLOGIE 437

source que les saintes Ecritures ; il rejette les preuves philosophiques

de l'immortalité de l'âme, les données du somnambulisme sur
l'état actuel des morts, les hypothèses de la géologie et de l'astronomie

sur la destruction finale du monde; enfin les témoignages des

fables et des mythes païens relatifs à la résurrection. Les principes
directeurs de sou étude sont au nombre de trois : 1° Une eschato-

togie chrétienne s'en tiendra aux objets d'espérance qui nous sont

présentés comme tels par la Parole de Dieu ; 2° Elle s'occupera
avant tout des portions prophétiques de la Bible;3° Enfin, comme
il s'agit de faits à venir, elle ne s'inquiétera pas de la règle posée

par Schleiermacher, suivant laquelle tout ce qui fait partie
intégrante de la doctrine chrétienne doit procéder de la conscience ou
de l'expérience chrétienne. Notre expérience et notre vie ne
sauraient d'ailleurs être la source d'articles de foi.

Si l'Ecriture seule est notre guide, c'est aussi, d'un autre côté,
l'Ecriture tout entière que nous suivrons, car nous ne devons rien
ignorer de ce qu'elle contient. Le plan du salut ne serait pas
suffisamment clair à nos yeux si Dieu ne nous disait rien de ses

rapports avec le monde et l'histoire ; aussi n'est-ce pas sans raison que
l'Apocalypse se termine en nous défendant de rien retrancher à la
prophétie comme aussi d'y rien ajouter. On ne peut pas non plus
prétendre que par suite de ses particularités l'eschatologie puisse
traiter l'Ecriture d'une manière spéciale, ni soutenir, comme on l'a
fait quelquefois, qu'il faut s'en tenir avant tout, sinon exclusivement,

au Nouveau Testament, parce que relativement aux choses

finales, l'Ancien Testament et le Nouveau ne s'accorderaient pas
parfaitement. Il repousse ainsi vigoureusement les essais d'affaiblir
le témoignage des apôtres, sous le prétexte que leur connaissance
était incomplète, ou de limiter l'eschatologie à l'usage de ce qui est

enseigné Jexpressément et non seulement d'une manière incidente.
Passons maintenant au corps de l'ouvrage, qui traite de la condition

des hommes après la mort. L'auteur écarte d'abord une
conception erronée. Il est faux, dit-il, que les âmes des morts soient

pour la plupart, en attendant la fin, dans un état intermédiaire
entre la félicité et le malheur, encore capables de réparer les fautes
de cette vie et de rechercher la grâce. Mais il faut aussi convenir,
ajoute-t-il, que dans leur zèle à combattre cette erreur qui était à la
base de la doctrine du purgatoire, les dogmaticiens protestants
orthodoxes allèrent trop loin et représentèrent l'état intermédiaire
entre la mort et le jugement d'une telle façon qu'on finit par consi-



438 BULLETIN

derer cet état comme celui de la consommation finale. Ils préparèrent

ainsi la voie au rationalisme subséquent qui nia d'abord la
résurrection en pratique et ne connut bientôt plus qu'une abstraite
immortalité commençant avec la mort. Il faut donc distinguer entre
l'avenir des non appelés et celui des élus, objets non de la vocation
générale de Rom. I, 18, mais de la vocation spéciale par laquelle la
connaissance salutaire de Jésus-Christ est mise à la portée de chaque

individu.
Se peut-il qu'il y ait dans l'état intermédiaire une prédication de

l'Evangile à ceux qui n'ont pas été appelés pendant cette vie
Voilà une question que l'auteur examine attentivement, mais qu'il
finit par écarter pour les raisons suivantes -A" Toutes les suppositions
pareilles partent de l'idée que ce qui se passe dans cette vie doit
aussi se trouver dans l'état intermédiaire. Seulement, comme c'est

la mort qui termine ce monde-ci et que le monde à venir ne
commence qu après la parousie, cette idée ne repose sur aucun fondement.

2° Elle réclame une administration des moyens de grâce

pour l'état intermédiaire, » une organisation du même genre que
l'Eglise » comme dit König, mais dont l'Ecriture ne renferme pas

une trace. Les passages de Pierre en particulier ne se rapportent
qu'à la prédication de Christ, et il n'est question ni d'une prédication

continuée par lui jusqu'à maintenant, ni d'une prédication
laite par d'autres. 3° On avance ici que la mort n'est point à

proprement parler le jugement. Mais cet argument, s'il peut servir à

réfuter quelques idées intenables des anciens dogmaticiens, ne

prouve nullement que rien n'est décidé à la mort, que cette vie
n'est pas un temps de grâce dont la mort serait la fin. 4° Les
Ecritures prouvent justement le contraire, un attentif examen des

passages capitaux le montre surabondamment. 5° D'après l'hypothèse
en question, cette vie et l'état intermédiaire ne seraient plus qu'un
même développement progressif auquel la mort ne saurait porter
atteinte. Tout au plus serait-elle un changement de place, puisque
la prédication de l'Evangile, l'offre et l'appropriation du salut
continueraient malgré tout. Puis, comme la vie est courte en comparaison

de l'état intermédiaire et que, débarrassées des liens du

corps, les âmes doivent être plus aptes à la repentance, on est forcé
de conclure que dans cette courte vie, il y a peu d'appelés et de

convertis, tandis que dans l'état intermédiaire le nombre en serait
cent fois plus grand ; ceux qui ont été ameués au salut ici-bas ne

formeraient ainsi à tout prendre que des exceptions.



THÉOLOGIE 439

Il ne peut donc y avoir aucun espoir de salut sans la vocation
spéciale adressée ici-bas ; et le péché originel, restant sans remède,
doit porter ses fruits jusque dans l'éternité. Le Dr Kliefoth établit
cependant une distinction parmi ceux qui ne sont pas appelés.
Avant Christ, dit-il, il n'y avait entre ceux qui étaient morts, justes
ou méchants, aucune séparation comme celle dont semble parler
Luc XVI, 26. Tous descendaient également au scheol, terrain neutre
qui n'était ni un séjour de bénédiction, ni un séjour de misère
Mais par la prédication dont parle saint Pierre, la séparation fut
effectuée, le scheol se vida, les croyants de l'ancienne alliance
apprirent alors à connaître Christ, et passèrent dans le ciel, et les

incrédules, ceux qui n'avaient pas eu loi en Moïse, entrèrent dans

un état de malheur décidé. « La portée de la descente de Christ aux
enfers est ainsi d'avoir placé le monde antérieur à Christ, sur le
même niveau que le monde postérieur à lui. » C'est avec la prédication

de notre Seigneur seulement que la vocatio specialis a été
adressée aux croyants de l'Ancien Testament. Quant à ceux qui
depuis lors n'ont pas été appelés, le salut ne peut leur être offert
dans l'état intermédiaire. Mais pour ceux d'entre les païens qui ont
reçu la vocation générale, qui ont fait la volonté de Dieu pour
autant qu'elle leur a été révélée, qui n'ont pas repoussé les in-
Iluences de la grâce divine lorsqu'elle s'est fait sentir à eux, et dont
l'amour de la vérité a été de nature à leur faire accepter l'Evangile
s'il leur avait été présenté ou s'ils avaient vécu assez pour recevoir
la vocation spéciale, l'auteur pense que leur sort dans l'état
intermédiaire est pareil à celui des croyants de l'ancienne alliance avant
Christ: ils vont dans le scheol, mais au jugement dernier, quand
Christ apparaîtra du haut des cieux et que l'objet de leurs aspirations

pendant cette vie leur sera pleinement révélé, alors la vocation

spéciale trouvera chez eux une joyeuse obéissance. La même

supposition peut être faite à l'égard des enfants morts sans baptême.
En d'autres termes c'est la position prise par les non appelés en
face de la vocation générale qui décidera si la vocation spéciale leur
sera adressée au jour du jugement.

Entre la mort et la résurrection les croyants seront non dans un
état de gloire, mais dans un état de bénédiction, sans développement

ni croissance, mais aussi sans chute ni recul, sans corps, sans

travail. Ils ne vivront plus dans le temps et pourtant ils existeront

encore d'une manière éveillée et consciente, avec souvenir de cette

vie; ils adresseront à Dieu d'incessantes louanges. Les incrédules



440 BULLETIN

seront dans un état, non de condamnation, mais d'infélicité, sans

progrès nouveau dans le péché, mais aussi sans conversion et sans

délivrance; comme les justes, sans corps, sans temps, sans travail,
éveillés et conscients. Les degrés dans le bonheur ou le malheur
sont exclus et ne viendront qu'après le jugement final, alors que
tous recevront leurs récompenses, grandes ou petites. Le séjour des

croyants pendant cet état purement spirituel est le ciel ; celui des

incrédules est le lieu des tourments; séjour qu'il faut bien distinguer

du « monde nouveau » des croyants et de la « Géhenne »,

rendez-vous des incrédules après le jugement.
L'auteur ne veut du chiliasme sous aucune forme. Et pourtant il

critique aussi les arguments antichiliastes des anciens dogmaticiens
luthériens, qui partaient d'un point de vue spiritualiste incompatible

avec les termes de la prophétie. Le chapitre sur « la conversion

finale des Juifs » suit du commencement jusqu'à la fin le réseau

prophétique, il prend en considération chaque passage en particulier

tant de l'Ancien que du Nouveau Testament et finit par
formuler les conclusions suivantes : 1° Il ne faut attendre qu'une
conversion partielle du peuple juif. 2° Il y aura toujours un reste

d'Israël croyant en Christ, mais, vers la fin, beaucoup des Israélites
incrédules se joindront à lui. 3° Tandis que de nombreuses
promesses se rapportent également aux convertis d'entre les Juifs et à

ceux d'entre les païens, le chiliasme à raison d'affirmer que d'autres

se rapportent uniquement aux Israélites, qu'il y aura un retour
effectif du peuple élu dans son pays, un relèvement de Jérusalem
et du temple, etc., mais il a tort de soutenir que ces choses arriveront

avant le jugement dernier et dans le règne de 1000 ans.
A l'égard de ce point spécial, l'auteur prouve longuement qu'il

n'a aucun fondement scripturaire. Nous ne pouvons entrer dans les

détails de son argumentation. Bornons-nous à dire que pour lui
Apoc. XX, 1-10 ne contient pas un seul mot du relèvement de

Jérusalem et de tout ce que les chiliastes rapportent au millénium

; que le « mille » de ce passage comme tous les autres nombres
de l'Apocalypse doit être interprété d'une manière symbolique ;

que l'étroite relation de ce nombre avec l'établissement du royaume
de la gloire au vers. 11, ne ne nous permet pas d'admettre auparavant

une période de 1000 ans au sens littéral ; enfin que, si on pouvait

l'interpréter ainsi d'une façon contradictoire avec tout le reste

du Nouveau Testament, les espérances d'Israël ne seront pourtant
réalisées que dans le royaume de la gloire sur la terre nouvelle et



THÉOLOGIE 441

sous les nouveaux cieux où la nouvelle Jérusalem apparaîtra.
Il faudrait étudier attentivement chaque phrase du chapitre sur

« le développement intérieur » de l'Eglise; car il combat spécialement

l'idée optimiste que se font presque tous les antichiliastes du
sort de l'Eglise. La théorie d'un âge d'or avant le retour de notre
Seigneur, dans lequel le christianisme deviendrait la religion
universelle, repose sur une confusion ou plutôt sur une identification
du développement intérieur de l'Eglise avec son extension au
dehors. Elle suppose que la croissance en vie chrétienne et en
spiritualité marchera de pair avec son augmentation numérique, et

sa diffusion dans le monde. Mais le développement historique de

l'Eglise se termine au contraire par la défection du grand nombre,
qui la réduit à un troupeau choisi d'entro les fidèles, et d'un autre
côté, plus l'Eglise s'étend, plus grand aussi est le nombre des chrétiens

de nom, qui résistent à la fois ouvertement et en secret à sa

croissance intérieure; de sorte que le conflit s'accentue constamment

et qu'il se prépare une crise dans laquelle le troupeau des

fidèles sera non seulement persécuté, mais presque submergé par
la multitude des chrétiens de nom et des adversaires. Enfin, au cas
où le Kulturkampf réussirait à renverser l'Eglise dans notre vieille
Europe, le Dr Kliefoth se demande si ce n'est pas dans le nouveau
monde qu'elle trouvera une nouvelle retraite, de même que ce

furent les églises d'Occident qui fleurirent quand celles d'Orient
eurent succombé.

Touchant YAntéchrist, bien que l'esprit s'en retrouve en une
certaine mesure dans la papauté, ce n'est pourtant pas dans le pape
qu'on doit le chercher; car, non seulement les prophéties se

rapportent à un individu spécial (et elles ne peuvent s'appliquer à

aucun pape en particulier), mais l'Antéchrist, qui vient, il est vrai,
de l'Eglise, ne restera pas dans l'Eglise et ne se contentera pas d'un

mélange de l'esprit chrétien et de l'esprit antichrétien; au contraire,
son activité se concentrera dans la persécution et l'annihilation de

tout ce qui tient au christianisme et de tous les chrétiens.
Passons rapidement à ce qui reste encore. Le réalisme de l'auteur

devient de plus en plus évident. Il rejette toutes les théories sur le

corps ressuscité qui nient sa composition matérielle. Un corps
immatériel n'est pas un corps ; le corps ressuscité de Jésus-Christ avait
de la chair et du sang. Cependant il nie aussi une identité atomis-

tique.
La rédemption doit rétablir l'homme dans tout ce qu'il aurait



442 BULLETIN

eu dans l'état normal sans le péché. La résurrection n'est point un
résultat de l'action des sacrements, comme on l'a enseigné depuis
Irénée et Tertullien jusqu'à nos jours. Les corps de ceux qui vivront
subiront un changement qui les rendra de même nature que les

corps de ceux qui ressusciteront.
Dans le chapitre intitulé Jugement dernier se trouve une longue

discussion pour accorder le fait que les hommes seront jugés d'après
leur foi en Christ avec la déclaration péremptoire qu'ils le seront
« selon leurs œuvres, » et pour examiner l'idée d'une « récompense »

adoptée par l'Apologie de la confession d'Augsbourg.
La terre, purifiée et renouvelée, deviendra le séjour des fidèles.

Tous les changements causés par le péché seront écartés. « Cette

vieille terre, si souvent l'objet des mauvais désirs des hommes, ces

cieux, si souvent témoins des horreurs de l'histoire, ne peuvent
participer tels quels à la consommation ; de même que le corps du
pécheur doit mourir, de même aussi sa demeure. » Le dessein
primitif de Dieu à l'égard de la terre et des hommes doit être accompli.
Les croyants, en possession de leurs corps glorifiés, rentreront dans

le domaine du temps et de l'espace. Et leur existence ne sera pas
non plus isolée et seulement personnelle, mais elle sera celle d'une
communauté organisée, progressant constamment dans une activité
personnelle et dans une activité collective. En outre, toutes les

créatures seront glorifiées en même temps que l'homme. Apoc.
XXI, 5: « Voici, je fais toutes choses nouvelles, » est allégué dans

ce sens, et tous les passages comme Esaïe XI, 0-8 ; LX, 17; LXII,8,9;
LXV, 21-25; Ezéch. XXXIV, 25-27; XXXVI, 9-15, 28-30, reçoivent
une interprétation littérale. Sur la terre nouvelle il y aura de
véritables loups et de véritables agneaux, des léopards et des

chevreaux, des veaux et de jeunes lions. « On bâtira éternellement des

maisons et on les habitera ; on plantera des vignes et on en mangera
le fruit. » Les moyens de grâce n'existeront plus, les hommes
verront Dieu face à face. La sainte cène sera cependant remplacée,
suivant 1 Cor. XI, 26, par quelque chose de semblable. L'Eglise
elle-même prendra fin « en tant qu'institution destinée à appeler
les homines à l'Evangile. » Alors sera atteint le but tant désiré de

toutes les communions et de toutes les dénominations ecclésiastiques,

pour autant qu'elles auront gardé la parole de Dieu dans sa

pureté. La vie de famille elle-même sera rétablie et continuée, et

les liens du mariage, qui ne serviront plus désormais à la
perpétuation de l'espèce, deviendront une nouvelle sorte d'association



THÉOLOGIE 443

plus profonde et participant à la glorification générale. Enfin, tandis

que chacun ressuscitera tel qu'il est entré dans le tombeau, l'enfant

comme un enfant, le vieillard comme un vieillard, en revanche
toutes les conséquences du péché, l'incapacité de l'enfant et la
décrépitude de la vieillesse, seront abolies dans l'état glorieux qui
suivra la résurrection. « Nous reverrons non seulement nos amis
et nos parents, mais aussi les saints de tous les âges, nos pères
dans la foi, nos pères, nos guides et nos frères d'armes dans le
combat de la vérité, et nous jouirons saintement de vivre avec
eux. »

Nous avons touché, mais superficiellement, beaucoup de points
développés longuement et avec beaucoup de science, et quant aux
difficultés qui se seront dressées devant vos yeux à la lecture de

ces lignes, l'auteur n'a pas manqué de les examiner avec attention
dans son ouvrage.

Note de la rédaction. — Le lecteur n'aura pas attendu d'être
arrivé à la fin de cet article, emprunté à un journal américain, pour
se dire que nous ne pouvons le reproduire qu'à titre de document,
de curiosité, trahissant l'esprit qui règne dans certains cercles
religieux de la savante et sobre Allemagne.

E. de Budé. — Lettres inédites adressées a J.-A. Turre-
tini. Tome III L

Cet intéressant recueil, dont nous annoncions le premier volume
l'année dernière (p. 549), est maintenant complet. On y trouve des

lettres de cent correspondants divers. Il importe cependant de se

souvenir do l'avertissement que renferme l'appendice ajouté par
l'éditeur au dernier volume, c'est que cet ouvrage « n'est pas la
publication in extenso des deux dépôts mentionnés dans l'Introduction,

mais un choix raisonné de cette vaste correspondance... »

« Nous avons omis à dessein les lettres et les passages qui ne

concernaient que les correspondants eux-mêmes ou leurs familles, bon

nombre de billets insignifiants, lettres de recommandation, etc. »

1 Lettres inédites adressées de 1686 à 1737 à J.-A. Turrettini. théologien
genevois. Publiées et annotées par E. de Budé. Tornelli.— Paris, librairie
de la Suisse française, P. Monnerat; Genève, librairie Jules Carey, 1887.

464 pages in-8".



444 BULLETIN

Pour des travaux spéciaux il y aura donc encore beaucoup à glaner
dans ce que l'éditeur du présent recueil a cru devoir laisser de côté.

Tel qu'il est, ce recueil en trois volumes offre un très grand
intérêt dans le domaine de la théologie, de la philosophie, de la
littérature, de l'histoire religieuse et politique. Il complète heureusement,

sur bien des points et pour bien des détails, les connaissances

qu'on peut acquérir par les actes officiels et les ouvrages
imprimés de ce temps-là. Signalons en particulier, dans les deux
derniers volumes, les lettres d'Ostervald au nombre de 103, si nous

avons bien compté.
Ce qui rehausse considérablement la valeur de l'ouvrage, ce sont

les deux tables que M de Budé a eu soin d'ajouter : une table
chronologique des lettres (quatre lettres seulement sont demeurées

indéterminées) et une table alphabétique des noms qui y sont
mentionnés. H. V.

Albert Bevel. — Littérature hébraïque L

L'éditeur Ulric Hœpli de Milan publie une série de manuels

scientifiques, format in-32, bien imprimés, élégamment reliés, au

prix de 1 fr. 50 le volume. Il a confié la composition du manuel de

littérature hébraïque à notre collaborateur M. le professeur Bevel
de Florence, qui a réussi à condenser la matière en deux de ces

charmants volumes de 160 à 180 pages chacun. C'est avec un vrai
plaisir que nous venons d'en faire la lecture et nous ne pouvons
que féliciter le public, auquel s'adressent ces résumés scientifiques,
d'être initié aux saintes lettres de l'Ancien Testament à la fois
d'une manière aussi agréable, aussi instructive, et dans un si excellent

esprit.
On n'ignore pas qu'il y a neuf ans déjà M. Bevel a publié une

Storia letteraria dell' Antico Testamento (voir cette Bévue, année

1879, p. 479 et ss.) Mais il suffit d'un coup d'œil pour s'assurer que
le nouvel ouvrage n'est pas un simple abrégé de l'ancien. Les
lecteurs que l'auteur a en vue ne sont pas exactement les mêmes. Le

but et le plan sont différents. L'auteur lui-môme a fait du chemin

1 Letteratura ebraica, di Alberto Revel, Professore neh' Istituto Valdese

di Firenze. — Ulrico Hœpli, editore-libraio della real casa, Milano,

Napoli, Pisa 1888. — 363 pages in-32, en deux volumes-



THÉOLOGIE 445

depuis le temps où il publiait son Histoire littéraire. Sur plusieurs
points importants ses vues se sont sensiblement modifiées.

Après une introduction où se trouve résumée dans une quarantaine

de pages l'Histoire du peuple d'Israël dans ses deux grandes
périodes hébraïque et judaïque, M. Bevel consacre ses deux
premiers chapitres à la langue hébraïque et aux études dont elle a été

l'objet, ainsi qu'à l'histoire du Canon de l'Ancien Testament. Il
traite ensuite successivement de l'historiographie, de la poésie

lyrique et gnomique, de la prophétie et de la législation. L'ouvrage
se termine par des tablettes chronologiques où sont récapitulés les
résultats auxquels l'auteur s'est arrêté quant à la date des
différents livres ou portions de livres et des sources où ils ont été puisés.

Comme ou le devine par la place assignée à la littérature
législative, M. Bevel a fait une évolution complète en ce qui concerne
la question de l'Hexateuque. Il fait dater le » document élohiste, »

ou Code sacerdotal, de l'époque de la Bestauration après l'exil.
Nous doutons, quant à nous, que cette solution radicale puisse être
considérée comme un résultat définitivement acquis à la science. A
notre sens, la question n'est pas aussi simple. Si la dernière rédaction

de ce document peut et doit être placée à une époque aussi

tardive, par ses premières origines et par plusieurs de ses parties
constitutives il remonte certainement à une époque plus ancienne.
En revanche, nous ne pouvons qu'approuver notre historien d'avoir,
contrairement à l'opinion soutenue par lui en 1879, classé le livre
de Jonas parmi les écrits post-exiliques et fait descendre la composition

de l'Apocalypse de Daniel à l'époque asmonéenne.
Nous aurions de sérieuses réserves à faire quant à l'âge, trop

reculé selon nous, que M. Bevel attribue au livre de Job (époque de

Salomon) et à celui de Joël (fin du IXe siècle). Il ne nous est pas
possible de nous familiariser avec le but politique que, suivant
M. Beuss, il prête au petit livre de Buth, ni d'adopter la date qu'il
lui assigne (commencement du « second âge dynastique, » c'est-à-

dire : époque du schisme). Surtout, nous avouons ne pas comprendre
qu'on puisse statuer deux auteurs différents pour Zach. IX-XI et

XII-XIV et faire remonter ces oracles au delà de l'exil. Nous

croyons savoir que M. Bruston, qui soutenait les mêmes thèses

dans son Histoire de la littérature prophétique, en est revenu
depuis lors. Evidemment ces six chapitres ne sont pas du même
auteur que Zach. I-VIII, mais comme ceux-ci ils appartiennent à la

période judaïque.



446 BULLETIN

Hâtons-nous de le dire cependant, ces divergences de vue sur des

problèmes qui sont et seront sans doute encore longtemps controversés

restent pour nous à l'arrière-plan. Ce qui domine c'est le
sentiment de l'accord sur les grandes questions de principe et de

méthode. Nous sommes heureux de nous savoir en parfaite
communion d'esprit avec l'honorable théologien de Florence et nous le

remercions de son beau travail. Un ouvrage analogue serait on ne

peut plus utile à notre public français. Mais trouverait-il des
amateurs Le doute est permis H. V.

F. W. J. Dilloo. — La langue maternelle de Jésus et
DE SES APÔTRES1.

Il fut un temps où l'on discutait gravement la question de savoir
si notre Seigneur s'exprimait habituellement en grec ou s'il faisait
usage de l'idiome palestinien. M. Döhl estimait encore en 1873

devoir faire à cette question l'honneur de lui consacrer tout un

chapitre de ses Recherches sur une Bible populaire au temps de

Jésus. Aujourd'hui cette discussion a perdu son intérêt. La question
s'est déplacée. Elle ne porte et ne peut porter que sur ce point-ci:
lequel des dialectes sémitiques doit-on considérer comme ayant été

celui de Jésus et de ses disciples Etait-ce l'hébreu '! Etait-ce
l'araméen

L'opinion générale et, à notre humble avis, de beaucoup la plus
probable, c'est que Jésus parlait habituellement l'araméen tel qu'il
se parlait alors en Palestine, plus exactement dans le nord de la
Palestine. Tout le monde cependant n'est pas de cette opinion.
M. Delitzsch par exemple, qui la partageait autrefois, en est revenu,
il y a quelques années. En 1874, dans un article du Daheim, il
soutenait encore l'idée généralement admise; « autrement, disait-il,
Jésus aurait eu besoin d'un methourgueman (interprète) pour se

faire entendre du peuple ».En 1883,dans une publication anglaise
concernant sa traduction en hébreu du Nouveau Testament, il traite
la même idée d'illusion et prétend que « notre Seigneur et ses

apôtres pensaient et parlaient le plus souvent en hébreu. » On com-

1 De Mcedertactl van onzen Heere Jesus Christus en Zijne Apostélen. Rede

gehouden... door F. W. J. Dilloo. Amsterdam, Scheffer et C", 1885. —

70 pages.



REVUES 447

prend que ce vote émis par le célèbre hébraïsant de Leipzig ait eu

un certain retentissement.
L'auteur du Discours que nous annonçons, — discours prononcé

en séance académique lors de la transmission du rectorat de la
jeune université libre d'Amsterdam,— prend résolument parti pour
l'opinion que M. Delitzsch a cru devoir abandonner. Avec une
érudition et une richesse de développements qu'on ne s'attendrait pas à

rencontrer dans une harangue de cette nature, et qui supposent un
auditoire aussi longanime que savant ', M. Dilloo reprend la question
ab ovo. Il passe en revue les opinions émises sur le sujet dans le
cours des âges, à commencer par les docteurs de l'ancienne Eglise,
et discute ensuite les textes, c'est-à-dire les mots et phrases du
Nouveau Testament, d'où l'on peut inférer que la langue maternelle

du Seigneur et de ses apôtres était bien l'araméen. Si, dit-il,
nous voulons faire revivre, sinon les paroles mêmes de notre
Sauveur, du moins l'accent avec lequel il les a prononcés, les sons

qu'il faisait entendre en parlant, c'est en araméen qu'il nous faut
essayer de traduire ses discours. Aussi la harangue du professeur
d'Amsterdam se termine-t-elle, à titre de spécimen, par les béatitudes
traduites en araméen. Cette rétroversion est basée sur la Peshittho,
avec vocalisation conforme aux principes suivis par M. Kautzsch
dans sa grammaire de l'araméen biblique.

Pour autant qu'il est possible en cette matière d'arriver à une
conclusion positive, celle de M. Dilloo me parait, je le répète, être
de beaucoup la plus satisfaisante. H. V.

REVUES
Jahrbücher für protestantische Theologie

Première livraison de 1888.

Lipsius : La théologie ritschlienne. — Nippold : Infaillibilisme et
investigation historique. — Bornemann : A propos de l'hypothèse
de Keller concernant l'origine vaudoise des Bibles allemandes
d'avant Luther. — Wendland: Les Esséniens chez Philon. —
Valter : L'épître de Earnabas. — H. Bois : Conjectures exégétiques
et critiques sur les épitres pastorales.

1 Nous maintenons ce double compliment malgré la note de la page 62

qui nous apprend qu'à partir de page 45 le discours prononcé a été
moins complet que le discours imprimé.


	Théologie

