
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VARIETES

Le dernier ouvrage de M. Renan, jugé par M. Kuenen,
professeur à Leide L

Dans l'intéressante préface de son Histoire du peuple d'Israël,
M. Renan ne donne pas la critique des sources auxquelles il a

puisé. Il se contente, d'une part, de renvoyer ses lecteurs aux
travaux des « hommes éminents » qui depuis vingt ans se sont
occupés « avec une rare profondeur » des problèmes relatifs
à l'histoire d'Israël ; et rappelle, de l'autre, les quatre articles
de la Bévue des Deux Mondes où il a réuni « les principaux
passages du second et du troisième volume qui ont trait à la

rédaction des livres historiques de la Bible. » (p. xx, xxi.)
Ce procédé ne laisse pas de nous étonner. C'est une supposition

assez hasardée que celle qui attribue aux lecteurs de cette
Histoire la connaissance des ouvrages de MM. Reuss, Graf, etc.
et l'étude du commentaire de M. Dillmann sur l'Hexateuque.
Les lecteurs verront d'ailleurs que, tout en suivant la même

tendance, ces savants sont loin d'être d'accord. La Bévue des

Deux Mondes devra leur fournir la clef de l'opinion de

M. Renan. Ils n'y trouveront cependant qu'en partie ce qu'ils
auraient aimé recevoir comme introduction à l'Histoire. Les

quatre articles de la Bévue sont autant de chapitres de la

suite de l'Histoire et y sont parfaitement à leur place, parce

1 Article emprunté au Theologisch Tydschrift du 1er septembre 1888.

Nous avons fait connaître précédemment (livraison de mai) le jugement
porté sur l'Histoire d'Israël,de M.Renan, par M. Wellhausen. 11 y a,nous
semble-t-il, intérêt a connaître aussi la manière dont cet ouvrage a été

apprécié par l'éminent critique de Leide. (Bid.)



612 VARIÉTÉS

qu'ils n'entrent pas dans les détails de la critique littéraire
mais esquissent à grands traits la marche et la méthode de

l'historiographie israélite. Il en résulte que, sous les auspices
de M. Renan, nous prenons le large sans carte marine. Nous

sommes surtout dans l'incertitude des documents où se
puisent les débuts de l'histoire israélite et de la valeur relative
qu'il faut attribuer aux éléments les plus anciens dont elle se

compose.
Au reste, cette lacune ne doit pas au fond nous étonner.

Elle correspond à l'usage que M. Renan fait de ses sources.
Selon lui, les plus anciens récits de l'Hexateuque sont séparés
de quatre à cinq siècles de Moïse et de Josué et par conséquent
à une distance plus grande encore des patriarches. Les
relations des Juges sont presque toutes d'une date très récente. Il
en résulte qu'à ce point de vue il ne saurait être question
d'une histoire des premiers âges. L'existence de Moïse, d'Aaron,
de Josué est révoquée en doute. Aharôn est peut-être une
ancienne orthographe pour Aron, l'arche. Le personnage de

Josué est tout légendaire (179, 198). Et quant à Moïse « il est

possible qu'il ne faille, de tous les récits de l'Exode, conserver
que le fait même de la sortie d'Israël d'Egypte et de son entrée
dans la péninsule du Sinai. » (p. 161.) Il est naturel qu'en
présence de récits dont le contenu historique est si minime,
M. Renan se sente aussi libre que possible. Et cette liberté
complète lui suffit pour l'usage qu'il en fait.

Ceux qui connaissent la Vie de Jésus savent en quoi consiste
cet usage. L'auteur fait rentrer dans son tableau du passé ce

qui, dans les récits, lui semble convenir à la nature des choses

et au milieu ; il met de côté tout ce qui ne remplit pas ces

conditions ; il ne le réfute ni le contredit, il le passe simplement

sous silence. Il n'accepte ou ne rejette pas en vertu des

résultats de l'interprétation et de Ja critique, mais uniquement
sur l'impression qu'il a reçue des détails. Bref, ce qui détermine

son choix, c'est l'intuition.
Les résultats de cette méthode sont quelquefois stupéfiants.

M. Renan accepte souvent comme historique beaucoup plus de

traits que nous n'aurions cru possible à priori. Ainsi, il re-



VARIÉTÉS 613

fuse toute base historique au récit du passage de la mer Rouge;
il est absurde d'admettre que les Egyptiens aient poursuivi les
Israélites et se soient attirés une grande calamité; le cantique
(Ex. XV) est une composition artificielle et littéraire, bien
postérieure (154-164). Voilà un jugement sévère sans cérémonie.
On néglige la différence qui existe entre les récits d'Exode
XIV; on ne distingue pas entre Ex. XV, 1-19 et 20, 21 ;

évidemment M. Renan n'attache aucun prix à ces deux chapitres.
C'est ce qui ne l'empêche pas pourtant de dire, deux pages plus
loin : « le manque d'eau était la privation la plus cruelle; au
bout de trois jours on arriva au lieu nommé Mara à cause de

ses eaux saumâtres. On chercha, en y faisant infuser certains
branchages, à la rendre potable, sans y réussir beaucoup... Le

campement d'Elim fut plus supportable. On y trouva douze

sources, soixante-dix palmiers et des tamaris procurant une
ombre agréable. » (p. 166.) On le voit, ici l'auteur puise dans
le même chapitre, comme dans une source sûre (Ex. XV, 22,
25 a, 27). Le combat avec Amalek (Ex. XVII, 8-16) est également

rangé parmi les faits historiques (p. 180). Les récits si-

naïtiques (Ex. XIX sq.) ne reposent pas, il est vrai, sur des

faits réels, mais rendent pourtant, même en détail, l'impression

que le Sinaï fait sur celui qui le visite. «Certains endroits
passaient pour si saints qu'on n'y marchait qu'après avoir retiré
ses chaussures (Ex. III, 2). La croyance générale était qu'on
ne pouvait voir le dieu qui y demeurait, sans mourir (v. 6).
Son seul voisinage tuait (Ex. XIX, 12; XX, 18). Le vulgaire
n'approchait pas de lui (Ex. XXXIV, 2). Sa face, conçue
comme une hypostase distincte de lui (Ex. XXXIII, 14), était

une tête de Méduse qu'un vivant ne pouvait voir. Même celui
à qui il faisait la faveur de ses entretiens face à face, expiait
cet honneur par la mort. » (p. 188.)

La même méthode s'applique à l'étude des siècles suivants.

L'auteur se sert de Juges VI et suivants comme d'autant de

sources dans l'histoire de Gédéon et d'Abimélech (317-334),
sans distinguer entre VI, 11-24 et VI, 25-32, péricope beaucoup

plus récente. Quant à Samuel, « sa vie, dit M. Renan, ne

nous est guère connue que par des documents légendaires »



614 VARIÉTÉS

(p. 382), sans se soucier du fait incontestable que ces
documents sont de valeur très inégale. Il emprunte hardiment ce
qui lui paraît historique aux récits les plus récents Jet les plus
tendencieux, par exemple à 1 Sam. VII (p. 383). Il ne néglige
pas même 1 Sam. XII pour caractériser le prophétisme et place
ce chapitre sur la même ligne que 1 Sam. IX, 1-X, 16 (p. 381).

Pour apprécier cet usage des sources il faut se rappeler ce

que l'auteur en dit lui-même : « Il ne s'agit pas, en de pareilles
histoires, de savoir comment les choses se sont passées; il s'agit

de se figurer les diverses manières dont elles ont pu se

passer. Ce qui n'a pas été vrai dans un cas l'a été dans un
autre. Les jugements sur les hommes, je l'avoue, sont, dans
de telles conditions, pleins de chances d'erreurs. Mais ce n'est

pas là une difficulté particulière aux temps fabuleux. Les
jugements sur les hommes, hors des cas exceptionnels, ne sont
possibles que dans les temps historiques très documentés ou

rapprochés de nous. Et même alors, que de portes ouvertes à

l'illusion En pareil cas toute phrase doit être accompagnée
d'un peut-être. Je crois faire un usage suffisant de cette particule.

Si on n'en trouve pas assez, qu'on en suppose les marges
semées à profusion. On aura alors la mesure exacte de mes

pensées. » (p. xiv.)
La supposition que M. Renan permet de faire ici, n'est pas

de nature à augmenter la confiance des lecteurs de l'Histoire
du peuple d'Israël. Il faudrait sans doute être insensé pour
reprocher à M. Renan l'état des sources où il doit puiser. De plus
il faut convenir franchement que nous n'irions pas loin dans la

matière qui nous occupe, si nous nous bornions à la lettre des

récits. Le don de l'intuition est absolument indispensable. Ce

n'est que par divination que nous pouvons saisir la réalité.
Mais plus ces facultés sont précieuses, plus il faut leur mettre
un frein et les diriger dans la bonne voie. Or voilà ce qui manque

malheureusement à M. Renan. Nous admettons volontiers

chez lui la connaissance exacte qu'il a exaltée dans sa

Préface; mais elle ne le dirige pas dans l'accomplissement de

l'œuvre difficile que lui imposait cette partie de son histoire.
Les exemples cités tout à l'heure le prouvent. Il faut écarter



VARIÉTÉS 615

comme non historique Juges VI, 11-24 et à fortiori 25-32
avant d'essayer de faire revivre Jérubbâal. Pour se faire une
idée nette de. la personne de Samuel et de son œuvre, on est
oblige d'écarter 1 Sam. VII et XII afin d'utiliser exclusivement
ces chapitres pour caractériser l'époque et le milieu d'où ils
sont sortis. Et sic in ceteris. Que l'imagination déploie ses

ailes, mais qu'elle ne commence à voler que là où la recherche
calme et patiente doit se déclarer insuffisante. Les peut-être
ne disparaîtront pas, mais on n'aura plus à les semer « à

profusion. »

La place dont je puis disposer ne me permet pas de parcourir
tout le volume et de m'arrèter à tous les détails. Mais il y a

un point capital que je ne saurais passer sous silence. Si l'on
demande quelle est l'idée mère de la conception de l'histoire
d'Israël selon M. Renan, ce qui la distingue de la plupart des

autres, peut-être même de toutes, la réponse ne peut pas être
douteuse. C'est l'antithèse de la religion des ancêtres nomades

d'Israël, le soi-disant élohisme, et la religion populaire d'Israël,
le jahvéisme.

Ce sont les chapitres III et IV du premier livre avec les
titres : « Vocation religieuse des sémites nomades » et &

Monothéisme, absence de mythologie, » qui traitent de l'élohisme '.
U faut bien le distinguer d'avec un monothéisme absolu. Les
elohim sont innombrables, mais inséparables les uns des au-

1 Le choix du terme n'est pas heureux. Elohim est un pluriel ; élohisme

sera donc : le culte de plusieurs dieux. Le terme est employé, il est vrai,
passim au singulier, mais cela est secondaire et d'ailleurs peu propre a

désigner un prétendu phénomène général du sémitisme, précisément
parce que c'est un usage de l'Ancien Testament. Evidemment l'emploi
du terme dans la Genèse a exercé de l'influence sur le choix ; mais là
l'emploi a un caractère tout particulier fondé sur l'idée que l'auteur se

fait de l'âge du nom de Jahve ; il n'a par conséquent rien de commun
avec ce que M. Renan appelle elohim. Il est curieux de constater que, il
y a quelques années, un compatriote de M. Benan, Michel Nicolas, s'est

servi du terme d'élohisme pour marquer une tendance religieuse, mais
dans un sens opposé a celui de M. Renan, dans le sens d'un polythéisme
antémosaïque ou du moins d'un Jahvisme impur, « monothéisme idolâ-
trique » combattu par les prophètes. (Voir les Etudes critiques sur l'A. T.
par M. Nicolas. Paris 1862.)



616 VARIÉTÉS

très, sans personnalité et sans nom, susceptibles par conséquent

d'être confondus. « Un éloh n'a pas de nom qui le

distingue d'un autre éloh, si bien que tous les élohs réunis agissent

comme un seul être et que le mot d'élohim se construit
avec le verbe au singulier » (p. 30). Mais cet Etre unique est

pourtant « le seul Souverain qui s'occupe de tout » (p. 33),
et « l'idée fondamentale de la religion sémitique était la

suprématie d'un maître commun au ciel et à la terre » (p. 45). Si
la divinité unique était individualisée et localisée, elle ne se

bornait pas à une race particulière et n'était pas opposée à

d'autres elohim : « jamais on ne les voit ennemis entre eux »

(p. 34). L'hommage qu'on lui rend est simple et relativement

pur ; notamment l'affreux sacrifice humain y brille par son

absence. « La race sémitique nomade réduisit à quelque chose
de secondaire les amulettes et les idoles; elle supprima les

chimères de la survivance complète après la mort... oui, dès

l'époque reculée où nous sommes, le pasteur sémite porte au
front le sceau du Dieu absolu, sur lequel il est écrit : cette race
supprimera sur la terre la superstition. » (p. 50 sq.) En

conséquence les générations subséquentes considérèrent comme un
idéal, non seulement la condition des ancêtres en général,
mais encore leur « déisme sans métaphysique. » (p. 59.) « Les
descendants de ces vieux puritains du désert ne pouvaient
détacher leur pensée du paradis qu'avaient habité leurs pères. »

(p. 61.) Et en cela ils avaient raison, car « il est certain que
le nomade primitif était plus avancé en religion que David et

Omri. » (p. 63.)

Il résulte de ces considérations qu'Israël, loin de se maintenir

au point de vue des ancêtres nomades, a déchu ou a bien

dégénéré. Et en effet, M. Renan ne se lasse pas de proclamer
et de déplorer cette décadence. Elle date du moment où les

tribus s'unirent dans le pays de Gosen pour reconquérir
ensemble leur indépendance et établir les bases d'un état futur.
C'est alors que pour la première fois parut en scène le Dieu

national, qu'on qualifia d'un nom qui existait déjà et qu'on
nomma Jahve. Ce Dieu national est, je dirais presque, un vrai
monstre. Il est exclusif, jaloux, sanguinaire, injuste. Quelques



VARIÉTÉS 617

passages suffiront pour prouver que je n'exagère pas. « Nous

verrons les Beni-Israël s'attacher, comme toutes les tribus
antiques, à cette idée étroite d'un dieu protecteur, chargé de

garder la tribu, de la diriger, de la faire réussir envers et contre

tous, et leur dieu devenir, pour proléger la tribu de choix,
le plus injuste, le plus jaloux des dieux » (p. 34). « Ce fut une
décadence quand les elohim eurent un nom propre, Camos,

Jahve, Rimmon, et constituèrent pour chaque peuple un dieu

jaloux, égoïste, personnel » (p. 85). « Dans le désert, Jahve

n'est encore qu'un dieu de nomade, un dieu sans terre, ne
disposant en propre d'aucun canton. Mais tout fut changé,
quand Jahve devint un dieu local, patriote, national. Dès lors
il fut féroce. Ce nouveau Jahve n'est plus l'antique source de

la force et de la vie dans le monde. C'est un politique massacreur,

un dieu qui favorise une petite tribu per fas et nefas.
Tous les crimes vont être, commandés par Jahve » (p. 262 sq.).
Je ne donne que quelques échantillons.

Mais, dira-t-on, M. Renan reconnaît avec nous l'ennoblissement

de la religion nationale d'Israël par les prophètes Sans

doute, mais il le considère comme un retour à l'élohisme
patriarcal et attribue le peu de bien que présente le jahvisme
comme un survivant de cet élohisme. Déjà à la page 85 nous

apprenons que Jahve deviendra peu à peu un synonyme d'élo-
him et que « le récit de cette lente transformation remplira
cette histoire. » « Le progrès religieux d'Israël consistera à

revenir de Jahve à elohim, à corriger Jahve, à lui retirer ses

traits personnels pour ne lui laisser que l'existence abstraite

d'élohim. » (p. 86.) Cette pensée se répète à l'occasion de

l'exode. « L'idée nationale voulait un dieu qui ne pensât qu'à
la nation, qui, dans l'intérêt de la nation, fût cruel, injuste,
ennemi du genre humain... Heureusement, il y avait dans le

génie d'Israël quelque chose de supérieur aux préjugés nationaux.

Le vieil élohisme ne mourra jamais ; il survivra au jah-
véisme ou plutôt il se l'assimilera. La verrue sera extirpée. Les

prophètes et en particulier Jésus, le dernier d'entre eux,

expulseront Jahve, Dieu exclusif d'Israël, et reviendront à la

belle formule patriarcale d'un père juste et bon, unique pour



618 VARIÉTÉS

l'univers et le genre humain » (p. 173 sq.). Celte idée est si

chère à M. Renan qu'il compromet son grand nom, si bien

mérité, d'écrivain en la ressassant perpétuellement jusqu'à
satiété. Dans le chapitre sur le Sinai, on nous rappelle de

nouveau la décadence de Jahve prenant le rôle de protecteur

d'un petit peuple (p. 197). Puis, après qu'Israël est entré
en Canaan, tout un chapitre est consacré au « développement
du jahvéisme matérialiste. » (p. 261-274.) Le passage de l'élo-
hisme des patriarches au dieu populaire Jahve est comparé à

la transformation de l'Etre absolu de la philosophie allemande

en la divinité que l'empereur Guillaume invoque comme unser
Gott. « Mais l'esprit national, avec son dieu particulier, ne fut
en réalité qu'une erreur passagère d'Israël. De terribles
démolisseurs, les prophètes, dépositaires du véritable esprit de

la race, détruiront en détail ce Jahve cruel, partial, rancunier,
et reviendront, par une série de poussées constantes et de plus
en plus vigoureuses, à l'èlohisme primitif, au dieu patriarcal,
à l'El de la grande tente, au vrai Dieu. L'histoire d'Israël se

résumera en un mot : effort séculaire pour renoncer au faux
dieu Jahve et revenir au primitif elohim. » (p. 205.)

Après ces citations textuelles le lecteur comprendra le jugement

qui attend cette conception de l'histoire. Le tableau de

l'essence et du caractère de Jahve est outré ou partial ; celui du

prétendu élohisme est purement fantaisiste. L'admiration que
nous inspirent les grands talents de M. Renan ne doit pas nous
empêcher de le déclarer sans ambages. Il n'y a pas ombre de

preuve en faveur de la thèse que les ancêtres d'Israël aient
professé une religion telle que cet élohisme. Les traits qui
servent à le tracer sont empruntés, non à la religion des Bédouins
d'autrefois ou de nos jours, mais aux récits de la Genèse, à

l'aide desquels M. Renan prétend pouvoir reconstruire par
divination les anciens noma'les sémitiques. Au fond son idée se

dissout d'elle-même. Les ancêtres ne formaient-ils pas une
tribu et dans ce cas, comment pouvaient-ils donc conserver
leur religion dans toute sa pureté? Leur dieu s'appelait déjà
Jahve, comme on le suppose sur la foi des récits de la Genèse

plus récents de huit à dix siècles ; Jahve est un nom propre



VARIÉTÉS 619

et pourtant leur religion est Pélohisme, lequel se distingue
précisément par le caractère impersonnel de son dieu Pour
supprimer ces contradictions, il faut recourir à l'idée évidemment

absurde que les tribus dégénèrent dès qu'elles se réunissent

en nation. C'est bien quelquefois la pensée de M. Renan :

« Ces douces familles de pasteurs dont les populations
sédentaires accueillaient le passage avec bénédiction,
deviennent un peuple dur, obstiné, à la nuque résistante. Son

approche excite la crainte de tous; c'est un ennemi. Il est

féroce pour quiconque se trouve sur son chemin. La transformation

est opérée : Israël n'est plus une tribu, c'est déjà une
nation. Hélas, depuis le commencement du monde, on n'a pas

encore vu une aimable nation! » (p. 153.) Heureusement la

condamnation prononcée ici est générale : aucun peuple spécial

n'a du moins raison de se plaindre du grief qu'il a reçu.
Mais, pour parler sérieusement, un homme tel que M. Renan

peut-il avoir cette conviction? La glorification de l'état de

nature à la J.-J. Rousseau est-elle moins contestable pour avoir
été restreinte à la race sémitique?

Il n'est pas besoin de démontrer que ce point de départ
foncièrement faux rend l'auteur injuste dans son tableau de l'histoire

subséquente d'Israël. Nous profiterons avec reconnaissance

de mainte observation importante sur les détails, mais il
nous est impossible de nous approprier l'idée de l'ensemble.
La fausse méthode, la confiance exagérée dans la puissance de

l'intuition, n'a pas seulement conduit çà et là à des résultats

erronés, mais elle a encore dénaturé l'idée fondamentale de

cette histoire. Espérons que les volumes suivants provoqueront

des objections moins graves et fourniront plus de matière
à l'admiration.


	Variétés

