
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: Une nouvelle dogmatique : lettre à M. le professeur Gretillat

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE NOUVELLE DOGMATIQUE1

LETTRE A M. LE PROFESSEUR GRETILLAT

PAR

P. LOBSTEIN

« Heureux celui qui dans le tumulte des opinions, soit dans

l'attaque ou la défense, a toujours su séparer de sa cause
personnelle celle de la vérité 2. »

Je voudrais, Monsieur et très honoré collègue, m'inspirant
de ces paroles qui terminent votre préface, vous soumettre
quelques réflexions que m'a suggérées la lecture attentive de la

première partie de votre dogmatique. Le professeur qui convie
ses élèves à lui « présenter, au cours de ses leçons, leurs
objections ou leurs propres pensées, » le maître impartial et
désintéressé qui veut que « ses cours se fassent et s'achèvent
à travers le tamisage delà libre discussione, » ne saurait trouver

mauvais qu'un collègue lui demande la permission d'user
du droit qu'il accorde à ses élèves. Souffrez donc, Monsieur,
qu'au lieu d'un compte-rendu sommaire ou d'une analyse
banale, je consacre à votre livre une étude plus sérieuse, et que,
désireux de m'éclairer et de recueillir de ma lecture tout le

profit qu'elle peut m'offrir, je m'adresse directement à vous
1 Exposé de théologie systématique, par A. Gretillat, professeur de théologie

a la faculté indépendante de Neuchâtel. Tome troisième : Dogmatique

: 1. Théologie spéciale. Cosmologie- Un vol. in-8". V- XVI, 660.

Neuchâtel 1888.
* Page XVI.
3 Exposé de théologie systématique, tome I, p. 3.



584 P. LOBSTEIN

pour vous faire part de mes scrupules, de mes objections, de
mes griefs peut-être, avec la respectueuse franchise que
réclament les hautes et graves matières traitées dans votre
ouvrage. Ces réflexions, permettez-moi de vous les présenter
sans ordre rigoureux, sans prétendre surtout à épuiser le sujet,
mais à bâtons rompus, au courant de la plume, comme elles
me sont venues à. la lecture de votre ouvrage et comme elles
conviennent le mieux au caractère primesautier et à la verve
familière de votre talent. Si je devais, dans l'ardeur de la

discussion, me laisser entraîner à des expressions que vous pourriez

juger excessives ou dont vous auriez le droit de vous sentir
blessé, je vous en demande pardon d'avance, et j'ose vous
donner l'assurance que je ferai tout ce qui sera en mon pouvoir

pour mériter, de votre part, l'honneur d'une réponse.
J'ose imiter votre exemple, Monsieur, je supprime tout autre

préambule, j'entre sans façon in médias res d.

I

Parlerai-je d'abord de la forme dont vous avez revêtu votre
pensée 1

« Nous ignorons, dites-vous, quels seront le sort et l'accueil
réservés à ce second produit de notre plume ; peut-être le
caractère moins technique et moins spécial de la matière qui y
est contenue lui conciliera-t-il plus de suffrages, lui ouvrira-
t-il plus de portes qu'à son aîné 2. »

Si vous espérez pour votre ouvrage la faveur du public,
on ne vous accusera pas à coup sûr d'avoir voulu rendre la

lecture de votre livre agréable ou même aisée. Vous nous faites

savourer, dans toute son amertume, l'austère jouissance d'une

argumentation souvent ardue et subtile. Les observations
bienveillantes et les conseils discrets de M. le professeur Bois n'ont

pu entamer vos prédilections pour la terminologie de l'école,
ni ébranler votre confiance dans la vertu des formules « qui
font tressauter. » Vous dirai-je que « cette impénitence fi-

' Page VIL
» Préface, p. XV.



UNE NOUVELLE DOGMATIQUE 585

naie » dont parlait voire eminent critique et que vous apportez

au travail du style non moins qu'à l'élaboration de certaines
doctrines, n'a rien qui puisse étonner un lecteur familiarisé
avec les procédés et les habitudes de votre pensée? Le dogmaticien

qui ne recule pas devant les audaces de la spéculation
la plus aventureuse, est aussi l'écrivain qui ne redoute pas les
hardiesses de langage et les bizarreries d'expression. Phrases
allemandes enchâssées dans vos déductions ', citations grecques
et latines textuellement transcrites des pères ou des scolastiques,

traductions qui reproduisent avec une fidélité plus
scrupuleuse que limpide les.opinions les plus obscures et parfois les

plus étranges -, rien n'effraye votre vaillance, et c'est à peine si

vous éprouvez le besoin de présenter quelques ironiques
excuses au lecteur effarouché qui demande grâce 3. Que dis-je?
vous avez pour le néologisme des complaisances que d'aucuns

pourraient trouver superflues, vous le prenez de haut avec la

langue, vous la façonnez, vous la tordez au gré de votre
spéculation ou de votre fantaisie. Vous renchérissez sur la virtuosité

avec laquelle les pères alexandrins et byzantins créaient
leur vocabulaire théologique : « En regard des deux exagérations

opposées du coordinatianisme dont le terme extrême est

le trithéisme, et de Yhétérousianisme dont le terme est le mo-
narchianisme ou l'unitarisme, nous établirons d'après l'Ecriture

le subordinatianisme opposé au premier, et Yhomoousia-
nisme opposé au second *. » Vous calquez vos termes sur la

langue théologique ou philosophique des Allemands qui vous
ont appris à parler de la corporalité, de l'ordre créatural, de la

sui-conscience, de l'acte supratemporel et antétemporel, du mo-

1 Voir par ex. p. 229, 231, 269, 333, 578. 620, et passim.
2 Page 376, 606, etc. « Le savoir pariait de l'individuité d'une chose »

(Schleiermachek) p. 240. Cf. 303 : l'auteur emploie le terme d'individuité
pour son propre compte-

3 Pages 145, 267, 473.
4 Tome III, p. 198. Les expressions directement transplantées du grec

en français sont fréquentes, et si préconnaissance (237, 24i>)etharmatiologie
(22 et suivantes) ont été adoptées par quelques auteurs, il n'en est pas de

même de prothèse (316 et passim) et d'autres termes non moins transparents.



586 P. LOBSTEIN

ment de réaffirmation de soi-même, de la temporalité de l'acte

créateur, de la contraposition du moi au non-moi '. J'ai quelque

peu pratiqué la littérature théologique d'outre-Rhin, je ne
me souviens pas d'y avoir rencontré fréquemment des phrases
comme celle-ci : « Comme l'action du Père est conceptive et

primordiale, celle du Fils propulsive et phénoménale, celle de

l'Esprit formant et entretenant dans l'être chacune de ces in-
divuités particulières, est, disons-nous, compulsive, assimila-
trice et dynamique2. » En vérité, je me demande s'il faut vous
féliciter d'avoir affiché un si superbe mépris de toute préoccupation

littéraire, ou regretter que ce dédain de la langue de tout
le monde condamne infailliblement votre livre à rester lettre
close et lettre morte pour le grand public.

II

Sera-t-il attiré peut-être par le luxe de divisions et de

subdivisions qui brille dans votre ouvrage Les sections partagées
en articles, ceux-ci se dédoublant en chapitres, qui se fractionnent

en paragraphes, lesquels à leur tour comprennent des

portions moins étendues que désignent des lettres de l'alphabet,

lettres majuscules régnant sur les petites lettres qui elles-
mêmes dominent les lettres de l'alphabet grec, rien de plus
laborieusement compliqué que cet échafaudage qui ressemble

parfois à une pyramide renversée, dont le sonimel, effilé comme

une aiguille, repose sur le tranchant d'un rasoir :i. Je n'ignore
pas qu'il est plus d'un lecteur qui louera fort la virtuosité du
classificateur. Il m'est revenu qu'un professeur d'histoire
ecclésiastique, attaché à une université qu'ilest inutile de nommer,
commence son cours par cette phrase, paraît-il stéréotypée,
et qu'on me dit textuelle : « L'histoire de l'Eglise se divise en

trois cents paragraphes, cent appartiennent à l'Eglise ancienne,

* Pag. 22, 150. 179, 182, 109. 255, 332, 267, 392, 38-5. — Cf. fortuitisme et

fortuite 1,145, 221), la sustentation du monde et l'activité sustentatrice de

Dieu (315,316). —11 paraît que l'élémentvolontarianiste (145) est emprunté
au supplément de Littrk.

2 Page 303.
3 Cf. p. 450-514 ; 559-592.



UNE NOUVELLE DOGMATIQUE 587

le moyen âge en comprend cent autres, les cent qui restent
reviennent à l'âge moderne. » Il paraît que ce partage de l'histoire

du christianisme en trois casiers égaux était, aux yeux
de maint étudiant, un coup de génie. Je me souviens de
l'enthousiasme que Riedermann inspirait à un de ses disciples
pour avoir réussi à faire rentrer dans un cycle de mille
paragraphes le système complet de la dogmatique chrétienne,
saisie dans sa genèse intime, son développement historique et
ses conclusions spéculatives. Un autre esprit, très peu
systématique celui-là, le pieux et original Beck, de Tubingue, dont
vous-même, Monsieur, avez tracé dans cette Revue un vivant
et inoubliable portrait, nous a exposé, durant deux semestres,
ses vues sur la morale chrétienne, en groupant la matière de

son cours avec un art, ou plutôt avec des artifices absolument
pareils aux procédés que vous avez employés ; je n'oublierai
jamais l'accent joyeux et pénétré avec lequel un jeune Prussien,

au sortir d'une de ces leçons, s'écria en s'adressant à

quelques-uns de ses camarades : « Aujourd'hui, il s'est servi
de l'alphabet hébraïque, et il a poussé jusqu'au guimel. » Vous,
Monsieur, vous restez en deçà du guimel, vous n'allez pas
même jusqu'à l'aleph, vous n'appelez à votre secours que les

lettres grecques, mais l'on peut sans témérité prédire aux
titres et aux formules de vos divisions des succès d'admiration
semblables à ceux dont j'ai recueilli et rappelé les sincères et
naïfs témoignages.

Ill

D'autres, et je suis de ceux-là, rendront plus volontiers
hommage à l'érudition à la fois vaste et minutieuse qui s'étale

dans votre volume. Je sais bien que les esprits chagrins et

frondeurs, qui aiment dans la critique le seul plaisir de

critiquer, feront observer peut-être que cette érudition est le plus
souvent de seconde ou de troisième main, que l'histoire de la

dogmatique (p. 24-120) est retracée d'après des guides
quelquefois peu sûrs ou manifestement partiaux, qu'on s'étonne
de trouver des citations des pères ou des réformateurs em-



588 P. LOBSTEIN

pruntées au manuel de M. Luthardt, que les renvois aux sources

ne sont pas toujours exacts ou précis, que les digressions
consacrées à l'histoire des dogmes sont plaquées sur la trame
générale de l'exposition dogmatique et exégétique sans qu'on
puisse saisir le lien organique qui les y rattache ; mais ces juges
difficiles et grincheux seront bien forcés d'admirer la richesse
et la variété des informations puisées aux sciences les plus
nombreuses et les plus diverses. Vous n'entendez pas, comme
Schleiermacher et ses disciples de droite et de gauche, borner
les investigations de la dogmatique aux seules données de la

conscience mise en présence du fait du salut; le champ dans

lequel se meut votre pensée est infiniment plus vaste, et, à

vrai dire, il n'a aucune limite. De là des surprises parfois vives
et piquantes : vos communications sur l'antiquité de l'homme
et sur l'unité de l'espèce humaine, sur le transformisme, sur
l'origine du monde, sont du plus haut intérêt ; mais en les

lisant, on oublie que la dogmatique protestante, la dogmatique
de nos réformateurs, a remis en lumière et en honneur les loci

salutares, que l'intérêt du salut prime pour eux toute autre
considération, que la seule chose nécessaire en religion est à

leurs yeux le seul principe essentiel en dogmatique. Sans doute

votre définition théorique de la science dogmatique procède de

l'esprit de la réforme, mais combien l'application et la pratique
en diffèrent En admirant l'audace avec laquelle vous faites

rentrer dans le cercle de vos recherches dogmatiques les
problèmes compliqués de la métaphysique, des temps préhistoriques,

de l'histoire primitive, de l'anthropologie, des sciences

naturelles, on se prend à songer aux grands maîtres de la

scolastique du moyen âge qui finissaient par absorber dans la

théologie toutes les branches du savoir humain, et autre chose

encore.

IV

Les réformateurs j'ai nommé les réformateurs. — Ah
pourquoi, Monsieur, ne leur avez-vous pas fait la place plus
grande et la part plus belle Pourquoi les avoir logés dans



UNE NOUVELLE DOGMATIQUE 589

quelque recoin des développements historiques, les confondant

trop souvent avec les scolastiques de l'âge postérieur, ne
mentionnant l'une ou l'autre de leurs opinions que pour passer
outre, leur faisant à peine l'honneur de discuter, je ne dis pas leurs
vues dogmatiques, mais à tout le moins leurs grandes conceptions

religieuses '? Pourquoi n'avoir pas cherché à rester en
communion intime et vivante avec les pères spirituels de notre
église, à établir une filiation directe entre les solutions du présent

et les impérissables principes qui ont jailli du plus
profond de l'âme protestante, à sauvegarder ainsi le contenu
essentiel de la grande tradition évangélique dont ils ont été les

fondateurs et les interprètes? Oh! je vous abandonne tout
l'appareil formel de leur théologie, leurs procédés d'argumentation,

leurs syllogismes et souvent leur exégèse, mais le fond
sacré de leur vie même, mais la matière ardente de leurs
expériences religieuses, mais leurs inspirations et leurs
intuitions, voilà ce qu'il importe de maintenir voilà un trésor que
tout théologien protestant doit recueilllir et faire valoir avec

une pieuse fidélité et un soin jaloux! Ne point tirer parti de

l'étude de nos réformateurs pour ressaisir la racine religieuse
des grandes doctrines protestantes et même pour en rajeunir
la forme surannée, rompre avec un passé d'une inépuisable
richesse, dédaigner ou ignorer systématiquement l'héritage
spirituel de nos pères selon la foi, n'est-ce pas faire aveu de

radicalisme A ce compte, Monsieur, vous avouerez bien que
vous êtes un radical

J'oserai même généraliser cette observation et l'appliquer
à la manière dont vous envisagez l'histoire des dogmes.
Sans doute, en théorie, vous ne faites point abstraction du

développement historique des dogmes au sein de l'Eglise
chrétienne ; vous nous donnez un « résumé historique des controverses

trinitaires» (187-198), un « résumé historique de la
doctrine de la prédestination » (317-331), un « résumé historique
de la doctrine de la création » (367-371); vous entremêlez
votre exposition personnelle d'un grand nombre d'observations
empruntées à l'histoire des dogmes ; vous nous parlez des

pères grecs, d'Augustin, des docteurs du moyen-âge, de Quen-



590 P. LOBSTEIN

stedt et des scolastiques protestants. Mais il me semble que
vous vous êtes sciemment interdit d'exploiter les données
historiques que vous avez enregistrées avec un louable souci
d'exactitude et d'impartialité. Car enfin, ces aperçus historiques,

que sont-ils, sinon une collection nécessairement incomplète

d'opinions parfois ingénieuses et profondes, souvent
singulières et obscures, presque toujours isolées de l'ensemble de

votre argumentation et des résultats auxquels vous êtes arrivé
vous-même Les précieux enseignements qu'apporte au
dogmaticien l'histoire de la formation, de l'évolution ou de la
transformation des dogmes sont à peine indiqués dans vos «

résumés » ; la revue des théories à laquelle vous nous conviez
ressemble à un herbier, rempli de plantes rares et exotiques,
il est vrai, mais toutes pâles et desséchées. Il n'est pas jusqu'à
la place que vous assignez à vos « résumés historiques, » qui
ne trahisse votre parti pris de ne pas tenir compte des leçons
de l'histoire. On dirait que les principales solutions du passé

ne sont citées que pour mémoire, à titre de simple notice ou
de remarque curieuse : ce que je cherche en vain, c'est l'essai
sérieux et méthodique de dégager de la marche des idées

religieuses un résultat, une conclusion, soit une démonstration
positive soit une critique d'ensemble1. L'intérêt de pure érudition,

qui s'attache à la nomenclature des personnages ou des

doctrines, ne saurait suffire au dogmaticien. L'histoire des

dogmes est autre chose qu'un répertoire de formules, un
musée d'antiquités dogmatiques ; elle est même plus qu'un
simple témoin, elle est un juge qui, en répandant sa lumière
sur le passé, éclaire le présent et projette souvent ses clartés

prophétiques sur l'avenir. Appliquée aux éléments erronés qui
se sont mêlés à la vérité chrétienne dans le cours des siècles,
elle est un agent de dissolution aussi puissant que salutaire;
mais son enquête patiente, son analyse infatigable, son con-

1 Je m'empresse de reconnaître que les critiques de détail, les observations

détachées, les appréciations personnelles énoncées à propos des

hommes et des choses sont extrêmement nombreuses, et qu'elles sont
souvent marquées au coin de la plus spirituelle et de la plus vive
originalité.



UNE NOUVELLE DOGMATIQUE 591

tròie sans cesse répété savent amener au jour les germes
féconds dont l'éclosion nous fera faire un pas de plus dans la
connaissance et l'intelligence des révélations divines. Bien des

dogmaticiens des écoles les plus différentes ont ainsi compris
et pratiqué l'histoire des dogmes: quel dommage, Monsieur,
qu'il ne soit pas possible d'ajouter votre nom aux leurs I

Peut-être, cependant, vous en féliciterez-vous. Peu vous
importe la tradition historique! Le biblicisme, dont vous êtes le

champion décidé, déprécie singulièrement la valeur de ces

témoignages purement humains, pour exalter d'autant plus l'au-
torite souveraine et unique des Ecritures saintes. « L'Ecriture
est et doit rester la règle suprême comme la source de la

croyance et de la connaissance chrétiennes... L'excellence du
critère admis par la dogmatique protestante depuis la Réformation

résulte du fait incontestable que l'Ancien et le Nouveau
Testament sont les seuls documents authentiques qui nous aient été

conservés des révélations actuelles et verbales comprises dans la

préparation du salut en Israël et dans son accomplissement en
Jésus-Christ '. » C'est dans votre premier volume- et dans les

« propositions empruntées à la canonique3 » qu'il faut chercher

l'explication ou la justification de cette thèse. L'examen
de votre point de vue théorique ne saurait être entrepris ici ; il
m'entraînerait bien au delà des limites qui me sont imposées.
La discussion n'aboutirait pas d'ailleurs a un résultat
concluant, car le débat ouvert sur votre définition porterait en

dernière analyse sur ce que vous entendez par les « révé-
lations actuelles et verbales. » Or ce problème n'a été
qu'effleuré dans votre dogmatique; les quelques pages que vous
consacrez à la révélation faite par Dieu à l'humanité4 » n'ont

pas la prétention d'être complètes, puisque le sujet lui-même
1 P. 17.
2 P. 209-244.
:i F. 2-1.
'' Tom. Ill, p. 127-137, comp. tom. 1, 171 la distinction entre les

révélations actuelles et 1rs révélations verbales.



592 P. LOBSTEIN

appartient, selon vous, à l'apologétique. Sans doute il est
possible de dégager de votre argumentation exégétique les

principes qui nous guident et la théorie dont votre dogmatique est

le commentaire perpétuel et la constante application ; mais

vous seriez en droit de récuser la discussion et de me mettre
en demeure d'attendre vos déclarations futures et votre exposition

complète et finale. Vous me permettrez donc de m'en

tenir à vos procédés d'exégèse biblique et de démonstration

scripturaire, dont j'étudierai plusieurs spécimens en abordant

quelques-unes des doctrines traitées dans votre ouvrage. Ou je
m'abuse complètement ou nous saisirons ici la différence
foncière qui distingue votre dogmatique de celle qui me
semble seule répondre aux intérêts de la foi protestante et
aux exigences de la science théologique. Vous répudiez en

principe la théorie de la théopneustie absolue et de l'inspiration

mécanique et magique des Ecritures ; mais de fait, et dans

l'application, vous opérez comme le plus fidèle disciple, je ne
dirai pas de Beck seulement ou d'Auberlen, mais de Gaussen et
des hommes du Réveil.

Cependant, avant d'entrer dans le vif des questions doctrinales,

je dois m'arrêter encore un instant à quelques points
importants de vos prolégomènes.

VI

Votre intention première avait été de faire précéder votre
système de dogmatique d'un volume contenant l'apologétique
et la canonique; dans le présent ouvrage, vous maintenez

toujours, comme le plus rationnel, le rapport précédemment
établi entre l'apologétique et la dogmatique. Cependant, entre
temps, des voix amies et autorisées vous ont engagé à

intervertir l'ordre annoncé de vos publications qui aurait retardé
l'impression de la dogmatique de quelques années, et à porter
vos premiers efforts in médias res. Vous avez reconnu le bien-
fondé de ces avis, et vous avez cédé aux instances de ces

amis1.

1 P. 7-8.



UNE NOUVELLE DOGMATIQUE 593

Quelque fâcheux qu'eût certainement été le retard apporté
à la publication de votre dogmatique, vous me permettrez,
Monsieur, de regretter que les conseils de l'amitié aient eu

plus de crédit et d'empire sur votre esprit que les raisons
vraiment scientifiques et les scrupules de votre conscience de

théologien. Car enfin, si le système dogmatique implique et

suppose l'apologétique et la canonique, si ces deux disciplines
sont le fondement sur lequel repose l'édifice de la doctrine
chrétienne, n'est-il pas imprudent d'élever la construction
avant d'en avoir assuré les bases? Sans doute, le premier
volume de votre Exposé de théologie systématique renferme
une série d'indications qui peuvent orienter le lecteur, mais

vous jugerez vous-même que ces indications sont insuffisantes,

et vjus le sentez si bien que vous nous promettez de

nous donner un ouvrage complet sui- les matières qui sont
l'introduction à la dogmatique et que, malgré cela, vous ne
traiterez qu'à la suite de la dogmatique N'est-ce pas trop
présumer de la complaisance de vos lecteurs que de leur
demander un blanc-seing ou un vote de confiance à l'adresse des

principes, tout en les conviant à étudier provisoirement le

système, et à le discuter sous bénéfice d'inventaire? Vous
élonnerez-vous de l'inquiétude qu'a réveillée un procédé
pareil chez plus d'un de ceux qui vous ont suivi avec attention
et sympathie? Quoi il est possible de démonter à volonté les

différentes pièces de ce système, de déplacer, d'intervertir, de

renverser impunément les éléments de tout l'organisme, sans

que l'organisme ou le système en soient ébranlés ou compromis?

Le lien qui unit l'ensemble et les détails d'une théologie
semblable doit être singulièrement lâche, puisqu'on peut le

briser sans que le lecteur se doute même de la rupture
Ou plutôt, il s'en doute, il en souffre, il en est à maintes

reprises étonné et dérouté. Dans son embarras, il se reporte
avec empressement aux « propositions empruntées à l'apologétique

» par lesquelles s'ouvrent vos recherches L Amère

déception : vous le condamnez à tourner dans un cercle
vicieux. Que trouve-t-il, en effet, dans ces propositions? Quel-

1 Pages 1-2.

théol. et phil. 1888. 38



594 P. LOBSTEIN

ques thèses précises et catégoriques sur la résurrection du

Christ, sur la réalité de son essence humaine, sur sa sainteté

parfaite, sur son existence divine. Excusez, je vous prie,
l'humble aveu de ma perplexité. Bien que j'aie cherché à m'é-
clairer davantage en relisant les remarques que vous avez
consacrées à l'apologétique dans votre premier volume 1, il
m'a été impossible de résoudre l'antinomie que vous proposez
à vos lecteurs. Comment se prononcer sur les problèmes énoncés

dans vos thèses d'emprunt sans répondre d'abord à une
série de questions connexes et solidaires? La sainteté de Christ
la divinité de Christ mais ne sont-ce pas là des dogmes constitutifs

du système lui-même? Peuvent-ils être détachés de la
doctrine du péché, de la conception du salut, de la notion
chrétienne de Dieu? A quel titre méritent-ils l'honneur de

figurer dans l'apologétique, pour reparaître ensuite, en seconde

édition, dans l'organisme de la doctrine chrétienne, dont ils
forment les éléments intégrants?

Me répondrez-vous que la tâche de l'apologétique est simplement

« d'établir, par les moyens ordinaires de la critique
historique, que les faits fondateurs de la religion chrétienne se
sont réellement passés, tels que la tradition chrétienne les
raconte? » Nous voilà en présence de problèmes nouveaux
et absolument insolubles sans d'incessantes incursions dans
le domaine de la dogmatique proprement dite. La révélation,
l'inspiration, graves et délicates questions que l'orthodoxie
courante abandonnait aux prolégomènes, mais qui sont
indissolublement unies aux doctrines centrales et essentielles de

la religion, puisqu'elles ne sont qu'un des côtés d'une question

infiniment plus vaste, celle des rapports de Dieu et de

l'homme! Il ne suffit donc pas de nous rassurer en nous
promettant que la canonique viendra au secours de l'apologétique,

car les objections élevées contre celle ci se tournent
aussi contre celle-là : impossible d'arriver à un résultat
convaincant et concluant sans empiéter à tout moment sur les

problèmes réservés à la dogmatique.
At-je achevé l'exposé de mes griefs relatifs aux disciplines

1 Pages 245-251. - 2 Tome I, p. 246.



UNE NOUVELLE DOGMATIQUE 595

provisoirement ajournées? Pas encore. Si l'apologétique, telle
que vous la concevez, emprunte incessament ses arguments et
ses preuves à la dogmatique, celle-ci, à son tour, ne peut faire
un pas sans s'appuyer sur l'apologétique, dépendance
singulièrement périlleuse, puisque cet appui nous fait défaut, et

que vos renvois à l'apologétique — absente et future — sont
des fins de non-recevoir ou de vraies pétitions de principe.
« Nous n'avons pas à fournir ici les preuves naturelles de l'existence

de Dieu, ni à discuter la valeur de celles qui sont
généralement admises. Cette tâche incombe à l'apologétique
(p. 121)... Deux exagérations contraires, dont la réfutation
complète incombe à l'apologétique, se présentent à nous dans

l'appréciation de la révélation naturelle et de la religion naturelle

qui s'y rattache (p. 127)... Contrairement à l'axiome du

panthéisme : omnis determinatio est negatio (Spinoza),
l'apologétique chrétienne établit que cette définition de Dieu comme
de la personnalité parfaite ou absolue, n'implique aucune
contradiction (p. 141)... Il appartient à l'apologétique de montrer
que la plupart des objections faites à la possibilité ou à l'opportunité

du fait surnaturel procèdent de l'abus de langage.... »

(p.613.) Je m'arrête, car il m'en coûte d'énumérer la riche
variété de problèmes qui« incombent à l'apologétique s et dont la

solution est simplement supposée dans votre dogmatique Aussi
bien faut-il se résigner, mais vous ne m'en voudrez pas,
Monsieur, si j'ai de la peine à me consoler que votre construction soit

un édifice sans fondements '. J'admets cependant qu'il est solide

et que la base que vous lui donnerez plus tard sera à l'abri de

toute atteinte. Mais je me demande ce que vaut la construction
elle-même. D'après quels principes, suivant quel plan est-elle
élevée

VII

« La dogmatique est la discipline théologique dont le but est

d'exposer dans un ordre systématique les faits accomplis par
1 Quoi de moins scientifique que de « supposer acquis le résultat de

l'apologétique chrétienne » et d'enchaîner des corollaires importants a un

théorème non encore démontré? (p. 16.)



596 P. LOBSTEIN

Dieu en vue du salut de l'humanité déchue, et les doctrines
originales se rapportant à ces faits 4. » Les points sur lesquels
il m'est pénible de me séparer de vous, Monsieur, sont si
nombreux que je suis heureux de relever ce qui nous unit. Votre
conception théorique du but et de la tâche de la dogmatique
m'autorise à affirmer qu'ici l'accord entre nous porte sur la seule
chose essentielle et nécessaire, je veux dire sur la substance

religieuse de la dogmatique chrétienne, sur le fait générateur
de tout le système. J'applaudis sans réserve à la vigueur et à

la clarté avec lesquelles vous répétez que l'objet propre et le
centre de la dogmatique chrétienne, c'est le fait du salut par
Jésus-Christ. « Retrancher la notion vraie du salut, c'est
supprimer du même coup la raison d'être de la théologie. » La

question est ainsi posée avec une netteté et une force qui ne
laissent certainement rien à désirer ; elle est portée, au moins
en théorie, sur son véritable terrain. Il ne s'agit que de prendre

au sérieux cette simple et riche définition : en développer
pleinement le contenu, mais en circonscrire rigoureusement
les limites, telle est la tâche que vous vous êtes tracée à vous-
même.

Cependant les remarques dont vous accompagnez votre
définition rne semblent en altérer la clarté et en appauvrir la
richesse. La manière dont vous entendez « les doctrines originales

qui se rapportent au fait du salut, » la part que vous
faites aux révélations verbales à côté des révélations actuelles,
le dualisme que vous établissez entre l'histoire et l'expérience,
tout cela fait dévier votre pensée vers l'intellectualisme que
vous condamnez en principe, mais qui se trouve réhabilité et

justifié dans la pratique. Les trop courts articles consacrés à la

norme et à la méthode de la dogmatique n'apportent aucun
éclaircissement véritable à l'intelligence de ces problèmes. Et
cependant c'est bien là que gît le nœud de toutes les difficultés
qui hérissent les abords de la dogmatique chrétienne Ni les

renvois à votre premier volume, ni les observations critiques
dirigées contre MM. Ritschl, Lipsius et Bouvier, ne suffisent à

instruire et à convaincre le lecteur en quête d'une solution. En
1 Page 5.



UNE NOUVELLE DOGMATIQUE 597

définitive, il se voit toujours ramené à l'Ecriture sainte, code

unique de la vérité chrétienne, manuel infaillible de dogmatique

et de morale, charte divine et absolue qui seule compte et
seule fait autorité. Tout se réduira donc à savoir comment le

dogmaticien doit interpréter les articles de cette constitution
inspirée. Nous y arriverons tout à l'heure.

VIII

« La dogmatique traitant des principaux actes divins accomplis

dans l'œuvre du salut puisera tout naturellement son principe

général de division dans l'ordre de ces faits eux-mêmes L »

Examinons cette division générale de la dogmatique, avant
d'en étudier les éléments particuliers.

« Les principaux actes divins accomplis dans l'œuvre du
salut s'ordonnent autour des trois grandes créations divines

que nous appelions : la création psychique, ou la première
création de la terre et de l'homme, dont le dernier terme a été

l'avènement de la -ifoyrh humaine, couronnement de la nature
primitive tout entière ; la création pneumatique, qui a eu lieu
dans la première venue de Christ sur la terre, et dont le terme
ou le couronnement a été l'effusion du m/sOpa dans le sein de

l'humanité réconciliée avec Dieu par l'œuvre rédemptrice de

Christ ; la création physique réservée au second retour de Christ
à la fin des temps, et dont le terme sera la restauration et la

glorification définitive de la nature et de l'univers, couronnement

de la restauration purement spirituelle et morale à

laquelle nous assistons aujourd'hui. Et c'est ainsi que l'histoire du
salut et de l'humanité sera la vérification du mot bien connu
d'un illustre penseur chrétien : Die Leiblichkeit ist das Ende
aller Wege Gottes, la corporalité est la fin de toutes les voies
de Dieu. Ces trois grandes créations divines font l'objet central
des trois parties de la dogmatique qui, à la suite de la partie
fondamentale ou théologie spéciale, s'intitulent : cosmologie, ou

doctrine delà création primitive ou psychique; sotériologie, ou

doctrine de la création pneumatique dans la première venue

1 Page 21.



598 P. LOBSTEIN

de Christ; eschatologie ou doctrine de la création physique à la
fin des temps L

Tel est, Monsieur, le plan de votre dogmatique. J'ose vous
soumettre quelques objections à propos d'un pareil groupement.

Votre construction, et c'est là mon grief le plus sérieux, ne

repose qu'en apparence sur une base biblique. L'objet essentiel
de la dogmatique est le fait du salut en Jésus-Christ; c'est
dire que le centre de votre système réside dans la sotériologie.
Mais est-il légitime, est-il conforme à la pensée unanime de

tous les écrivains sacrés de voir dans la sotériologie la «

doctrine de la création pneumatique, » et d'en faire une « restauration

purement spirituelle et morale? » La séparation si tranchée

que vous établissez entre le présent et l'avenir, entre
l'œuvre rédemptrice réconciliant l'humanité avec Dieu et l'œuvre

réparatrice glorifiant la nature et l'univers, répond-elle à

l'enseignement de Jésus et ä la doctrine apostolique? Jésus a-

t-il vraiment fait ce départ entre les domaines que votre analyse

place sous deux points de vue différents? Ses miracles ne
forment-ils pas avec son témoignage une riche et vivante
unité? Il n'a pas seulement voulu éclairer, il a voulu aussi

guérir : le nouveau docteur a été en même temps un médecin 2.

Son royaume n'est pas de ce monde, mais il doit se réaliser
dans ce monde, s'organiser sur cette terre, se donner une
forme concrète et positive dans toutes les sphères où l'Esprit
de Dieu est présent et agissant. Les disciples n'ont fait que
continuer et développer la pensée du Maître. C'est dans l'économie

actuelle que se manifestent et que s'épanouissent les forces
de l'économie future : le temps présent, ààiàvoZtoç ne renferme

pas seulement les germes de l'avenir, il les voit déjà mûrir, et
la vie éternelle que le Fils de Dieu a apportée au monde est

mieux qu'une glorieuse promesse, elle est une bienheureuse et

triomphante réalité. Sans doute, la seconde venue du Christ
marquera, d'après les écrivains sacrés, l'éclosion complète des

puissances divines encore mêlées à l'alliage terrestre et aux souil-
1 Pages 21-22. Ci. t. 1, p. 284-285.
* M. Sabatier, Encyclop. des sciences relig., VII, 372-373.



UNE NOUVELLE DOGMATIQUE 599

lures du péché; mais ce ne sera là que le dénouement d'un
drame qui se développe autour de nous et en nous ; ce sera
moins une péripétie nouvelle qu'une crise finale, préparée de

longue main et vers laquelle dès aujourd'hui convergent tous les
chemins de l'humanité. En d'autres termes, l'eschatologie n'est

que le prolongement de la sotériologie, la sotériologie renferme
l'eschatologie dans son sein ; tout triage entre ce que vous
appelez l'élément pneumatique et l'élément physique est en
contradiction avec la conception du christianisme primitif ; dès
maintenant l'Esprit de Dieu travaille à l'œuvre que vous réservez

à la fin des temps, et la fin des temps n'amènera la grande
transformation physique que parce qu'elle assurera le triomphe
du 7TUEûp«. Ainsi la sotériologie est primitivement dominée par
la conception eschatologique, et l'eschatologie se résout dans

l'intérêt sotériologique. Que faut-il en conclure? C'est qu'il n'y
a pas lieu de faire de l'eschatologie une partie qui ait son

importance en elle-même, qu'on puisse coordonner avec la
doctrine du salut, et qui vienne s'y ajouter comme une pièce
nouvelle adaptée au corps de l'édifice : non, c'est le fait du salut

qui doit occuper la place royale, et tout ce qu'il nous est permis
d'affirmer touchant l'avenir, tout ce que la révélation elle-même

nous dévoile ou nous fait pressentir, découle de l'idée mère

ou plutôt du fait générateur, le salut du pécheur par Jésus-

Christ.
S'il me semble que vos propres déclarations, non moins que

l'autorité du Nouveau Testament, auraient dû vous déterminer
à faire rentrer l'eschatologie dans la sotériologie, il me parait
tout aussi clair que votre première partie ne soutient pas

davantage le contrôle de la norme biblique.
« L'objet essentiel de la science théologique étant la

doctrine du salut qui est en Jésus-Christ, il est évident que la

première partie de la dogmatique, ou Cosmologie, ne sera traitée

que de profil, et seulement dans l'intérêt de la seconde et de

ia troisième1. » Subordonner la cosmologie à la doctrine de la

personne et de l'œuvre de Jésus-Christ, assigner à la christologie

et à la sotériologie la place souveraine dans l'ensemble
1 P. 22. Cf. Tome 1, p. 284.



600 P. LOBSTEIN

du système chrétien, éclairer le problème cosmologique de la

lumière qui procède de la révélation de Dieu en Jésus-Christ,
éliminer de l'enceinte de la dogmatique tout ce qui ne relève

pas de ce fait central, voilà bien le programme de ce que vous
semblez annoncer dans les lignes que je viens de transcrire,
et certes il n'est personne qui puisse hésiter à y adhérer ; les

termes dans lesquels la question est posée, les limites où elle

paraît circonscrite, l'intérêt supérieur qui l'inspire et la

domine, tout cela est excellemment indiqué et conquiert
immédiatement tous les suffrages. Mais, hélas quel abîme entre
le plan et l'exécution, entre les principes si nettement
formulés et l'application qui dément à tout moment la théorie
Qui donc se douterait que, dans le chapitre que vous consacrez
à la prothèse divine, à l'acte créateur, à l'univers matériel
et moral, à l'origine et à la nature de l'homme, vous entendez

ne traiter la cosmologie que « île profil et seulement dans

l'intérêt de la doctrine du salut? » Evidemment dans le cours
de votre longue exposition, l'orientation de votre pensée a

changé, vous nous faites contempler la cosmologie « de face, »

vous en montrez même les dessous, et surtout vous oubliez

qu'elle n'a de valeur et d'intérêt qu'en tant qu'elle est en relation

positive et directe avec le fait générateur et capital de la

doctrine chrétienne Où donc, en effet, où est le lien qui
rattache vos savantes et minutieuses déductions au dogme de la

personne et de l'œuvre du Christ? Quel intérêt religieux vos
recherches d'histoire naturelle et vos spéculations métaphysiques

offriront-elles à la foi du chrétien? N'est-ce pas détourner

le fidèle de la seule chose nécessaire que de l'entretenir
de questions absolument étrangères à l'objet même de la

dogmatique chrétienne, c'est-à-dire à « la doctrine du salut qui est

en Jésus-Christ? » Il est évident que cette conception du
problème cosmologique trahit une préoccupation bien différente
de celle que semblait annoncer votre définition.

Mais ce n'est plus la forme ou la méthode seulement qui est

ici en question ; il ne s'agit plus de discuter la division de

votre système et l'agencement de ses différentes parties; il



UNE NOUVELLE DOGMATIQUE 601

sera plus fructueux d'abandonner les prolégomènes pour aborder

de front les deux principaux dogmes que vous avez traités
dans votre volume. Il va sans dire que je ne puis entrer ici
dans le détail d'une discussion complète; je m'en tiendrai aux
lignes générales, qui ne feront qu'accentuer et justifier
quelques-uns des aperçus déjà indiqués.

IX

« Il ne nous reste qu'à traiter de la doctrine biblique et
chrétienne de Dieu; c'est-à-dire que l'existence de Dieu, d'un
Dieu personnel, étant censée admise, nous avons à exposer les

éléments de connaissance que la Bible nous procure sur ce

sujet '. » C'est ainsi, Monsieur, que vous formulez le problème
traité dans la partie fondamentale de votre dogmatique, le

problème de la théologie spéciale. La doctrine chrétienne de

Dieu, c'est bien là, en effet, la matière propre de la dogmatique

chrélienne, mais cette matière, cet objet dont vous fixez
si nettement les limites, comment y parvenez-vous? Si j'ai
bien saisi la portée de votre programme et l'enchaînement
de votre argumentation, je ne puis me défendre d'un sentiment

de crainte, et je me demande si vraiment vous avez réalisé

l'intention que vous exprimez au début de vos recherches
de théologie spéciale.

Recueillir les éléments de connaissance que renferme la
« Bible, y c'est assurément résoudre une partie essentielle de

la tâche qui incombe au dogmaticien; mais encore faudrait-il

que cette tâche fût remplie selon les points de vue indiqués

par la Bible elle-même. C'est dire que l'exposition historique
du développement de l'idée de Dieu d'après les documents de

la révélation biblique était la marche que vous imposait votre

propre définition. Vous concédez qu'il y a eu évolution, que
la pensée religieuse d'Israel ne s'est élevée que progressivement

à la notion vraie de la divinité, que l'Ancien Testament

ne contient que des pressentiments fugitifs et indécis du

1 P. 143.



602 P. LOBSTEIN

mode d'existence trinilaire1, que la connaissance complète
de Dieu a été apportée à l'humanité par le Fils de Dieu. S'il
en est ainsi, l'appareil si compliqué que vous appliquez à

votre sujet répond-il vraiment aux données scripturaires?
Est-ce dans l'Ecriture que vous avez puisé votre distinction
entre l'essence de l'être divin et les déterminations de l'existence

divine? Est-ce à l'Ecriture que vous avez emprunté les

trois dualités irréductibles2 dont vous examinez successivement

les termes dans une enquête qui fait aux théologiens et

aux philosophes contemporains une place bien plus grande
qu'aux prophètes ou aux apôtres? Est-ce l'Ecriture qui vous a

enseigné qu'il y a trois déterminations de l'existence divine,
que les déterminations hypostatiques de l'Etre divin doivent
être placées avant les déterminations modales, qu'enfin les

déterminations économiques viennent nécessairement en
troisième ligne Ah Monsieur, vous flagellez impitoyablement le
formalisme et le docétisme des anciens systèmes, et chacun
de vos collègues fera bien de méditer sérieusement et sincèrement

vos courageuses et fortes paroles : « Les Ecritures sont

ou passées sous silence ou tordues, et les paradoxes saugrenus
que les sophistes se lançaient les uns aux autres, il y a vingt-
cinq siècles, sur les places publiques d'Athènes, s'allongent
en colonnes sous la plume de docteurs graves:i. » Je ne
voudrais pour rien au monde placer ici un mot blessant, mais

est-ce ma faute, Monsieur et très honoré collègue, si en
étudiant votre théologie spéciale je me suis souvenu de cette page
sanglante? Ce que je ne trouve pas, dans votre doctrine biblique

de Dieu, c'est précisément l'enseignement de la Bible,
avec tous ses caractères de simplicité et de profondeur, de

sobriété et d'élévation, de divine et vivante humanité! Un
souffle aride de scolastique a passé sur le saint livre, le bruit
des querelles et des ergoteries d'école a trop souvent couvert
les accents des prophètes et des apôtres, et la voix de Jésus

lui-même n'arrive plus à moi qu'à travers le tumulte et la

1 P. 168. - 2 P. 121. - 3 P. 120.



UNE NOUVELLE DOGMATIQUE 603

poussière de discussions savantes peut-être, mais à coup sûr
décevantes et stériles.

Souffrez, Monsieur, que j'insiste sur ce dernier point. Vous

prétendez à être scripturaire, et je regrette que vous ne le

soyez pas assez. Mais quand même vous auriez réalisé votre
programme, j'oserais croire encore que la tâche du dogmaticien

n'est pas remplie. Le tout n'est pas d'être scripturaire, il
faut encore être chrétien ; il faut que votre dogmatique, votre
théologie spéciale s'inspire directement du témoignage de

Jésus, qu'elle soit la traduction de sa parole, le fruit de son

œuvrp, la vibration prolongée de sa conscience. Le Dieu dont
la dogmatique chrétienne essaye de formuler la connaissance

scientifique, c'est le Dieu de l'Evangile, c'est le Père de notre
Seigneur Jésus-Christ. Singulière objection, me répondrez-vous,
puisque vous ne vouliez autre chose, sinon nous enseigner et
nous prêcher ce Dieu-là Vous le vouliez, je le sais, Monsieur,
et Dieu me garde d'accuser ou de suspecter le chrétien Mais

ce que j'ose attaquer, c'est le théologien, dirai-je, ou le
philosophe, le dialecticien, le spéculatif qui, sous le triple airain de

formules et de théories dans lequel il a enserré son Dieu, me
dérobe la vivante et chaude réalité de l'amour divin et m'empêche

de percevoir les battements du cœur vers lequel m'a
attiré Jésus en m'enseignant à dire: «Notre Père, qui es aux
cieux »

Après cela, il me semble inutile de m'engager dans un
colloque spécial et portant sur les questions de détail. La

divergence de nos points de vue est ici trop profonde. Peu m'importe

l'exactitude de l'interprétation d'un passage particulier,
lorsque c'est la conception générale de l'Ecriture qui est en

cause. Peu m'importe même l'essai de réduire en système des

citations isolées de la Bible, lorsqu'il s'agit de ressaisir la
révélation vivante et personnelle de Dieu par Jésus et en Jésus

Peu m'importent la virtuosité de la dialectique, la subtilité de

la spéculation, la hardiesse de la métaphysique, lorsque toutes

ces qualités finissent par se tourner en obstacles et détournent



604 P. LOBSTEIN

les lecteurs de la simplicité de l'Evangile et de la parole
primitive et authentique du Maître.

Il est un point cependant que je relèverai, un point caractéristique

celui-là et suffisant pour jeter une vive lumière sur la
méthode que vous avez adoptée. Je veux parler de votre
chapitre consacré au dogme trinitaire.

« Pour nous, la Trinité dite économique n'est que la
reproduction dans le temps et dans l'espace, partielle, par
conséquent, de la Trinité essentielle et ontologique qui existe hors
du temps, et nous ne saurions connaître l'une et l'autre que
par voie de révélation4. » Mais cette révélation, où la
trouverons-nous? Comment a-t elle eu lieu? Elle se réalise dans

l'œuvre historique du Sauveur et par l'action intérieure de

l'Esprit, aussi bien ne nous élevons-nous à la foi au Dieu trois
fois saint que sur le fondement du salut voulu du Père, accompli

par le Fils, communiqué par l'Esprit. Dès lors, n'est-il pas
de la dernière évidence que le dogme trinitaire ne peut et ne
doit pas être isolé de la doctrine de la rédemption et de la
notion de l'Eglise? Pour atteindre la trinité chrétienne, il faut de

toute nécessité partir de l'œuvre rédemptrice dans laquelle se

révèle le Fils de Dieu, et de la régénération spirituelle par
laquelle se manifeste l'Esprit. En d'autres termes, le dogme
trinitaire, expression complète de l'œuvre du salut, dans sa

conception idéale, dans son accomplissement objectif et dans sa

réalisation intérieure et permanente, le dogme trinitaire, dis-je,
doit être traité après la christologie et la sotériologie ; il résume
l'une et l'autre, il en forme le couronnement. Il n'est donc pas
nécessaire d'attendre, comme vous le pensez, que M. Cremer
nous donne de longues explications pour justifier la place qu'il
assigne à la doctrine de la Trinité au terme du système dogmatique

; avant lui, Schleiermacher et M. Hase ont procédé ainsi,
et vous n'ignorez pas que M. Ritschl serait infidèle à ses

principes et à sa méthode s'il adoptait un ordre différent. Mais cet

ordre, vous deviez tenir à le suivre également, si vous appliquiez

rigoureusement votre programme. Votre article sur les
1 P. 197. Cf. p. 170-171.



UNE NOUVELLE DOGMATIQUE 605

déterminations économiques de l'être divin (p. 290-314)
confirme ma critique de la manière la plus éclatante : cet article
ne renferme rien moins qu'une esquisse de la christologie, de
la sotériologie et de la doctrine du Saint-Esprit. Tant il est
vrai que toutes les affirmations dogmatiques touchant la Trinité

ont besoin de s'appuyer sur les éléments constitutifs de la
doctrine du salut

X

Je me suis étendu sur votre théologie spéciale. Permettez-
moi d'ajouter quelques mots sur votre cosmologie. Je ne
m'arrêterai pas à discuter les matières que vous y faites rentrer ;

votre définition de la cosmologie vous autorise à comprendre
sous ce titre la prédestination, la création, le monde, l'homme,
les anges, les démons, la chute et ses conséquences. On

contestera sans doute la légitimité de cette conception et de ce

groupement. Ce qui me parait plus grave que ces questions
purement formelles, c'est la façon dont vous posez les
problèmes et dont vous en marquez les limites. En abordant les

hautes et difficiles matières que vous traitez dans cette partie
de votre ouvrage, vous semblez oublier trop souvent que
votre intention est de nous donner une dogmatique chrétienne.

Cet oubli n'est nulle part plus sensible que dans les

chapitres où il est question de la création, de l'univers et de

l'homme. Vous négligez de prendre votre point d'appui et

votre base d'opération dans les seules données delà révélation
chrétienne. S'il est vrai que l'Ecriture sainte n'entend pas nous
donner une cosmologie révélée et une anthropologie révélée1,
il s'ensuit qu'il n'est pas permis de s'en tenir à une juxtaposition

de passages bibliques empruntés indistinctement à tous
les écrits du recueil sacré. Rien de plus extérieur, de plus
superficiel que cet agencement mécanique. Il méconnaît absolument

le caractère de l'enseignement biblique, et ce point de

1 Ce principe est excellemment formulé en théorie, p. 407; pourquoi
n'a-t-il pas été appliqué et mis en pratique



606 P. LOBSTEIN

vue donne lieu à deux erreurs également regrettables et
funestes.

D'une part, notre attention est dirigée sur des questions qui
ne sont pas du ressort de la foi chrétienne, elle s'égare dans
des domaines qui appartiennent aux sciences naturelles et non
à la connaissance religieuse ; le théologien se prononce sur des

problèmes qui échappent entièrement à sa compétence ; aux
découvertes certaines ou aux hypothèses plus ou moins
plausibles de la science il oppose ou substitue des assertions, des

conjectures, des fantaisies, qui ne s'appuient qu'en apparence
sur les documents bibliques, parce que ceux-ci n'ont ni la

prétention, ni le but de nous fournir des renseignements sur des

sujets de cet ordre L
D'autre part, l'intérêt central et vital des dogmes chrétiens

se dissimule et s'évanouit sous des investigations qui nous

éloignent de la seule chose nécessaire et servent de pâture à

une curiosité trop souvent dépourvue de tout caractère
religieux. Qu'est-ce que l'univers envisagé à la lumière de la

révélation chrétienne, c'est-à-dire quelle en est la signification
religieuse par rapport au chrétien? voilà le problème qui seul
intéresse la dogmatique chrétienne. L'univers est un organisme
de fins qui, posées par Dieu et inspirées par sa volonté,
doivent concourir à la réalisation du royaume de Dieu : voilà la

réponse qui se dégage de l'enseignement et de l'œuvre de

Jésus. Développer, expliquer, justifier cette conception, quelle
tâche élevée et importante et combien a-t-elle plus de valeur
religieuse et de vérité chrétienne que tous les débats concernant

l'âge de l'humanité ou la succession des actes créateuis
— C'est dans des termes analogues qu'il convient de poser le

problème anthropologique. Ce qui importe au dogmaticien, ce

n'est pas la nature de l'homme en général, l'étude de ses fonctions

originelles"2, le mode de formation des individualités
humaines (préexistentianisme, créatianisme, traducianisme) 3,

c'est l'explication religieuse que le Christ est venu apporter à

1 Cf. p. 398 suiv., 429 suiv., 475 suiv., 481 suiv., 493-504, etc. — 2 P. 513.

- 3 P. 504, sq.



UNE NOUVELLE DOGMATIQUE 607

notre destinée, c'est l'idéal humain pleinement réalisé par le
Fils de l'homme, c'est la solution des antinomies qui éclatent
dans notre conscience entre notre nature bornée et nos
aspirations infinies, entre l'amertume de nos expériences sous la
loi du péché et notre soif inextinguible de paix, de justice et
d'amour. Voilà ce que nous demandons à la foi chrétienne, et
en conséquence, à la dogmatique, interprète scientifique de

cette foi Toutes ces questions, j'en conviens, ne sont pas
absolument ignorées ou sacrifiées dans votre ouvrage,
Monsieur, mais elles se perdent au milieu de réflexions et de

spéculations, qui sont d'un attrait puissant pour le savant, mais

qui n'engagent en rien notre âme et qui n'ont aucune prise
sur notre conscience. En vérité, il ne vaudrait pas la peine de

se livrer à l'étude de la dogmatique, si cette science se réduisait

à un agrégat de connaissances tirées des sphères les plus
diverses et affublées de quelques oripeaux scripturaires, si

elle était la vassale humble et docile des sciences naturelles,
de la psychologie, de la métaphysique, si elle cessait d'être « la

science du salut, du salut par grâce. » Au nom même de cette
définition que vous avez inscrite en tète de votre livre1, j'ose
vous conjurer, Monsieur, de renfermer dans l'enceinte sacrée
de la religion du salut, des recherches qui, portées sur des

objets étrangers à ce qui seul doit nous préoccuper, ne peuvent

que discréditer la théologie et justifier l'orgueilleux dédain

qu'elle inspire à « ceux du dehors ».

Que dire enfin de la section subsidiaire consacrée à YHa-

martiologic? Il faudrait reprendre et renforcer ici les observations

présentées naguère par M. Bois sur la place que vous

assignez à la doctrine du péché dans la dogmatique et l'éthique
chrétiennes. Me trompé-je en soutenant que la surprise de la

plupart de vos lecteurs sera profonde lorsque, cherchant dans

votre exposition la substance des « révélations scripturaires »

sur la nature et les effets du péché, ils se verront placés en face

d'un pur néant, je veux dire renvoyés à une discipline théologique

que vous ne nous promettez pas de traiter vous-même.

1 P. XVI.



608 P. LOBSTEIN

Au lieu des données bibliques qui sans doute n'éclaircissent
pas tous les mystères, mais qui apportent à l'âme des lumières
et des forces supérieures aux jouissances intellectuelles les plus
hautes, qu'offrez-vous à la légitime préoccupation du fidèle?
Deux longs articles sur la demonologie et sur la chute adami-

tique. Vous me permettrez dene pas vous suivre sur ce terrain,
Monsieur, et vous me dispenserez de discuter ces chapitres.
L'existence des anges déchus, l'origine de l'état diabolique, les

conditions actuelles de l'existence des anges déchus, les

dégradations successives de ces êtres, l'organisation des anges
déchus ou le royaume des ténèbres, l'action malfaisante des

anges déchus dans la sphère céleste, leur influence sur la
nature physique, psychique, spirituelle de l'homme, — on les

lira, sans doute, ces paragraphes étranges, tissus d'affirmations
gratuites, d'hypothèses osées, de conjectures et de combinai
sons dépassant infiniment les indications les plus obscures ou
les plus isolées que renferme l'Ecriture ; on les lira, je le crains.
Monsieur, ces articles qui laissent loin derrière eux les fantaisies

de Beck et des modernes théosophes; on les lira, et je k
déplore, car ce ne sera ni pour l'édification, ni pour l'instruction

de l'Eglise.
J'ose en dire autant des pages consacrées à la chute adami-

tique. Ah! comme vous seriez fort et persuasif si, éliminan
d'une main courageuse ce qui ne saurait intéresser la
conscience chrétienne, vous vous borniez à maintenir etàjustifiei
ce qu'il y a de vrai et de constitutif dans le dogme traditionnel
Comme l'Ecriture saisie dans son sens intime et sa portée reli
gieuse apparaîtrait à notre foi dans toute sa vérité et sa

profondeur Comme la crainte de sacrifier la moindre parcelle de:

traditions bibliques a eu pour effet de méconnaître l'esprit d<

ces mythes incomparables, dont il ne reste plus que la lettrt
morte et la froide enveloppe! « Il y a, dit Vigouroux, un anti

que cylindre babylonien qui représente un arbre aux rameau:
étendus horizontalement, d'où pendent deux gros fruits, devan

lesquels sont assis, face à face, deux personnages, un homrm
et une femme... Derrière la femme se tient un serpent. Ce ser



UNE NOUVELLE DOGMATIQUE 609

pent est dressé et ne rampe pas encore '. » Dans ces derniers
chapitres, on marche d'étonnemeut en étonnement, mais, le

dirai-je, Monsieur, de toutes les surprises, la plus grande, la

plus extraordinaire, c'est que le livre qui renferme des pages
semblables, porte la date de l'an de grâce 1888.

« Le théologien doit savoir autre chose sans doute que Jésus-

Christ et Jésus-Christ crucifié, mais ce n'en est pas moins à

la lumière de ce fait unique et central qu'il doit évaluer toutes
les autres données qui lui sont fournies par la nature, l'histoire
et l'Ecriture elle-même2. » Jamais, ce me semble, on n'a
exprimé avec plus de force et de clarté cette thèse qui doit rester

le point de repère et la norme constante de la dogmatique
chrétienne: Jésus-Christ, son œuvre et sa personne, sa

conscience et son témoignage, Jésus-Christ seul est le principium
cognoscendi de chacune des doctrines chrétiennes. Cet axiome

qui revient souvent sous votre plume et qui plus souvent
encore paraît être au fond de votre pensée, pourquoi est-il resté

sans action directe sur vos recherches et sans valeur déterminante,

sans efficacité pratique dans votre exposition? Si je ne

m'abuse, c'est parce qu'à l'autorité religieuse de la personne et

de la parole vivante de Jésus-Christ, vous substituez sans cesse

l'infaillibilité absolue des Ecritures érigées, dans leurs plus
minces détails, en règle souveraine et minutieuse de la pensée
chrétienne. Rien de plus dangereux, rien de plus funeste à la

foi elle-même qu'une substitution semblable. L'Ecriture, ainsi

comprise, ainsi pratiquée, loin de nous révéler la vérité
religieuse, la masque ou la voile. L'âme du témoignage scripturaire,

le pôle lumineux et le centre vivant de la révélation,
Jésus-Christ, disparaît derrière les monceaux de citations

bibliques, <f et la conscience chrétienne, comme jadis Marie Madeleine

cherchant son Sauveur parmi les tombeaux, demande à

la science où elle l'a mis3. »

Je dépose la plume, Monsieur et très honoré collègue, en

réitérant la prière que j'exprimais au début de cette trop lon-
1 l'. 563; c'est M. (Jrktillat qui souligne. — ; T. t, p. 172. — :1 P. 120.

THKOL. ET l'HIL. 18S8. 39



610 P. LOBSTEIN

gue épître. Si l'une ou l'autre de mes paroles vous a blessé en

atteignant, par delà le théologien, votre conscience de chrétien,

veuillez la considérer comme non avenue et me pardonner

d'avoir succombé peut-être à ce que M. Pédézert appelait
récemment « les tentations de la plume » ; daignez voir dans

ma franchise même, la mesure de ma haute estime et de ma
considération chrétienne. N'est-il pas, en dépit de ce qui nous
divise, un sentiment dans lequel nous restons unis? C'est

l'amour de la cause que nous essayons de servir et de défendre,

c'est le dévouement à l'Eglise de nos réformateurs qui est

l'Eglise de l'Evangile, c'est la sincère, l'ardente ambition de

rechercher la vérité pour elle-même et non pour des motifs
indignes d'elle et de ceux qui sont appelés à la répandre. Ceux

qui se rencontrent sur ce terrain-là peuvent être des adversaires,

ils ne seront jamais des ennemis.


	Une nouvelle dogmatique : lettre à M. le professeur Gretillat

