
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: Le nom de parole de dieu : donné a l'écriture [suite]

Autor: Chavannes, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE NOM DE PAROLE DE DIEU

DONNÉ A L'ÉCRITURE l

PAR

HENRI CHAVANNES

(Suite.

Il est des hommes qui, d'avance, à priori, et avant tout examen

déclarent qu'il ne peut y avoir aucune erreur dans l'Ecriture

sainte ; c'est pour eux un article de foi, dont ils ne
fournissent guère d'autre preuve au fond que leur propre désir

qu'il en soit ainsi. D'autres, plus amoureux de la vérité que du

parti-pris, consentent bien à examiner les faits, mais en

présence des difficultés qu'ils rencontrent, ils prennent une position

censée provisoire, mais paraissent bien décidés à ne pas
sortir de l'expectative : ils se défendent de conclure. C'est le

cas, semble-t-il, de M. L. Bonnet qui dit dans sa brochure
la Parole et la foi (p. 12) : « Il est tel passage de l'Ancien
Testament cité dans le Nouveau d'après les LXX d'une manière

que je ne comprends absolument pas. Vous parlez d'inexactitudes,

de contradictions, eh bien oui, il est dans les récits

comparés des évangélistes tels détails qu'aucune exégèse har-

monistique n'a jusqu'ici entièrement conciliés à mes yeux. Mais

si, au-dessus de tout cela, la preuve de l'inspiration divine
surabonde pour moi à chaque page, comme le soleil m'inonde de

sa lumière et me pénètre de sa chaleur, quelle sera ma conclusion

Je dirai: j'ignore... et si je n'obtiens jamais de certitude

sur ces points de détails, je me résignerai à ignorer? »

1 Voir la livraison de juillet, page 358.



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 513

Parfaitement, répliquerai-je, mais si j'obtiens sur un de ces

points de détail la certitude qu'il y a en effet inexactitude,
contradiction entre deux écrits soi-disant théopneustiques, ne
devrais-je pas nécessairement conclure, conclure que, quelle

que soit l'inspiration qui « nous inonde de sa lumière et nous
pénètre de sa chaleur, » comme s'exprime M. Bonnet, elle est
de telle nature qu'elle n'exclut pas l'erreur, que le document
n'est donc pas infaillible en tout. Que l'inspiration se sente d'une

façon générale dans la Bible et très particulièrement sensible
et manifeste dans nombre de ses pages, je l'accorde aisément,
mais non qu'elle « surabonde à chaque page. » C'est là de la

déclamation, et la déclamation pour s'appliquer à l'Ecriture et

vanter ses mérites, n'en est pour cela pas moins fâcheuse, car
toute exagération provoque une réaction chez les opposants,
et je suis persuadé que les déclamations et exagérations des

défenseurs de la Sainte Ecriture n'ont pas été pour rien dans

le peu de respect dont n'ont que trop souvent usé à son égard
ses adversaires. Il est des pages où, loin de surabonder,
l'inspiration paraît absolument absente, où même on se demande
à quoi donc elle pourrait bien servir.

M. Meylan admet des degrés divers dans l'inspiration : il
pense que Moïse (Canonicité et inspiration, p. 173) a dû
« éprouver une action du Saint-Esprit plus intense pour
raconter l'histoire de la création, connue de Dieu seul, que le

passage de la mer Bouge. » On peut se demander s'il fallait
réellement une inspiration spéciale de Dieu pour que Moïse

pût relater ce passage de la mer Bouge, auquel il avait présidé
lui-même, pour qu'Esaïe pût raconter la vie de son ami
Ezéchias, et Jérémie pleurer sur Jérusalem. Fallait-il une
inspiration spéciale de Dieu pour nous dire des choses que l'observation,

le bon sens et l'expérience suffisent à faire connaître,
par exemple ce que nous lisons dans les Proverbes (XXIV,
30-34)?

« Près du champ du paresseux je passais,
et près de la vigne de l'homme privé de sens ;

et voici, le chardon y poussait partout,
et des orties en couvraient le sol,

theo»,, et phil. 1888. 33



514 H. CHAVANNES

et son mur de pierres s'était écroulé,

Et je regardai, et fis attention ;

je vis, et en tirai une leçon :

« Un peu dormir, un peu sommeiller,
» un peu croiser les bras en étant couché »

Ainsi, la pauvreté fondra sur toi, comme un larron,
et l'indigence comme un homme portant le bouclier. »

Ce n'est pas par une révélation de Dieu que nous apprenons
que « deux valent mieux qu'un, que s'ils tombent, l'un relève
l'autre et le défend quand il est attaqué, que le triple cordon
n'est pas vite rompu et que quand deux couchent ensemble,
ils ont plus chaud. » (Eccl. IV, 9-12.) Ces paroles, comme
nombre d'autres des Proverbes et de l'Ecclesiaste, sont tout à

fait sensées et sages, mais d'une sagesse terrestre, non de celle

qui vient d'en haut.
Ce n'est pas pour obtenir de telles connaissances que

l'humanité aurait poussé ce cri : « Qui montera pour nous aux
cieux » (Deut. XXX, 12.) Ou bien : « Oh, si tu ouvrais les

cieux et si tu descendais » (Es. LXIV, 1.)
Et quant aux Evangiles, par exemple encore, leur harmonisation

nous montrant clairement des traces nombreuses de

l'humaine imperfection, on se demande naturellement s'il faut
leur attribuer d'un bout à l'autre une inspiration spéciale;
leurs auteurs, racontant les choses qu'ils avaient vues et
entendues (Act. IV, 20) ou dont ils s'étaient exactement informés
dès l'origine (Luc I, 1-4), semblent bien souvent avoir pu s'en

passer.
« Je trouve dans la Bible bien des choses, dit un auteur chrétien,

que les écrivains de ce livre ont pu dire sans un secours

particulier de l'Esprit de Dieu (2 Tim. IV, 13 : le manteau et
les parchemins de Paul laissés à Carpus) ; et comme Dieu ne
fait pas de miracles inutiles, nous voyons là l'esprit de l'homme
qui a sa part dans la rédaction de la Parole de Dieu. Il y a

plus : j'y trouve des traits qui rappellent l'infirmité humaine,
comme lorsque saint Paul cherche à recueillir ses souvenirs,
sans oser se fier à leur témoignage pour le nombre des

personnes qu'il a baptisées à Corinthe. (1 Cor. I, 14-17.) » « Dieu



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 515

ne fait pas de miracles inutiles, » dit cet auteur, qui n'est autre
qu'Adolphe Monod; «il laisse agir l'esprit de l'homme avec ses

infirmités : Pourquoi, dirons-nous, appeler alors Parole de
Dieu ce qui est si clairement parole d'homme. C'est être peu
logique, peu rigoureux, par conséquent au fond peu vrai. »

A la question que je posais tout à l'heure : à quoi dans bien
des cas pourrait servir une inspiration spéciale et directe? je
sais bien que la réponse est toute prête : à garantir l'infaillibilité
du récit, et au fond c'est bien là le pourquoi de l'extrême
importance que mettent les théopneustes à la question de

l'inspiration; il leur faut une autorité extérieure infaillible. «Tituba-
bit fides, si divinarum scripturarum vacillât auctoritas, » a déjà
dit saint Augustin. (De doctr. christ, I, 37.) Ce n'est pas que
la plupart des apologètes de l'autorité ne sachent aussi, à

l'occasion, se placer sur un autre terrain et invoquer le « testimonium

Spiritus sancii internum, » ou la conscience chrétienne,
comme on dit plutôt de nos jours. C'est bien, mais quand deux
autorités auxquelles on en appelle se trouvent en désaccord, il
en est forcément, comme dans le monde parlementaire, des

conflits entre les deux chambres : il faut bien que l'une finisse

par céder à l'autre. Ainsi en est-il dans le catholicisme qui a

beau « proclamer que la Bible et la tradition occupent le même

rang et qu'elles doivent être reçues « pari pietatis affectu ac

reverentia, » selon l'expression du Concile de Trente *, de fait
la tradition l'emporte sur l'Ecriture, qu'elle interprète et juge.
Pour nous autres protestants, c'est la voixintérieure quien
définitive est l'instance suprême. Zwingle accorde à l'homme spirituel

et intérieur, à cette « parole que Dieu a placée dans notre

cœur » le droit de «juger la parole extérieure. »(Deutsche Schrift,
11,1, p. 16,17.) Déclamer pour des chrétiens spirituels et hommes

faits une autorité extérieure infaillible, est une exigence pas

raisonnable, pas légitime. « On s'imagine, dit Bothe (Zur
Dogmatik, p. 208), que la piété ne peut se passer d'une source

religieuse extérieure, objective, revêtue d'une autorité absolue,

contenant une doctrine religieuse immédiatement formulée et

promulguée par Dieu et par cela même absolument infaillible.»
1 Conc. Trid., Sess. IV, decr. de can. script.



516 H. CHAVANNES

Si Dieu n'a pas jugé à propos et nécessaire de nous fournir un
critère objectif de la vérité, qu'avons-nous à dire, si ce n'est
à nous soumettre humblement, le croyant plus sage que nous,
ou bien faudra-t-il que nous façonnions à toute force une
autorité infaillible, l'Eglise pour le catholique, l'Ecriture pour le

protestant, oubliant que, quel que soit le besoin absolu que nous

ayons d'un fondement objectif pour notre foi, tout comme d'une
nourriture extérieure à nous pour notre estomac, il n'en reste

pas moins que ce qui n'est pas assimilé ne nourrit pas, que,
comme le dit M. van Gœns1 « toute conviction réside dans le

sujet, »et que «lavraie foi chrétienne est l'adhésion des
dispositions morales et religieuses à la vérité reconnue. » C'est la
vérité qui est cet élément objectif à nous indispensable, ce

n'est pas l'Eglise, pas même l'Ecriture que nous sommes
appelés à juger, comme saint Paul y exhortait les Corinthiens.
(1 Cor. II, 15 ; X, 15.) Or la vérité ne nous est pas donnée

toute mâchée par l'Eglise ou par l'Ecriture : il la faut souvent

conquérir à la sueur de son front, n'en déplaise aux autoritaires.

Au fond, les deux opinions opposées touchant la convenance
de l'emploi du terme de Parole de Dieu pour désigner l'Ecriture
sainte proviennent de deux conceptions différentes de

l'inspiration : l'une se la représente comme immédiate et absolue ;

on la désigne généralement chez nous par le terme d'inspiration

littérale ou plénière; les Anglais l'appellent verbale, ou

plutôt des noms de plusieurs théories qui ne sont au fond que
des subdivisions de l'inspiration littérale, à savoir :

1° La théorie verbale et mécanique qui nie l'élément humain
dans la Bible, qu'elle déclare infaillible en tout ;

2° La théorie dynamique qui ne nie pas l'élément humain,
mais le pénètre ;

3° La théorie de la superintendance, sorte de contrôle du

Saint-Esprit sur l'emploi des facultés de l'écrivain, laquelle le

préserve d'erreur ;

4° Enfin la théorie qui attribue une inspiration spéciale aux
écrits, distincte de l'inspiration ordinaire des écrivains.

1 Voir Revue de Théologie janvier et mars 1385.



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 517

Ces différentes théories sont indiquées par le rév. C. A. Bovv,
M. A., dans le chapitre sur les Bapports des théories populaires
de l'inspiration avec la pensée scientifique, de son livre sur les
Evidences chrétiennes. Elles sont tontes de la même famille
et au fond rentrent les unes dans les autres ; en tout cas elles
ont toutes ce caractère commun d'être basées sur ce qu'on
croit être un impérieux besoin religieux et qui souvent n'est

que manque de foi et paresse, sur les prétendues nécessités et

exigences de la certitude, en un mot sur l'a priori. C'est avec
raison que le rév. Row accuse ces théories de rationalisme
et de subjectivisme, ce dont leurs partisans ont si habituellement

accusé leurs adversaires1. « L'ancienne doctrine sur
l'inspiration, dit Bothe (Zur Dogmatik, p. 267, 268), est une
fiction scientifique provenant de préoccupations dogmatiques,
une hypothèse sur l'origine de la Bible, qui s'est donné les
airs d'un axiome et qui a été tout à fait hors d'état de rendre
compte des faits. »

L'autre conception de l'inspiration part de ce que Dieu a

réellement fait pour en conclure à nos besoins réels ; elle
s'attache à ce que les auteurs disent, ou ne disent pas, de l'inspiration

de leurs écrits, du mode et des motifs de leurs compositions

; elle reconnaît sérieusement l'élément humain dans la

Bible, constate que Paul attribuait autant d'autorité à ses

paroles qu'à ses écrits (2 Thess. II, 15), que sa mémoire pouvait,

même en écrivant un écrit dit théopneustique, lui faire
défaut (4 Cor. I, 14-17), ce qui se constate aussi chez Etienne,
ou chez Luc, qui attribue à Abraham l'achat du champ fait à

Sichern par Jacob (Act. VII, 16; Gen. XXXIII, 19). Cette
seconde conception de l'inspiration reconnaît que nos livres
saints ont été écrits dans les conditions humaines ; que leur
style présente souvent bien des obscurités, lesquelles sont natu-

1 Christian Evidences, p. 459: « The charge of rationalism may be

made with far greater justice against those who propound a priori theories

out of their own subjectives consciousness as to how the Bible must
have been written, if it really contains a divine revelation, than against
those who reverently incure of its authors, what was the nature and
extent of that superhuman guidance under the influence of which they
wrote. »



518 H. CHAVANNES

Tellement une cause d'erreur ; que les livres historiques ont été

composés dans les conditions ordinaires de l'histoire ; que
leurs auteurs ont fait des recherches, utilisé d'autres ouvrages,
la plupart perdus, qu'ils ont combinés suivant le but de leurs

écrits, leur conception des choses et le degré de développement

de leur sens historique et exégétique. Luc nous dit s'être
« informé avec soin dès l'origine » des choses qu'il raconte,
et non avoir été dirigé par le Saint-Esprit pour écrire, non
avoir été inspiré de Dieu d'une manière infaillible l. Il est vrai

que dans ce prologue de Luc, qui me semble devoir si fort
embarrasser les théopneustes, M. Merle2 explique, ce qui est,
il est vrai, soutenable étymologiquement, àa^ô/se« par infaillibilité,

et que Gaussen traduit ôvûSsv par « d'en haut » et non

par « dès l'origine 3. »

La question du texte me paraît aussi gênante pour qui assimile
la Parole de Dieu et l'Ecriture que pour qui croit ce texte inspiré
littéralement : est-ce celui de nos bibles hébraïques actuelles, le

palestinien, ou bien l'alexandrin, qu'appuient les LXX et très
souvent le Nouveau Testament, qui est la Parole de Dieu? Les

apocryphes le sont-ils? Graves questions dont il n'est pas aussi

aisé de se débarrasser que plusieurs paraissent le croire. Si la

Parole de Dieu c'est l'Ecriture sainte, il n'est pas sans importance,

semble-t-il, de savoir ce qui est et ce qui n'est pas
l'Ecriture sainte. De là, pour qui partage le point de vue de

l'inspiration absolue, l'extrême gravité de la question des Apocryphes,

qui pour nous a une importance bien moindre4.
Au fond la différence entre les deux points de vue dont

nous parlons consiste en ce que dans l'un l'inspiration est

1 Quelques manuscrits de i'Itata ajoutent, il est vrai, au mihi (xàftoi)
de Luc I, 3 : « et spiritui sancto, » glose qui rappelle Act. XV, 28; mais

aucun manuscrit grec ne contient cette adjonction provenant d'une
théorie sur l'inspiration des écrits du Nouveau Testament qui n'avait
point encore cours an premier siècle de notre ère.

2 Merle d'Aubigné, L'autorité des Ecritures inspirées de Dieu, p. 30.
3 « II m'a semblé bon à moi qui ai acquis d'en haut exacte connaissance

de tout. » Théopneustie, p. 123.
4 Voir mon travail sur le Canon des Saintes Ecritures dant la Revue de

théologie, 1886 p. 105 ss.



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 519

attribuée aux auteurs, qui étaient dans leur vie ordinaire
animés par l'esprit de Dieu, et dans l'autre à leurs écrits, qui
auraient été inspirés d'une façon spéciale, immédiate, absolue
et exceptionnelle. Dans le point de vue que nous croyons le
vrai, l'inspiration des auteurs bibliques n'est qu'une
conséquence de leur illumination habituelle, or celle-ci n'étant
jamais parfaite, dépendant de leur sanctification, qui n'est pas
absolue, l'inspiration de leurs écrits ne sera pas absolue non
plus et parfaite.

Mais il faut nous borner; aussi bien ne pouvons-nous traiter
toute cette grande question, si controversée de nos jours, de

l'inspiration, non plus que celle de la révélation, qui, je le sens

bien, se lie intimement à celle que nous avons abordée aujourd'hui.

En étudiant de plus près ce qu'est la révélation de Dieu
en elle-même et dans les conditions et circontances dans

lesquelles elle a été donnée aux hommes et nous fut transmise, on
obtiendrait certainement quelque lumière sur la question de la

désignation la plus juste ou la mieux appropriée à donner aux

ouvrages qui en forment les documents. Il est clair que si l'on
se fait de la révélation une idée intellectuelle, si on la considère

surtout comme une communication de doctrines, de

connaissances, l'idée qu'on aura de l'inspiration de l'Ecriture s'en

ressentira : on sera porté à la voir absolue et immédiate, et l'on
considérera la Bible comme un manuel infaillible d'enseignement

religieux ; si au contraire on conçoit la révélation plutôt
comme communication de vie morale, la notion qu'on aura
de l'inspiration sera moins stricte, moins extérieure, moins
verbale. Il y a en effet plus de marge pour l'individualité
humaine et ses imperfections entre la vie morale et l'expression
d'idées qu'entre des idées et leur expression.

On me dira peut-être : Si la Parole de Dieu ce n'est pas

l'Ecriture, dites-nous donc en quelques mots clairs et précis ce

qu'elle est. A quoi je répondrais tout d'abord queje n'ai proprement

essayé de traiter aujourd'hui que ce seul point : la

désignation de l'Ecriture par le terme de Parole de Dieu; puis, qu'il
n'est pas très facile de définir une force, une puissance dont les

manifestations sont diverses, successives et progressives, qui a



520 H. CHAVANNES

agi dans le passé, et qui, vivant toujours, agit encore dans le

secret des cœurs et dans les assemblées de l'Eglise ; quoi qu'il en

soit, j'essaierai une définition en disant que la Parole de Dieu,
c'est le contenu religieux de la Bible, l'Evangile, quand on
arrive au Nouveau Testament, la vérité dans le sens johannique
(Jean XVII, 17), la révélation ; nous n'appelons pas l'Ecriture
la révélation, laissant à ce terme un sens moins formel. Ne
serait-il pas bien d'en user de même quant à celui de Parole
de Dieu Quenstedt prétend qu'appeler les prophètes et les

apôtres les auteurs de la Sainte Ecriture,, c'est user d'une cata-

chrèse; ce m'en parait bien plutôt une, un abus de terme, une
impropriété de langage d'appeler l'Ecriture la Parole de Dieu.

Un théologien de mes amis à qui j'avais demandé ce qu'il
faut entendre par Parole de Dieu m'a répondu par un billet ne
contenant absolument que ces mots : «J'appelle Parole de Dieu,

une pensée de Dieu rendue intelligible à l'homme. » Cette
définition peut être juste, mais elle développe peu le sujet, et ne
dit rien de l'Ecriture. Au fond la Parole de Dieu, comme le

dit saint Jean, c'est Christ. Le Fils de Dieu est la Parole., ou si

l'on veut la pensée de Dieu, engendrée de toute éternité. De

même qu'une pensée engendrée, créée par notre intelligence
demeure dans notre intelligence, quand même elle est proférée
au dehors en parole, de même la Parole faite chair est et

demeure avec Dieu de toute éternité1. Les paroles de Christ, en
tant qu'elles nous sont fidèlement rapportées dans les Evangiles,

— ce qui n'est pas toujours absolument le cas,
puisqu'elles diffèrent parfois d'un Evangile à l'autre, — sont paroles
de Dieu ; et quant au reste des Ecritures, c'est encore Christ

qui, selon le principe de Luther, est le critère qui doit y faire
reconnaître ce qui est apostolique ou non, comme il s'exprime,
ce qui est selon la vérité de Dieu, ce qui est Parole de Dieu,

comme nous dirions au cas présent. Dans l'Ecriture est Parole
de Dieu ce qui est de Christ, ce qui annonce, prépare, raconte,

expose Christ, et dans la proportion où il le fait.
Mais, me dira-t-on peut-être encore, cette appellation de

Parole de Dieu pour désigner l'Ecriture sainte est devenue po-
1 Voir la concordance de Büchner, art. Wort.



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 521

pulaire ; elle est commode ; pourquoi donc l'abolir quel grand
inconvénient y aurait-il à en continuer l'emploi? n'appelle-t-on
pas noix non seulement les grumeaux de la noix, mais le fruit
tout entier? Cela est vrai, mais on ne mange que les grumeaux;
personne ne vous engage à mâcher les coquilles, qui s'en

séparent du reste fort aisément ; il n'en est pas toujours ainsi de

la Parole de Dieu et de ce qui ne l'est pas dans les Ecritures,
éléments qui ne se distinguent pas l'un de l'autre d'une façon
si simple. Il n'est pas toujours bien aisé de séparer dans l'Ecriture

l'élément humain du divin, pour obtenir ce dernier sans

aucun alliage, Dieu s'étant précisément révélé à nous par et

dans l'homme. Un de mes amis, pour légitimer le terme de

Parole de Dieu donné à la Sainte Ecriture, m'a fait remarquer
qu'on appelle bien mines d'or des exploitations d'un minerai
qui contient beaucoup de terre, de pierres sans valeur, avec

une fort petite proportion du métal précieux. D'accord,
seulement personne n'appelle ce minerai fruste de l'or, ne
donne ni n'accepte de la gangue pour de l'or pur; et certes
la comparaison prise d'une industrie où fonctionnent les
pilons concasseurs, les lavages à grande eau et les cribles
trieurs n'est pas tant favorable à qui se gendarme contre l'idée
d'un triage à faire dans les Ecritures.

Il faut reconnaître que dans la détermination de ce qui est

et de ce qui n'est pas Parole de Dieu la subjectivité humaine
joue un rôle très grand, telle déclaration de l'Ecriture pouvant
fort bien paraître à l'un de toute évidence Parole de Dieu qui
ne semblera dire absolument rien de la part de Dieu à celui
dont les circonstances et les besoins sont autres; et ce que je
dis de deux personnes différentes se peut dire aussi de la même

personne à des moments de sa vie différents. Dans une séance

de la Société de théologie où j'avais soutenu que le livre
canonique d'Esther n'est pas un livre religieux, un des membres

présents m'objecta le fait que lors de la révolte d'Arabi ce livre
fut pour des chrétiens menacés de mort en Egypte d'une
singulière consolation, grandement fortifiés qu'ils furent dans

leur confiance en Dieu par sa lecture ; ce que je suis loin de

nier, mais je remarque qu'un récit de l'histoire de l'Eglise ou



522 H. CHAVANNES

même de l'histoire dite profane pourrait avoir le même effet,
l'action de Dieu n'étant pas limitée à l'histoire qu'on appelle
sainte.

Ne nous faisons du reste pas d'illusions : une dénomination
inexacte a toujours plus d'inconvénients qu'on ne pense. Appeler

l'Ecriture la Parole de Dieu, c'est induire les simples à se la

représenter comme le produit de la dictée du Saint-Esprit;
c'est donner créance à « cette fausse notion de l'inspiration,
comme s'exprime M. Godet1, en vertu de laquelle l'histoire
sainte aurait été révélée ou dictée par le Saint-Esprit aux
évangélistes ; » c'est fortifier une conception erronée, celle de

l'inspiration plénière, qui place sur le chemin de la foi bien des

pierres d'achoppement.
N'est-ce pas un inconvénient majeur de mettre au compte de

Dieu des points de vue tout humains, de lui endosser des

erreurs, de lui attribuer des choses indignes de lui? Avec le

point de vue que je combats, on est forcé d'attribuer au Saint-
Esprit la singulière explication que Matthieu donne, quand il

nous dit (II, 23), en s'appuyant sur une ressemblance de mots

toute fortuite, que Jésus alla habiter Nazareth afin que fût
accompli ce quia été déclaré par le moyen des prophètes : « Il sera

appelé Nazaréen 2, » forcé de mettre sous le couvert du Saint-

Esprit la tradition juive d'un rocher qui suivait les Israélites
dans le désert (1 Cor. X, 4) et de la contestation de Michel

l'archange avec le diable au sujet du corps de Moïse (Jude9).
Le premier livre des Chroniques (XXI, 1, 7,8) nous apprend

que Satan incita David à faire le dénombrement d'Israël, que
cela fut mauvais aux yeux de Dieu et que David reconnut avoir
beaucoup péché en faisant cette chose-là. Si ce récit est parole
de Dieu, assurément son parallèle, rapporté au chapitre XXIVe

1 Commentaire sur l'évangile de saint Luc, p. L.
2 Chrysostome pense que cette citation est tirée d'un ouvrage perdu.

De fait on ne trouve textuellement cette désignation de Nazaréen dans

aucun des livres prophétiques qui nous sont parvenus. Aussi a-t-on pensé
à une allusion au -ij;} d'Esaïe XI, 1, au surgeon de la racine d'isaï. Quant
k ce que Jésus aurait été un i^, ce n'est ni annoncé dans les prophètes
ni d'accord avec les faits, Jésus passant bien plutôt pour un mangeur et
un buveur (Math. XI, 19).



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 523

du second livre de Samuel, ne peut pas l'être en même temps:
il nous rapporte, en effet, que ce fut l'Eternel qui incita David
à commettre ce grand péché. (Vers. 1 et 10.) Dieu peut-il
inciter au mal? et peut-il nous dire une fois que c'est lui qui fait
une chose, une autre fois que c'est Satan

Je préfère, et de beaucoup, au lieu d'attribuer à Jésus lui-
même ia confusion entre la ruine de Jérusalem et la fin du
monde dont nous ne pouvons nous sortir dans ses discours
eschatologiques (Math. XXIV, Marc XIII, Luc XXI) la mettre
au compte de la tradition orale ou de la rédaction évangélique.

Si c'est Dieu qui nous parle au chapitre sixième delà Genèse,

nous sommes obligés de tenir pour historique ce mythe d'êtres
surhumains qui épousent des jeunes filles de notre race et
procréent ainsi des géants, écho assez évident de l'idée mythologique

des demi-dieux L
Si tout ce qu'a écrit un prophète, un apôtre (ou bien un

auteur inconnu, pourvu que son livre ait été inséré au canon), est

Parole de Dieu, que répondre à un simple fidèle qui conclut
des paroles de Jacques (V, 14) que Dieu lui donne l'ordre
exprès de faire venir, quand il est malade, les anciens de l'Eglise
pour prier sur lui en l'oignant d'huile. Il est toujours bon nombre

de malades parmi nous, et cependant la plupart de nos
anciens, en dépit de l'appellation que je combats, n'ont jamais
pratiqué et ne pratiqueront jamais l'onction d'huile.

Quand un apôtre argumente, dans le point de vue qui nous

occupe, c'est Dieu lui-même qui présente les arguments :

saint Jean (1 Jean IV, 20), par exemple, nous dit : « Celui qui
n'aime pas son frère qu'il voit, comment peut-il aimer Dieu

qu'il ne voit point ; » or j'ai rencontré des personnes qui
n'étaient absolument pas touchées par ce raisonnement, trouvant
beaucoup plus facile d'aimer Dieu, quoiqu'elles ne le vissent

1 Voir Revue de théologie, novembre 1886, p. 557-559. Il est tout à fait
arbitraire de prendre le terme de * fils d'Elohim » pour les hommes
descendant de Seth, qui auraient été une race pieuse, et celui de « fils des
hommes » pour les descendants de Caïn qui auraient été des impies. Au
verset 1, l'homme ne peut signifier que la race humaine. M. Armand de

Mestral, peu suspect d'hétérodoxie, admet bien le sens naturel d'anges, de

puissances célestes (comme Job 1, 6 ; II, 1 ; XXXVIII, 7, etc.).



524 H. CHAVANNES

pas, que leurs semblables, dont elles ne voyaient que trop les

misères et les défauts. Un autre exemple encore d'un
raisonnement apostolique qui ne paraît pas absolument probant à

tous. En parlant du droit des ministres de l'Evangile à vivre
de l'Evangile, Paul rappelle (1 Cor. IX, 9) la défense mosaïque
d'emmuseler le bœuf qui foule le grain (Deut. XXV, 4), puis il
ajoute : « Dieu s'inquiète-t-il des bœufs il dit cela entièrement,

absolument pour nous, » Sì fytôj kottw« liysi ; or j'ai vu une
femme d'agriculteur être scandalisée par cette affirmation de

l'apôtre que Dieu ne se soucie nullement, pas le moins du
monde des bœufs, comme on peut justement paraphraser le
terme de noazaç.

Ne vaut-il pas mieux qu'une appréciation qui peut paraître
contestable, qu'une argumentation dont la justesse et la valeur
ne s'imposent point nécessairement à notre esprit soit rapportée

à Paul, à Jean, plutôt qu'à Dieu De même en est-il de la

comparaison d'Agar et de Sara avec les deux alliances, qui ne
devait point surprendre les premiers lecteurs de l'épître aux
Galates, habitués aux interprétations allégoriques, fort en usage
alors dans la littérature juive, mais dont la force probante ne

nous paraît pas évidente. On peut différer d'avis avec Paul sur
tels points de détail comme ceux que j'ai relevés, sur des

sujets plus importants, le mariage, la prédestination peut-être
aussi : on ne le doit pas avec Dieu.

Sur la question du mariage, par exemple, maints défenseurs
du terme de Parole de Dieu appliqué à la Sainte Ecriture ne se

font aucunement faute de penser, à l'inverse de Paul, — qui
estimait sur ce sujet avoir aussi l'Esprit de Dieu, — que celui

qui marie sa fille fait mieux que celui qui ne la marie pas.
(1 Cor. VII, 37, 38, 40.)

En outre si l'on appelle l'Ecriture la Parole de Dieu, on est

fort tenté — et combien ce littéralisme ne s'est-il pas vu —
d'attribuer une divine autorité à une parole biblique isolée,
détachée de son contexte et partant trop souvent mal comprise
et mal appliquée, ou bien de présenter pour nourriture aux
âmes une péricope de l'Ecriture qui n'a de sens que comme
portion d'un tout ; je citerai, par exemple, tel chapitre de Job,



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 525

ce livre de philosophie hébraïque qui demande à être étudié
dans son ensemble et non coupé en petites péricopes, comme
le peuvent être fort légitimement les Proverbes, l'Ecclesiaste
ou les Evangiles.

Je crois donc toujours qu'il y a de réels inconvénients à

nommer l'Ecriture la Parole de Dieu et qu'en le faisant on
risque de placer devant les pas de plusieurs des pierres d'achoppement.

Or il est de notre devoir d'éviter tout ce qui peut
empêcher les hommes de prêter l'oreille à ce que dans sa

grande miséricorde a bien voulu nous dire Celui qui « ayant
autrefois à plusieurs reprises et de plusieurs manières parlé
aux pères du peuple élu parles prophètes, nous a parlé en dernier

lieu par son Fils » (Hébr. I, 1), « cette Parole faite chair en

qui est la vie et la lumière des hommes » (Jean I, 5, 14.)
Cette désignation de Parole de Dieu appliquée à nos livres

saints ne serait-elle peut-être pas une de ces « plantes que le
Père céleste n'a pas plantées » et que Jésus nous dit devoir
être arrachées? (Math. XV, 13.)

Quoi qu'il en soit, au-dessus des dissentiments qui peuvent
exister entre nous sur la justesse et la convenance de cette
appellation, tous nous pouvons bénir Dieu d'un commun accord
d'avoir bien voulu nous parler, lui demander de nous faire

toujours mieux discerner sa Parole pour lui obéir, nous
donnant de ne pas l'écouter seulement, mais de la mettre en

pratique, pour être de ceux que Jésus-Christ déclare bienheureux.

(Luc XI, 28; Jacq. I, 22.)


	Le nom de parole de dieu : donné a l'écriture [suite]

