
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: La doctrine de la sainte cène : essai dogmatique. Partie 1

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE DE LÀ SAINTE CENE

ESSAI DOGMATIQUE
PAR

P. LOBSTEIN «

CHAP1TBE PBEMIEB

La pensée de Jésus.

I. Les sources. — Elimination provisoire du quatrième évangile.

— Les quatre relations de la cène. — Elles se ramènent à

deux types originaux. — Examen critique de la rédaction de Marc
et de la version de Paul. — Pourquoi il est difficile d'opter en

faveur de l'une de préférence à l'autre. — Accord essentiel des deux
documents.

IL Les faits certains et les paroles authentiques. — Essai d'une
reconstitution historique de l'acte et des formules de la cène. —
Discussion des textes : les parallèles, les variantes, les divergences.
— Nécessité d'élargir le cadre des recherches d'exégèse, d'histoire
et de théologie biblique. — Les prémisses religieuses de la cène

dans l'Ancien Testament.

III. La cène et les actes symboliques des anciens prophètes. —
Bôle important des actes symboliques dans la prédication des

prophètes : exemples choisis. — Actes analogues mentionnés par le
Nouveau Testament. — Affinité entre ce genre symbolique
d'enseignement et les paraboles de Jésus. — L'acte eucharistique, une
parabole en action. — Analyse des différents moments de la cène. —
Double explication du symbolisme de la cène : l'idée religieuse de

la Pâque, la signification du sacrifice de l'alliance.
1 Voir le numéro de juillet.

THÉOL. ET PHIL. 1888. 29



450 P. LOBSTEIN

IV. La cène et la fete de Pâque. — Les données évangéliques
divergence entre la tradition synoptique et la relation johannique
— Le dernier repas de Jésus a été un repas pascal. — Le rituel du

repas pascal : Jésus ne s'y est pas assujetti servilement. — L'idée
religieuse de la Pâque juive : Jésus l'a maintenue en en renouvelant
le sens. — La notion du sacrifice : indiquée par l'analogie entre ls

Pâque et la cène, elle est mise en évidence par la formule relativ«
à la coupe de la nouvelle alliance. —

V. La cène et le sacrifice de l'alliance. — Le récit de l'Exode. —

L'aspersion du sang de la victime sur l'autel et sur le peuple :

signification de cette cérémonie. — La prophétie de Jérémie : analyse
théologique de ce passage. — La mort de Jésus est le sacrifice qui a

ratifié la nouvelle alliance. — Image anticipée de ce sacrifice, la cène

couronne et consomme l'œuvre de Jésus.

VI. La cène el l'œuvre de Jésus. — Développement historique de

l'œuvre de Jésus. — Ses déclarations touchant ses souffrances et sa

mort. — La conception de la mort du Messie et le judaïsme du

temps de Jésus. — Comment le Maître initia ses disciples à la
nécessité de sa mort. — Comment il s'y éleva lui-môme : les enseignements

de l'histoire, le témoignage de l'Ancien Testament, la volonté
du Père. — Le fait brutal transformé par la foi religieuse en un
acte moral. — La vie de Jésus donnée en rançon pour plusieurs. —

Symbole du don de son être tout entier, la cène est le dernier mot
du ministère de Jésus et l'expression définitive de sa conscience

religieuse.

VIL La cène instituée par Jésus à titre de rite permanent. —

La question de la préméditation de la cène. — Les données de nos

sources. — L'institution du rite chrétien est impliquée dans la
célébration de la Pâque, transformée mais non abolie par Jésus.

VIII. La cène et les premiers disciples. — Dernière question
suggérée par l'histoire : Judas était-il présent à l'institution de la cène

— Insuffisance de nos données pour répondre à cette question. —

Préoccupations dogmatiques qui en ont compromis la solution.
IX. Coup d'œil rétrospectif.

I

Pour saisir et rendre fidèlement l'intention de Jésus au
moment où il prit la cène avec ses disciples, pour déterminer la

pensée qui lui inspira l'acte et les paroles que nous rapporte



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 451

la tradition évangélique, il faut d'abord soumettre à un
examen indépendant et attentif les relations qui nous ont conservé
le souvenir du dernier repas du Maître et de ses disciples. Ici,
comme dans toutes les questions historiques, la critique des

sources est le premier devoir qui s'impose à l'historien.
Un grand nombre de théologiens ont pris le sixième chapitre

de l'Evangile selon saint Jean pour point de départ de

leurs études exégétiques et dogmatiques sur la sainte cène.

Cependant cette marche, bien que suivie par Calvin et
recommandée par l'autorité de son nom, ne saurait aboutir à un
résultat sûr et concluant.

Quoi qu'on puisse penser de l'authenticité du quatrième évangile,

il est certain que les discours du Christ johannique ne
sont pas la reproduction pure et simple des paroles que
prononça le Jésus de l'histoire. L'auteur nous y révèle le Christ
de sa foi, qui est venu apporter au monde la vie, la lumière
et l'amour, et dont la parole s'adresse moins aux interlocuteurs

présents et immédiats de Jésus qu'à ceux qui liront son

évangile et qui sauront en profiter. Mais il y a plus. Si nous

renonçons à chercher dans le fameux discours de Jésus à

Capernaum la base d'opération de nos études de théologie
biblique, c'est aussi parce que ce discours lui-même est

susceptible d'interprétations fort divergentes. Les exégètes qui
appliquent la méthode que nous condamnons sont bien obligés

de convenir qu'il n'est pas fait directement mention de la
cène dans les enseignements de Jésus sur la nécessité de

s'assimiler sa chair et son sang; le moment où se place ce discours
est chronologiquement fort éloigné du jour où le Maître rompit

une dernière fois le pain pour le donner à ses disciples ; la

situation et le milieu historiques sont complètement différents.
Enfin l'explication des détails n'est pas moins controversée que
l'intelligence de l'ensemble, et depuis la Beforme jusqu'à nos

jours les commentateurs ont. dépensé infiniment de zèle et de

labeur pour déterminer la signification des paroles de Jésus,

sans être arrivés encore à s'entendre sur le fond ou sur les

termes de ce discours '.
1 Ebhard no se borne pas a étudier ce discours avant même d'aborder



452 P. LOBSTEIN

Dans ces conditions, c'est faire preuve d'une singulière légèreté

scientifique que d'asseoir sur un fondement aussi mal

assuré une construction exégétique ou dogmatique. Est-ce
à dire cependant qu'il faille absolument faire abstraction du

discours johannique et qu'on puisse ou doive l'ignorer ou l'écarter

sommairement? En aucune façon : une fois que, sur la foi
de documents plus directs et moins sujets à caution, nous
aurons essayé de fixer le sens des paroles et de l'acte de la cène,

nous nous reporterons au sixième chapitre de notre évangile,
et il sera plus aisé de discuter le problème si souvent débattu
des rapports entre ce chapitre et les textes que nous aurons
examinés. Peut-être cette comparaison jettera-t-elle quelque
lumière sur les recherches antérieures, et leur servira-t-elle
de contrôle, sinon de confirmation et de preuve. De cette
manière, l'étude du point de vue johannique, qui serait dépourvue
de valeur et qui resterait sans fruit, si nous l'abordions mal à

propos et au début de notre travail, présentera un intérêt très
réel et sera d'une incontestable fécondité 2.

Le quatrième évangile provisoirement écarté, il reste quatre
textes principaux, dans lesquels il est question de l'institution
et de la célébration de la cène. Qu'il me soit permis de placer

le récit de l'institution de la cène; il y ajoute un commentaire détaillé
sur l'allégorie du cep et des sarments (Jean XV). Le lecteur non prévenu
reconnaîtra aisément qu'une méthode pareille suppose déjà ce qui est

en question, c'est-à-dire qu'elle est dominée et inspirée par une conception

de la cène que l'auteur s'est formée indépendamment des sources et
des documents primaires. (Das Dogma vom heiligen Abendmahl und seine

Geschichte. Frankfurt a/M. 1845. Bd. I, p. 73-97.)
2 Lire la discussion lumineuse et serrée de Keim ; il cite une série de

théologiens depuis Calvin jusqu'à Jul. Müller et Schenkel, qui partent
du quatrième évangile pour aboutir aux synoptiques. (Das Nachtmahl im
Sinne des Stifters, Jahrbuch, für deutsche Theologie, 1859, p. 65 sq.).—
Un dogmaticien récent, dont M. H. Bois vient de faire connaître les

principaux ouvrages aux lecteurs Irançais, M. Frank, a commis la même

erreur. (System der christlichen Wahrheit, 11,272. Comp, aussi Dorner, System

der christlichen Glaubenslehre, 11, 849-856.) — Dans son excellente
monographie plusieurs fois citée, Rückert a su éviter cette faute, § 2,

§ 6, § 19. Cf. aussi M. Lipsius, Lehrbuch der evangelisch-protestantischen
Dogmatik, § 850 suiv.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 453

sous les yeux du lecteur le tableau comparé de ces textes,
empruntés, comme on sait, aux évangiles synoptiques et à la
première épître aux Corinthiens.

Matthieu XXVI, 26-29.

Mais pendant qu'ils
mangeaient, Jésus, ayant pris un
pain et ayant rendu grâces, le

rompit et le donna à ses disciples,

et dit : Prenez, mangez,
ceci est mon corps.

Et ayant pris une coupe et

ayant rendu grâces, il la leur
donna et dit : Buvez en tous.

Car ceci est mon sang, (le

sang) de l'alliance, lequel est
versé pour plusieurs, pour la
rémission des péchés.

Mais je vous dis que je ne
boirai plus de ce fruit de la
vigne, jusqu'au jour où j'en boirai
du nouveau avec vous dans le

royaume de mon Père.

Luc XXII, 17-20.

Et ayant saisi une coupe,
ayant rendu grâces, il dit : Prenez

ceci et le distribuez entre

vous.
Car je vous dis que je ne boirai

plus du fruit de la vigne,
jusqu'à ce que le royaume de

Dieu vienne.
Et ayant pris un pain, ayant

rendu grâces, il le rompit et le
leur donna, en disant : Ceci est

mon corps donné pour vous ;

faites cela en mémoire de moi.
De même aussi la coupe, après

le repas, en disant : Cette coupe

Marc XIV, 22-25.

Et pendant qu'ils mangeaient,
ayant pris un pain, ayant rendu
grâces, il le rompit et le leur
donna et dit : Prenez, ceci est

mon corps.

Et ayant pris une coupe, ayant
rendu grâces, il la leur donna,
et ils y burent tous.

Et il leur dit : Ceci est mon

sang, (le sang) de l'alliance,
lequel est versé pour plusieurs.

En vérité, je vous dis que je
ne boirai plus jamais du fruit de

la vigne, jusqu'au jour où j'en
boirai du nouveau dans le

royaume de Dieu.

1 Cor. XI, 23-25.

Le Seigneur Jésus, dans la
nuit où il fut livré, prit un pain,
et ayant rendu grâces, le rompit
et dit : Ceci est mon corps (qui
est) pour vous ; faites cela en

mémoire de moi. De môme aussi

la coupe, après le repas, en

disant : Cette coupe est la nou-



454 P. LOBSTEIN

est la nouvelle alliance dans velie alliance dans mon sang;
mon sang, lequel est versé pour faites cela, chaque fois que vous
vous. en boirez, en mémoire de moi.

Il suffit d'un examen rapide ' pour se convaincre que les

quatre relations, dont nous venons de transcrire et de rapprocher

les textes, peuvent se ramener à deux classes distinctes,
dont la première comprend Matthieu et Marc, tandis que Luc
et la première aux Corinthiens appartiennent à la seconde. —
Mais ce n'est pas tout. Il convient d'opérer une nouvelle
réduction, et de ramener à deux types primitifs et originaux les

deux couples de versions entre lesquelles l'historien est appelé
à opter. Le choix ne saurait être douteux : les relations dont
la priorité nous semble incontestable, sont, d'un côté, celle de

Marc, d'autre part, celle de Paul. En effet, la comparaison
des évangiles synoptiques en général et le rapprochement de

nos textes en particulier font pencher la balance en faveur de

la formule de Marc : la rédaction de Matthieu est la reproduction

légèrement modifiée du texte de Marc; la seule différence
vraiment notable entre les deux versions consiste dans l'addition

explicative, par laquelle Matthieu interprète d'une manière
assurément légitime, la pensée de Jésus énoncée dans le second

évangile t ceci est mon sang (le sang de l'alliance, lequel est

1 Dans son étude sur la notion de la sainte cène dans le Nouveau Testament.

M. J. Bastide a négligé de faire un triage des sources et de s'expliquer

sur la valeur relative des différentes relations sur la cène. (Revue
théol. de Montauban 1883, p. 386 suiv.) — Croirait-on que M. Durand, qui
a consacré un volume de près de cinq cents pages à la question eucharistique

élucidée et simplifiée n'aborde nulle part les problèmes de critique
historique? Son immense érudition promène le lecteur à travers tous les

dédales de la scolastique ancienne et moderne, mais elle se condamne
elle-même à une incurable stérilité, parce que la pensée de l'auteur
s'agite au milieu de discussions purement formelles, sans jamais entamer
les concrètes et vivantes réalités de l'histoire. L'examen exégétique d'une
série de passages étudiés dans les lettres XXIX à XXXIII est dominé par
des préoccupations polémiques et dogmatiques qui nuisent singulièrement

à la valeur probante de l'argumentation. Sans doute l'intention du

polémiste est pratique et ellet^nd à la réconciliation des différentes
fractions de l'Eglise chrétienne, mais la méthode suivie par lui est loin
d'avoir « élucidé et simplifié » la question.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 455

versé pour plusieurs, pour la rémission des péchés, ùç âfiaiv
âpaf-Tuûv. » (Mat. XXVI, 28.) — Quand au second groupe de textes,

il ne sera pas nécessaire de démontrer longuement que Luc
tient sa formule de Paul '; l'identité des relations est si complète

qu'elle s'explique uniquement parleur origine commune ;

cette origine doit être rapportée au témoignage de l'apôtre,
non à celui du troisième évangile, qui porte ailleurs encore
des traces nombreuses et profondes de l'influence du
paulinisme. Il ne reste donc en présence que la version de Marc et
celle de Paul.

Esl-il possible de préciser davantage et de se prononcer pour
l'une des formules à l'exclusion de l'autre, ou de préférence à

l'autre? On l'a pensé souvent, et le choix s'est porté tantôt sur
la rédaction de l'apôtre, tantôt sur celle de l'évangéliste.

Paul, disent les uns, fait remonter la connaissance des faits
à une révélation directe et personnelle du Seigneur; le mode
de cette communication nous garantit l'historicité et l'authenticité

parfaite du récit et des paroles qu'il nous transmet. Sa

relation est d'ailleurs la plus ancienne de toutes celles qui nous
ont été conservées. Sans doute il n'était pas au nombre des

douze, présents à l'institution de la cène ; mais il a trouvé
celle-ci en usage et en vigueur dans la communauté primitive
de Jésusalem; il a pris part lui-même bien souvent à la
célébration d'un acte qui, à l'origine, se répétait chaque jour; il a

donc pu et dû posséder une connaissance positive, immédiate,
aussi sûre que complète, de l'ensemble et des détails de ce

rite ; il ne l'a, de son côté, introduit dans les Eglises fondées par
lui qu'après ample information, sur la foi d'une tradition
incontestable, sous la sauvegarde et le contrôle d'une expérience
directe, s'appuyant sur la parole et l'ordre formel du Seigneur2.
— A ces arguments on peut répondre : Il est vrai que Paul

1 Cette formule, il l'a combinée avec la version de Marc. (Voir sur la
rédaction de Luc, M. Holtzmann, Die synoptischen Evangelien, ihr Ursprung
und geschichtlicher Charakter, Leipzig, 1863, p. 237-238.)

'- Voir, par exemple, M. Weiss, Leben Jesu, IP, 513-514 — M. Godet,
Comm. sur l'Evangile de saint Luc, II-, 367-369; Comm. sur la première épître

aux Corinthiens, Il (1887), 160 suiv. 170, 172-173.— Cf. M. Holstem, Das

Evangelium des Paulus, Il (1880), p, 361-362.



456 P. LOBSTEIN

déclare « qu'il a reçu du Seigneur ce qu'il a transmis » à son

Eglise (1 Cor. XI, 23). Mais ces mots impliquent-ils nécessairement

la communication surnaturelle d'un fait particulier que
Paul pouvait connaître par le témoignage des douze et la
tradition de la primitive Eglise? L'apôtre en appelle-t-il à une
révélation qui a consisté dans la dictée d'une formule précise,
reproduction identique des paroles prononcées par Jésus, la
veille de sa mort? N'est-il pas plus conforme à l'esprit même

et à la nature de la révélation d'admettre que l'inspiration
apostolique porte sur le sens intime de la cène, sur la valeur

que lui attribue Paul, sur les conséquences pratiques qu'il en
fait découler et qu'il développe dans les avertissements solennels

et le blâme sérieux adressés à ses lecteurs? En outre, s'il
est vrai que l'apôtre est le témoin le plus ancien auquel nous

puissions nous reporter, n'est-il pas moins certain que sa

préoccupation dominante, dans le passage qui rappelle l'institution
de la cène, n'est pas exclusivement, ni même principalement
une préoccupation historique? Paul est croyant et apôtre; à

ce titre et dans cette même mesure, il est penseur et théologien

; ses exhortations sont inspirées par une conception
particulière de la sainte cène, conception qui forme un élément

intégrant de son système religieux. Soutiendra-t-on qu'il est

impossible que son idée théologique ait marqué de son empreinte
la relation qu'il nous donne de l'institution du Seigneur? Loin
de nous de supposer une altération ou une modification in-
tentionnellle et calculée des paroles du Christ, accommodées

après coup par Paul à son point de vue personnel ; mais est-

ce porter atteinte à l'autorité religieuse ou à la probité de

l'apôtre que d'admettre qu'il a pu, pour expliquer la pensée
de Jésus, enrichir la formule primitive d'expressions étrangères
aux termes littéraux des paroles de l'institution Et quand même

l'on repousserait cette possibilité comme injurieuse et attentatoire

à la bonne foi ou à la dignité apostolique, pense-t-on
avoir tranché la question en invoquant la haute antiquité du

témoignage de Paul et les moyens d'information dont il disposait

Est-il permis, est-il légitime de prétendre que la
célébration fréquente de la cène au sein des premières communautés



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 457

chrétiennes implique et suppose la répétition rigoureuse d'une
formule absolument fixe et invariable? L'usage liturgique et
sacramentel d'une formule semblable est-il compatible avec les
allures si libres et si spontanées du culte chrétien durant l'âge
héroïque de l'Eglise '? Les variantes mêmes de nos textes ne
prouvent-elles pas qu'aucune règle unique et générale n'était
arrivée à prévaloir et à s'imposer Les arguments externes
en faveur du texte de Paul ne sont donc pas plus décisifs que
les raisons internes '.

Aussi conçoit-on que bien des théologiens penchent pour la
version de Marc qu'ils préfèrent à la rédaction de l'apôtre -. Ils
rappellent que le second évangile reproduit le plus fidèlement
l'une des grandes sources de la tradition synoptique et que
cette source, quoique dérivée elle-même, remonte cependant
jusqu'à Pierre ; ils font remarquer que les paroles relatives à la

coupe sont plus concises, plus lapidaires dans Marc que chez

Paul; à ces considérations ils ajoutent les objections rapportées

tout à l'heure contre toute préférence exclusive accordée
au texte de la première aux Corinthiens. — Mais les défenseurs
de Marc ont-ils réussi à lever toute difficulté et à faire taire
toute hésitation? Ont-ils infirmé tous les motifs allégués plus
haut par les partisans de la version paulinienne? Ne peut-on
pas leur répondre que la seconde des formules transmises par
l'apôtre porte en elle-même un frappant cachet d'originalité,
précisément parce qu'elle ne ressemble pas à la première et

qu'on y rencontre des difficultés philologiques que ne présente
pas celle-ci « N'est-il pas vraisemblable que la tradition
orale et l'usage ecclésiastique auront plutôt tendu à uniformiser

la seconde formule, relative au vin, avec la première, qui
se rapporte au pain, qu'à les diversifier? Il résulte de là que la

plus grande probabilité historique est en faveur de la forme
dans laquelle les deux paroles de Jésus se ressemblent le

1 Rückert, o. c, 17-18.

- Par exemple M. Reuss, Histoire évangélique, p. 638-639. — Immer, Theologie

des neuen Testamentes, 1877, p. 141. — M. Pfleiderer, Das Urchristen-
thum, seine Schriften und Lehren in geschichtlichem Zusammenhang, Berlin,
1887, p. 260. 407.



458 P. LOBSTEIN

moins, c'est-à-dire en faveur de celle de Paul et de Luc {? »

Que faut-il conclure de ce débat contradictoire? C'est qu'il
est impossible de déterminer avec une sûreté et une précision
mathématiques laquelle des deux versions est préférable à

l'autre. Entre la rédaction de Marc et celle de Paul l'hésitation
est permise, et il est plus sage de suspendre son jugement
que de se payer de raisons et d'arguments qui ont une valeur
plus spécieuse que réellement probante.

Aussi bien l'incertitude qui subsiste sur ce point ne tire-telle

pas à conséquence, et il n'y a pas lieu de s'en alarmer. La

divergence entre les deux formules porte moins sur le fond de

la pensée de Jésus et sur la substance des récits que sur la

forme sous laquelle nous ont été conservées les paroles authentiques

du Christ; il ne saurait être question de contradictions
ou d'obscurités insolubles; tout au plus s'agit-il de nuances, et
l'on a pu soutenir avec raison que cette diversité même des

relations contribue à nous faciliter l'intelligence de l'ensemble
et des détails -.

Une étude attentive des faits et un examen minutieux des

paroles de Jésus le démontreront aisément.

Il

Bornons-nous d'abord à l'examen de nos textes; à l'aide des

documents dont nous avons discuté la valeur, essayons de

reconstituer historiquement l'acte et les formules de la cène.

Il ne s'agit pas encore d'en expliquer la signification intime
et la portée religieuse. Avant d'aborder cette explication,
ouvrons une enquête destinée à fixer les faits certains et les

paroles authentiques, dont nous entreprendrons plus tard de

déterminer le sens et l'intention. Cette marche nous est impo-

1 M. God KT, Commentaire sur l'évangile de saint Luc, tom. II (2 édit.),
p. 387. — M. Weiss, Biblische Theologie des neuen Testaments §85, b. Anni. 2 ;

Leben Jesu, li, 516. — Kahms, Die lutherische Dogmatik, 11 (1875), 349-350-

L'opinion de M. Reuss (Histoire évangélique, p. 639) nous paraît plus
fondée que celle de M. Bolsten, qui trouve une contradiction flagrante et
irréductible entre la rédaction de Matthieu (Marc) et celle de Paul (ouv.
cité, p. 362.)



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 459

sée par le caractère de nos recherches ; elle est à la fois plus
exacte et plus prudente, puisqu'elle part de ce qui peut être
constaté avec certitude pour s'élever à ce qui constitue l'objet
des débats critiques ou des controverses dogmatiques.

Que nous racontent nos relations touchant la cène?
Jésus prit un pain ', et en prononçant des paroles de

bénédiction ou d'action de grâces (Mat. et Marc : zùloy'was, Luc
et Paul : evyap-iaThawf) -, il le rompit et le donna aux disciples
afin qu'ils en mangeassent3. D'après le témoignage unanime
de nos textes, Jésus établit un rapport direct entre ce pain et

son corps; ce rapport, il l'exprime par ces mots communs à

toutes nos versions : « Ceci est mon corps. » La rédaction
paulinienne porte en outre une addition explicative, dont la

formule précise varie d'après les manuscrits, mais dont la

signification n'est pas douteuse : ce corps est donné, livré à la

mort pour les disciples 4. Bien que cette indication manque
dans la version transmise par Matthieu et Marc, la même idée
est manifestement sous-entendue par eux; elle est impliquée
dans l'acte même de Jésus rompant le pain et l'offrant aux
siens : les mots tò (mïp ûpwv, précédant le terme tò m«, ne font
qu'exprimer d'une manière directe et explicite la pensée que

1 Les prières eucharistiques de la ài$a.-/ji mentionnent la coupe avant
le pain (IX, 2) Cf. p 28 de l'édit critique de M. Harnack. Cf. Luc XXII, 17

rapproché de 20. Sur cette répétition voy. M. Holtzmann, ouv. cit. 237-238.
2 Les deux premiers synoptiques, qui emploient pour la formule relative

au pain, le terme tvloyiiaciç, se servent, a propos de la coupe, du mot

e\i-/crpitxTri<ra;, qui se trouve dans la rédaction paulinienne des paroles
concernant le pain de la cène. Les deux expressions rendent la même idée.

:iMat. :/iSeTî, yy.yïTî. — Marc : tfiyirî. — Dans les relations de Luc
et de Paul ces mots sont une interpolation provenant des récits de
Matthieu et de Marc. L'ordre de Jésus était impliqué dans l'acte de rompre le
pain et de présenter le morceau. (M. Godet, 1 Corinth. II, 164.)

1 La leçon de Luc XXII, 19 tò v-rvtp ûptôv StSóftevov est garantie par les

meilleurs manuscrits et elle n'a jamais été contestée par les critiques
autorisés. Au contraire, le texte de la première aux Corinthiens, XI, 24, doit
être rétabli d'après la leçon alex. : tò m« tò ìittìo ûjtwv ; les variantes
x),wfiivov, StSàfiîvo«, 6p\mr6p.evoy, sont des interpolations et des gloses
destinées a atténuer ce qu'il y a de rude et d'abrupt dans le texte authentique.



460 P. LOBSTEIN

Matthieu et Marc traduisent à leur tour dans la formule relative
à la coupe : « Ceci est mon sang, le sang de l'alliance, lequel
est versé pour plusieurs. » La divergence enlre les relations
de Marc (Mat.) et de Paul (Luc) n'existe donc qu'à la surface;
l'une et l'autre s'accordent sur le fond essentiel des choses :

« Ceci est mon corps, » dit Jésus, en distribuant le pain aux
assistants, et il leur donne à entendre que sa mort aura lieu

pour eux, à leur profit et dans leur intérêt '.
Plus importante est une dernière différence entre la double

version des paroles qui se rapportent au pain de la cène.
k Faites cela en souvenir de moi, » dit Jésus d'après la relation
concordante de Paul et de Luc. Ces mots manquent dans
Matthieu et dans Marc. Le silence des deux premiers évangiles

suppose-t-il une conception différente de celle qu'indiquent
Paul et son disciple? L'institution proprement dite d'un rite
permanent, clairement énoncée par la première aux Corinthiens

et par le troisième évangile, est-elle ignorée ou peut-
être même exclue par Marc et Matthieu Question capitale, que
nous ne pouvons qu'indiquer ici, puisque les éléments d'une
solution nous font encore défaut et ne nous seront fournis que
par nos recherches ultérieures 3.

Le second acte de la cène, concernant la coupe que Jésus fit
passer parmi ses disciples, est présenté un peu différemment

par nos textes.

D'après Matthieu (XXVI, 26) et Marc (XIV, 22), la distribution

du pain eut lieu pendant le repas, Io-Sióvtmv «jt«v ; les deux

premiers évangiles gardent le silence sur le moment où la coupe
circula, mais d'après le contexte il semble qu'aucun intervalle
ne sépara les deux actes3. Paul et Luc ne précisent pas le
moment où Jésus rompit et offrit le pain, mais ils racontent
explicitement que la distribution de la coupe eut lieu c< après

1 Sur l'interprétation divergente de M. Weizsäcker, voir )e3 observations
présentées plus loin.

' Voir plus bas, § VII.
1 Cependant, dans Marc et Mat-, le second acte est précédé d'une

action de grâces nouvelle, en sorte qu'il ne forme plus non plus la simple
continuation du premier : Mat. XXVI, 27 Marc XIV, 23 : ev-/_apitTT-haa;.

Cf. M. Monnier, Encyclopédie des sciences religieuses, I, 777.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 461

qu'on eut soupe d. » Comme les mots ptsrà tò hmvUam ne se

rapportent qu'au second acte de la cène, il est clair que, d'après
la version paulinienne, il s'écoula entre les deux actes un

temps plus ou moins long. Bien que cette disjonction des deux
moments soit contraire à notre tradition actuelle et choque
les idées reçues sur une cérémonie dont l'unité est consacrée
à la fois par le dogme et par la pratique, la relation de l'apôtre

et de son élève est historiquement la plus vraisemblable.
Quoi de plus naturel que l'insistance avec laquelle le Maître,
dominé par le sentiment de sa mort prochaine et par le désir
d'initier les siens à la signification de son sacrifice, essaya de

traduire, au début comme à la fin du dernier repas, la pensée

qui remplissait son esprit et son cœur? La répétition immédiate
du même enseignement exprimée de deux manières différentes,
n'a-t-elle pas moins de vraisemblance psychologique et morale

que la reprise plus solennelle et plus impressive de ce qui,
indiqué au commencement de l'émouvante soirée, formait la

constante préoccupation et l'inspiration suprême des entretiens
de Jésus, de ses avertissements, de ses consolations et de ses

promesses 2?

Les paroles relatives à la coupe présentent des divergences
plus sensibles que celles qui se rapportent au pain. Sur ce

point, comme sur le précédent, Matthieu et Marc reproduisent
une version commune, tandis que Paul et Luc marchent en

général d'accord.
L'invitation formelle de Jésus aux disciples : « Buvez-en

tous! » ne se trouve que dans Matthieu (XXVI, 27), mais Marc

(XIV, 23) ajoute, après avoir rapporté les paroles du

Seigneur : « Et ils en burent tous. » Cette injonction, à laquelle

1 L'identité des deux formules est complète : womiraç psrà tò Sstmirierat

(Luc XXII, 20; 1 Cor. XI, 25).
* Rückert. o. c. 70-121. —Comp, aussi les observations que M. Beyschlag

(Leben Jesu I,1 385-386) oppose a M. Weiss qui soutient l'opinion traditionnelle

(Leben Jesu II, 515-516). Keim pense comme M. Weiss. (Cf. Geschichte

Jesu von Nazara III, 268-269.) M. Godet estime que la version des deux
premiers évangiles n'exclut pas celle de Luc et de Paul, et il est certain
que le silence de ceux-là n'équivaut nullement à un démenti infligé à

ceux-ci. (Cf. M. Godet, Lue II, 366; 1 Cor., II, 168)



462 P. LOBSTEIN

obéirent les disciples, manque dans la version paulinienne
(Luc XXII, 20^ 1 Cor. XI, 25), où elle est d'ailleurs positivement

sous-entendue. La polémique antiromaine de nos
réformateurs a invoqué avec raison le verset de Matthieu et de

Marc pour condamner la pratique de l'Eglise catholique
interdisant le calice aux laïques.

Etudions tour à tour les principaux membres de la formule
touchant la coupe.

Tous nos textes s'accordent à établir un rapport entre le vin
offert par Jésus aux disciples et le sang qu'allait répandre le

Sauveur pour cimenter une alliance nouvelle, succédant à celle

que Jaheveh avait conclue avec son peuple. Cette notion,
commune à nos quatre rédactions des paroles de Jésus, est exprimée

diversement par le double document qui est à la base de

ces quatre rédactions.
« Ceci est mon sang, (le sang) de l'alliance, lequel est versé

pour plusieurs, » telle est la formule identique de Matthieu et

de Marc. L'alliance, dont il est question ici, ne saurait être
l'ancienne alliance, dont Moïse fut le médiateur entre l'Eternel
et Israel; c'est l'alliance nouvelle, annoncée déjà par le

prophète Jérémie (XXXI, 31-34) et à laquelle Jésus fait allusion.
Aussi l'épithète nouvelle (xtuvife) qu'un grand nombre de

manuscrits ajoutent au terme alliance, est-elle une explication
aussi légitime que superflue du substantif StaS-fec '. L'addition
de Matthieu, versé pour la rémission des péchés, loin d'atténuer
la pensée de Jésus, la traduit et l'explique avec une incontestable

fidélité. « Car tous les lecteurs, tous les chrétiens, lors

1 L'hypothèse de M. Hülsten d'après laquelle Matthieu aurait retranché

à dessein ce terme nouvelle pour effacer toute trace d'opposition entre
l'ancienne et la nouvelle alliance, repose sur des prémisses théologiques
et historiques qui me semblent inadmissibles : Matthieu ne professe
nullement un judéochristianisme étroit et hostile à Paul ; d'autre part, le

texte assurément original de Marc réduit à néant la conjecture de

M. Hülsten. (Voy. M. Godet, Comm. sur laprem. aux Corinth. II, 169-170.)

— M. Pfleiderer, au contraire, explique l'addition de l'épithète nouvelle

par l'influence du paulinisme ; il reconnaît d'ailleurs la légitimité de cette

interprétation, qu'il trouve conforme à l'intention de Jésus. (Das Urchris-
tenthum, p. 260. 407.)



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 463

même que cette addition n'y serait pas, comprendraient que le
but ou l'effet de l'effusion du sang de Christ ne peut être cherché

que dans la sphère religieuse et éthique (comp. Mat. XX,
28) '. » Ce sang a été versé pour plusieurs, pour beaucoup,
c'est-à-dire pour les croyants, pour les membres du royaume
de Dieu 2. Les controverses auxquels ces mots donnèrent lieu
entre les luthériens et les réformés prêtent à Jésus une idée
entièrement étrangère à son esprit : l'antithèse de l'universalisme
du salut, enseigné par l'orthodoxie luthérienne, et du particularisme

de la grâce, soutenu par le calvinisme doctrinaire, n'est
ni affirmée, ni combattue par le Seigneur. Celui-ci se borne à

faire entrevoir à ses disciples que les effets salutaires de sa

mort s'étendront bien au delà du cercle des douze groupés
autour de lui ; mais toute réflexion dogmatique sur le nombre
de ceux qui recueilleront le fruit de son sacrifice est absolument

exclue par la situation historique qui nous donne la clef
des paroles de Jésus.

La rédaction paulinienne de la formule relative à la coupe
ne diffère pas, quant au fond de la pensée, de celle des deux

premiers synoptiques : Cette coupe est la nouvelle alliance dans

mon sang. A ces mots, identiques chez Paul et chez Luc,
l'évangéliste ajoute la détermination : celui qui est versé pour
vous (tò ùnèp ùLuwv Ix^uvófis-jov) qui rapproche sa formule de celle
de Matthieu et de Marc 3. — La version paulinienne est philo-
logiquement plus difficile que la formule de Marc et de

Matthieu ; mais quelle que soit la construction grammaticale qu'on
adopte l, la pensée exprimée chez Luc et Paul est la même que

1 M. Reuss. Histoire évangélique, p. 639.
s Mat. XXVI, 28 : rr-pi ttoaawv, Marc XIV, 24 : vnèp naXkii-j. — Les deux

prépositions sont synonymes.
3 Luc individualise davantage en substituant à la iormule plus générale

de Maremoto* beaucoup, les mots pour vous qui se rapportent directement
aux disciples. On se tromperait en cherchant dans cette variante une
intention dogmatique de l'auteur.

* Une double construction est possible. On peut rattacher in tw iuû
«'è/KTt (Luc : lv t<û ûpaxi fiou) au verbe èan ou au substantif Sta8-/ix». La

seconde manière, défendue par MM. Heinrici, Hülsten, Godet, me semble

préférable.



464 P. LOBSTEIN

celle qui est traduite, avec une légèse variante, par les deux

premiers synoptiques : « Ceci est mon sang, le sang de

l'alliance. » De part et d'autre, le sang de Christ est présenté
comme le fondement sur lequel repose l'alliance conclue entre
Dieu et les croyants : idée riche et profonde, dont il importera
de pénétrer le sens et de bien mesurer la portée.

Le texte de la première épître aux Corinthiens renferme une
dernière phrase qui ne se trouve dans aucune des versions

parallèles : « Faites cela, à chaque fois que vous buvez *, en

mémoire de moi. »L'institution d'un rite, énoncé aussi par Luc
dans les paroles relatives au pain de la cène, est réitérée ici
par Paul. Elle n'est indiquée explicitement ni par Matthieu ni

par Marc. — Ces deux évangélistes, en revanche, ajoutent une

parole qui, sous une forme légèrement modifiée, se retrouve
chez Luc immédiatement avant la formule d'institution de la
cène : « En vérité, je vous dis que je ne boirai plus jamais du

fruit de la vigne, jusqu'au jour où j'en boirai du nouveau dans

le royaume de Dieu 2. » Cette Pâque glorieuse, célébrée par le

Seigneur avec les siens dans le royaume messianique à venir,
est trop en harmonie avec la perspective eschatologique de

Jésus, pour qu'il soit permis de spiritualiser la promessse que
le Maître laisse à ses disciples et qui sera pour eux tout
ensemble une parole d'adieu et un gage de revoir.

Les lecteurs qui ont eu la patience de suivre les détails
nécessairement minutieux de notre discussion exégétique et criti-

1 Cette proposition ôaàxiç làv ttîvvjts ne saurait s'appliquer à chaque

repas, mais doit être entendue de la célébration d'un rite institué par le
Christ (cf. vers. 26 et 22). L'expression très indéterminée, dit excellemment
M- Godet, fait comprendre que cette cérémonie n'est pas liée k un jour
fixe de l'année, comme le repas pascal, mais qu'elle est remise désormais
à la liberté de l'Eglise. (Commentaire, II, 172.)

2 Marc XIV, 25. — Cf. Mat. XXII, 29 : « avec vous dans le royaume de

mon Père. » — Luc XXII, 18 : « Car je vous dis que je ne boirai plus du
fruit de la vigne, jusqu'à ce que le royaume de Dieu vienne. » Cette dernière
version, qui généralise et spiritualise la pensée de Jésus exprimée dans
Marc et Matthieu, semble l'écho d'une époque plus récente que celle des

deux premiers synoptiques. Ceux-ci ont donné à la parole du Christ une

place mieux appropriée à la situation historique et au contexte que
l'endroit déterminé par Luc.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 465

que, auront pu se convaincre de l'accord essentiel qui règne
entre nos deux couples de documents. Les faits sont retracés
avec la précision et la sûreté qu'on peut raisonnablement exiger

en pareille matière ; les paroles de Jésus, en dépit des
variantes et des additions de l'une ou de l'autre rédaction,
présentent un sens qui se retrouve identique dans chacune de nos
sources. Quelques traits généraux et concordants se dégagent
de la comparaison à laquelle nous avons soumis les témoignages

de nos écrivains sacrés. Les paroles et les actes de Jésus

empruntent une lumière nouvelle à la situation historique d'où
ils jaillissent. La mort imminente du Fils de l'homme, le caractère

salutaire de cette mort qui aura lieu pour le bien de

plusieurs, de ses disciples en particulier, le rapport vaguement
indiqué entre la Pâque d'Israël et le repas suprême qui s'achève,
le rapprochement plus clairement exprimé entre le sang qui
scella l'ancienne alliance et le sang qui doit inaugurer une
alliance nouvelle, quelle série de problèmes renfermés dans les

textes dont nous n'avons encore examiné que la surface La

critique comparée de nos relations parallèles nous met en
présence de questions nouvelles qu'il importe de résoudre, et

elle nous ouvre des points de vue sur lesquels l'exégèse et

l'histoire sont appelées à répandre une plus vive clarté. Il n'y
a donc pas lieu de regretter le travail d'enquête patiente et
de scrupuleuse analyse auquel nous venons de nous livrer. Le

dépouillement préalable des documents, la notation exacte et

précise des renseignements qu'ils nous fournissent, l'appréciation

juste et indépendante de la créance qu'ils méritent, sont
une tâche à laquelle l'historien ne saurait se soustraire. L'intérêt

qui inspire et domine de pareilles recherches ne se mesure

pas à l'attrait du chemin qu'on parcourt, mais à l'importance
du but qu'on poursuit. Nous semblions parfois, dans les pages
qui précèdent, faire oeuvre de grammairien et nous complaire
dans des discusssions en apparence subtiles et pédantes; mais

sous les mots dont il a fallu définir le sens, dans les textes
dont nous avons pesé les variantes, nous pressentons dès

maintenant la gravité des plus grands problèmes de l'histoire
religieuse. — Il ne suffit pas de reconstituer matériellement

théol. et phil. 1888. 30



466 P. LOBSTEIN

les faits certains et les paroles authentiques de la cène primitive,

il faut essayer de comprendre les uns et les autres.

III

A cet effet, il convient de ne pas se borner à l'étude des

seules paroles de Jésus ' ; il faut envisager aussi et surtout
l'acte dont ces paroles sont le commentaire ; ce n'est qu'en les

saisissant dans leur étroite connexion et dans leur vivante et

profonde unité qu'on pourra atteindre et exprimer la pensée
du Christ au seuil de sa passion.

L'acte auquel le Maître a recours pour faire sur l'esprit de ses

disciples une vive et durable impression est un acte symbolique,
dont la signification nous est clairement indiquée par les paroles

qui l'accompagnent. Tout le monde sait que le langage symbolique

est celui qu'affectionne l'esprit oriental, qui, pour rendre
le symbole plus intelligible et plus impressif, le traduit en acte
et le met en scène. Le culte, chez tous les peuples, ne renfer-
ine-t-il pas un grand nombre d'éléments, représentation
concrète d'une pensée qui s'est cristallisée peu à peu dans des

formes liturgiques et qui a passé à l'état de rite et de tradition

Le sacrifice, qu'est-il autre chose qu'une prière, action de

grâce, invocation divine, confession des péchés, langage
religieux qui rencontre son expression frappante et universellement

accessible dans le don offertala divinité? La religion
d'Israël connut, elle aussi, et pratiqua un grand nombre de

cérémonies dont le caractère est essentiellement symbolique 2.

1 Un ouvrage récent, l'un des plus insupportables qui aient été
composés sur la matière, a le mérite de montrer à quelles excentricités peut
aboutir l'interprétation qui arrache les paroles de Jésus à la situation
historique qui les encadre et les explique. M. Philii-ps, toûto Ioti tò trwftà

[to-j, vier Abhandlungen über die Worte des Herrn : « Das ist mein Leib. »

Gütersloh, 1885. L'auteur a d'ailleurs eu l'idée aussi neuve qu'heureuse
d'agrémenter les discussions arides et prétentieuses de son ouvrage en

appliquant les formules de l'algèbre à l'étude du dogme. Les équations
qu'il obtient par ce procédé (p. 152-159) sont d'une bizarrerie si
amusante qu'une trouvaille semblable doit lui faire pardonner bien des
insanités.

* M. Bastide, étude citée, p. 396.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 467

Outre les usages permanents ou périodiques, consacrés par la
coutume religieuse et maintenus par le soin jaloux de la caste

sacerdotale, l'Ancien Testament mentionne fréquemment des

symboles d'une nature très différente. Suggérés par les
besoins du moment, improvisés par l'inspiration immédiate d'un
prophète, destinés à servir de confirmation à une promesse
antérieure, d'illustration à une leçon religieuse ou morale,
d'explication à une vérité ou à un message importants, ces

actes symboliques ont un caractère spontané et une portée
toute personnelle : leur but est d'appeler l'attention, d'atteindre
l'esprit, de frapper la conscience, de graver dans la mémoire
ou dans le cœur une parole qui, à l'état de pensée abstraite,
n'eût pas produit l'effet attendu ou recherché par l'orateur.
« A cette époque, Jéroboam quitta Jérusalem, et le prophète
Ahija de Silo le rencontra en route, et celui-ci était couvert
d'un manteau neuf, et ils se trouvèrent seuls dans la campagne
à eux deux. Et Ahija saisit le manteau neuf qu'il portait, et le

déchira en douze pièces, et dit à Jéroboam : Prends dix pièces

pour toi, car ainsi dit l'Eternel : Voici, j'arrache le royaume de

la main de Salomon, et je te donne à toi dix des tribus. Mais
la seule tribu qui reste sera pour lui. » (1 Bois XI, 29-32 '). —
« Or pendant que le roi d'Israël et Josaphat, le roi de Juda,
étaient assis chacun sur son siège, revêtus de leurs costumes,
sur la place à l'entrée de la porte de Samarie, et que tous les

prophètes prophétisaient devant eux, Tsidkija, fils de Kénahana,
se fit des cornes de fer et dit : Voici ce que dit l'Eternel : Avec
cela tu écraseras les Araméens jusqu'à les achever Et tous les

prophètes prophétisaient de même en disant : Marche contre
Bamoth, en Giléad, et triomphe l'Eternel la livrera au roi »

(1 Bois XXII, 10-12). — « Et Elisée étant tombé malade de la

maladie dont il devait mourir, Joas, le roi d'Israël, vint le voir
et pleura sur lui en s'écriant : Mon père, mon père Char et

cavalerie d'Israël! Et Elisée lui dit : Prends un arc et des flè-

1 Comp. 1 Sam. XV, 27-28: Et Samuel s'étant détourné pour partir,
Saul lui prit le pan de son manteau, qui fut arraché. Alors Samuel lui
dit: l'Eternel t'arrache aujourd'hui la royauté d'Israël, et il la donne à

quelqu'un d'autre qui vaut mieux que toi.



468 P. LOBSTEIN

ches 1 Et il prit un arc et des flèches. Puis il dit au roi d'Israël :

Mets ta main sur l'arc! Et quand il l'eut fait, Elisée posa sa

main sur la main du roi, et lui dit : Ouvre la fenêtre vers
l'orient Et quand il l'eut ouverte, Elisée lui dit : Tire, et il
tira. Puis Elisée dit : Une flèche de victoire à l'Eternel Une
flèche de victoire contre Aram Tu battras les Araméens à

Aphek jusqu'à les exterminer : Ensuite il dit : Prends les
flèches Et quand il les eut prises, Elisée dit au roi d'Israël :

Frappe contre terre Et il frappa trois fois, et s'arrêta. Alors
l'homme de Dieu se fâcha contre lui et lui dit : Il fallait frapper
cinq ou six fois ; alors tu aurais battu les Araméens jusqu'à les

exterminer, maintenant tu les battras trois fois. » (2 Bois XIII,
14-19). — « Dans le temps où Tartan... vint contre Asçod,
l'assiégea et la prit... l'Eternel parla par le ministère d'Esaïe, fils
d'Amôç, en lui disant : Va délier le cilice de dessus tes reins,
et ôte tes souliers de tes pieds. Et il le fit, et marcha nu et
déchaussé. Alors l'Eternel dit: De même que mon serviteur
Esaïe marche nu et déchaussé, en guise de signe et de présage

pour trois ans, contre l'Egypte et l'Ethiopie, de même le roi
d'Assyrie emmènera les prisonniers de l'Egypte et les captifs
d'Ethiopie, jeunes et vieux, nus et déchaussés... à la honte de

l'Egypte, y, (Esaïe XX, 1-4. Comp. Esaïe VIII, 1-4; Jér. XIX, 1

suiv. ; XXVII-XXVIII ; XXV, 15 suiv.; XVIII, 1-10 ; XXXII, 6

suiv. ; XLIII, 8-13; XIII, 1 suiv. ; Osée, I-III; Ezéchiel IV, 1. 4,
9 ; V, 1-4; VI, U suiv.; XII, 1 suiv.) L Chacun des actes
symboliques dont nous avons retracé le cours forme un tableau
vivant et parlant, une parabole mise en action sous les yeux
de ceux auxquels s'adresse le prophète, appropriant son

enseignement et ses symboles à la compréhension de l'auditeur
et à la situation historique qui détermine le message prophétique.

Le procédé varie infiniment dans ses applications, mais
le principe qui l'inspire et le domine se rencontre identique
sous ces formes multiples : le plus souvent le prophète saisit

1 (Ehler, Theologie des Alten Testamentes ' (1874), li, 189-190. - Herm.

Schultz, Alttestamentliche Theologie '¦ (1878), (p. 226-227, 229). — Reuss, La
Bible, Ancien Testament, II, 1, 22; Reus«, Geschichte der Heiligen Schriften

Alten Testamentes, § 223, 310, 337. — Rückert, op. cit. p. 110-115.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 469

l'attention de ses témoins ou de ses interlocuteurs en les
faisant assister sans exorde et sans préparations oratoires à la
représentation symbolique, dont il leur donne ensuite le
commentaire ; le troisième texte transcrit plus haut est un exemple

assez isolé d'un acte allégorique accompli par un autre sur
l'ordre du prophète, et non par le prophète directement '

; le

second texte qui met en présence les rois d'Israël et de Juda

et les prophètes de Samarie, offre un intérêt particulier en ce

sens que les paroles prononcées par Tsidkija, pour expliquer
le symbolisme de sa prédiction, sont elles-mêmes empreintes
d'un caractère métaphorique -. Enfin parmi les exemples que
renferment les écrits des prophètes plus récents, il est un certain

nombre de récits allégoriques, qu'on aurait tort de prendre
pour des faits réels; l'allégorie, autrefois mimée pour ainsi dire
et rendue sensible par le geste et la mise en scène, finit par
être un simple artifice de composition littéraire; il n'en est pas
moins vrai que, même sous le voile transparent de ces formes

poétiques ou oratoires plus raffinées, l'ancienne tradition
persiste : réalité ou fiction, l'acte symbolique doit servir de

représentation concrète et vivante à la pensée et à la parole du

prophète.

Les exemples analogues que présente le Nouveau Testament
ne sont pas très nombreux, et quelques-uns d'entre eux ne

peuvent être invoqués que sous bénéfice d'inventaire, soit

parce qu'ils appartiennent à la sphère des locutions populaires
et proverbiales, soit parce qu'ils sont en général d'une historicité

douteuse. Dans la première catégorie de textes rentrent
l'instruction missionnaire de Jésus à ses disciples (Mat. X, 14 et

parai. : Si l'on ne vous accueille pas, et qu'on n'écoute pas vos

paroles, alors sortez de cette maison et de cette ville, et secouez

' M. Reuss, Ancien Testament, Ve partie (Histoire des Israélites), 1877,

p. 542.
* « Avec cela (avec ces cornes) tu écraseras les Araméens jusqu'à les

achever! » Il va sans dire que le prophète n'annonce pas au roi la défaite
des ennemis au moyen des cornes qu'il lui montre et dont il aurait fait
des armes offensives; le terme de comparaison est l'idée de l'attaque
idée rendue sensible par la représentation figurée du prophète.



470 P. LOBSTEIN

la poussière de vos pieds1), et la protestation de Pilate se

lavant publiquement les mains et disant à la foule : « Je ne suis

pas responsable de ce sang, c'est à vous à y regarder. » (Mat.

XXVII, 24; comp. Deut. XXI, 6-9.) L'histoire du figuier maudit
et desséché n'est probablement qu'une parabole mal comprise
et changée en un fait matériel, analogue à la parabole du figuier
stérile (Marc XI, 12-14; Mat. XXI, 18-20)2.—Le quatrième évangile

attribue à Jésus deux actes symboliques qui rappellent ceux

que nous avons rencontrés dans l'Ancien Testament. Pour enseigner

à ses disciples l'humilité et le dévouemement au prochain,
il leur lave les pieds et cet abaissement inspiré par la charité est

proposé par le Seigneur en exemple à tous ses croyants. (Jean

XIII, 1 suiv., surtout 12-16.) Pour figurer d'une manière
sensible et vivante la communication de l'esprit saint aux apôtres,
et la mission spirituelle qu'il leur confie, le Bessuscité souffle

sur eux et leur dit : « Becevez l'esprit saint. Si vous remettez
à quelqu'un les péchés, ils lui seront remis; si vous les retenez
à quelqu'un, ils lui seront retenus. » (Jean XX, 21-23.) Enfin le
livre des Actes raconte une scène qui offre la plus frappante
analogie avec les actes symboliques des prophètes de
l'ancienne alliance. « Nous arrivâmes à Cesaree, où nous nous
rendîmes dans la maison de l'évangéliste Philippe... Comme

1 « Par cet acte symbolique ils se déchargent de toute solidarité
ultérieure avec la population de cette ville » M. Godet, ad- Luc IX, 5. — Cf.
M. Reuss, Histoire évangélique, p. 358-359. — Le livre des Actes (XIII, 51 ;

XVIII. 6.)
2 « C'est sans doute ce que Ime a pensé et ce qui lui a fait omettre ce

récit qu'il a cependant trouvé dans Marc. » (Voir Luc X111, 6-9.) M. Sabatier,

Encyclopédie des sciences religieuses, VII, 383. Cf. M. Weizsäcker,
Untersuchungen über die evangelische Geschichte, 1864, p. 548.— M. Reuss
n'ose pas conclure (Histoire évangélique,}). 557-558). Cf. les fines observations

de Strauss (Leben Jesu, li, 235), rappelées par M. Holtzmann, Die
synoptischen Evangelien, ihr Ursprung und geschichtlicher Charakter, 1863,

p. 499. — Keim, Geschichte Jesu, III, 120-127 (renferme quelques assertions
hasardées ou erronées, que lui ont inspirées ses préventions injustes contre

le second évangile). — M. Weiss maintient l'historicité du miracle
et y voit un acte symbolique absolument conforme à l'esprit et à la
manière des anciens prophètes (Leben Jesu, li, 451, 457-460). — M. Bastide,
article cité, p. 395.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 471

nous y restâmes plusieurs jours, il survint de Judée un certain

prophète nommé Agabus, lequel, étant venu chez nous,
prit la ceinture de Paul et se lia les pieds et les mains, en
disant : « Voici ce que dit l'Esprit saint: l'homme auquel appar-
» tient cette ceinture, les Juifs le lieront ainsi à Jérusalem et
le livreront aux païens. » (Act. XXI, 8-11.)

Quand même il serait certain que l'un ou l'autre des exemples

tirés du Nouveau Testament ne correspondît point à un
fait réel, les textes cités sont pleinement suffisants pour établir

que dans les premiers temps de l'ère chrétienne le milieu
spirituel et, si j'ose ainsi parler, l'atmosphère ambiante étaient
encore favorables à l'éclosion et au développement des formes

symboliques et des allégories en action pratiquées par les

anciens prophètes. Tous les passages dont il s'agit supposent la

faculté d'appliquer et de comprendre ce genre d'enseignement

par les yeux, ces « leçons de choses » que l'Orient a connues
et cultivées bien des siècles avant nos pédagogues modernes.
Enfin il n'y a aucune témérité à affirmer que la méthode
d'enseignement et d'éducation religieuse de Jésus est parfaitement
en harmonie avec un procédé qui empruntait aux faits les

plus simples de la vie journalière, aux scènes de la nature et
de l'histoire, les images et les symboles des vérités les plus
hautes et les plus fécondes. Entre les actes symboliques
accomplis par les prophètes et les paraboles racontées par Jésus,

l'affinité est aussi manifeste que profonde.
Il me semble que l'enseignement et la pratique des

prophètes répandent une vive lumière sur la forme dont Jésus a

revêtu sa pensée en prenant son dernier repas avec ses disciples

L S'il est vrai que la conscience religieuse du Maître s'est

nourrie de la substance la plus intime et la plus forte des

révélations prophétiques, si son langage simple et populaire,
vivant et pittoresque, porte souvent le reflet de la parole

1 C'est surtout Rückert qui a eu le mérite de relever l'importance de

l'acte symbolique qui, selon lui, forme le centre de la cène. Das Abendmahl,

1856, p. 110-123. Voy. aussi M. Lipsius, Lehrbuch der evangelisch-protestantischen

Dogmatik, §850; Theologischer Jahresbericht, t- II, p. 294 ;

t. VI, p. 379.



472 P. LOBSTEIN

d'Esaïe ou de Jérémie, ne sommes-nous pas autorisés à chercher

de ce côté les éléments constitutifs qui fournirent à

Jésus le moule dans lequel il jeta la matière de ses expériences
et de sa pensée? Serait-ce amoindrir l'originalité de Jésus que
de trouver une analogie entre les actes symboliques des

prophètes et la suprême et saisissante leçon que le Seigneur voulut

transmettre à ses disciples en la traduisant sous la forme
concrète d'une réalité sensible et présente? En signalant cette

parenté entre ce qu'il est permis peut-être d'appeler les
procédés ou la méthode d'enseignement de Jésus et celle des

prophètes, je n'affirme rien encore sur le contenu et le fond de

cet enseignement ; il ne s'agit que de la forme, des éléments

extérieurs, du cadre dans lequel Jésus renferma les pensées
et les sentiments dont il légua aux siens, à l'heure solennelle
de la séparation terrestre, la dernière et inoubliable expression.

Inoubliable, en effet, car quelles que fussent à ce moment les

dispositions des disciples, leur inintelligence ou leur trouble,
leurs craintes, leurs espérances ou leurs tristesses, l'acte dont
ils furent les témoins dut se graver en traits ineffaçables dans

leur mémoire et dans leur cœur. Cet acte fut, suivant l'énergique

expression de Mélanchton, une pictura verbi, destinée à

leur faire comprendre la proximité imminente de sa mort et le

fruit salutaire qu'ils recueilleraient de son sacrifice1.
Car telle est bien l'intention qui inspira au Maître la parabole

en action2 qu'il proposa à ses apôtres en rompant le pain
et en distribuant la coupe, telle est la signification primitive
qui se dégage de la situation historique à laquelle nous initient
nos textes.

Cela revient à dire que, pour atteindre et pour rendre avec

précision la pensée de Jésus, il faut que les formules relatives

au pain et au vin de la cène soient rapprochées de l'acte tout

1 Apol- VII, 5: sicut verbum incurrit in aures ut feriat corda, ita ritus
ipse incurrit in oculos ut moveat corda.

* M. Weizsaeckeh, Untersuchungen über die evangelische Geschichte, p. 559

— Keim, Geschichte Jesu, 111, 271-272. — M. Weiss, Leben Jesu, II, 515.— M.

Weizsaecker, Das apostolische Zeitalter der christlichen Kirche, 1886, p. 598.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 473

entier qui donne au dernier repas du Seigneur son cachet

unique et indélébile. Si nous arrivons à saisir la concordance
qui règne entre l'acte et les paroles de Jésus, le résultat de

notre double recherche présentera un degré de certitude
historique propre à satisfaire les exigences les plus
sévères.

Que le lecteur veuille bien se reporter au sens général que
nous avons démêlé dans les paroles prononcées par le Maître
au moment de l'acte eucharistique'. Ce sens, encore indécis
et flottant, a cependant pu être fixé dans une certaine mesure,
puisque les textes de nos deux documents originaux (Paul et
Marc), loin de s'exclure ou de se contredire, s'expliquent, se

complètent et sont d'accord sur le fond essentiel de la pensée
de Jésus. « Ceci est mon corps, » dit Jésus, en rompant le pain
qu'il distribue à ses disciples ; « cette coupe est la nouvelle
alliance dans mon sang versé pour vous, » leur dit-il en
faisant circuler la coupe. Ces deux formules, replacées dans leur
cadre historique, donnent à entendre l'une et l'autre que la
mort de Jésus est proche et qu'elle aura lieu dans l'intérêt et

pour le bien des disciples, ou, comme disent Marc et Matthieu,
« pour plusieurs, pour un grand nombre. »

Ce que Jésus annonce à ses disciples, il le représente en

même temps et le figure à leurs yeux, d'une manière plastique
et sous une forme sensible, dans un drame bref et saisissant,
qui comprend trois actes distincts, se répétant deux fois, à

propos du pain et de la coupe.
Le rapport que Jésus établit entre son corps et le pain de la

cène renferme une allusion directe à la mort sanglante qui
l'attend. Il ne me semble pas douteux qu'il mette en parallèle
le pain qu'il vient de rompre et le corps que la mort va briser;
les additions explicatives que plusieurs copistes ajoutent à la

rédaction paulinienne rendent bien la signification que Jésus

attacha au premier moment de l'acte eucharistique : & De

même que ce pain est rompu devant vous, ainsi mon corps
1 J'emploie provisoirement cette expression sans y attacher la moindre

signification dogmatique et en lui laissant l'acception vague et
générale qu'impliquent les passages étudiés plus haut.



474 P. LOBSTEIN

sera brisé par la main de mes ennemis1. » L'acte que Jésus

accomplit et la parole qu'il prononce ont une portée et une
destination identiques : il prépare les siens au dénouement

tragique au-devant duquel il marche avec autant de décision

que de clairvoyance.
Mais ce dénouement n'est pas une aveugle fatalité qu'il va

subir, c'est un libre sacrifice qu'il s'apprête à offrir, une
immolation de lui-même, le don de sa personne tout entière

qu'il livre à la mort voulue du Père et finalement acceptée par
Jésus. C'est ce que le Maître exprime en distribuant à ses

disciples le pain qu'il a rompu pour eux. Pour eux, pour
plusieurs, pour un grand nombre, voilà le secret de cette mort
dont il fait l'acte le plus spontané et le plus décisif de sa vie;
voilà ce qu'il donne à entendre aux siens, après avoir fait passer

sous leurs yeux la vision d'un Messie souffrant et mourant :

a De même que je vous offre et vous distribue ce pain rompu
pour vous, ainsi j'abandonnerai mon corps et je donnerai ma
vie en rançon pour plusieurs. »

a Pour plusieurs, » c'est-à-dire pour ceux qui acceptent le

1 En partant de la version paulinienne qu'il explique a l'aide des

passages 1 Cor. X, 17; XI, 27; XII, 27, M. Weizsaecker ne trouve pas dans la
formule « Ceci est mon corps pour vous » une allusion à la mort de Jésus.

« Les paroles du Christ, dit-il, rapportées par Paul et les deux premiers
évangiles, font du pain pour vous le symbole de la présence du Seigneur au
milieu des siens. Cf. Mat. XVili. 20; Jean XIV, 18 ss.,23. La seconde partie

de la cène renferme seule une allusion directe à la mort sanglante
du Christ. — Luc, cependant, en adoptant les additions explicatives dont

il a enrichi les deux formules, s'éloigne du sens primitif que Paul attache

au premier acte de l'institution ; il voit dans les deux moments de la cène,

le symbole de la mortde Jésus.» (Das apostolische Zeitalter der christlichen
Kirche, 1886, p. 598-599.) — L'ingénieuse distinction établie par M.
Weizsaecker ne me semble pas soutenable en présence du trait commun à nos

quatre relations : Jésus rompit le pain et le distribua aux disciples.
L'importance de cette notice dans l'ensemble du symbolisme de l'acte
s'évanouirait complètement si l'on admettait l'interprétation de M.Weizsaecker,

laquelle est en elle-même moins simple et moins naturelle que l'explication

rapportant les deux formules à la mort de Jésus. — Ajoutons avec
M- Pfleiderer (Das Urchristenthunt 1887, p. 260) que l'explication de M.

Weizsaecker ne tient pas suffisamment compte des mots tò ùnèp ûfxwv

qui déterminent la proposition toutó coti tò aüui pou.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 475

don offert et qui s'approprient ce que Jésus leur destine. L'acte
symbolique ne s'achève et n'épuise son contenu que par
l'obéissance à l'invitation du Seigneur : « Prenez, mangez » Le

pain que Jésus rompt pour les disciples et qu'il leur distribue,

ils doivent s'en nourrir: « De même que je vous convie
à manger de ce pain, ainsi vous êtes appelés à vous assimiler

le fruit de ma mort, les effets salutaires de ce don de moi-
même, de ce corps brisé et livré pour vous * »

Telle est la première partie de cette allégorie en action dont

j'ai essayé de décomposer el d'interpréter les trois moments,
mais qui forme une harmonieuse et vivante unité, puisque
chacun de ses éléments constitutifs n'a de vérité et de valeur

que par son intime connexion avec les deux autres2.
La seconde partie de la cène, séparée de la première par

un certain intervalle, ne fait que reproduire, en les expliquant
avec une clarté plus vive encore, les pensées qui remplissaient
la conscience de Jésus et qu'il voulait faire passer dans l'âme
de ses disciples. Il est inutile de chercher à établir un
parallélisme rigoureux entre l'acte ou la formule relative à la coupe
et l'acte ou les paroles concernant le pain. Le rapprochement
porte ici sur l'ensemble et non sur les détails. Mais dans l'un
et l'autre cas le symbolisme réside dans l'acte tout entier, et
il est aisé d'en saisir la signification.

Les paroles que prononça Jésus en faisant circuler la coupe
précisent plus nettement un point que ses précédentes
déclarations avaient laissé dans l'obscurité : la notion de la
nouvelle alliance forme ici le centre des affirmations du Christ,
qui s'explique avec plus de clarté sur le but et les effets de sa

mort prochaine. Le don de la coupe correspond à l'effusion du

sang de Jésus. C'est le double fait du don volontaire et de

l'acceptation obéissante qui constitue la seconde partie de la
1 Dans une étude très personnelle, mais dont l'originalité donne parfois

dans la bizarrerie, M. A. Thoma relève beaucoup trop exclusivement
ce dernier trait: selon lui, la sainte cène se réduit essentiellement à la
manducatio oralis, symbole de l'assimilation de l'œuvre du Seigneur par
la foi des disciples. (Das Abendmahl im Neuen Testament, Zeitschrift
unwissenschaftliche Theologie, 1876, 111, 336 suiv.)

' M. Beyschlag, Leben Jesu, II, 429-430.



476 P. LOBSTEIN

cène ; en invitant les disciples à boire de ce vin, qu'il appelle
son sang, le sang de l'alliance, le Maître ne se borne pas à

leur annoncer la proximité de sa mort, il leur donne en même

temps la clef qui leur ouvrira l'intelligence de l'acte eucharistique

tout entier. Car si les premiers témoins ne comprirent
pas immédiatement la portée de cet enseignement aussi simple

qu'émouvant, le Seigneur les avait placés en présence
d'un saisisssant et impérissable souvenir, qui devait à la fois

stimuler leur réflexion, réveiller leur conscience et gagner à

jamais leur cœur. Les paroles dont Jésus avait accompagné le

double symbole de sa mort, paroles dont les événements
mêmes formèrent le plus éloquent commentaire, servirent à

orienter les disciples et versèrent dans la nuit de leurs doutes

et de leur deuil le rayon consolant et libérateur, car l'explication

fut pour eux un affranchissement et une victoire.
Mais ce ne fut pas seulement la parole de Jésus qui fit

comprendre aux disciples l'acte symbolique par lequel Jésus avait

préfiguré sa mort prochaine. Ils trouvèrent une nouvelle et

non moins précieuse indication dans la manière dont Jésus

avait rattaché ses instructions suprêmes au repas solennel de

la fête de Pâque et aux souvenirs sacrés qu'évoquait ce grand
jour.

Cependant le rapport de la cène avec la fête de Pâque a

été contesté par de nombreux critiques. Un problème nouveau
s'ouvre dès lors à nos recherches. Jésus a-t-il rattaché au

repas pascal l'acte solennel par lequel il initia ses disciples à

l'intelligence de sa mort En leur livrant le dernier mot de

son enseignement et de son œuvre, a-t-il profité des formes
consacrées par la tradition religieuse de son peuple et dès

longtemps familières à l'esprit des douze? Y a-t-il un lien entre

l'idée religieuse de la Pâque juive et la pensée inspiratrice
de la cène chrétienne? Pour résoudre ces questions, il faut
définir nettement tous les éléments qu'elles renferment.

IV

Plusieurs points restent acquis à l'histoire et ne sauraient
être sérieusement révoqués en doute.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 477

La cène forme une partie intégrante du dernier repas que le
Maître prit avec ses disciples. Les paroles de l'apôtre Paul
sont d'une précision et d'une clarté parfaites L Le témoignage
des synoptiques confirme de la manière la plus positive la
déclaration de Paul. Le quatrième évangile, tout en passant sous
silence la célébration de la cène, nous parle du dernier repas
de Jésus avec les siens, quelques heures avant son arrestation.
La nuit dont il est question dans le verset de Paul est, en effet,
la nuit qui précéda le jour de mort de Jésus, la nuit du jeudi
au vendredi. Sur ce point, tous nos documents sont d'accord.

La divergence ou le débat porte sur la question suivante :

Le repas, pendant lequel eut lieu la sainte cène, était-il un
repas ordinaire Ou bien le Maître a-t-il célébré la Pâque avec
ses disciples, en sorte que son dernier repas fut le repas pascal

Essayons d'abord d'établir nettement les données que
renferment nos évangiles. Il nous sera facile d'en déterminer la
valeur, et de saisir l'intérêt que présente, pour notre sujet, la

solution de ce problème.
La tradition conservée par les synoptiques diffère de celle

que contient le quatrième évangile.
D'après les synoptiques, Jésus célébra avec ses disciples le

repas pascal, le 14 nisan, et il fut crucifié le 15. Mat. XXVI,
17-19 ; Marc XIV, 12-16; Luc XXII, 7-13, disent formellement
que les disciples interrogèrent le Maître au sujet de l'immolation

de l'agneau pascal, et racontent comment il les chargea
de faire les préparatifs ordonnés par la loi. Un détail qui ne se

trouve que dans le troisième évangile, atteste également le

caractère sacré de ce repas que Luc place au jour même de la

fête solennelle de la nation juive : les paroles simples et
profondes, par lesquelles Jésus ouvre l'entretien en faisant part à

ses disciples des sentiments qui remplissent son âme, ne laissent

aucun doute sur la nature du dernier repas de Jésus :

« J'ai bien vivement désiré de manger avec vous cette Pâque
avant de souffrir la mort, car je vous dis que je n'en mangerai
plus jusqu'à ce qu'elle s'accomplisse dans le royaume de Dieu.»

1 Cor. XI, 23 : i-j rjj vu/rt i-, na.pzZ&oxo.



478 P. LOBSTEIN

(Luc XXII, 15, 16.) C'est pour célébrer la fête de Pâque que
Jésus entra le soir à Jérusalem ; pendant la dernière semaine
de son activité messianique, il passait ses soirées et ses nuits
hors de la ville sainte ; s'il s'y rendit à ce moment-là, il fallait
qu'une circonstance particulièrement importante et décisive

l'y eût déterminé. Le rituel du repas pascal, tel qu'il nous est

connu par la tradition juive fixée plus tard par le Talmud,
répond à quelques-unes des particularités les plus importantes
que présente le dernier repas de Jésus. Enfin le rapprochement

de la mort du Christ et de l'immolation de l'agneau pascal

(1 Cor. V, 7) s'explique le mieux par la coïncidence du

repas pascal avec le dernier repas de Jésus. Cependant les

renseignements des synoptiques ne concordent pas avec les

indications fournies par le quatrième évangile. D'après Jean,
le dernier repas du Maître et des douze eut lieu avant la fête
de Pâque (XIII, 1). Les juifs n'entrent pas dans l'intérieur du

prétoire, dans la maison païenne, afin de ne pas se souiller et

de pouvoir manger la Pâque (XVIII, 28;. Un troisième passage

(XIX, 13-14) raconte qu'au moment où Pilate s'assit sur son

tribunal, après avoir fait conduire Jésus dehors, « c'était la

veille de Pâque et environ à l'heure de midi, » ïv Si impotu-mA

toû 7râo-^«. Comp, enfin XIX, 31. D'après le quatrième évangile,
Jésus fut crucifié le 14 nisan, jour de la préparation, en sorte

que le repas du 13 ne fut point le repas pascal célébré par les

Juifs conformément aux prescriptions légales et traditionnelles.
Aussi bien les récits de Jean XIII-XVIII ne renferment-ils
aucune allusion au rituel pascal.

La contradiction de la tradition synoptique et de la tradition
johannique ne saurait être niée et tous les tours de force de

l'harmonistique n'on fait que jeter un jour plus vif sur la

divergence chronologique de ce double récit. Je n'entrerai pas
dans la discussion détaillée delà valeur historique des relations
dont je viens de rappeler brièvement le contenu. Qu'il me suffise

de dire que l'opinion d'après laquelle Jésus mangea la

Pâque avec ses disciples la veille de sa mort, me semble

s'appuyer sur les témoignages historiques les plus sûrs et les plus
dignes de foi. Cette Pâque était-elle la Pâque légale, qui devait



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 479

être célébrée le 14 nisan *, ou bien Jésus, prévoyant l'issue
fatatale des hostilités tramées contre lui, a-t-il anticipé la
célébration du repas pascal qu'il aurait pris avec ses disciples
vingt-quatre heures avant le moment fixé par la tradition
religieuse de son peuple- Il est difficile de trancher cette question

d'une manière absolument décisive ; mais ce qui n'est

pas douteux, c'est que le dernier repas du Maître a eu lieu
selon les rites plus ou moins rigoureusement observés de la

Pâque juive.
Le rituel du repas pascal est fixé et décrit minutieusement

par le Talmud. Il est permis de supposer que Jésus et les siens
se conformèrent à l'usage consacré, sans qu'il soit possible
d'affirmer péremptoirement que le Fils de l'homme, qui se
déclarait maître du sabbat, s'asservit rigoureusement à tous les
détails du cérémonial juif.

Au début du repas, après la prière d'entrée, le père de

famille faisait circuler une coupe pleine de vin, en prononçant
quelques paroles d'invocation et de bénédiction : « Béni sois-

tu, Seigneur notre Dieu, roi du monde, qui as créé le fruit du

cep La coupe était remplie et vidée au moins quatre fois
durant le repas. Après avoir fait circuler la première coupe, le

père rappelait aux assistants la signification de la fête et expliquait

le sens du repas et des rites qui le distinguaient. Entre
le second et le troisième tour, le chef de famille prenait deux

pains azymes (gâteaux sans levain), rompait l'un des deux et

en plaçait les morceaux sur l'autre. La distribution de ce pain,
trempé dans un mets liquide (Charoset, sauce faite d'amandes,

1 C'est ce que pensent la plupart des théologiens de l'école critique.
Voir l'exposition et les preuves que donne Keim, Geschichte Jesu von Na-

zara, 111, 459-479.
2 Telle est l'opinion soutenue naguère par Rleek et qui a été récemment

défendue avec beaucoup d'habileté par M. Beyschlag, Zur johan-
neischen Frage, 1876, p. 20, 94-98 et par M. Weiss, Das Leben Jesu, Il
(1882), 489 ss., 505 ss. Cf. aussi M. Beyschlag, Das Leben Jesu, I, 365-873,

381-382. — M. Sabatier, qui admet que Jésus prit son dernier repas avec
ses disciples le 13 nisan, ajoute: « Etait-ce le repas pascal anticipé, ou
bien un souper ordinaire, c'est ce qu'il est impossible de décider s>

(Encyclopédie des sciences religieuses. Vil, 377.)



480 P. LOBSTEIN

de noix, de figues et d'autres fruits), marquait l'entrée du

repas proprement dit, dont le mets principal était l'agneau pascal.

La troisième coupe était plus spécialement appelée « la

coupe de bénédiction » (Cos haberakia; cf. 1 Cor. X, 16: tò

¦rzorhpiw vm ¦.¦j'ioyi'j.i), parce qu'elle était accompagnée de l'action
de grâces après le repas. Le chant du Hallel (Ps. CXIII-CXVIII),
précédant ou suivant la quatrième coupe, couronnait la
cérémonie. Souvent on faisait passer la coupe une cinquième fois,
et l'on chantait le grand Hallel (Ps. CXX-CXXVII ; selon d'autres

CXXXV-CXXXVII1.)
On a savamment discuté sur la correspondance exacte de

chacun des moments du repas pascal avec les actes particuliers

ou les paroles de Jésus pendant la cène. Cette discussion

nous semble passablement oiseuse. Sans doute nos récits
renferment des allusions incontestables aux rites de la Pâque

juive : la distribution du pain, la coupe de bénédiction circulant

à la fin du repas (Luc XXII, 20; 1 Cor. 11, 25 ; X, 16), le

chant des cantiques (Mat. XXVI, 30; Marc XIV, 26). Cependant

tout essai d'établir une symétrie minutieuse ou une
concordance parfaite entre les éléments du cérémonial juif et

ceux de la cène chrétienne repose sur une hypothèse inadmissible,

c'est qu'on attribue à Jésus des préoccupations d'archéologue,

des scrupules de légiste et des pédanteries de rabbin2.
Ceux-là sont assurément plus près delà vérité qui soutiennent

que l'acte eucharistique est une véritable création, inspirée
par un sentiment original et personnel de Jésus, qui se servit
des formes traditionnelles pour exprimer sa pensée avec une

1 Comp, les commentaires et les manuels d'archéologie. Lire surtout
l'exposé de Wünsche, Neue Beiträge zur Erklärung der Evangelien aus
Talmud und Midrasch, Göttingen 1878, p. 329-334, 404-405, 485-486.

* M. Weiss a noté une série de détails qui prouvent la liberté avec
laquelle Jésus rattacha la cène au repas pascal. (Das Marcusevangelium
und seine synoptischen Parallelen, Berlinl872, p. 450-451.) Cf. aussi l'étude
récente de M. Haller qui insiste sur les différences par lesquelles le

repas pascal se distingue de la cène, mais qui a le tort de nier tout rapport
entre la Pâque et le dernier repas de Jésus. (Das heilige Abendmahl und
das Passahmahl, Theologische Studien aus Wurtemberg, Vili. Jahrgang,
1887, p. 65-78.)



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 481

souveraine et royale indépendance. Telle était bien l'attitude
permanente et générale du Maître, qui n'accomplissait la loi
qu'en l'approfondissant et en la dépassant : le repas sacré de

la nouvelle alliance a été non pas une simple adaptation, mais

une véritable transformation.
Transformation opérée sans doute à l'aide des données

qu'offraient à Jésus la tradition religieuse de son peuple et, en
particulier, la fête solennelle qu'il célébrait une dernière fois
avec ses disciples.

Qu'était-ce donc que la fête de Pâque en Israël et comment la
transformation indiquée eut-elle lieu sous l'inspiration de la
conscience religieuse de Jésus?

Il n'est pas nécessaire d'entrer dans une discussion historique

et critique sur les différentes dispositions législatives que
renferme le Pentateuque touchant la célébration de la Pâque.
Comment cette fête printanière, qui avait primitivement une
signification astronomique, est-elle devenue une fête théocratique,

consacrant un grand souvenir national et religieux?
Dans quel rapport se trouve la législation pascale avec les
différents éléments dont se composent les livres que la tradition
juive et chrétienne attribue à Moïse? Comment dissiper la
confusion que nos documents, procédant de sources
différentes, font entre les événements historiques qui sont censés

avoir eu lieu la veille de la sortie d"Egypte, et les prescriptions
faites par le législateur en vue de l'avenir? Ces questions sur
lesquelles la critique historique1 est loin d'avoir dit son dernier
mot, n'affectent en rien la solution du problème qui seul
importe et nous intéresse ici : la portée religieuse de la fête de

Pâque et le lien qui rattache cette fête à la cène chrétienne.

1 On trouvera dans le commentaire de M. Dillmann sur l'Exode et le

Lévitique la discussion approfondie de ce problème de critique historique,
théologique et littéraire. Voir Kurzgefasstes exegetisches Handbuch zum
Alten Testament. XII. Lieferung : Die Bücher Exodus und Leviticus, für
die zweite Auflage nach Enobel, bearbeitet von Dillmann, Leipzig 1880,
surtout p. 101-108 — Cf. aussi les manuels d'archéologie hébraïque et de

théologie biblique de l'Ancien Testament: (Ehler, Theologie des Alten
Testamentes, § 153. 154. — M. H. Schultz, Alttestamentliche Theologie, p.
386 ss. — M. Orelli, article Passait dans la seconde édition de l'Ency-

théol. et phil. 1888. 31



482 P. LOBSTEIN

On peut discuter aussi sur le détail du cérémonial juif, sur
les rites décrits ou prescrits soit parle Pentateuque, soit par le
Talmud : la signification générale de la Pâque est d'une
incontestable clarté. Cette fête était le mémorial de la sortie

d'Egypte, de la merveilleuse délivrance accomplie par l'Eternel,
du glorieux affranchissement dont Moïse fut l'instrument choisi

par Jaheveh. L'agneau, que chaque famille devait immoler ce

jour-là et manger pendant la nuit, rappelait au peuple l'agneau
dont le sang avait aspergé les portes des maisons que voulait
épargner l'Eternel au moment où il parcourut l'Egypte et y fit
mourir tous les premiers-nés. « Et vous conserverez le souvenir

de ce jour, afin de le célébrer d'âge en âge comme une
fête de l'Eternel : c'est comme une institution perpétuelle que
vous le célébrerez... Et quand vous entrerez dans le pays que
l'Eternel vous donnera, selon sa promesse, vous observerez
cette pratique (ou ce culte, ce rite religieux), et lorsque vos
enfants vous diront : Que signifie cette pratique? vous direz :

C'est le sacrifice du passage de l'Eternel, lequel a passé devant
les maisons des enfants d'Israël en Egypte, lorsqu'il frappa les

Egyptiens et qu'il préserva nos maisons '. »

La tradition religieusement conservée de la grande
délivrance du peuple d'Israël établissait entre tous les membres
de la nation élue le lien d'une forte et profonde solidarité.
L'Israélite qui prenait part au repas pascal affirmait par sa

présence le rapport qui l'unissait à ce peuple que Jaheveh avait
mis à part, dont il avait fait sa propriété, et sur lequel il s'était

acquis des droits inaliénables par les bienfaits et les grâces

qu'il lui avait prodigués. Jour de sainte commémoration, de

joie et d'action de grâces, la Pâque était aussi une fête de

communion fraternelle: elle ravivait dans tous les cœurs le sentiment

de l'unité religieuse et nationale, créée par une souveraine

et miraculeuse intervention de Dieu lui-même.

clopédie de Herzog (t. XI). — Les lecteurs français trouveront des

renseignements suffisants dans le commentaire de M. Reuss sur le

Pentateuque, dans l'article Pâque de M. Picard (Encyclopédie des sciences

religieuses, X, 176 suiv.), dans la Théologie de l'Ancien Testament, de M. Pie-

pf.nbring, Paris, 1886, p. 46-50, 266-267.
» Ex. XII, 14, 24-27.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 483

Telle est la pensée dominante qui inspirait l'institution de la
fête de Pâque et qui en déterminait le retour périodique. L'idée
religieuse, le souvenir de la délivrance inespérée et l'expérience

du secours divin, se traduisait, dans la sphère morale,
par une communion plus étroite et plus vivante entre les
membres de cette nation, qu'un affranchissement commun
avait arrachée à une commune servitude.

Le repas, que prescrivait la loi, avait un caractère symbolique

; il groupait chaque famille autour du sanctuaire domestique,

et par l'union de chaque famille, il servait d'expression
collective au sentiment de chaque fils d'Israël, répondant aux
bienfaits de l'Eternel par le vœu solennel et la profession de

foi de Josué : « Moi et ma maison servirons l'Eternel. » (Jos-

XXIV, 15.)
C'est dire que le repas pascal était empreint de la joyeuse

gratitude que la mémoire des grâces divines réveillait naturellement

dans les cœurs. C'était un repas d'aclion de grâces,
couronné par le chant de psaumes de louange et de reconnaissance.

« Que le nom de l'Eternel soit béni, dès maintenant et
à jamais Quand Israël sortit d'Egypte, quand la maison de

Jacob s'éloigna d'un peuple barbare, Juda devint son
sanctuaire, Israël fut son domaine. La mer le vit et s'enfuit, le

Jourdain retourna en arrière, les montagnes sautèrent comme
des béliers, les collines comme des agneaux... Tremble devant
le Seigneur, ô terre! devant le Dieu de Jacob, qui change le

rocher en étang, le roc en source d'eau L'Eternel se

souvient de nous : il bénira, il bénira la maison d'Israël... Louez

l'Eternel, car il est bon, car sa miséricorde dure à toujours »

(Ps. CXIII, 2; CXIV, 1-4, 7-8; CXVIII, 29.) Ainsi chantait tout
Israël, saluant chaque année avec une gratitude nouvelle le

souvenir le plus mémorable de sa merveilleuse histoire.
Ce repas commémoratif rentrait-il dans la classe des

banquets sacrés qu'on célébrait à l'occasion d'un sacrifice? L'idée

même de sacrifice formait-elle un élément essentiel de la

notion religieuse de la Pâque L'immolation de l'agneau pascal

constituait-elle un véritable sacrifice Question difficile à

résoudre, et rendue plus compliquée encore par les préoccupa-



484 P. LOBSTEIN

tions dogmatiques qui vinrent se mêler à la discussion du
problème. Au XVIe siècle, les théologiens protestants s'élevèrent
en général avec une grande vivacité contre l'opinion de ceux qui
faisaient de la Pâque un sacrifice1 ; les théologiens catholiques,
au contraire, soutenaient, avec non moins d'ardeur, que la

Pâque présentait tous les caractères d'un sacrifice proprement dit.
C'est que, de part et d'autre, la messe formait le centre des

controverses : pour atteindre le sacrifice de la messe, l'église
protestante croyait devoir combattre le sacrifice de la Pâque, et
les arguments que présentait Borne en faveur de celui-ci étaient
dictés par le désir de justifier celui-là. Pour nous, qui nous
renfermons strictement dans notre rôle d'exégète et d'historien,
nous n'éprouvons aucun embarras à confesser que la notion
de sacrifice nous paraît inséparable de l'idée religieuse de la

Pâque. Des indices nombreux, épars dans les différentes
dispositions législatives qui concernent la fête de Pâque, nous
semblent à cet égard absolument décisifs. Si le passage capital

Exode XII, 1-13 n'appelle pas explicitement la Pâque un
sacrifice, les prescriptions que renferment les versets 5 et 10

ne peuvent se rapporter qu'à un sacrifice2. Dans l'Exode, il est

question, à deux reprises, du sacrifice de la fête de Pâque:i.
Deux passages du livre des Nombres se servent d'un terme
différent, mais expriment une idée semblable : les hommes

qui, se trouvant impurs à cause d'un mort, ne pouvaient pas
célébrer la Pâque, « sont privés de présenter au temps fixé

l'offrande de l'Eternel au milieu des enfants d'Israël. » « Si celui

qui est pur et qui n'est pas en voyage s'abstient de célébrer

1 De nos jours, Hofmann, le célèbre théologien d'Erlangen, a défendu
la thèse de nos anciens théologiens (Schriftbeweis, II, 1, 270 suiv., 2e

édition) ; ses arguments et ses conclusions ont été vivement combattus

par M. Kurtz, Geschichte des alten Bundes, II, p. 119 suiv.
2 Exode XII, 5, 10: « Ce sera un agneau sans défaut, mâle, âgé d'un

an ; vous pourrez prendre un agneau ou un chevreau... Vous n'en laisserez

rien jusqu'au matin, et, s'il en reste quelque chose au matin, vous le

brûlerez au feu. »

:l Exode XII, 27; XXXIV, 25: Le mot sébach appartient à la terminologie

du culte lévitique et désigne en général le sacrifice sanglant, sacrifice

d'animaux, mactatio.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 485

la Pâque, celui-là sera retranché de son peuple ; parce qu'il
n'a pas présenté l'offrande de l'Eternel au temps fixé, cet
homme-là portera la peine son péché '. » L'aspersion avec du

sang est un rite pratiqué dans les sacrifices, et elle est
positivement prescrite par le législateur (Ex. XII, 7). Enfin le témoignage

de Philon et de Josephe confirme les données scripturaires

et ne laisse aucun doute sur la signification religieuse de

la Pâque: l'Ancien Testament et le judaïsme postérieur la
considèrent comme un sacrifice-.

Est-il possible de préciser davantage, et de déterminer
l'espèce de sacrifice à laquelle appartenait la Pâque? L'aspersion
avec le sang de l'agneau pascal est un rite de propitiation ou

d'expiation. D'autre part, le caractère du repas qui
accompagnait la cérémonie rappelle les usages pratiqués aux sacrifices

de prospérité ou d'actions de grâces. Mais ce qui lui donnait
son cachet particulier et vraiment unique, c'est qu'il se
renfermait dans l'enceinte étroite de la famille : le repas pascal
était ,pour ainsi dire, un acte de communion domestique; la
famille y participait et s'y affirmait comme unité organique et

vivante, et en même temps comme élément intégrant de la
nation élue. Ce caractère ne s'effaça jamais ; il persista même

après la centralisation du culte à Jérusalem alors que les

pratiques lévitiques furent aussi étendues à la cérémonie pascale.
(2 Chron. XXX ; XXXV, 1-18.)

Quoi qu'il en soit, il est incontestable que Jésus, loin de s'en

tenir à ces rites et à ces pratiques, se reporta à la pensée
religieuse qui, pour tout Israélite pieux, était l'âme et la vie de la
fête de Pâque. Assurance de la protection et de la grâce
divines, promesse de délivrance et de toute-puissante miséricorde,

gage de souveraine et paternelle bonté, voilà ce
qu'attestait ce grand jour à la conscience de tout le peuple, qui
faisait remonter au moment de la sortie d'Egypte l'origine de
sa vie nationale et de son développement historique3 : corn-

1 Nomb. IX, 6-7, 13 (l'offrande Korban).
2 Cette appréciation se trouve aussi impliquée dans la parole de Paul,

' Cor. V, 7 : tò Tfxayv. r,aà-j STÛSvj.

' M. Piepenbring, Théologie de l'Ancien Testament, p. 50: La fête de Pâ-



486 P. LOBSTEIN

ment Israël oublierait-il jamais qu'il devait son existence à une
intervention directe et immédiate de l'Eternel qui arracha son

peuple à la servitude parce qu'il l'avait aimé et choisi pour en

faire sa propriété, le dépositaire de ses révélations et l'organe
de sa volonté

Qu'on se souvienne maintenant que Jésus fut toujours attentif

aux signes des temps et toujours docile aux avertissements

que lui donnait le Père, qu'on le suive saisissant dans les

événements de chaque instant la trace lumineuse et bénie d'une

sagesse infinie et d'une éternelle charité, et l'on comprendra
sans peine qu'il dut voir une dispensation providentielle dans

la coïncidence entre la fête commémorative de la grande
délivrance d'Israël et le jour où « le Fils de l'homme fut livré aux
mains des païens. » Non, ce n'était point par un concours
aveugle de circonstances fortuites que le drame messianique
arrivait à son dénouement au moment même où toute la nation
célébrait le souvenir des délivrances du Très-Haut: une intention

divine avait présidé à la marche de l'histoire et avait
décidé que le terme de la carrière terrestre du Fils de l'homme
rappellerait invariablement le jour où Dieu « appela son Fils
hors d'Egypte. » (Osée XI, 1.) Entre le passé et le présent le

rapprochement s'imposait à la conscience de Jésus, et ce
parallèle, si éloquent et si profond, glorifiait les prophètes
d'autrefois tout en faisant éclater l'incomparable supériorité de

l'heure d'aujourd'hui1. Autrefois c'était la protection divine
s'étendant sur les enfants d'Israël, alors que l'ange exterminateur

frappait les premiers-nés du pays de Pharaon; c'était la
victorieuse émancipation du peuple de Dieu : « Je suis l'Eternel,

je vous affranchirai des travaux dont vous chargent les

Egyptiens, je vous délivrerai de leur servitude et je vous
sauverai à bras étendu et par de grands jugements, je vous prendrai

pour mon peuple, je serai votre Dieu - ; » c'était l'accom-

que est la commémoration de la délivrance de l'esclavage d'Egypte et
de la fondation de la nationalité d'Israël, ainsi que de son alliance avec
Jéhova; car, d'après l'Ancien Testament, Israël ne forme une nation et
n'est le peuple de Jéhova qu'à partir de ce moment.

1 Keim, Geschichte Jesu von Nazaret, t. III. p. 277-278.
« Ex. VI, 6-7.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 487

plissement de l'antique promesse faite à Abraham et répétée à
Moïse : « Je vous ferai entrer dans le pays que j'ai juré de donner

à Abraham, à Isaac et à Jacob ; je vous le donnerai en
possession, moi l'Eternel1. » — Aujourd'hui, c'est un nouveau
jugement, jugement infiniment plus redoutable, qui se

prépare et qui va frapper la nation infortunée, sourde à la voix
de son Messie, aveugle en présence des plus merveilleuses
manifestations du royaume de Dieu! Mais aujourd'hui, c'est
aussi une nouvelle délivrance, infiniment plus extraordinaire

que la sortie d'Egypte ; c'est l'affranchissement véritable que
le Fils de l'homme est venu apporter aux siens et qu'il achèvera

lorsqu'il reparaîtra dans sa gloire; c'est le bienheureux et

triomphant accomplissement des promesses faites aux pères
et réalisées par Celui qui est plus grand que Moïse et les

prophètes, plus grand que le temple et le sabbat Saisissante

et sublime antithèse entre la Pâque de l'ancienne alliance et
la Pâque nouvelle inaugurée par Jésus ; véritable transfiguration

du passé qui se trouve à la fois aboli et accompli par le

Maître qui osait dire aux siens : «Vous avez entendu qu'il a été

dit aux anciens... Mais moi je vous dis2! »

Ce rapprochement entre la fête solennelle d'Israël et le

dernier repas de Jésus avec les siens n'est pas un simple jeu

d'esprit, je ne sais quelle figure de rhétorique, inspirée peut-
être par une typologie surannée. Sans doute, l'exégèse théologique

et la chaire chrétienne s'emparèrent des indications
fournies par l'histoire, mais ces indications elles-mêmes se

dégageaient avec une clarté parfaite etune irrésistible évidence des

derniers événements de la vie de Jésus interprétés par sa foi.
Si Jésus donna au repas pascal une signification plus haute et

plus profonde en faisant de sa personne et de son œuvre le

centre des préoccupations de ses disciples, cette transformation

ne fut pas le produit laborieux de la réflexion dogmatique
travaillant sur les rites du judaïsme, elle fut le fruit spontané

d'une intuition religieuse : ici, comme partout et toujours,
Jésus procéda par voie d'assimilation positive, s'inspirant de

1 Ex. VI, 8.
8 Mat. V, 21-22, 27-28, 31-34, 38-39, 43-44.



4»« P. LOBSTEIN

la tradition pour en tirer tout ce qui était en harmonie avec sa

conscience intime, tout ce qui pouvait à la fois la justifier et la
nourrir '.

Que conclura le dogmaticien de ces renseignements si
précieux que lui offre l'histoire? Le voici :

Ce serait faire absolument fausse route que de se livrer à une
étude de micrographie archéologique, et de calquer les caractères

de la cène chrétienne sur toutes les particularités de la

Pâque juive2. Mais on aurait également tort en ne tenant pas

compte de la filiation directe qui rattache le dernier repas de

Jésus à la cérémonie sacrée d'Israël. Pour atteindre et pour
exprimer la pensée de Jésus, il faut replacer l'acte eucharistique

dans son cadre primitif, et saisir les grandes lignes que le

parallélisme historique nous permet de dégager de l'ensemble
de la situation et des paroles du Christ. Quelques idées
maîtresses se présentent aussitôt à celui qui essaye de faire le
départ indispensable entre le fond essentiel et les détails
accessoires, entre la notion religieuse de la Pâque ancienne et les

traits analogues de l'institution de Jésus. Célébration
reconnaissante et joyeuse de la grâce de Dieu, qui accorde à son

peuple délivrance et protection ; solidarité intime et profonde
entre les membres de ce peuple affranchi et béni par l'Eternel,
tels sont les rapports qui unissent la Pâque et la cène, tels
sont les caractères communs qui les distinguent. En d'autres
termes, d'une part commémoration et action de grâces, d'autre

part communion fraternelle, voilà les deux points de vue qui
dès maintenant s'ouvrent à nous et nous enseignent au moins
deux des éléments intégrants et constitutifs du dogme de la
sainte cène.

Faut-il aller plus loin et relever un rapport direct entre
l'immolation de l'agneau pascal et la mort sanglante du Messie?

Les données positives nous manquent pour trancher péremp-

1 Lire les beaux développements de M. Sabatier, article Jésus-Christ
dans l'Encyclopédie des sciences religieuses, VU, 365-366, 387-389.

2 C'est là le défaut principal de l'explication donnée récemment par
M. Brandt, Die Einsetzungsicorte des Abendmahls, (Zeitschrift für
wissenschaftliche Theologie, 1888, p. 30-36.)



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE '189

toirement cette question. Mais ce qui reste dans l'ombre, si

l'on ne consulte que les analogies entre le repas pascal et la
cène du Seigneur, s'éclaire d'un jour nouveau dès qu'on
examine attentivement une des paroles capitales de Jésus, celle

qu'il prononça en offrant à ses disciples « la coupe de

bénédiction. » A l'idée religieuse de la fête de Pâque vient s'ajouter
ici une autre conception qu'il importe d'expliquer et de définir

: « Ceci est mon sang, le sang de l'alliance qui est répandu
pour plusieurs. »

La parole de Jésus renferme une allusion à l'alliance conclue
au Sinaï entre Jaheveh et le peuple par l'entremise de Moïse.

« Moïse vint et exposa au peuple toutes les paroles de l'Eternel

et toutes les ordonnances, et le peuple répondit tout d'une
voix et dit : Tout ce que Jaheveh a dit et ordonné, nous le

ferons. Alors Moïse écrivit toutes les paroles de l'Eternel, et le
lendemain matin il érigea un autel au pied de la montagne, et
douze pierres pour les douze tribus d'Israël. Puis il envoya les

jeunes gens d'entre les Israélites offrir des holocaustes et

immoler des taureaux en sacrifice d'action de grâces à l'Eternel.
Et il prit la moitié du sang et le mit dans les bassins, et de

l'autre moitié il aspergea l'autel. Puis il prit l'écrit du pacte
(le livre de l'alliance) et le lut en présence du peuple. Et ils
dirent : Tout ce que Jaheveh a ordonné, nous le ferons et nous
obéirons. Alors Moïse prit le sang et en aspergea le peuple en
disant : C'est là le sang du pacte que l'Eternel fait avec vous

au sujet de tous ces commandements '. »

La signification générale de ce récit est parfaitement claire.
Le sacrifice, comme la double aspersion, est destiné à consacrer

le pacte entre les deux parties contractantes, c'est-à-dire

entre Jaheveh et Israël. En effet, tout contrat, chez les Israélites

comme chez les anciens en général, était scellé par quelque
acte symbolique. Tantôt on échangeait des présents 2 (Gen.

1 Exode XXIV, 3-8 (trad, de M. Reuss).
2 M. Reuss, L'Histoire sainte et la Loi, 1879, 1,369.



490 P. LOBSTEIN

XXI, 27 suiv.), tantôt on prenait part à un festin commun (Gen.

XXVI, 30 ; 2 Sam. Ill, 20) ; souvent l'on offrait le sel et le pain
à ceux dont on recherchait l'alliance i (Lév. II, 13; Nombres

XVIII, 19 ; 2 Chron. XIII, 5). La Genèse rapporte une
cérémonie usitée aussi chez d'autres peuples, et qui consistait à

faire un sacrifice en commun, à couper les victimes par moitiés,
à disposer les morceaux sur deux rangs, et à passer au milieu
(Gen. XV, 9 suiv.) -. Ailleurs il est question de l'offrande d'un
sacrifice accompagné de la célébration d'un repas qui unissait
les parties contractantes (Gen. XXXI, 54 ; 1 Sam. XI, 15).

Les sacrifices offerts par Moïse à l'Eternel pour cimenter
l'alliance conclue par celui-ci avec son peuple sont des holocaustes

et des sacrifices d'action de grâces et de prospérité 3. Le

point culminant de la cérémonie est l'aspersion du sang, dont
Moïse verse la moitié sur l'autel et dont il répand le reste sur
le peuple.

Quelle est la portée religieuse de cette pratique et quel est

le sens de la parole par laquelle Moïse explique le rite de la
double aspersion

« C'est dans le sang qu'est la vie des êtres vivants, et c'est

pour l'autel que je vous le donne, afin de faire propitiation pour
vous : car c'est le sang qui fait propitiation, parce qu'il est la
vie. » Ce passage du Lévitique (XVII, 11) énonce un principe
général qui nous donne la clef de la signification religieuse de

l'acte de Moïse.

En effet, le sacrifice de l'alliance se couronne par deux
pratiques qu'il faut saisir dans leur intime relation. D'abord Moïse

recueille la moitié du sang qui a coulé dans les bassins, et il
en asperge l'autel. L'autel est le symbole de la présence
miséricordieuse de Jaheveh au milieu de son peuple : asperger le

sang sur l'autel, c'est offrir à Dieu la vie de la victime que
l'Eternel accepte à titre de propitiation. Cette acceptation di-

1 Cet usage s'est conservé en Orient.
' De là l'expression couper, en usage chez les Hébreux, les Grecs et les

Romains pour dire : faire un pacte (Karat, rimisiv, icere). Cf. M.Reuss,
Histoire sainte, 1, 351.

ribjj' c^-p croi



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 491

vine est indispensable, car la victime ne devient offrande
propitiatoire qu'à la condition d'être agréée par Jaheveh, dont la
libre et souveraine volonté accueille ou rejette à son gré le
sacrifice offert. Ensuite Moïse prend l'autre moitié de ce sang
agréé par l'Eternel, et il en asperge le peuple : cette seconde
aspersion est le symbole de la purification d'Israël et de sa

consécration à l'Eternel. Ainsi l'accès du peuple auprès de son
Dieu est ouvert et assuré par Dieu lui-même : le don, offert
par la nation et accueilli par Jaheveh, « couvre ' y la communauté

religieuse d'Israël et la protège contre l'atteinte redoutable

de la majesté de l'Eternel, que les mortels ne peuvent
approcher s'il ne daigne les recevoir en grâce et les bénir.

Cependant la parole de Jésus, faisant allusion au sacrifice de

l'alliance au moment où la coupe de la cène circulait parmi ses

disciples, s'inspire d'un autre souvenir encore, souvenir qui a

sans doute déterminé plus directement la pensée du Christ que
le rituel lévitique rapporté par le Pentateuque. La conscience
de Jésus, formée à l'école des prophètes, se reporte manifestement

à l'une des plus admirables conceptions prophétiques
dont le Seigneur proclame l'accomplissement réalisé dans son

œuvre messianique. « Voyez, dit l'Eternel, il vient un temps où

je ferai avec la maison d'Israël et la maison de Juda un pacte

nouveau, non plus semblable à celui que je fis avec leurs pères,

quand je les pris par la main pour les faire sortir de la terre
d'Egypte, pacte qu'ils rompirent, bien que je fusse leur maître,
dit l'Eternel. Car voici quel sera le pacte que je ferai avec la

maison d'Israël, après ce temps-là, dit l'Eternel : je mettrai ma

1 Telle est l'acception primitive du terme hébreu Kipper et de ses dérivés.

Sur la notion qu'implique ce verbe et sur l'idée de l'expiation en

général, on consultera avec fruit l'étude de Riehm (dirigée en partie contre
M. Kitschl) : Der Begriff der Sühne im Alten Testament (Stud, und Krit.
1877, 1, 7-92) et, les observations de M. H. Schultz (Jenaer Literaturzeitung,

1876, p. 637-639) et de M. Haudissin (Theol Litztg. 1878, p. 1-4). - On

trouvera de riches indications bibliographiques dans l'ouvrage déjà cité
de M. Dillmann, p. 387, et dans l'article d'OEHi.ER, remanié par M. Orelli
(Herzog-Pi.itt, Realencyclopedie XI, 61). — L'article de M. Srherdlin sur
les sacrifices, dans l'Encyclopédie des sciences religieuses (XI, 383-386) est

très incomplet et renferme plus d'une erreur.



492 P. LOBSTEIN

loi dans leur sein et je l'écrirai dans leur cœur, de manière

que je serai leur Dieu et qu'eux seront mon peuple. Et ils
n'auront plus à s'instruire l'un l'autre, le frère son frère, en
disant : Apprenez à connaître l'Eternel t car tous ils me

connaîtront, grands et petits, dit l'Eternel, quand j'aurai pardonné
leurs fautes et que je ne me souviendrai plus de leurs
péchés '. »

De toutes les perspectives messianiques, ouvertes par le

prophétisme à la nation d'Israël celle-ci est l'une des plus élevées

et des plus pures. Le pacte2 que l'Eternel promet à son peuple

repose sur le pardon des péchés, sur la réconciliation d'Israël
avec son Dieu, sur la bonté souveraine du Seigneur, qui est

compatissant et miséricordieux, lent à la colère et abondant

en grâce (Ps. CHI, 8; Mich. VII, 18-19). Initié à la connaissance

d'un rapport nouveau avec Dieu, le peuple fera l'expérience

d'une vie nouvelle, fruit de l'esprit divin. Cet esprit,
maintes fois annoncé par les prophètes comme l'un des dons

de l'âge messianique :i, transformera la loi, imposée par un
commandement extérieur, en une inspiration librement acceptée

par la conscience et joyeusement réalisée dans la conduite
de la nation régénérée. Enfin la conversion de la volonté sera

en même temps une illumination de l'intelligence, puisque
grands et petits connaîtront l'Eternel par une intuition immédiate

et exempte de toute erreur 4. Tels sont les biens spirituels
que la nouvelle alliance apportera au peuple reçu en grâce et
désormais fidèle à la volonté de son créateur et de son Père 5.

Mais cette alliance, qui n'est appelée une alliance nouvelle

que parce que l'Eternel l'a renouvelée après les transgressions
de la nation, doit être ratifiée, comme l'alliance du Sinaï, par
un sacrifice offert à l'Eternel et accepté par lui. Le sang que
Jésus versera pour la rémission des péchés, le sang qu'il
répandra pour plusieurs, est « le sang de la nouvelle alliance : »

1 Jér. XXXI, 31-34 (trad, de M, Reuss, Les prophètes, 1,5,520-521).
' Ezéch. XXXIV, 25; XXXV11, 26. - Esaïe LV,3 ; XL1X, 8.
:; Ezéch. XXXVI, 25-27 ; Deut. V, 26 ; XXX, 6.

'Esaïe, LIV, 13.
1 Oehler, Theologie des Alten Testamentes, § 202, § 223. — M. Schultz,

Alttestamentliche Theologie, p. 683-684, 700.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 493

en immolant sa vie pour les membres du royaume de Dieu, en
se donnant lui-même pour eux, il établira et sanctionnera cette
alliance promise par Jaheveh annoncée par les prophètes et

que le Messie doit réaliser au milieu de son peuple '.

Ainsi le sacrifice de l'alliance, comme la fête de Pâque,
apporte une contribution aussi directe que précieuse à l'intelligence

de la cène primitive 2. La pensée de Jésus tira parti des
données que lui fournit la tradition religieuse de son peuple,
mais cette piété respectueuse et filiale était en même temps
une étonnante indépendance : le Maître ne dépassa et ne
transforma la loi et les prophètes qu'après les avoir élevés à leur
plus haute puissance et réalisés dans leur signification intime
et profonde (Mat. V, 17). L'analyse théologique de la formule
relative à la coupe de la cène nous a transportés au cœur
même des croyances religieuses d'Israël et nous a permis de

jeter un regard dans le sanctuaire de la conscience de Jésus.
La signification du dernier repas du Maître avec ses disciples
s'est enrichie d'un élément que ne renfermait pas clairement
l'idée de la Pâque juive. Si la cène primitive, comme le repas
pascal, consacre le souvenir reconnaissant et joyeux d'une

œuvre de divine rédemption ; si, comme la Pâque, elle réunit
dans une intime confraternité de foi et de vie les membres fidèles

de la nation élue, elle annonce, comme le sacrifice de

l'alliance, qu'un pacte sublime a été scellé entre l'Eternel et. son

peuple, et elle tourne les pensées et les cœurs vers la victime
dont le sang a ratifié cette alliance. Aussi l'affirmation de Jésus

touchant « son sang, le sang de l'alliance, » soulève-t-elle des

questions qui se sont posées à la foi de l'Eglise avant de

stimuler la curiosité des théologiens.
Nos recherches, dont le champ s'est étendu à mesure que

nous les poussions plus avant, doivent être élargies encore,
puisqu'elles nous placent en présence des déclarations de Jésus

touchant la nécessité de ses souffrances et de sa morts. Ainsi

1 Cf. Héb. IX, 15 suiv.
' M. Hermann, Der Grundgedanke des heiligen Abendmahls (Theol. Studien

aus Württemberg, 1883, p. 72-78).
3 Voy., dans la Revue de théologie de Strasbourg, les articles de M. Colani



494 P. LOBSTEIN

par un enchaînement naturel et par la logique intérieure qui
détermine la trame de la vie et de l'enseignement de Jésus, la

cène se rattache à l'œuvre même du Christ et ne peut être

comprise que dans sa relation positive et organique avec cette
œuvre.

VI

S'il est un fait certain qui se dégage des documents autorisés
de la vie et de l'enseignement de Jésus, c'est que le Maître ne

parla de ses souffrances et de sa mort que relativement tard, à

partir d'un moment qu'il nous est possible de déterminer, je
veux dire après la confession messianique de l'apôtre Pierre.
La source la plus ancienne attache à ce moment une importance

si décisive, qu'elle envisage toute l'histoire postérieure
de Jésus de ce point de vue et sous cet angle ; chacune des

étapes de la route qui aboutit à la catastrophe suprême s'ouvre

par une nouvelle prédiction de la passion et de la mort du
Christ : après la confession de Pierre ', après la transfiguration2,
au moment de quitter la Galilée:), pendant le dernier voyage4,
les indications du Maître se suivent et s'accentuent, révélant
une conscience pleine et entière du sort qui l'attend à Jérusalem.

Les paroles prononcées dans la ville qui « tue les prophètes

et ceux qui sont envoyés vers elle5 » achèvent de nous
montrer qu'il n'y a eu pour Jésus, dans l'issue sanglante de sa

carrière terrestre, ni surprise ni imprévu. La concordance des

témoignages les plus dignes de foi est si complète, que les
données divergentes ou contraires ne sauraient ébranler la certi-

(1852, p. 365-379) et de M. Schwalb (1862, IX, 342-359 ; X, 196-120), les thèses

deM.CoMBET,1867, de M. Méjan, 1868.de M.M, Vernes, 1868; M. Hülsten
Zum Evangelium des Petrus und des Paulus, 1868, p. 150 sq. ; M. Ritschl,
Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung, tome IP,

cap. I; M. Baldensperger, Das Selbstbewusstsein Jesu im Lichte der messia-

nischen Hoffnungen seiner Zeit, Strasbourg, 1888, p. 119 suiv., p. 182 suiv.
i Marc Vili, 31 (Mat. XVI, 21; Luc IX, 12).
» Marc IX, 12 (Mat. XVII, 12).
3 Marc IX, 30 (Mat. XVII, 22; Luc IX, 43).
* Marc X, 32-45 (Mat. XX, 17-28 ; Luc XVIII, 31-33).

-'Mat. XXIII, 37; Luc XIII, 34.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 495

tude historique de ce fait de plus en plus admis par la critique
moderne * : les prédictions de Jésus touchant ses souffrances et
sa mort sont toutes postérieures à la crise galiléenne, et la
première de ces prédictions a eu lieu immédiatement après que
Jésus eut recueilli des lèvres de son disciple la confession
d'une foi que le Christ considéra comme une révélation du
Père céleste2 (Mat. XVI, 17).

L'analyse psychologique explique et confirme les résultats
de la critique historique. Les disciples, gagnés par la grandeur
spirituelle de Jésus, enchaînés à sa personne parses paroles et

par ses actes, avaient reconnu et salué en lui le Messie annoncé

par les prophètes et attendu par Israël. Au moment où l'apôtre
Pierre s'était fait l'interprète de leurs sentiments et de leurs
convictions, la cause du Maître semblait irrémédiablement
compromise. La confession messianique était un acte de foi, elle ne

pouvait s'appuyer sur les succès extérieurs de la mission de

Jésus, elle exposait les disciples à l'hostilité de la hiérarchie,
elle semblait démentie à la fois par le cours des événements et

par les croyances populaires. Si, en dépit des obstacles qui se

dressaient sur la route de leur Maître, ils avaient eu le courage
de rendre témoignage au Messie méconnu et abandonné, c'est

1 Sur l'historicité de ces témoignages, cf. Keim, Geschichte Jesu von Na-
zara, III, 554-558. — M. Baldensperger, Das Sélbsibewusstsein Jesu im
Lichte der messianischen Hoffnungen seiner Zeit, 1888, p. 119 suiv.

2 On ne saurait invoquer contre cet enchaînement chronologique et
pragmatique les passages Mat. V, 11-12;; cf. Luc VI, 26 (déclarations d'une
portée toute générale); Mût. XII, 40 (qui renferme une interprétation
erronée ajoutée par l'évangéliste à la parole de Jésus, cf. Luc XI, 30);
Mat. X,38 (qui appartient à une époque postérieure) ; Mat. IX, 15 (qui
date probablement d'une époque postérieure, et qui d'ailleurs, à cause de
sa forme parabolique, ne se prête guère à une explication dogmatique).
Enfin les paroles que le Christ johannique prononce au début de son
ministère (I, 29; III, 14, à comparu- avec VUI,28et XII,32-33) sont l'expression

delà foi religieuse de l'auteur qui contemple les événements historiques

de la vie de Jésus U la lumière du dénouement, c'est-à-dire de la mort
et de la glorification du Fils de Dieu.— La plupart des paroles concernant
les souffrances et la mort de Jésus sont suivies de prédictions d'un avenir
glorieux inauguré par le retour personnel du Messie; la discussion de ces
passages eschatologiques ne rentre pas dans notre sujet.



496 P. LOBSTEIN

que l'ascendant personnel qu'il exerçait sur eux s'était montré

plus fort que l'empire de leur orthodoxie traditionnelle et de

leurs préjugés héréditaires. Un travail spirituel s'était opéré
dans leur âme; sous l'action de l'éducation divine, à laquelle le

Maître les avait soumis, leur idéal messianique s'était, sinon

transformé, du moins modifié dans une mesure suffisante pour
qu'il pût correspondre aux traits essentiels de l'image de Jésus

de Nazareth, en attendant qu'elle fût pleinement justifiée par
le triomphe éclatant de leur Seigneur.

Cependant, si grande que tût cette conquête de leur foi, elle
n'était rien encore au prix du sacrifice que Jésus allait leur
demander maintenant. Il leur avait révélé un Messie spirituel et

moral, il s'agissait de leur faire accepter encore un Messie

souffrant et mourant. L'étape si décisive du chemin de Cesaree

ne devait pas être le terme de leur course, elle n'était que le

point de départ d'un trajet infiniment plus laborieux, puisqu'il
aboutissait à la croix du Calvaire. Mais Jésus n'hésite pas : la

foi, dont il vient de cueillir le premier fruit lentement mûri
sous l'ardent rayon de son amour, la foi messianique de Pierre,
il la met à une nouvelle épreuve. « Si quelqu'un veut marcher
sur mes traces, qu'il renonce à lui-même, qu'il se charge de sa

croix et me suive Car quiconque voudra sauver sa vie la perdra,

mais quiconque aura perdu sa vie à cause de moi, la
retrouvera. Car à quoi cela sert-il à l'homme de gagner le monde
entier à son propre détriment et pour sa ruine ?» (Mat. XVI, 24-

26; Marc VIII, 34-36; Luc IX, 23-25.) C'était peu de leur
ouvrir une perspective de souffrances et de persécutions, et de

leur dire le sort qui attendait ses disciples. Mais les convier à

faire à lui-même l'application de ces redoutables paroles, mais
les initier à l'intelligence de son propre martyre, mais leur
déclarer qu'il devait monter à Jérusalem pour y souffrir, et pour
être rejeté par les anciens et les prêtres et les scribes, et pour
être mis à mort, non, c'était là un message qu'ils ne
pouvaient comprendre, c'était le renversement total de leurs
espérances les plus chères et les plus sacrées, c'était la ruine de

leur foi même et de leur religion1
1 L'effet produit par ces déclarations de Jésus sur les disciples est décrit



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 497

En effet, la conception d'un Messie souffrant et mourant est
absolument étrangère au judaïsme antérieur à Jésus ou
contemporain de son époque. Il ne s'en trouve pas la moindre
trace dans les apocalypses juives si importantes par la place
qu'elles font aux croyances messianiques. Même silence
caractéristique chez Philon et Josephe. Le Targoum de Jonathan,
l'un des documents en quelque sorte officiels de l'ancienne
synagogue, efface du LIIIe chapitre d'Esaïe, dont il admet la portée

messianique, l'idée d'un Messie méprisé, souffrant et
mourant1. Les rares indications éparses chez les rabbins sont
incontestablement postérieures à la ruine de Jérusalem ; ce
n'est que depuis ce moment que les grandes catastrophes
nationales, les souffrances patriotiques et religieuses du peuple,
suggèrent à quelques esprits la croyance d'un Messie, solidaire
des destinées d'Israël et souffrant avec lui. Mais cette idée elle-
même ne dérive qu'indirectement des expériences historiques
de la nation juive, elle a été élaborée au sein des écoles par les
scribes et les rabbins, enfin elle est profondément différente de
la conception de Jésus. S'il pouvait à cet égard subsister le
moindre doute, nos documents évangéliques, de même que le

témoignage de l'apôtre Paul (1 Cor. I, 23) suffiraient pour prouver

avec la dernière évidence que le judaïsme était absolument
réfractaire à la foi en un Messie humilié, condamné et livré
à la mort2. « Et Jésus commença à leur faire savoir que le Fils
de l'homme devait beaucoup souffrir et être rejeté par les
anciens et les chefs des prêtres et les scribes, et être mis à mort,
diversement par nos sources : Marc et Luc s'accordent à relever l'inintelligence

des douze (Marc IX, 32; Luc IX, 45; XVIII, 34); Mat. XVII, 23

parle de leur tristesse ; Marc X, 32 les montre remplis de trouble et de

crainte au moment où ils montent à Jérusalem. — Le récit de la
résistance de Pierre et de la réponse sévère de Jésus, rapporté par Mat. XVI,
22-23 et Marc VIII, 32-33, nous a été transmis par le document le plus
ancien de notre tradition évangélique, et il porte en lui-même un ineffaçable

cachet d'historicité.
1 M. Bruston, Encyclopédie des sciences religieuses, XIII, 339.
2 Lire la démonstration décisive de M. Baldensperger dans l'ouvrage

que nous venons de citer (chap. VI : der Leidens- und Todesgedanke Jesu)

et que M. Ménégoz a d'abord fait connaître au public français (Annales de

bibliographie théologique, 15 juin 1888, p. 81-88).

THÉOL. ET PHIL. 1888. 32



498 P. LOBSTEIN

et être ressuscité après trois jours. Et Pierre le prit à part en

disant: «A Dieu ne plaise, Seigneur, cela ne t'arriverà point.»
Mais lui se tourna et dit à Pierre : « Arrière de moi, séducteur!

Tu me tends un piège, parce que tu ne penses pas selon
les vues de Dieu, mais comme les hommesi I » Cette parole, si

émouvante dans sa sévérité, ne trahit-elle pas l'ébranlement
intérieur de l'âme de Jésus, qui repousse avec héroïsme les

suggestions du sens naturel et du messianisme vulgaire, et

s'empare de la réalisation de son œuvre avec une sainte ardeur
une invincible fidélité et une filiale obéissance aux « vues de

Dieu »

Ces « vues de Dieu », il est permis d'affirmer que Jésus ne les

a lui-même discernées que progressivement et que l'initiation
n'a pas eu lieu sans effort et sans lutte. Comment s'est-il élevé à

l'intuition de cette pensée divine à laquelle il se soumit avec la

simplicité et le courage d'une foi sans limites et sans retour?
Quelque fragmentaires et incomplètes que soient nos sources,
il est possible de recueillir plusieurs données propres à éclair-
ci r ce grave et délicat problème.

Le cours des événements et le développement de l'enseignement

el du ministère de Jésus vinrent sans doute lui apporter
les premiers avertissements. Les débuts de la prédication et de

l'activité galiléenne ont un caractère de joyeuse sérénité,
d'espérance et de confiante ardeur qui forme un saisissant
contraste avec l'horizon menaçant et sombre qui pèse sur les
dernières journées de la période de Galilée. L'évanouissement

graduel des sympathies populaires, l'opposition croissante que
lui suscitait la hiérarchie, les conflits engagés avec les
docteurs de la loi, la surveillance jalouse, tracassière, haineuse,
exercée par les émissaires de Jérusalem, les déceptions et les

mécomptes que sa parole et son attitude n'épargnaient pas
même au cercle de ses propres disciples, que d'expériences qui
devaient changer en certitude les pressentiments encore
vagues et confus au lendemain des premiers échecs! Il importe
de se défaire de l'idée que l'issue fatale était dès l'origine
certaine et irrévocable aux yeux de Jésus. Loin de là : le Messie

1 Marc VIII, 31-33; Mat. XVI, 21-23. (Trad, de M. Reuss.)



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 499

entreprit sérieusement et sincèrement la conversion de son
peuple; ses appels tendres et pressants étaient soutenus par
l'espérance d'un saint et bienheureux succès. Singulière
manière de concevoir et de glorifier la dignité de Jésus, que de lui
attribuer la vision nette, précise, infaillible de tous les détails
de sa carrière, en sorte que la prédication galiléenne n'aurait
été que le préliminaire accidentel et au fond superflu de la passion

et de la croix Jésus marcha par la foi. sans la vue, contre
la vue : le comprendre autrement, c'est se condamner à ne le

comprendre jamais. Sa vie tout entière a été une éducation du
Fils par le Père céleste qui parlait à sa conscience dans les faits
de l'histoire, comme dans les scènes de la nature ou les paroles

des prophètes. La rupture irrémédiable avec les Pharisiens,
marquée par l'échange des plus terribles accusations ', le lâche
assassinat de Jean-Baptiste égorgé dans son cachot2, l'abandon
du peuple qui le méconnut et le repoussa, — n'était-ce pas
là des pronostics suffisamment clairs de « l'issue qu'il allait
accomplir à Jérusalem » (Luc IX, 31)

Cependant le regard de Jésus pénétra plus avant, ou plutôt
il s'éleva plus haut. La prévision de sa mort fut autre chose

pour lui qu'un calcul de probabilités, puisque cette mort n'était

pas, à ses yeux, une donnée fortuite et contingente, un
accident venant brusquement mettre un terme à son ministère,
ni même uniquement l'inéluctable dénouement des luttes
engagées avec les autorités religieuses de son peuple. Dans cette

nécessité historique qui se dégageait des faits, il vit
l'accomplissement des prophéties. Il s'appuya sur le sort des prophètes
et surPaccueil queleuravaient réservé les ancêtres de cette
génération mauvaise et endurcie3. Mais il en appela surtout aux

Ecritures, qui rendaient témoignage au Messie et qui annonçaient

ses souffrances et sa mort. « Comment est-il écrit au sujet

du Fils de l'homme qu'il doit souffrir beaucoup et être mé-

1 Mat. XII, 22-32; Marc 111, 22-30. Comp. Luc XI, 14-26; XII, 10.

"Voir les renseignements importants de Mat. XIV, 13 (Marc VI, 30-82;

Luc IX, 10;) parlant de l'effet que produisit sur Jésus le meurtre de Jean-

Baptiste. (Comp. Mat. XVII, 12; Marc IX, 13.)
3 Mat. XXI, 34-39; XXIII, 37; Marc IX, 13 ; Luc XIII, 33.



500 P. LOBSTEIN

prisé ' » « Voici, nous montons à Jérusalem et tout ce qui a

été écrit par les prophètes au sujet du Fils de l'homme sera

accompli2. » On s'est demandé sur quelles déclarations
scripturaires Jésus se fonda de préférence, et l'on a allégué
quelques-unes de ses paroles qui sont des réminiscences directes
des Psaumes ou des Prophètes3. Mais il est douteux que ces

rares citations puissent donner la mesure de ce que l'Ancien
Testament fut pour le Fils de l'homme, des lumières qu'il y
puisa, de l'appui et des directions qu'y trouva sa foi au milieu
des douloureuses obscurités de sa carrière messianique4.

Le sentiment de la nécessité prophétique ou scripturaire de

la mort de Jésus n'épuise pas toutefois le fond intime de sa

conscience. Car enfin la prophétie elle-même, qu'était-elle,
sinon un fruit de l'inspiration d'en haut, la révélation des

desseins de Dieu à l'égard de son peuple? Si donc la mort

'Marc IX. 12.
2 Luc X VIII, 31.- Comp. Mat. XXVI, 24 (Marc XIV, 21). - Luc XX11,37.

- Mat. XXVI, 54-56. - Marc XIV, 49. - Luc XXIV, 25-27; XXIV, 44, 45.

— L'historicité de quelques-unes de ces paroles est sujette à caution; l'une
ou l'autre d'entre elles est déjà l'écho de la foi du siècle apostolique; mais

notre thèse n'en subsiste pas moins dans son ensemble et dans ses traits
essentiels.

3Esaïe LD-LIII, cf. Luc XXII, 37.— Ps. XXII, 2; comp. Mat. XV,34. -
Zach. XIII, 7; comp. Marc XIV, 27. - Comp. Jean XIII, 13 et Ps.

XLL 10.
4 Je pense, par exemple, comme M. Ménégoz (Annales, p. 87), qu'Esaïe

L1I-LU1 a joué un rôle important dans la conscience de Jésus, quoiqu'il
faille avouer qne les emprunts d-rects se réduisent à Luc XXII, 37, parole
qui appartient peut-être au siècle apostololique et ne remonte pas à Jésus

lui-même. (Cf. Marc XV, 28, interpolation postérieure. M. Weizsäcker,
Untersuchungen, 486 ; M. Ritschl, Rechtfertigung und Versöhnung II2, 65 sq.)
Le récit de la transfiguration s'éclaire de son jour véritable dès qu'on
le place dans ce contexte ; c'est moins le détail Luc IX, 31, que le

pragmatisme historique de l'événement (vision, mythe ou symbole, peu
importe), qui indique clairement qu'il s'agit ici d'une initiation personnelle
de Jésus à l'intelligence de ses souffrances, ou delà sanction divine d'une

expérience intime faite précédemment. Cette explication est plus plausible

que celle qu'a développée récemment M. Ppleiderer, Das Urchristen-
thum, p. 387-390 (symbole imaginé par Marc pour exprimer et mettre en
scène 2 Cor. III-1V, 6).



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 501

du Messie a été amenée par les événements, si elle a été prédite

par les prophètes, c'est qu'elle a été voulue de Dieu ; et si
elle a été voulue de Dieu, elle rentrait comme un élément positif
et intégrant dans l'œuvre du Christ et dans le plan divin réalisé

par cette œuvre '. Telle a été, en effet, la puissance de la foi
de Jésus : l'obstacle pour lui se tourna en moyen, et il fit du
moment de sa défaite l'instrument de son triomphe. Sa mort
ne fut que la consommation de son ministère : il se donna,
parce qu'obéissant à la volonté du Père et confiant dans
l'amour du Père, il sentit que dans la mort il se donnait le plus et
le mieux. Ainsi le fait brutal se transforma en acte moral ;

Jésus ne fut jamais plus actif que pendant sa passion, ni plus
soumis que lorsqu'il travaillait directement à son œuvre. La
distinction établie par l'ancienne théologie entre Yobedientia
activa et Yobedientia passiva s'évanouit en présence des réalités

vivantes de l'histoire. « L'héroïsme de Jésus, dit M. Sabatier,

a été de faire de sa mort le plus grand acte de sa mission.
Il ne se laissa point ravir la vie: il voulut la donner à son peuple

pour essayer encore par là de le sauver2. »

C'est à la lumière de ces considérations, suggérées par
l'étude indépendante de nos sources évangéliques, que nous
arriverons à saisir les paroles dans lesquelles Jésus attribua à sa

mort une valeur religieuse, c'est-à-dire une relation directe
avec le salut des siens. Deux déclarations d'une incontestable
authenticité3 affirment la portée sotériologique de la mort

1 La prière de Jésus à Gethsémané ne saurait être alléguée contre cette

interprétation. Sans doute Jésus abandonna jusqu'à la fin le choix des

voies et moyens à la volonté souveraine de Dieu ; mais du moment que
sa mort était voulue du Père, le Fils la conçut comme l'instrument
divinement choisi pour la réalisation du plan du salut. (M. Weiss, ouv. cit.
§22c.)

2 Encyclopédie des sciences religieuses, VII, 376. — M. Weizsäcker,
Untersuchungen, p. 475-476. — La conception johannique, d'après laquelle la
mort de Jésus a été son exaltation et son triomphe, ne se distingue pas

seulement dans sa profondeur religieuse ; elle exprime aussi, quoique
dans le langage particulier à l'évangéliste, une vérité historique, mieux

encore, une expérience indiquée et exprimée par Jésus lui-même.
'Cf. M. Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung,

IP, p. 41-51.



502 P. LOBSTEIN

de Jésus : le passage Marc X, 45 (concordance littérale avec
Mat. XX, 28), présente une analogie directe avec la formule
relative à la coupe de la cène. Pour en saisir la portée, il s'agit
de ne pas l'isoler de son contexte. Après avoir condamné les

visées ambitieuses de la mère des fils de Zébédée, Jésus adresse

aux disciples un avertissement général pour les exhorter à

l'humilité et au dévouement : « Vous savez que les chefs des

nations exercent leur domination sur elles, et que les grands
leur font sentir leur pouvoir. Il n'en sera pas ainsi parmi vous.
Mais celui parmi vous qui veut devenir grand, sera votre
serviteur, et celui qui parmi vous veut devenir le premier, sera
votre esclave. C'est ainsi que le Fils de l'homme n'est pas venu

pour se faire servir, mais pour servir et donner sa vie comme

rançon pour plusieurs (Soövat t«v ^v/ìa aù-roO linpo-j àvri ¦Koilârj). La

mort du Fils de l'homme est l'achèvement et le couronnement
de son œuvre, puisqu'elle réalise absolument la mission de

charité et de dévouement que Jésus a exercée pendant sa vie :

ce don de lui-même pour ceux qui le suivent et font partie de

son royaume est le dernier mot de son ministère1. Si le sens

général de cette parole sublime est d'une clarté parfaite, il n'en
est pas de même de la signification précise du terme de « rançon

» employé par Jésus2. Il me semble que le caractère
essentiellement religieux de l'enseignement de Jésus, non moins

que la forme simple et populaire que revêt cet enseignement,
nous interdit toute déduction dogmatique qu'il serait facile de

tirer de la déclaration du Christ. Cette déclaration est infiniment

riche par les idées qu'elle indique et les points de vue
qu'elle fait entrevoir; elle suppose la servitude de ceux que le

Libérateur est venu racheter, l'impuissance de ces esclaves à se

sauver eux-mêmes, la valeur unique du don offert comme rançon

; elle implique la notion d'une substitution, inspirée par le
1 M. AVeiss, Das Marcusevangelium und seine synoptischen Parallelen,

Berlin, 1872 p. 356, cf. 290-291 ; Wittichen, Das Leben Jesu in urkundlicher
Darstellung, 1876, p. 282.

2On consultera avec fruit les articles (entièrement refondus dans la

cinquième édition) que M. Cremer a consacrés aux termes lùzpov, i.vrpoîrj,
dans son Biblisch-theologisches Wörterbuch der neiitestamentlichen Grncität,
1888.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 503

dévouement, et d'une solidarité, qui rend possible une substitution

pareille. Mais est-il permis d'appliquer à la parole de

Jésus nos méthodes exactes d'analyse théologique, et n'est-il
pas plus sage de confesser que notre passage ne répond encore
à aucune des questions soulevées par la spéculation postérieure
de l'Eglise et de l'école L'image de la rançon est à la fois aussi
vraie et aussi populaire dans son émouvante simplicité que
l'image du berger qui défend ses brebis au péril de sa vie (Jean X,
11-14), mais il serait téméraire de soumettre à un examen
théorique et rationnel une affirmation dont la fécondité
religieuse sollicite tout ensemble et déroute les procédés de la

science dogmatique L

Quoi qu'il en soit, le développement historique de l'enseignement

et du ministère de Jésus nous a transportés sur un
terrain qui donne à l'acte de la cène un appui ferme et précieux.
Cet acte lui-même nous apparaît maintenant comme le terme
de la carrière messianique et comme le sommet de la
conscience religieuse de Jésus. C'est bien là le dernier mot de son

témoignage et de sa vie Nulle part l'importance souveraine
de la place qui revient à sa personne dans sa doctrine n'éclate

avec plus de force et de clarté ; ou plutôt toute séparation établie

entre sa doctrine et sa personne altère la signification de

l'une et porte atteinte au caractère de l'autre. Il y a

harmonie intime et profonde entre son message et sa conscience.
« Il donne plus au inonde qu'une doctrine, il se donne lui-

1 L'explication proposée par M. Ritschl, ouv. cit. p. 68-88, qui interprète
la parole de Jésus à l'aide des prémisses renfermées dans l'Ancien
Testament (surtout Ps. XL1X, 8-10; Job XXXIII, 23-24; Cf. Marc VIII, 36-37,

ri yip à-jTÌ)lay[ia tàç -^-r/riç aù-roû), est un chef-d'œuvre d'érudition et
de sagacité exégétique (cf. M. Weiss, Bibl. Theol. des N. T. §22c), et

cependant j'avoue que la discussion magistrale du savant commentateur
ne me satisfait pas entièrement : j'y trouve à la fois trop et trop peu,

trop, puisque l'interprète a procédé avec une rigueur et une précision

que ne comporte pas peut-être la parole essentiellement populaire et figurée

de Jésus; trop peu, puisqu'il reste dans cette parole des perspectives
et un arrière-fond religieux que le meilleur exégète n'arrivera
vraisemblablement jamais à atteindre et à épuiser tout a fait. (Cf. M. Harnack,
Lehrbuch der Dogmengeschichte, tom. I, 2» édit. 1888, p. 59-60.)



504 P. LOBSTEIN

même '. » C'est à ce centre vivant que viennent aboutir toutes
les lignes de la prédication galiléenne et de la mission, si courte
mais si riche, accomplie par le Messie à Jérusalem. Sans doute,
dès le début, l'évangile du royaume reposait en définitive sur
la personne du Roi ; mais la marche progressive de l'enseignement

de Jésus, sous la pression des événements ou, ce qui
revient au même, sous l'inspiration du Père, dégagea de plus
en plus et finit par mettre en pleine lumière ce qu'impliquait
déjà sa prédication primitive. S'il était permis d'appliquer la

terminologie de l'école à celui qui parlait avec une autorité
inconnue aux docteurs de son temps, nous dirions volontiers
que la cène forme la conclusion logique de toutes les prémisses
renfermées dans son enseignement. Ou plutôt elle récapitule
cet enseignement et en résume les trésors ; elle en couronne
tous les développements et nous permet d'en mesurer le riche
et complet épanouissement : d'abord Jésus s'est laissé deviner,
ensuite il s'est montré, enfin il s'est donné. La révélation de sa

personne se consomma dans le sacrifice de sa vie. La sainte
cène n'est autre chose que « l'image sensible du don de son
être tout entier2. »

VII

Il serait aisé de montrer que l'acte de la cène ainsi compris
suppose et implique en Jésus une conscience infiniment
supérieure aux croyances messianiques du judaïsme contemporain,
je veux dire le sentiment religieux de sa filialité divine, sentiment

qui a été l'âme de sa vie et l'inspiration permanente de

sa parole; mais cette démonstration nous entraînerait hors du

cadre plus restreint que nous trace notre sujet. Qu'il nous suffise

donc de chercher, dans les aperçus historiques que nous
venons d'esquisser, les éléments d'une réponse à un problème
dont la solution n'est pas difficile si l'on en définit nettement
les termes et si l'on en saisit la véritable portée. La célébration
de la cène a-t-elle été l'institution d'un rite, ou bien l'acte

1 M. Sabatier, Encyclopédie des sciences religieuses, Vil, 895. — M.

Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, tome I, 2e édit. 1888, p. 63-64.
2 M. Sabatier, ouv. cit., p. 377.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 505

eucharistique n'a-t-il été qu'un moment fortuit et accidentel
du dernier repas de Jésus avec les siens La répétition de cet
acte remonte-t-elle à un ordre positif et formel du Seigneur,
ou doit-elle être considérée comme 'une création de l'Eglise
primitive, sans autre lien avec la pensée de Jésus que le lien
d'un pieux souvenir et d'un inaltérable attachement?

Le lecteur qui a bien voulu suivre attentivement le cours de

nos recherches se convaincra aisément qu'il ne saurait y avoir
la moindre contradiction entre l'ensemble de l'enseignement
de Jésus et la pensée qui trouva dans la cène sa populaire et
saisissante expression. Des critiques éminents ont soutenu que
la cène marque une déviation dans la conception religieuse de

Jésus, et que l'affirmation de la nécessité de sa mort ou de la

portée rédemptrice de son sacrifice est foncièrement étrangère
à son enseignement. « Jésus, nous dit-on, Jésus n'a-t-il pas
annoncé le pardon des péchés dès le commencement de son

ministère, sans qu'il ait jamais fait la moindre allusion à sa mort
sanglante? Dès lors, s'il s'est vraiment arrêté à une explication
ou à une indication pareille, ne faut-il pas en conclure que
l'acte et les paroles qui ont formé le point de départ du sacrement

de l'eucharistie se trouvent complètement isolés au

milieu du témoignage et de l'œuvre du Christ, qu'ils sont le

fruit d'une inspiration momentanée et passagère, que,
suggérée par la prévision de la catastrophe finale et_ par les

analogies delà religion d'Israël,ils sont sans conséquence positive
et sans valeur caractéristique, qu'ils ne traduisent aucune idée

maîtresse, aucun sentiment général et permanent de Jésus, et

que, loin d'être l'expression suprême et définitive de sa

conscience, ils révèlent un écart de la ligne primitive et ne sont

qu'un fait exceptionnel et infirmé par l'attitude antérieure et

subséquente du Christ? »

Les critiques1 qui argumentent ainsi seraient peut-être sur-

1 Baur, Vorlesungen über neuteslamentliche Theologie, hgb. von F. F.
Baur, Leipzig, 1864, p. 99 sq. — M. Hülsten, Zum Evangelium des Paulus
und des Petrus, 1868, p. 176 sq. — Cf- M. Pfleiderer, Das Urchristenthum,

p. 384 sq., 408. — L'authenticité de ces paroles a été très habilement
défendue par M. Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigimg und



506 P. LOBSTEIN

pris si on les accusait d'être les alliés de l'ancienne orthodoxie.
Il n'en est pas moins vrai qu'ils se rencontrent avec les
théologiens ultra-conservateurs en ce sens que les uns et les autres
méconnaissent les modifications apparentes ou réelles apportées

à la pensée de Jésus par la marche des événements de sa

vie et par les expériences de sa mission et de son ministère.
C'est là, en effet, qu'est la clef de la prétendue contradiction
entre ce qu'on a appelé l'humilité des débuts du prophète gali-
léen et l'orgueil final du Messie de Jérusalem. Ce qui a changé,
c'est l'orientation de sa pensée, ce sont les applications de son

principe ou plutôt de sa foi religieuse et de sa conscience
messianique ; mais la substance et le contenu de cette foi sont restés

identiques, et c'est cette foi même qui, s'inspirant des

circonstances et les mettant à son service, a déterminé les

changements d'aspects que présentent l'enseignement et la

carrière de Jésus; c'est elle qui a ouvert des issues et suivi
des routes qui ne semblaient pas d'abord enfermées dans
l'horizon de son activité ; c'est elle enfin qui, dégageant progressivement

des événements extérieurs et des expériences intimes
la nécessité divine de sa mort, a fait de cette mort son œuvre,
sa conquête et son triomphe.

Aussi importe t-il peu de savoir si la transformation de la

Pâque juive par le Messie au seuil de sa passion fut le résultat
d'une préméditation plus ou moins longue >, ou si elle s'opéra
sous l'empire des préoccupations immédiates et présentes qui
remplissaient l'âme de Jésus. Ses décisions les plus mûres et
les plus énergiques portent toujours le cachet d'une inspiration
spontanée et même soudaine, en sorte que l'idéal perçu et la

réalité accomplie se confondent dans chaque moment de sa

vie et de son œuvre. La seule chose qu'il importe ici de maintenir,

c'est que l'acte et les paroles de la cène ont jailli des

profondeurs les plus intimes de la conscience religieuse de

Jésus, c'est qu'elles constituent le testament spirituel de son

activité tout entière, c'est qu'elles concentrent, comme en un

Versöhnung. Il2 (1882), p. 41 sq. — Cf. M. Weiss, Lehrbuch der biblischen

Theologie des neuen Testaments, § 22, c.
1 Keim, Geschichte Jesu von Nazara, 111, 267-281-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 507

lumineux et brûlant foyer, tous les rayons d'amour et de
dévouement par lesquels il a éclairé et enflammé le cœur de

ceux qui s'étaient donnés à lui1.
Il est une autre question qui nous semble à la fois plus

importante et plus facile à résoudre que le problème de la
préméditation de la cène. Que l'acte de Jésus ait été le fruit lentement

mûri de la pensée du Christ ou qu'il soit né de

l'inspiration de ses derniers moments, cela peut paraître
indifférent. Ce qui l'est moins, c'est de savoir si Jésus a voulu
instituer un rite, dont il entendait léguer l'observation et la

pratique régulière à ses disciples
Les deux premiers synoptiques ne patient pas d'une

recommandation de Jésus à ce sujet. Luc rapporte un ordre formel à

propos du pain de la cène (XXII, 19). L'apôtre Paul mentionne
à deux reprises une parole du Seigneur enjoignant la répétition

de l'acte eucharistique : le double commandement du
Seigneur « faites cela en mémoire de moi, » établit clairement
l'institution d'un rite permanent. (1 Cor. XI, 24-25.)

Il ne me paraît pas douteux que telle était bien l'intention
de Jésus. Le fait décisif, qui tranche la question dans le sens

affirmatif, est moins la formule de Paul et de Luc que l'attitude
générale de Jésus, qui voulut évidemment maintenir la Pâque,
mais en en renouvelant le sens. L'institution du rite chrétien
était supposé et contenu dans la célébration du repas pascal.
La répétition expresse d'un ordre précis n'était pas nécessaire,

car cet ordre ressortait de l'acte même de la célébration du rite2.
C'est dire que l'ordre de Jésus ne portait peut-être que sur

la périodicité régulière de la cène chrétienne dans le cadre du

repas pascal. Si l'église primitive a célébré la cène plus
souvent, si dans les premiers temps, à Jérusalem, les agapes qui
se terminaient par la célébration de l'eucharistie paraissent
avoir eu lieu tous les jours3, cette répétition fréquente est sans

1 Ewald, Geschichte Christus' und seiner Zeit,?,' édit. 1867, p. 514-545.—

M. Weizsäcker, Untersuchungen, p. 558-559.— M.Hase, Geschichte Jesu

p. 552-553, Leipzig, 1876. - M. Weiss, Leben Jesu*. 11, p. 517.

¦ M. Godet, Commentaire sur l'évangile de saint Luc, IV (1872), 365-366.
:i Cf. Tarlici e de M. Sabatier sur les Agapes (Encyclopédie des sciences



508 P. LOBSTEIN

doute issue de la profonde et inoubliable impression que
produisit sur les disciples le dernier repas de Jésus. Mais il est

impossible de décider si l'usage journalier de la cène fut
directement prescrit par le Seigneur. Sur ce point la conscience de

l'Eglise a peut-être tiré des conclusions et dégagé des applications

qui lui semblaient comprises dans l'acte ou les paroles
de son fondateur, et qui étaient, en conséquence, aux yeux des

hommes de l'âge apostolique, le corollaire légitime ou
l'interprétation authentique de la pensée du Maître1.

VIII

Je crois avoir épuisé la série des questions que nous posent
nos documents, examinés et analysés conformément aux règles
de la critique historique. Il ne reste plus, dans nos narrations

évangéliques, qu'un seul détail qui mérite de fixer encore
notre attention, puisqu'il a donné lieu à des interprétations
dogmatiques d'une grande portée : Judas était-il présent au

moment de l'institution de la cène?
Les débats engagés sur ce point ont été pendant longtemps

inspirés par des préoccupations étrangères à l'histoire. La question

fameuse de « la communion des indignes » a été mêlée à

une controverse qui, après avoir agité les écoles du seizième

siècle, fut reprise de nos jours en Allemagne et donna naissance
à une nuée de dissertations qui obscurcirent la problème en

passionnant la discussion 2.

Au lieu de nous livrer à des conjectures sans preuves ou de

religieuses, I, 105 sq.). — La \i<Sayfn renferme des indications qui prouvent
qu'à l'époque où ce document si précieux fut composé, la cène faisait
encore partie des agapes et était célébrée plus fréquemment que le
dimanche. (IX, 2, cf. X, 1.) Voir la note de M. Harnack, p. 28 de son édition
critique.

1 M. Weiss, Bibl. Theol. des N. T, § 31, b.; Leben Jesu. Il, 630 sq. -
Cf. Schenkel, Charakterbild Jesu, p. 278.

2 Consulter surtout la Revue luthérienne de Rudelbach et Guericke
(Zeitschrift für die gesammte lutherische Kirche und Theologie, années

1840-1850;) M. H. Schultz a parfaitement caractérisé les travaux
publiés par cette revue, Zur Lehre vom heiligen Abendmahl 1886, p. 30-34.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 509

nous laisser entraîner par des préjugés purement dogmatiques,
consultons nos textes.

Le témoignage du quatrième évangile doit être écarté de

prime abord. L'usage que l'on a fait de ce document a compliqué

gratuitement les recherches '. Jean garde le silence sur
l'institution de la cène et tous les essais qu'on a tentés pour
indiquer le moment où il faut la placer méconnaissent un des

caractères distinctifs de cet évangile2. Jamais dans la trame de

ses récits ou de ses discours, il ne trahit une solution de continuité

et ne laisse un vide ou une lacune qu'il serait facile ou
possible de combler à l'aide d'éléments empruntés à d'autres
sources3. Sans doute l'évangile selon saint Jean parle de la
désignation du traître, mais l'omission du récit de la cène ne
nous permet pas de combiner les renseignements sur Judas

avec les données des synoptiques sur le dernier repas de Jésus *.

Nous en sommes réduits aux indications fournies par les

trois premiers évangiles.
D'après Matthieu XXVI, 20 et Marc XIV, 17, Jésus se mit à

table avec les douze. « Et quand l'heure fut venue, dit aussi

Luc (XXII, 1-4), Jésus prit place à table et les apôtres avec lui. »

Les synoptiques ne mentionnent pas le départ de Judas, mais

voici ce qu'ils racontent.
D'après les deux premiers évangiles l'indication du traître

eut lieu avant l'institution de la cène (Mat. XXVI, 21-25;
Marc XIV, 18-21). Si ce renseignement est exact, il faut ad-

1 C'est ce qui ressort, par exemple, de l'étude de M. Raymond Lacroix,
qui prend sa base d'opération dans le quatrième évangile : Judas était-il
présent à l'institution de la sainte cène? (Revue théologique de Montauban,
années 1882-1883, p. 204-230).

- M. Godet croit avoir démontré que la sainte cène a été instituée au
moment désigné par XIII, 1-2. Comp, aussi Commentaire sur l'évangile de

saint Luc, t. Il (2e édition 1872), p. 359, 371. Cette démonstration ne me
semble pas probante.

3 M. Beyschlag, Zur johanneischen Frage, p. 102-103.
4 C'est a l'aide de combinaisons semblables que M. Weiss a essayé de

prouver que Judas n'était pas présent à l'institution de la cène (Leben Jesu,

li1, 509-513) M. Lacroix, dans l'étude citée plus haut, arrive an résultat
contraire en partant des prémisses renfermées dans le quatrième évangile-



510 P. LOBSTEIN

mettre que Judas, après une révélation pareille, s'éloigna du
milieu des disciples : le traître n'aurait donc pas pris la céne

avec les autres apôtres.
Cependant la version de Luc contredit la relation de Matthieu

et de Marc L D'après le troisième évangile, c'est immédiatement
après les paroles et l'acte de la cène (XXII, 19, 20) que Jésus

continue : « Mais voyez, la main de celui qui va me livrer est

avec moi à cette table. Et le fils de l'homme s'en va, d'après
ce qui est décrété, mais malheur à cet homme par lequel il est

livré. Et ils se mirent à se demander à eux-mêmes lequel
d'entre eux devait faire cela. » (V, 21-23.)

Tels sont les renseignements renfermés dans nos trois
premiers évangiles. Une exégèse sévèrement impartiale et
indépendante se bornera à constater ces résultats, et l'historien
scrupuleux et libre de toute prévention confessionnelle reconnaîtra

que les données positives de nos sources ne nous permettent
pas de nous prononcer avec une entière certitude2. Peut-être y
a-t-il lieu de rappeler que le texte de Marc nous a sans doute
conservé le plus fidèlement le document reproduit par Matthieu
avec des modifications plus sensibles et surtout avec des additions

plus riches, mais, dans le cas présent, nous ne pouvons
aller au-delà d'une simple probabilité3. Aussi bien les interprètes
qui ont cru pouvoir affirmer péremptoirement l'une des deux
solutions possibles, ont-ils été guidés soit par des considéra-
rations psychologiques 4, soit par des raisons dogmatiques qui
n'ont pas d'appui suffisant dans nos textes. En tout état de

cause, ni le dogme ni la discipline ecclésiastique ne sauraient
tirer parti des indications contradictoires de nos récits évangé-

1
-< Sans doute, dit M. Godet (Commentaire sur l'évangile de saint Luc, H'2,

370), les évangiles de Matthieu et de Marc ne favorisent pas cette manière
de voir (celle de Luc), mais elles ne la contredisent pas expressément. »

Comment le savant et éloquent exégète justifie-t-il cette assertion, il
nous est impossible de le deviner.

2 Cf. Rückert, ouv. cit. p. 55-58.

'M. Godet (Luc,11, 370-371), comme M. Reuss (Hist, évang. 632-633),

sont portés à admettre la présence de Judas. — Cf. aussi Keim, Geschichte

Jesu von Nazara, III, 266-267.
4 Cf. M. Reuss, Histoire évangélique, 1876, p. 633.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 511

liques, et il serait téméraire de bâtir sur un terrain aussi peu
sûr les conclusions doctrinales ou pratiques qu'on s'est plu
souvent à y édifier L

IX

J'ai essayé d'appliquer aux relations de la cène, renfermées
dans le Nouveau Testament, la méthode sévèrement historique
que réclame la nature du sujet. Je me suis efforcé de me
soustraire à toute prévention dogmatique, et de poursuivre ces
recherches sans me préoccuper des divergences confessionnelles
et des luttes ecclésiatiques qui ne peuvent qu'obscurcir la clarté
ou affaiblir la puissance de la pensée religieuse de Jésus. Cette

pensée se dégage, lumineuse et féconde, de l'acte et des
paroles de l'institution, expliqués à l'aide des prémisses que
contient l'Ancien Testament et commentés par le développement
historique de l'enseignement et de la mission de Jésus; elle est

la résultante sublime de son témoignage et de son œuvre ; elle
est l'expression la plus haute de sa conscience de Messie et de

FilsdeDieu. Parson rapportorganiqueaveclesidéesmaîtressesde
l'ancienne alliance et par son parfait accord avec les expériences
décisives de la vie de Jésus, elle apparaît à l'historien comme
la solution d'un problème. Par sa simplicité et sa richesse, elle

se révèle à l'âme du croyant comme la manifestation la plus
touchante et la plus profonde du dévouement et de l'amour.

1 Lire par exemple les observations de Schenkel, Charakterbild Jesu,
274, 280-281.

(A suivre.)


	La doctrine de la sainte cène : essai dogmatique. Partie 1

