Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: La vérité de la religion Chrétienne : un cours de M. le professeur W.
Herrmann [suite]

Autor: Rivier, Théodore

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379436

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE

UN COURS
DE M. LE PROFESSEUR W. HERRMANN

PAR

THEODORE RIVIER !

§ 9. Nos relations avec Dieu.

Par sa vie et ses enseignements, Jésus a révélé aux hommes
lessence du bien moral; il leur a découvert le but nécessaire
que l'obligation propose & l'activité de chacun de nous. Mais
ce fait ne constitue point le caractére bhienfaisant du christia-
nisme. Tout le contenu de I’évangile n’est pas dans le précepte
de amour du prochain. Si c’était le cas, le message du Christ
ne serait point une source de bénédiclions. Il aurait au con-
traire chargé la conscience humaine d’un nouveau fardeau; il
aurait ajouté la détresse morale i toutes nos miséres. Nous in-
diquer le chemin de la vie éternelle n’est point nous apporter
la paix et la joie, car chaque tentative pour suivre la voie du
bien nous montre notre impuissance morale. Pour pouvoir ai-
mer son prochain comme lui-méme, il ne suffit point & ’homme
d’étre capable de se développer; il doit devenir un étre nou-
veau. « S1 un homme ne nait de nouveau, disait Jésus, i1l ne
peut voir le royaume de Dieu2. » Pour étre un message de

! Voir la livraison de mai, page 225.
2 Jean 111, 3.



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 391

joie, ’Evangile doit donner & I'homme les moyens de devenir
un étre nouveau.

Mais I’idée d’une nouvelle naissance est aussi inconcevable
pour I’homme naturel qu’elle I’était pour Nicodéme. Pour en
comprendre 1'origine et la signification, il faut étre déja ferme-
ment convaincu de la vérité du christianisme. On ne montre
done point & l'incroyant comment 'homme parvient & la vie
éternelle, en lul exposant la doctrine évangélique de la nou-
velle naissance. Nous devons suivre une autre voie.

Nous avons vu qu’une vie consacreée au service du bien, pé-
nétrée d’une charité parfaite, posséderait I’éternité. Le Nou-
veau Testament contient cette méme pensée: « Celui qui fait
la volonté de Dieu, dit la Ire épitre de Jean, demeure éternelle-
ment !, » Cependant nos résolutions sont impuissantes & nous
faire accomplir le bien, et, quand méme nous croirions notre
volonté propre capable d’une pareille ceuvre, le milieu dans
lequel nous sommes opposerait & nos efforts des obstacles in-
surmontables. La vie éternelle est impossible & I'homme aussi
longtemps qu’il n’est en relation qu’avec d’autres hommes et
qu’avec la nature. Ces relations, en effet, le mettent & tout mo-
ment en présence d’étres profondément malheureux et mécon-
tents. Ces étres ne vivent d’aucune vie digne de ce nom; ils ne
connaissent point de paix intérieure. Ils s’efforcentr d’agrandir
le domaine de leur activité, d’assurer et d’augmenter leurs
moyens d'existence. Pour y parvenir, il leur faut supplanter
leurs semblables, les envisager comme des instruments & uti-
liser dans la poursuite de leurs buts particuliers. Dans 'exis-
tence naturelle I'individu est nécessairement égoiste. Il I'est
méme au sein des relations humaines les plus intimes. L’enfant
voudrait-il révéler & ses parents toutes les pensées qui lui vien-
nent & leur égard? Les rapports de l'amitié la plus étroite,
ceux du mariage ou de la famille, sont-ils dominés par une bien-
veillance qui ne se démente jamais? Non; nous connaissons
tous les tourments de 1’égoisme. Toute conscience frémit &
I'idée que le monde de ses sentiments intimes pourrait un jour
étre dévoilé, et les secrétes pensées des cceurs éclairées d’une

11 Jean, II, 17,



392 THEODORE RIVIER

lumiére impitoyable. Mais comment leur imposer silence?
Aussi longtemps que nous n’aurons de relations qu’avec nos
semblables, nous sentirons en eux les impulsions inassouvies
de I’égoisme. Nous nous protégerons, par conséquent, contre
leurs attaques possibles, et nous chercherons & nous servir
d’eux dans la poursuite de nos desseins. Il ne peut en étre au-
trement ; & moins que nous soyons transportés dans une at-
mosphere différente de celle des relations purement spécifi-
ques et naturelles.

Il n’y a pour les hommes qu’un seul salut. Pour avoir part &
la vie éternelle il leur faudrait entrer en contact avec un étre
parfaitement satisfait, et dont I’état intérieur fat celur d’une
paix parfaite. C’est 14 seulement ce qui les délivrerait de la vie
d’égoisme dans laquelle ils se consument; c’est & cette seule
condition que nous pourrions étre rendus capables d’accomplir
le bien. La personnalité d'un étre bienheureux n’éveillerait
point en nous des sentiments ennemis. Nous connaitrions au
contraire auprés de lui des impulsions nouvelles. Un étre dont
tous les besoins seraient satisfaits ne serait point soumis aux
tourments de I’égoisme. Son dessein ne pouvant étre d’attris-
ter notre vie, nous sentirions que redouter ses attaques est
inutile. Sa paix intérieure le rendant absolument indépendant
de tous et de toutes choses, nous comprendrions’impossibilité
de le faire servir & 'accomplissement de nos buts particuliers.
Si nous étions en rapport avec lui, nous pourrions nous aban-
donner A lui avec une pleine confiance, avec un entier repos;
car nous n’aurions pas 2 craindre qu’il nous disputit nos
moyens d’existence et nous ne saurions nourrir & son égard
des desseins égoistes. De pareils sentiments de paix et de con-
fiance sont absolument inconnus & ’homme naturel, dans la
lutte pour l'existence qu’il soutient en ce monde contre ses
semblables et contre la nature. Seul le tout jeune enfant
éprouve peut-8tre quelque chose d’approchant & I'égard de sa
meére. Mais ce sentiment de confiance est I’élément constitutif
de 'amour véritable. Se confier pleinement en quelqu’un est
bien certainement trouver sa joie dans la vie personnelle d’au-
trui. Or c’est 14, nous ’avons vu, le bien méme, ’obéissance



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 393

a4 la loi morale. L’accomplissement du bien nous serait donc
possible si nous étions en rapport avec un étre bienheureux.
L’amour, qu’exige de nous la loi morale, résulterait nécessai-
rement au dedans de nous de notre communion avec sa per-
sonne,

Cet étre bienheureux existe-t-il, et pouvons-nous entrer en
relation avec lui ? — Oui, répondent les chrétiens; il est notre
Dieu et nous le connaissons. Il jouit d’une paix absolue, car
personne ne lui dispute sa vie. Il crée toutes choses et les met
a son service. Il posséde la félicité parfaite, car il est tout-
puissant. Ce Dieu est entré en rapport avec nous; nous avons
en lui une confiance infinie et pouvons nous abandonner en-
tierement & sa bonté. C’est le sentiment de notre communion
avec lul qui fait de nous des hommes nouveaux. La paix qu’il
nous procure nous affranchit moralement et nous rend capa-
bles d’aimer notre prochain. C’est dans ce sentiment d’entiére
confiance en notre Dieu que nous accomplissons le bien et
trouvons, avec les commencements de notre félicité, ceux de
notre vie éternelle.

Toutes les communautés chrétiennes proclament que la
vie éternelle ne saurait étre donnée & 'homme naturel. Elle
ne peut point étre, pour ainsi dire, ajoutée a ses facultés nati-
ves. Elle n’a sa source que dans l'étre intime du régénéré.
Pour étre sauvé I’homme doit devenir un étre nouveau. Ce fait
est d’ailleurs reconnu par tout homme moralement sérieux.
Quiconque écoute la loi morale, quiconque en comprend les
droits, sait que 'accomplissement du bien est la condition in-
dispensable du bonheur. 1l lui suffit d’autre part, pour se con-
vaincre de sa propre impuissance, d’observer sérieusement la
tiche morale qui lui est imposée, et de jeter un regard sur la
nature, dont il fait partie et dans laquelle il est nécessairement
égoiste. Tout homme sincére se dit qu'un Dieu pourrait seul
le sauver, car il en est lui-méme incapable et la nature ne le
peut pas davantage. Mais comment ’homme peut-il étre I’ob-
jet d’un pareil salut?

A cette question les communautés chrétiennes ont donné
deux réponses principales. La premiere est celle de I'Eglise



394 THEODORE RIVIER

romaine. Les sacrements, dit-elle, possédent une vertu mira-
culeuse et divine. Cette vertu transforme dans son étre intime
Iindividu qui se soumet & leur action; elle produit en luil’a-
mour et détruit les impulsions de I’égoisme.

La seconde réponse est celle que donnent en général les
Eglises protestantes. L’homme, disent-elles, est sauvé lors-
qu’il accepte avec foi un certain nombre de vérités salutaires
et qu’il se confie en elles. Cette fol produit en lui 'amour, l'ac-
complissement de la loi.

Cees deux réponses ont procuré la paix & bien des générations
chrétiennes. Cependant, on est en droit de l'affirmer, I’Eglise
ne peut s’en déclarer plus longtemps satisfaite. La question du
salut est pour nous une question vitale ; elle doit donc recevoir
une réponse qui soit en état de nous convaincre. Or cela fait
précisément défaut aux deux théories catholique et protestante
que nous venons de citer. Il peut y avoir quelque chose de
vrai dans chacune d’elles; mais la vérité qu’elles contiennent
doit élre exprimée tout autrement, & moins d’étre condamnée
a4 I'impuissance. Nos recherches nous ont conduit & d’autres
conclusions. L’homme, disons-nous, peut étre sauvé a la seule
condition d’entrer en contact avec le Dieu tout-puissant. Il
faut en outre que ces relations avec Dieu soient si intimes, que
cette communion lul donne la certitude de son salut. La con-
fiance qui fait de nous des hommes nouveaux nait dans nos
ceeurs du contact avec Dieu. Aprés quol nous faisons ’expé-
rience de cette nouvelle naissance, de ce salut, comme d’un
fait A I’abri de tous les doutes. Cette réponse a la question du
salut a toujours été donnée, quoique souvent en d’autres ter-
mes, partout ol I'liglise chrétienne a été quelque peu vivante.

§ 10. Les fondements de la foi chrétienne.

Comment puis-je entrer en contact avec Dieu et comment
serai-je assuré d’étre en rapport avec lui ? Telle est la question
fondamentale de toute religion véritable. Le but de la religion,
a-t-on dit, est la félicité de '’homme. Cela n’est point faux;
mais I'homme vraiment religieux cherchera toujours son



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 395

bonheur et son salut dans une communion personnelle, intime
avec Dieu. CGomment y parvient-il? On ne peut présenter le
christianisme comme la religion parfaite sans avoir préalable-
ment examiné cette question.

Beaucoup d’esprits la qualifient d’absurdité. Entrer en rela-
tion dans ce monde avec un Dieu qui n’en fait point partie,
cette prétention parait renfermer en elle-méme sa propre con-
damnation. Les chrétiens de toutes les époques I’ont cependant
élevée. Ils ont fondé leur foi en Dieu de trois manieres princi-
pales, que nous allons briévement examiner.

Un grand nombre de croyants appuient la certitude de leurs
rapports avec Dieu sur 'expérience de faits particulierement
extraordinaires. Certains événements leur paraissant inexpli-
cables par les causes naturelles, ils les rapportent & I'action
toute-puissante d’un étre supérieur au monde. Donnons-en
quelques exemples. Tel d’entre ces chrétiens croit avoir recu
I’exaucement d’uneinstante priere; Dieu, dit-il, lui a répondu
par un fait que personne n’était en droit d’attendre. 1l n’avait
jusqu’alors qu’admis, sur le témoignage d’autrui, 'existence de
ce Dieu vivant; mais dés ce moment, il croit posséder les
preuves de sa puissance. Selon d’autres, il s’est passé un mira-
cle & tel ou tel endroit: la madone est apparue sous un arbre;
une statue du Christ a versé des larmes. Quand les masses
populaires pensent avoir constaté de pareils prodiges, elles en
sont profondément émues ; car ces événements leur paraissent
démontrer, d’une maniére irréfutable, 'action d’une puissance
surnaturelle dans le domaine de la réalité naturelle.

Il faut se garder, le plus souvent, d’ébranler chez nos fréres
une foi basée sur de pareils fondements. Nous ne saurions ce-
pendant les juger assez solides pour soutenir la notre. L’exau-
cement de nos priéres ou la vue d’événements prodigieux peu-
vent nous paraitre constituer des indices importants de ’exis-
tence de Dieu. Spinoza se déclarait prét 4 admettre tous les
dogmes chrétiens, la personnalité de Dieu a leur téte, dés
qu’on lui aurait prouvé la résurrection de Lazare. Mais des
faits de ce genre peuvent-ils nous assurer de laction de Dieu
dans notre monde et dans notre ceeur? La vraie foi, avons-nous



396 THEODORE RIVIER

dit, est entiére confiance en Dieu. L’aurons-nous acquise, cette
confiance, aprés avoir admis la réalité d’événements dont le
caraclére essentiel est d’étre surprenants? Non; sachons donc
les apprécier & leur juste valeur.

Peut-on constater dans le monde un seul événement qu’il
soit nécessaire de rapporter 2 un acte de toute-puissance di-
vine? Nullement. Tout événement, pour nous paraitre réel,
est soumis aux lois d’apreés lesquelles nous jugeons universel-
lement la réalité des choses. Un fait objectif, quelque extraordi-
naire qu’il soit, se présente nécessairement & notre esprit
comme produit de ses causes et comme en relations avec d’au-
tres faits, qui seuls l'ont rendu possible et réel. Le croyant
obéit inévitablement aux lois de l’entendement, en présence
des événements mémes dans lesquels il voit des manifestations
de son Dieu. Tout phénomeéne réclame une explication natu-
relle & coté de I'explication religieuse qui le rapporte a la
toute-puissance divine. Notre confiance en l'action de Dieu
dans la nature ne saurait donc se baser sur des faits extraor-
dinaires, pour la seule raison gu’ils nous sont inexplicables.
Tout homme de foi vivante voit certainement d’indubitables
miracles et croit fermement & I’exaucement de ses priéres.
Mais la foi qui se fonde uniquement sur des miracles est des
plus misérable. Elle chancelle & tout propos. Elle risque a tout
moment de s’effondrer devant cette évidence : tout miracle, en
tant que phénomene, souflfre, exige méme une autre explica-
tion que celle de son origine divine.

Nous venons de parler des chrétiens superstitieux (Wunder-
christen). Il est un groupe de chrétiens moins nombreux mais
plus influents ; c’est celui des chrétiens de sentiment (Gefithls-
christen). Ces derniers ont un avantage marqué sur les précé-
dents. Dans leur pensée une manifestation extraordinaire de
la toute-puissance divine est beaucoup moins précieuse a
I'homme que la personne méme de Dieu; trouver Dieu lui-
meéme, c’est 12 seulement ce qui importe au chrétien. Les chreé-
tiens de sentiment parlent donc une langue dans laquelle tout
homme pieux trouve I'expression de ses besoins. Les grandes
figures de ce groupe, I'’évéque Augustin comme le rubanier



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 397

Tersteegen, décrivent en termes puissants les sentiments de
I’ame en communion avec Dieu. Malgré cela, leur réponse & la
question vitale du chrétien ne peut nous satisfaire. Sur quoi
fondent-ils la certitude de leurs relations avec Dieu? Sur des
émotions intimes d’une intensité particuliére, qui les saisissent
tantdt aprés une longue attente, tantot d’une facon subite. Ils
reconnaissent en elles 'action immédiate de Dieu sur eux; ils
en recoivent I'assurance que le Tout-puissant s’inquiéte de lear
sort et les entoure de son amour. Quiconque, disent-ils, n’a
pas éprouvé de semblables émotions ne connait point Dieu,
quoi qu’il puisse d’ailleurs admettre et professer en fait de doc-
trines théologiques.

Il y a, sans aucun doute, une part de vérité dans ces affir-
mations. Chaque chrétien ressent, dans le cours de ses rela-
tions avec Dieu, de profondes émotions qu’il est incapable
d’exprimer par des paroles. Il n’existe pas de communion
réelle avecle Tout-puissant sans de pareilles expériences; tout
véritable enfant de Dieu connait un sanctuaire intime, dans
lequel 1l s’entretient seul avec son Pére, et dans le myvstere
dugquel il ne saurait introduire personne. Nous ne pouvons
cependant fonder notre certitude de l'existence de Dieu sur
de semblables affections du sentiment. Dans les moments
meémes ou I’émotion nous domine, elle peut, il est vrai, nous
paraitre la preuve suffisante d’'une action divine & notre égard.
Mais ces moments d’exaltation ne remplissent pas tout le cours
de notre vie; ils sont nécessairement suivis de lassitude. Or
quand ’Ame est découragée, quand le cceur est brisé et I'ima-
gination muette, nous voyons toutes choses au fravers de
notre tristesse intérieure. A quoi nous sert alors le souvenir
de nos précédents enthousiasmes religieux? Il ne nous em-
péche pas de nous croire abandonnés de Dieu dans notre si-
tuation présente. Le doute s’attaque méme & notre assurance
des temps plus heureux:; nous nous demandons si notre ex-
périence des réalités divines était alors autre chose qu’'un
réve éphémere. La foi de sentiment ne saurait donc étre une
foi triomphante. Le sentiment que Dieu lui parle émeut profon-
dement le coeur du chrétien ; mais cette émotion religieuse ne



398 THEODORE RIVIER

peut étre le fondement d'une inébranlable confiance en Dieu.

Il est un troisicme groupe de chrétiens : celui des chrétiens
d’intelligence ( Verstandeschristen). Ceux-ci se contentent d’é-
tablir la réalité de leur Créateur par des considéralions géné-
rales, tirées de I'observation de I'univers. Les chrétiens d’intel-
ligence sont bien loin d’avoir compris la réelle essence d’une
religion. A quoi meénent, en effet, leurs raisonnements logi-
ques 7 A une prétendue connaissance de Dieu, qu’ils croient
pouvoir démontrer comme une vérité nécessaire. Or le point
essentiel de toute religion vivante n'est nullement ’admission
d’une vérité nécessaire ; c’est la certitude d’un fait accidentel.
Tout homme pieux cherche 'assurance que Dieu l'affranchit du
monde au lieu de I’y laisser périr dans sonisolement. Onne sau
rait voir dans ce fait une vérité nécessaire; #'il est réel, il ne
peut étre que rniraculeux. Tout chrétien est forcé de s’avouer
que son salut, loin de lui paraitre nécessaire, ne peut lui appa-
raitre qu’accidentel. La certitude de la communion divine esl
inaccessible & la connaissance générale de la nature. La foi
chrétienne peut uniquement se baser sur des événements par-
ticuliers, dans lesquels Dieu se manifeslte 4 I’homme d’une
facon compréhensible et absolument certaine.

Il faut cependant, nous 'avons vu, reconnaitre une part de
vérité dans chacune des trois conceptions que nous venons
d’examiner. Les chrétiens d’intelligence veulent se rendre
compte de la vérité des postulals de la foi. C’est 14 un besoin
trés légitime , mais on ne le satisfait point en cherchant & dé-
montrer 'existence de Dieu au moyen de la science de l'uni-
vers. Nous affirmons avec les chrétiens superstitieux que la
foi doit reposer sur des faits objectifs, indépendants de nous-
mémes ct de la nature. Nous proclamons avec les chrétiens de
sentiment que le fidele doit étre assuré d’avoir trouvée Dieu lui-
méme et d’étre en relations intimes avec sa personne. Enfin,
ajoutons-nous avec les chrétiens d’intelligence, notre foi doit
avoir conscience de la vérité de ses postulats.

En faisant droit & ces trois besoins légilimes, nous aurons
trouvé les vrais fondements de la foi chrétienne. Les dévelop-
pements qui précedent nous permettent la conclusion suivante:



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 399

Pour étre vivante et forte, notre foi doit se baser sur un fait,
dans lequel nous trouvions Dieu lui-méme, de telle sorte que
nous puissions devenir certains et conscients de notre commu-
nion avec lui. Ce fait donne seul sa raison d’étre & la convic-
tion chrétienne. Quel est ce fait? Est-il réel ? Ou faut-il le
chercher?

§ 11. L'apparition historique de Jésus-Christ.

Nous avons signalé le probléeme fondamental du christia-
nisme : il veut mettre ’'homme en relation, dans ce monde,
avec un Dieu qui n’en fait point partie. Ce probléme est inso-
luble, lorsqu’on se représente Dieu comme une substance. Il
est en effet impossible de rencontrer dans la nature une sub-
stance qui n’'y soit pas comprise. A supposer méme, ce qui est
contradictoire, qu’il existat une substance étrangéere au monde,
personne ne pourrait en ce monde en constater la réalité.

Pour nous, nous ne cherchons pas un Dieu substance. Le
Dieu qui nous sauve de la nature est un esprit personnel, Nous
entrons par conséquent en contact avec lui d’une facon tout
autre qu’avec une substance existant dans le temps et dans
I'espace. En effet, tandis que nous percevons immédiatement
la substance, il nous est impossible d’entrer immédiatement en
contact avec un esprit personnel. Nous percevons ce dernier en
éprouvant de sa part une manifestation quelconque de sa per-
sonnalité; c’est cette manifestation qui produit en nous la re-
présentation de sa réalité spirituelle. Nous entrons en rapport
avec lui dans la mesure ol la manifestation qu’il nous adresse
nous parait exprimer les vrais sentiments qu’il nourrit & notre
endroit, et non point une disposition passagére & notre égard.
Il n’est pas de perception possible d'un esprit personnel en de-
hors de I'impression qu’il cause & un autre esprit personnel.
Ce dernier seul est capable de la comprendre.

S’il en est ainsi, il est trés concevable que nous puissions
entrer,dans ce monde, enrapport avec un Dieu indépendant du
monde. Il faut pour cela que Dieu se révele & nous par un fait,
dans lequel nous percevions sa réalité d’esprit personnel et le



400 THEODORE RIVIER

caractére de ses intentions & notre égard. Il faut, en second lieu,
que ce fait révélateur fasse incontestablement partie du monde.
Dans ce cas I'expérience de cette révélation, perceptible dans
la nature, fondera au dedans de nous la connaissance de ce
Dieu indépendant de la nature. Pour nous 'chrétiens il existe
un fait objectif dans lequel Dieu s’est manifesté & nous, de sorte
que nous savons étre en relation avec lui. Ce fait, ¢’est 1'appa-
rition historique de Jésus-Christ.

Cette affirmation exige des preuves. Elle rencontre dés I’a-
bord une objection sérieuse. L’apparition historique de Jésus-
Christ appartient au passé. Or un événement passé ne peut
étre acquis & la pensée d’aujourd’hui avec une parfaite
exactitude, ni, par conséquent, avec une entiére certitude. Cela
est évident au sujet de la vie et de l'activité de Jésus, comme
au sujet de tous les autres faits historiques. Nous ne pouvons
prétendre en avoir une représentation absolument compléte et
authentique. En effet, comment connaissons-nous la vie du
Christ? Par la tradition contenue dans les livres du Nouveau
Testament. Or, en premier lieu, le texte de ces écrits n’est pas
absolument stir. En second lieu, leur exposition est hésitante
a bien des endroits; la tradition est parfois diverse suivant les
documents. Enfin nous ne saurions refuser & la critique histo-
rique le droit de procéder vis-a-vis de ces récits comme vis-a-
vis des autres documents historiques. La science critique ne
permet pas de puiser les faits dans leurs rapports les plus an-
ciens et de les réunir en un tout. Elle a le devoir de recher-
cher encore les causes diverses (ui peuvent avoir produit ces
récits; elle discute leur valeur et leur crédibilité. L’apparition
historique de Jésus-Christ pourra-t-elle étre encore, aprés ce
travail, le fait indubitable dont nous avons besoin pour baser
notre foi sur de solides fondements ?

Cette objection menace donc les bases mémes de la foi du
chrétien. Celui-ci peut lui échapper en condamnant les doutes
gu'on lui présente, ou en s’emportant contre les prétentions
des sciences historiques. Mais en agissant ainsi, il se place lui-
méme dans la plus grande incertitude. On ne saurait en effet
le nier, la critique conteste 4 bon droit la réalité de tel ou tel



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 401

trait de la tradition évangélique. Dans le cas, bien certaine-
ment possible, ol ce simple fait apparaitra dans son évidence
au chrétien dont nous parlons, il sera dés lors désarmé devant
I'objection présentée. D’autres y répondent différemment. Il
est vral, dfsent-ils, que lapparition de Christ fait partie du
passé et ne peut, par conséquent, nous étre parfaitement con-
nue. Mais il existe un fait actuel, dans lequel la réalité histo-
rirque de Jésus et la puissance de son ceuvre nous sont mani-
festes : ce fait, c’est ’Eglise €t son histoire.

Pareille réponse est fort insuffisante dans la discussion qui
nous occupe. Un chrétien percoit 'activilé constante de Christ
dans I'Eglise et dans son développement; cela est évident et
fort 1égitime. Mais il s’agit ici de la base méme de la foi. Or
celle-ci n’est bien certainement pas fondée sur 'existence de
I’Eglise et sur la succession de ses péripéties. Il faut au con-
traire étre fermement convaincu, et pour d’autres motifs, de la
vérité du christianisme, pour ne point en étre détourné par les
horreurs et les folies de ’histoire ecclésiastique.

Selon nous, I'apparition historique du Christ est bien le fait
indéniable qui nous révele un Dieu vivant et nous met en con-
tact avec lui. Mais pour étre en droit de 'affirmer, il faut pou-
voir établir la réalité de ce fait lui-méme. Il faut en dégager les
éléments constitutifs et montrer qu’ils sont & I’abri de tous les
doutes. Nous ne voulons donc point contester la légitimité de
la critique historique. Il est certain qu’il n’existe pas de texte
biblique absolument sir. Nous admettons que des éléments
légendaires ont pu s’unir au souvenir des faits réels pour for-
mer la tradition évangélique. Nous voulons méme abandonner,
pour un moment, tout ce qui, dans les écrits du Nouveau Tes-
tament, pourrait étre exposé, dans une mesure quelconque,
aux doutes de I'historien. C’est faire abstraction de bien des
faits auxquels le croyant attache avec raison une grande impor-
tance ; mais ils nous seraient inutiles pour répondre a la ques-
tion posse, et I'on pourrait nous’soupconner, si nous en fii-
sions usage, de vouloir donner pour certains des événements
insuffisamment appuyés. S’il est un fait qui nous manifeste un
Dieu Sauveur, ce fait ne doit pas avoir besoin du témoignage

THEOL. ET PHIL. 13888, 26



402 THEODORE RIVIER

de nos convictions religieuses pour défier le doute historique.
Il doit au contraire étre en état de nous placer, sans autre in-
termédiaire, devant la face méme de Dieu. Aussi ne craignons-
nous pas de faire & la critique historique les concessions recon-
nues scientifiquement légitimes. Il n’est rien dans cette facon
d’agir (ui puisse ¢branler une foi chrétienne vraiment fidele a
son essence.

Au jugement de tout homme de bon sens, les récits évangé-
liques ont nécessairement & leur hase l'existence réelle d’une
personnalité puissante. Une tradition pareille suppose évidem-
ment une activité historique; elle ne peut avoir pris naissance
qu’a l'occasion de certains faits. Mais, dira-t-on, ces récits évan-
géliques ne pourraient-ils pas étre une fiction, inconsciente si
vous le voulez, due a I’enthousiasme des disciples de ce per-
sonnage ? Admettons-le. Encore faudrait-il expliquer cet en-
thousiasme. Or il a nécessairciment ses causes dans certains
caracteres de la personnalité du Mailre; et ces éléments, pré-
cisément parce qu’ils firent sur les disciples une impression
capitale, doivent nécessairement étre contenus dans la tradi-
tion que ceux-ci nous ont laissée. La question est de savoir si
nous sommes en état de les en dégager d’'une maniére stre.
S1ooul, nous connaltrons les traits indubitables de 'apparition
historique de Jésus.

Ces traits ne sont en vérité point difficiles & découvrir. 11 est
pour cela une méthode infaillible ; il sutfit de rechercher dans
la tradition évangélique les seuls faits dont la réalité historique
est admise par les adversaires de Christ comme par ses disci-
ples. Ces faits sont les trois suivanis :

10 Jeésus s’est donné pourle Messie queles prophetesavaient
annoncé. — 20 Il a poursuivi son ceuvre de telle maniére que
la majorité des Israélites pieux en concut contre lui une haine
implacable. — 3° Avant de souffrir la mort que lui préparaient
ses ennemis, Jésus a exprimé la ferme confiance que cette
mort n’anéantirait point son ceuvre, mais au contraire 'accom-
plirait. — Ce sont 1a trois faits absolument certains. Aucun
homme n’en contestera la réalité, quels que soient d’ailleurs ses
sentiments intimes vis-a-vis du Christ. L’historien le plus sé-



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 403

vere, le critique le plus minutieux, ne les mettront point en
doute.

Mais ces faits constituent-ils & eux seuls de cuoi donner & la
personnalité historique de Jésus une signification quelconque
4 nos yeux ? Non pas sl nous ne faisons que les énumérer; on
n’a point appris & connaitre un homme apres avoir constaté
quelques traits de son existence. Pour connaitre Jésus il nous
faut interroger sa vie, en examiner de plus pres les caractéres
distinctifs. « Viens et vois 1, » disait, selon la tradition, I'un des
premiers disciples du Christ & ses contemporains. Aller a Jé-
sus et considérer sa personne: c¢’est encore aujourd’hui ce que
doit faire tout homme qui soupire apres la délivrance de ses
miseres naturelles. Nous devons bien nous garder de sortir des
limites que nous avons assignées & nos recherches actuelles;
nous voulons examiner uniquement les trois faits que nous
avons relevés dans la tradition. Mais personne ne nous contes-
tera le droit de les étudier de plus pres.

Jésus a voulu étre le Messie des Juifs. Que nous importe,
dira-t-on, & nous qui vivons pres de dix-neuf siécles aprés lui?
Ecoutez, répondrons-nous, ce que signifiait alors le titre de
Messie des Juifs. Nous possédons a ce sujet, en dehors méme
du Nouveau Testament, des témoignages irrécusables, une tra-
dition essenticllementjuive, desplus riches et des plus étendues.
Les écrits de I’Ancien Testament, les livres dits apocryphes, la
littérature apocalyptique juive, nous montrent d’une maniére
sulfisamment claire ce que devait étre le Messie dans esprit
des contemporains de Jésus. Il devait purifier le monde cor-
rompu par le péché, accomplir tous les desseins de Jévovah &
égard d’Isradl et & 'égard de 'humanité tout entiére. Il devait
établir le regne de I’Eternel au milieu de son peuple et amener,
par le moyen d’Isracl, toutes les nations de la terre & la con-
naissance du vrai Dieu. Si le terme de Messie contenait de pa-
reilles espérances, le Galiléen qui voulut porter ce nom éveille
Pattention de tout enfant des hommes. Que devait-il, en effet,
se passer dans 'esprit de ce Jésus, pour qu’il élevit I'énorme
prétention d’étre ’Oint annoncé par les propheétes, laissant en-

! Jean I, 47.



404 THEODORE RIVIER

tendre par la que le sort de I’humanité et l'accomplissement
des desseins de Jéhovah, dépendaient de son ceuvre en ce
monde?

On peut cependant nous faire une objection. Il s’est passé
quelque chose de semblable dans d’autres 4mes sémites. Jésus
n'est pas le seul en Israél qui ait eu la prétention d’accomplir
I'ccuvre messianique. Cela est vrai; mais Jésus a fait autre
chose. Nous l'avons dit, il s’est mis par la forme particuiiere de
son activité en opposition mortelle avec la plupart des hom-
mes pieux de son peuple. C’est 14 un fait historique certain. La
haine des Juifs contre Jésus, son injuste condamnation, sa cru-
cifixion au Calvaire, sont des faits inébranlablement acquis &
I’histoire de 'humanité. Mais encore faut-il savoir quelles en
furent les causes.

Comment le Christ en arriva-t-il & cette opposition radicale
contre son peuple ? La réponse a cette question n’est pas diffi-
cile. L’activité de Jésus suscita d’abord une puissante émotion
en Israél. Ses contemporains I'accueillirent avec des transports
d’enthousiasme ; ce fut la raison de la haine implacable dont
ils le poursuivirent dans la suite jusqu’a son supplice. Ils atten-
dirent de lui la réalisation de leurs espérances messianiques.
Or rien dans la tradition évangélique n’indique qu’il aurait
songé a les réaliser; tout témoigne du contraire. Les Juifs at-
tendaient du Messie qu’il les délivrat de la domination étian-
gére et mit en leur puissance tous les peuples de la terre. Jé-
sus n’a point mis son activité au service de ces réves. Il n’a ni
conduit, ni voulu conduire son peuple & la lutte pour I'indépen-
dance politique non plus qu’a la conquéte du monde. Il a donce
absolument décu les espérances messianiques (ue ses conci-
toyens avaient comme incarnées en sa personne. Pourtant, en
agissant ainsi, il voyait nettement quelle serait 'issue de ses
luttes contre des adversaires acharnés. Ne voulant pas étre le
roi des Juifs, il ne pouvait que mourir sur la croix de Golgotha.
Il marchait avec calme au-devant de ce supplice que ses paro-
les et ses actes rendaient tous les jours plus inévitable. Du mo-
ment oll nous constatons ce trait chez Jésus de Nazareth, il
1'est plus a nos yeux un réveur étrange; mais il nous apparait



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 405

comme un héros, dont la grandeur commande ’admiration et
le respect.

Cependant la personnalité de Jésus dépasse encore de beau-
coup cet héroisme humain. Pour quels motifs, en effet, met-
tait-il son activité en opposition avec les espérances messiani-
ques des Juifs ? Nous avons le droit de le demander, car I'on
doit pouvoir distinguer en quelque facon dans la tradition évan-
gélique le caractere essentiel de I'ceuvre & laquelle il a consa-
cré sa vie. C’est dans la mesure ol son activité contredisait
I'idéal messianique juif, que cette activité devait plus profon-
dément frapper les esprits. Si I'ceuvre du Christ etit seulement
différé de cet idéal en quelques points de peu d’importance, la
tradition aurait facilement pu les oublier. Mais il est évidem-
ment un point fondamental, sur lequel portait le débat entre
Jésus et le messianisme juif. Ce trait-1a doit s’étre gravé d’une
maniére ineffacable dans la mémoire de ses contemporains et
avolr pass¢ de la dans la tradition. Il en est bien ainsi. Les dis-
ciples ont souvent eu grand’peine 4 comprendre les pensées
directrices de 'activité du Maitre; I’évangile de Matthieu nous
en donne des preuves évidentes et nombreuses. Malgré cela, 1e
caractére unique et essentiel de I’ceuvre de Jésus ressort clai-
rement des récits évangéliques.

L’ceuvre de Jésus s’éléve de beaucoup au-dessus des espe-
rances messianiques des Juifs, en ce qu’elle s’adresse non pas
seulernent & Israél, mais &4 I’humanité tout entiere. Le Christ
veut unir tous les hommes en une communauté morale par-
faite, dans laquelle ils s’entr’aiment et soient, par conséquent,
les serviteurs les uns des autres. C’est 14 le but de tous ses ef-
forts; c’est la réalisation de ce but qui, dans sa pensée, sera
I’'achévement de son ceuvre messianique. Les hommes ne doi-
vent pas en attendre autre chose, car leurs espérances ne peu-
vent se porter vers un idéal plus élevé. Toute ame, en effet,
(Jui se soumet a I'obligation morale, est capable de voir dans
cette communion de charité la seule forme d’existence dans la-
quelle 'homme puisse étre, d’'une maniére absolue et parfaite,
ce qu’il doit étre. Jésus préche donc aux hommes le contenu
de l'obligation morale. Mais il leur montre en méme temps



406 THEODORE RIVIER

dans leur communion parfaite le seul milieu dans lequel le
bonheur et la vie soient possibles. Il l'appelle le royaume de
Dieu ou le royaume des cieux?!; les développements qu’ll
donne & ces termes ne laissent aucun doute surle sens qu’il
leur attribue. Le royaume de Dieu est, dans la pensée de Jésus,
cette parfaite communion des personnalités humaines, dans
laguelle chacun devient pour son prochain une source inépui-
sable de joies. L’amour véritable, essence du bien et volonté
de Dieu, y domine en souverain.

Tel est I'idéal & la réalisation duquel Jésus a cru pouvoir
amener les hommes. Pourtant il aurait eu bien des raisons d’a-
voir une foi moins entiére en la réussite de son euvre. Ses re-
lations avec ses concitovens lui causaient & chaque inslant les
plus douloureuses expériences. L'inintelligence de ses audi-
teurs, la méchanceté de son peuple, les faiblesses de ses disci-
ples, l'offensaient de la maniere la plus pénible. Néanmoins
chacun de ses actes et chacune de ses paroles manifestent une
inébranlable confiance : Quun homme, quel qu’il soit, obéisse
a la loi de Dieu, son Ame sera dés cet instant accessible & un
bonheur ineffable qui répandra autour de lui la paix et la joie.

Cette idée est incompréhensible pour un homme au cceur
dur et aux sentiments étroits. Il entend bien qu'un membre de
I'espéce humaine puisse étre utile & 'un de ses semblables;
mais il ne concoit pas que l'individu, avec ses appétits et ses
désirs les plus intimes, puisse élre pour un autre une inépui-
sable source de bonheur. L’homme naturel exige 'apaisement
de ses passions, la joie des satisfactions égoistes; il cherche
continuellement & profiter des autres en quelque mesure. Pa-
reil étre se sent intérieurement vide; il ne saurait comprendre
gu’une vie riche et heureuse puisse naitre de ce vide intérieur
et se répandre abondamment sur ses semblables. Jésus, lui,
garde au milieu d’'un entourage d’égoisme et d’inintelligence
morale la sereine et ferme assurance (ue les hommes réalise-
ront cette vie parfaite, et qu’il les en aura lui-méme rendus ca-
pables. C’est 1a le caractéere unique de I'activité du Christ. En
donnant la réalisation de cet idéal comme I'ccuvre du Messie,

! Voir en particulier Matth. XIII et Marc IV.



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 407

il y montrait 'accomplissement du monde, le but final et éter-
nel de toutes choses.

Mais Jésus est resté étranger au milieu de son peuple. Les
Juifs se détournérent avec amertume et colére d’un pareil Mes-
sie; car loin de se poOser en conquérant et en dominateur, il
se faisait le serviteur de tous. Eux qui portaient depuis des sie-
cles le joug de l'étranger, ils haissaient cet homme leur parlant
d’un bonheur qu'on ne gotte qu’en servant les hommes. Isolé
au milieu de son peuple, Jésus l'est aussi resté dans ’huma-
nité. Eh quoi! 'ondevrait cherchersa joiela ouil 'atrouvée! A
cqui pareille idée pourrait-elle paraitre concevable, attrayante?
Jésus a dit, il est vrai: « Quiconque perdra sa vie pourl’amour
de moi, la trouvera!. » Mais cela ne signifie rien pour qui n’a
point encore vu en Christ son Sauveur.

L’homme naturel est incapable de suivre Jésus. Celui-ci ne
trouve dans le monde qu’un seul ami disposé & écouter sa voIx.
Cet ami, c’est la conscience morale. Quiconque a compris I'es-
sence du bien voit dans I'ccuvre que Jésus s’est proposée, le
but éternel de toutes choses. Il y voit son but & lui-méme,
I'idéal que l'obligation morale lui impose & toute heure. La
conscience est attirée vers ce Juif qui prétend pouvoir lui don-
ner la paix, en rendant ’homme capable d’accomplir sa loi.
Si donc 'apparition de Jésus dépasse de toute sa hauteur les
facultés humaines, ce n’est point qu’il ait le premier donné aux
hommes la parfaite connaissance du bien. Mais ila eu en oulre
la confiance de pouvoir les délivrer de leur existence égoiste et
misérable, pour les élever a une communion bienheureuse des
uns avec les autres et avec Dieu. Quand méme ce serait 1a tout
ce que nous savons de la vie historique de Jésus, rien dans le
monde ne serait plus digne qu’elle de notre intérét et de notre
attention. Considérez la confiance inébranlable avec laquelle 1l
poursuit son ceuvre. Vous serez saisi de la puissance et de la
liberté spirituelles qu’il y manifeste. Vous serez plus saisi en-
core de l'impossibilité pour les hommes liés au monde d’ac-
quérir cette puissance morale et cette liberte.

Vous verrez aussi la le caractére étrange et contradictoire de

1 Matth. XVI, 25; X, 39; Luc IX, 24; ete.



408 THEODORE RIVIER

cette apparition. L’existence de Jésus et les traits fondamen-
taux de son activité sont historiquement établis de la facon la
plus certaine. Néanmoins ces faits nous paraissent impossibles,
quand nous les considérons d’aprés notre propre connaissance
des hommes et du monde. Plus la vie d’un individu est consa-
crée 4 des mobiles élevés, plus celui-ci est isolé au milieu de
ses semblables. Mais, pour vivre comme pour agir, 'homme a
besoin de ses semblables ; il n’est pas bon qu'’il soit seul. Quand
nous sentons nos idées ou nos actes méconnus par notre en-
tourage ou notre époque, nous pensons perdre sol sous nos
pieds. Aussi I’héroisme nous fait-il toujours une impression
tragique. Les héros devancent leur temps et leurs contempo-
rains par la puissance de leur individualité; c’est 14 ce qui fait
leur grandeur, mais c’est aussi ce qui fait leur isolement et par
conséquent leur malheur. Or personne n’a été plus isolé que
Jésus de Nazareth; personne ne s’est proposé ceuvre plus su-
blime, personne ne s’est vu plus abandonné. Sa vie est consa-
crée 4 une vérité morale dont la grandeur unique s’impose &
toute conscience ; tout sens moral, & moins de se renier, pro-
clame I’excellence de 'idéal que poursuit Jésus. Mais lorsqu’il
se propose de réaliser, par son ceuvre et dans I’humanité, le
but éternel de toutes choses, le Christ s’éleve & une hauteur
pour nous inaccessible. Car il ne dépasse pas seulement en cela
les conceptions de son époque ; il n’a pas seulement vis-a-vis
de ses contemporains la supériorité qu’'ont d’autres héros sur
leurs alentours ; il s’éleve par 14 au-dessus de ’humanité tout
entiére, et se présente & elle comme son Sauveur et son
Maijtre.

Jésus a-t-il accompli son ceuvre surhumaine? L’histoire ne
saurait se prononcer sur cette question. L’Eglise y répond cer-
tainement d’une maniére affirmative. Mais affirmer n’est point
ici le résultat d’'une recherche historique; c’est un jugement
porté par la foi. Encore moins pouvons-nous demander & la
tradition de quelle maniére Jésus est parvenu & l'achévement
de son ceuvre. Toutefois la tradition peut encore nous appren-
dre quelque chose: elle nous rapporte comment Jésus a lui-
méme apprécié les résultats de son activité. Il nous reste a



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 409

examiner ici le troisiéeme des traits incontestables que nous
avons relevés dans la tradition évangélique.

Au moment de son supplice, avons-nous dit, Jésus a exprimé
lassurance que sa mort, loin d’anéantir son ceuvre messiani-
que, I'accomplirait. Nous ne citons pas & ’appui de cette affir-
mation telle ou telle parole isolée du Seigneur. Nous n’en ap-
pelons pas, par exemple, au « Tout est accompli, » qu'’il
pronon¢a sur la croix. Car il faudrait savoir si ces termes ont
été fidelement rendus par la tradition; or il pourra toujours
planer uelques doutes sur leur authenticité. Mais nous con-
naissons un fait appuyé par les témoignages historiques les plus
sirs. Nous allons examiner les paroles que Jésus prononga
dans le dernier repas qu'’il prit avec ses disciples, la nuit méme
ou il fut trahi. C’est 14 certainement ce que nous possédons de
plus authentique dans la tradition du Christ. Ces paroles sont
déja contenues au onzieme chapitre de la premiére épitre de
Paul aux Corinthiens. Or de I'avis unanime des critiques, cette
épitre est plus ancienne que tous nos évangiles. Il faut en ou-
tre remarquer un fait constatable dans toutes les sociétés re-
ligieuses. Parmi les paroles et les actes du fondateur d’une re-
ligion, 1l n’en est jamais de plus fidélement conservés dans la
tradition que ceux qui peuvent donner lieu & I’établissement
d'un culte. La cérémonie liturgique de la céne a été instituée
par certaines paroles et certains actes de Jésus; leur souvenir
a dés lors dt se graver d’une maniére ineffacable dans la mé-
moire des siens, et de 12 dans la tradition. De plus, vingt-cing
a trente ans seulement apres la mort du Seigneur, Paul les a
consignés dans la forme que nous pessédons dans sa premiére
épitre aux Corinthiens. Enfin cette forme est essentiellement
en accord avee celles que nous présentent les trois synopti-
ques .

Dans les paroles d’institution de la céne Jésus a montre une
fois de plus son entiére confiance en la réussite de son ceuvre.
Il a déclaré qu’elle serait accomplie, sa mort une fols consom-
mée. Il a dit que tout homme qui le comprendrait comme les

{Comp. I Cor. XI, 23-26; Matth. XXVI, 26 sq.; Marc XIV, 22 sq.;
Lue XXII, 14 sq.



410 THEODORE RIVIER

premiers disciples l'avaient compris, trouverait désormais le
pardon de ses péchés dans la considération de sa personne et
de sa mort.

Nous nous sentons transgresseurs de laloi morale et dés lors
condamneés; pécheurs, nous pronong¢ons nous-mémes notre
séparation du bien, qui seul ferait notre bonheur. Que serait
trouver le pardon de nos péchés ? Ce serait faire I'expérience
que le bien, au lieu de nous condamner et de nous rejeter a
jamais, sollicite encore notre volonté avec amour. Recevoir le
pardon, ce serait recevoir 'assurance qu'un Dieu, qui est ab-
solument amour tout-puissant, s’occupe de nous, de nous qui
n’avons pourtant aucun amour véritable et qui sommes profon-
dément malheureux. Notre conscience, dont nous transgres-
sons constamment les ordres, nous dit qu’il n’existe en nous
rien de bon ni de saint. Si, malgré cela, nous voyions un Dieu
d’amour rechercher notre coeur, cette expérience nous donne-
rait ’assurance que nous ne sommes point encere perdus pour
le service de la loi morale. Le sentiment du pardon nous ren-
drait ’espoir du bonheur en nous faisant entrevoir la possibi-
lité d’accomplir le bien.

Jésus a donc prétendu vouloir et pouvoir faire faire désor-
mais & tout homme cette expérience du pardon, et cela par sa
vie et par sa mort. Il a osé élever une prétention pareille en
présence d’un supplice, dont ’horreur le remplissait d’effroi.
(Vest dans ce dernier fait que se consomme le caractere salu-
taire de son apparition historique. Que signifie ce fait? Il mon-
tre d’abord que Jésus n’était tourmenté & cette heure par aucun
souvenir d’aucun péché. Serait-ce oubli? Impossible; car les
consciences sont évidemment d’autant plus sensibles qu’elles
sont plus pures, et qu’elles ont plus profondément saisi le bien
dans sa nécessité sacrée. Combien donc I’dme de Jésus devait-
elle étre sensible au sentiment du péché ! Il avait compris dans
sa plénitude le contenu de l'obligation morale; il avait le pre-
mier montré aux hommes que leur félicité était uniquement
possible dans leur communion personnelle ; il avait consacré
sa vie a leur en indiquer le chemin et les moyens, et & servir
ses semblables dans une charité parfaite. Avec une sensibilité



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 514

macrale d'une pareille pureté, comment Jésus aurait-il pu pro-
noncer une seule des paroles d’institution de la céne, si jamais
sa conscience lui et reproché une seule faute? Comment au-
rait-il pu, dans ce cas, prétendre pouvoir décharger les dmes
du poids écrasant de leur culpabilité, par la seule impression
de sa vie el de sa mort ? (_}’auraft été la une arrogance des plus
criminelles. Il n'aurait pu que la juger telle; comment s’en se-
rait-il rendu coupable, devant la mort qu’il allait souffrir? Si
Jésus a prononcé les paroles d’institution de la céne, ce qui est
certain, sa conscience individuelle n’avait jamais été troublée
par la moindre transgression de la loi morale.

Un homme, Jésus, s’est donné pour le Messie. Il a voulu
poursuivre son acuvre comimme nous l’avons exposé. Il a exprimé
la confiance de 'avoir accomplie. Ce sont la des faits incontes-
tables dans I'histoire de 'humanité. Ils constituent donc un élé-
mentl de notre réalité propre, au méme tilre que tout événe-
ment avee lequel nous sommes en relations temporelles ou
spaciales, que cet événement soit d’ailleurs plus ancien ou plus
rccent. Nous sommes certainement libres de ne préter a ces
faits aucune attention. Mais, dans ce cas, I’ceuvre de Jésus ne
nous sera évidemment d’aucune utihité, comme d’aucun secours
dans la vie. Encore moins nous sauvera-t-clle du monde. Nous
ne saurions en étre délivrés par une puissance extérieure, n’a-
gissant sur nous, pour ainsi dire, que d’une fagon mécanique.

Si, au contraire, nous nous mettons en présence du Christ
historique, si nous cherchons & pénétrer sa personnalité telle
que ces trois faits indéniables nous la présentent, nous abouti-
rons & un double résultat. Tout d’abord une foule de récits
évangéliques, qui nous semblaient auparavant aussi incertains
quincompréhensibles, acquerront dés lors un grand prix &4 nos
yeux. Nous remarquerons l'étonnante clarté avec laquelle ils
nous tracent 'image du Seigneur. Nous admirerons la maniére
simple et puissante avec laquelle ils nous présentent cet homme,
dont la personnalité morale subjugue et attire notre conscience,
sans que jamais pourtant nous soyons capables d’en expliquer
entierement la source et la force. Nous serons enfin en état de
voir comment Jésus nous sauve, en nous conduisant & Dieu.



412 THEODORE RIVIER

§ 12. Le salut par Christ est le fondement de la vérité
chrétienne.

De quelle maniere Jésus nous sauve-t-il 7 Par son ceuvre, ré-
pond-on généralement. Et I’'on ajoute : I'ceuvre de Christ nous
sauve en nous affranchissant du mal et en nous préservant de
la punition ; elle nous délivre du péché et de la mort, de la puis-
sance du diable et de la colere de Dieu. Cette réponse n’est pas
fausse, mais elle est incompléte; elle n’indique pas le carac-
tere essentiel du salut. Nous ne pouvons étre sauvés qu’a la
condition d’entrer en rapport avec un Dieu tout-puissant, dont
I'amour absolu se répande librement sur les hommes. C’est
dans I’exercice de nos relations personnelles avec lui que nous
pouvons naitre & une vie nouvelle, & la vie éternelle que le
monde ne saurait nous donner, mais qu’il est incapable de nous
ravir. Or nous n’entrons pas en rapport avec ce Dieu d’amour,
en admetlant que 'ceuvre de Christ nous affranchit désormais
du mal ou de la punition. Cela nous donne-t-il ’assurance que
Dieu nous aime et nous vivifie? Non point. Pour étre sauvé,
I’homme ne doit pas seulement considérer 'ccuvre de Jésus,
mais aller & Jésus lui-méme ; 11 nous faut chercher en elle la
personne méme de son auteur. C’est la ce que le Seigneur,
d’apres les récits évangéliques, a trés souvent voulu faire en-
tendre & ses disciples. Ses actes et ses paroles sont le moyen
de notre délivrance, en ce qu’ils nous révelent la personnalité
de notre Sauveur. Mais comment Jésus peut-il étre notre Sau-
veur? La réponse & cette question ne saurait étre difficile.
Notre salut n’est point notre ceuvre; il est une expérience
surnaturelle & laquelle nos raisonnements individuels sont in-
capables de nous élever; il est une vie a laquelle nos seuls ef-
forts ne sauraient nous conduire. Le salut doit donc étre pro-
duit en nous par une puissance libératrice, dont tous les
hommes puissent ressentir les effets et comprendre les mani-
festations a leur égard.

La puissance qui nous affranchit, c¢’est I’apparition historique
de Jésus-Christ. Elle nous sauve par I'impression qu’elle pro-
duit en nous, pour peu que notre vie morale soit encore active



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 413

en quelque mesure. Quiconque considére Jésus avec quelque
attention, entend sa voix parler & sa couscience et & son cceur;
il éprouve au contact de la personnalité du Christ une impres-
sion gqu’aucune autre chose ne saurait produire en lui. Pour
faire cette expérience, il lui suffit de sortir de ses préoccupa-
tions purement égoistes et d’examiner I'apparition historique
du Christ avec l'intérét qu’elle commande. Celle-ci lui révelera
alors en Jésus une puissance morale qui sollicitera immédiate-
ment sa confiance. Et dans cette confiance entiére en la per-
sonne du Christ sera contenue 'assurance que son uvre n’a
point été anéantie, mais qu'elle a surmonté tous les obstacles
et demeure pleinement accomplie.

1l est évidemment impossible de contraindre personne & faire
cette expérience ; car on ne saurait forcer personne & s’ouvrir
a l'influence toute spirituelle d’'une personnalité morale. La
confiance ne se commande pas; on ne conduit pas les pécheurs
a Christ & coups de preuves théologiques de sa divinité. Iln'en
est pas moins vrai que tout homme peut faire aupres de Jésus
Pexpérience de son salut. Nous pouvons montrer comment nait
en nous cette 1impression nouvelle et comment nous en com-
prenons ensuite 'inébranlable vérité.

Tout homme est d’abord capable de voir dans le but que
Jésus s’est proposé d’accomplir, le but final et éternel de toutes
choses. Il y reconnait I'idéal en vue ducquel toutes choses exis-
tent, et & la réalisation duquel toutes choses doivent par con-
séquent concourir. C’est 1a le jugement du sens moral. En effet
quiconque ne veut pas nier I'obligation, sait que la parfaite
communion des personnalités humaines est le but supréme
auquel nous devons sacrifier nos biens et nos désirs. Or, si
¢’est 1a I'idéal auquel I'obligation morale nous commande de
nous consacrer, nous et tout ce qui nous appartient, nous de-
vons nécessairement ’envisager comme le but de toutes choses.
En juger autrement serait nier les droits suprémes que nous
venons de reconnaitre & la loi morale. Dans toute foi en I'obli-
gation est contenue I'inébranlable conviction que le bien sera

un jour réalisé, sinon dans ce monde du moins dans un
autre.



414 THEODORE RIVIER

La parfaite union des hommes dans 'amour parfait : voila
Iexpression concrete du bien, le contenu de la loi qui domine
la conscience. C’est aussi le royaume de Dieu que Jésus s’est
proposé d’établir sur la terre. Reconnaitre cette identité de
I'ildéal moral et de I'tdéal du Christ, c’est donc affirmer que le
but de 'ceuvre de Jésus doit nécessairement un jour étre réalisé.
Le royaume de Dieu doit étre; dés lors nous devons travailler
a son établissement. Cette conviction morale est le commence-
ment de la foi chrétienne, le premier fondement de la vérité
du christianisme.

Nous ne pourrions en réclamer un plus solide. En effet
nous n’avons pas acquis cette conviction au prix de péni-
bles luttes ou d’efforts scientifiques. Elle domine en nous
avec une autorité toute divine et d’une maniere absolue,
aussi longtemps que nous vivous d’une vie spécifiquement
humaine. Elle nous commande et nous cblige aussi longtemps
(que nous participons en quelque mesure & la civilisation et &
Pactivité de la société. Elle ne disparait chez ’homme que lors-
qu’il retourne a l'existence purement animale. Dans un pareil
état, il est certainement impossible de comprendre la vérité
du christianisme. Mais cela ne saurait nous surprendre. Les
verités chrétiennes ne sont point & la portée d’animaux intelli-
gents, comme on pourrait en quelque sorte l'admettre des
lois mathématiques; le christianisme ne s’adresse qu’'a des
hommes.

Reconnaitre les droits absolus de I'idéal chrétien ne nous est
cependant encore d’aucun secours. Car plus cet idéal s’impose
a notre volonté libre, plus nous sentons douloureusement
combien le véritable amour nous fait défuut. Pourtanl cette
expérience accablante est a4 la fois inévitable et salutaire. En
effet, en nous ouvrant les veux sur notre misere intérieure,
elle nous rend capables de comprendre le secours que Jésus
nous apporte. L’dme pécheresse cherche la délivrance aupres
de ce Messie qui s’est donné pour son libérateur. La tiche que
Jeésus s’est proposée est aussi celle de tout enfant des hommes;
nous savons que son accomplissement serait la réalisation de
notre destination morale et nous apporterait la télicité parfaite.



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 415

Nous savons enfin que cet idéal doit étre un jour atteint. A ces
motifs de chercher assistance auprés du Christ, s’en ajoute un
autre des plus importants.

Il est un fait historique que nous avons déja examiné : Jésus
s’est proposé 'accomplissement du bien, tout autrement que
nous ne pouvons nous le proposer. Il ne s’est pas contenté d’en
appeler de ses veeux la réalisation future. Il ne s’est pas méme
soumis au bien, de la maniére dont nous nous soumettons i une
puissance qul nous est supérieure. Jésus, en tant que Messie
promis par les prophétes, a prétendu réaliser le bien sur la terre,
par sa propre et seule action dans le cours et dans I'histoire du
monde. S’il navait fait autre chose, on pourrait, nous l'avons
dit, douter encore qu’il ne se soit abusé. Pour surmonter ce
doute, 1l suffit de considérer la personnalité morale du Christ.
Les paroles d’institution de la céne nous montrent alors que Jésus
ne s’est senti coupable d’aucun péché. Il a renouvelé, en pré-
sence méme de son supplice, la déclaration (ue son ceuvre
était terminée, et que sa mort apportait aux hommes le pardon
de leurs transgressions. Le souvenir d’une seule faute eft fait
de pareilles prétentions le plus odieux des crimes. Nous conce-
vons encore que le sentiment du péché manque, au moment de
la mort, chez un homme léger et corrompu ; nous y vovons un
signe de profonde dégradation morale. Mais la puissance et la
pureté morales du Christ en imposent a toute conscience droite.
Il est donc impossible d’attribuer & la sérénité de Jésus en
présence de son supplice, une autre cause que sa sainteté. Or
cette sainteté consiste précisément dans la réalisation de I'idéal
moral que Jésus a voulu atteindre en ce monde. Elle implique
laccomplissement du bien dans la parfaite communion des
hommes. (Cest ainsi que le fait historique des paroles d’insti-
tution de la céne devient pour nous la preuve que Jésus a bien
réellement été le Sauveur qu’il prétendait étre.

Cette assurance, en effet, nous engendre & une vie nouvelle.
Dans I'existence naturelle nous cherchons en vain & obéir & la
loi morale; nous voyons cette incapacité partagée par tous nos
semblables. Autour de nous et en nous-mémes 'égoisme régne
en maitre, augmentant sans cesse notre amertume et nos re-



416 THEODORE RIVIER

mords. Nous périssons loin du bonheur, emportés par le cours
naturel des choses, victimes de la fatalité qui nous enserre et
et de tous les désespoirs qu’elle nous procure. Cependant un
de nos semblables, Jésus, a réalisé la loi morale ; il a consacré
ses forces et sa vie & l'établissement du royaume de Dieu
parmi les hommes ; il a servi ses fréres dans un amour parfait ;
il a accompli le bien dans ce monde. Il faut donc que I'’huma-
nité, malgré ses péchés et son égoisme, ne soit point absolument
impuissante au bien ni par conséquent irrémédiablement mal-
heureuse. Il faut que l’obligation morale, qui lui révéle sa
condamnation, puisse encore faire sa joie. A la connaissance
du Christ historique est donc indissolublement liée la convic-
tion qu’ll existe réellement une puissance du bien. Cette puis-
sance eslt supérieure & la nature, car elle fait tout concourir a
I'accomplissement de son but. Elle est parfait amour, car elle
ne laisse point les hommes & leurs égarements, mais elle solli-
cite & tout instant leur volonté en leur donnant les forces de
concourir librement a l'établissement du royaume des cieux
dans le monde. Cet amour est tout-puissant, car non seulement
1l ne saurait étre anéanti par les transgressions des hommes,
mais il triomphe de toutes leurs miseres et de toutes leurs im-
puissances. Il existe donc un Dieu, le Dieu d’amour et tout-
puissant que lapparition historique de Jésus-Christ nous fait
connaitre.

Si la personne de Jésus nous révele I'existence de Dieu, c’est
encore et toujours a Jésus qu’il nous faut regarder pour entrer
en relations plus étroites avec Dieu. Si Christ est le seul moyen
par lequel nous puissions le connaitre, c’est évidemment
parce que Christ est lui-méme avec Dieu dans les rapports les
plus intimes. Nous n’entrons en contact avec un esprit person-
nel que si celui-ci nous manifeste son essence invisible; nous
pouvons uniquement le rencontrer dans une révélation incon-
testable de son étre. L’impression que la personne historique
du Seigneur produit sur notre Ame nous acquiert la certitude
de 'existence de Dieu. Nous voyons dés lors en Jésus la réve-
lation méme de son Pére,

(’est 12 I'expérience qui fait du Christ notre Sauveur et nous



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 417

donne le droit de nous appeler ses disciples. Le Dieu qui se
révele & nous en Jésus-Christ est évidemment animé & notre
égard des mémes sentiments que Jésus lui-méme. Il est donc
plein d’amour et de miséricorde pour tous ceux qui s’appro-
chent de lui, aprés avoir reconnu le Christ historique comme
son messager aupres d’eux. Dés cet instant nous sommes
sauveés, car le Dieu tout-puissant nous a manifesté son amour
dans un événement incontestable de T'histoire de I'huma-
nite.

Ce salut fait de nous des hommes nouveaux. Nous nous sen-
tons dés lors en contact avec un étre, qui est notre maitre ab-
solu, sans pourtant qu’il éveille en notre adme la moindre
angoisse ou le moindre mouvement d’écoisme, car il est abso-
lument amour. Il posséde toutes cnoses et les gouverne selon
ses desseins; 1l est donc pleinement en paix et répand autour
de lui 'amour parfait qui constitue sa vie. Nous ne saurions
avoir de lui la moindre crainte, ni prétendre le faire servir
notre égoisme. Les seules relations que nous puissions entre-
tenir avec lui sont celles de la confiance absolue ; notre com-
munion avec lui rend notre joie parfaite. Le bien méme se
trouve dés lors réalisé dans notre ame ; il lutte contre nos mi-
séres naturelles et en triomphe. L’expérience de 'amour de
Dieu nous affranchit du mal et nous rend moralement bons. En
contact personnel avec lui, nous possédons la vie seule digne
de ce nom.

Cette expérience intime du salut est aussi le fondement iné-
branlable de la vérité chrétienne. Elle est le centre et la source
de toutes les pensées qui forment le contenu de la foi des dis-
ciples de Jésus. Les vérités chrétiennes sont inconcevables pour
I'homme naturel, car il n’a point encore fait I'expérience qui
en est la base indispensable. Il ne saurait en étre autrement ;
car ces postulats de la foi ont pour chacun de nous la valeur
de convictions personnelles. Ils ne peuvent, par conséquent,
étre compris que par celui-lA méme qui exprime en eux ses
espérances et ses persuasions intimes; ils ne sont vrais que
pour I'individu qui en posséde en lui-méme les raisons suffi-
santes. Ils n’ont leur source que dans la confiance personnelle

THEOL. ET PHIL, 1883, 27



418 THEODORE RIVIER

au Dieu d’amour, que Jésus éveille dans le coeur de ses disci-
ples.

Cependant ces convictions chrétiennes ont une vérité iné-
branlable : car elles ont part & I'éternité qui seule donne une
valeur universelle & la persuasion subjective de l'individu. En
effet la communion personnelle avec le Dieu d’amour, mani-
festé en Jésus-Christ, nous donne la force d’obéir & I’obligation
morale et d’accomplir le bien. En relations intimes avec Dieu,
nous pouvons remplir la loi éternelle de 'amour du prochain.
Le contenu de 'obligation morale devient ainsi celui de notre
vie. Il nourrit notre activité au milieu de nos semblables, et
domine nos relations avec Dieu. Et cet accomplissement de la
loi divine nous fait vivre éternellement; car I’exercice de la
charité est indépendant du temps et de ’espace. Une vie dont
I’arnour constitue l’essence, ne saurait étre encore soumise
aux causalités naturelles.

Les convictions chrétiennes sont donc vraies, car elles ont
leur source et leur raison d’étre dans la vie subjective d’un
étre éternel. De plus, elles ont pour objets des réalités étran-
géres au domaine de la réalité objective ; elles ne sauraient par
conséquent étre en désaccord avec celle-ci. Le christianisme
remplit donc les deux conditions nécessaires a la valeur uni-
verselle de la vérité subjective. Il est des lors susceptible d’étre
communiqué & tous les hommes, qui tous sont accessibles a
I’expérience du salut en Jésus-Christ.

Enfin la foi chrétienne donne & I’homme l’explication de sa
situation en ce monde; elle résout I'opposition apparente de
la vérité objective et de la vérité subjective, et donne 4 la per-
sonnalité humaine I'unité que la connaissance de la nature est
incapable de lui procurer. Le disciple du Christ vit pour le
bien, en vue duquel toutes choses existent ; il met tout ce qui
lui appartient au service du royaume de son Pere. La réalité
objective devient en ses mains un inslrument de son activité
religieuse. En Christ nous ne souffrons plus I'éternelle vérité
de la loi naturelle sous la forme d’une destinée meurtriére,
mais nous faisons de I'éternel le contenu méme de notre vie.
Et dans la consécration joyeuse & la loi morale et divine, nous



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 419

pouvons reépéter avec l'apdire : « Le monde passe avec sa
convoitise ; mais celui qui fait la volonté de Dieu demeure
éternellement 1. »

11 Jean II, 17.

Pour de plus amples développements aux diverses questions traitées ou
touchées dans le cours de cet exposé, nous renvoyons nos lecteurs aux
ouvrages mémes de M. Herrmann : Die Religionim Verhdltniss zum Welt-
erkennen und zur Sittlichkeit, 1879. — Warum bedarf unser Glaube geschicht-
licher Thatsachen'? 1884, — Der Verkehr des Christen mit Gott, 18836, —
Die Gewissheit des Glaubens und die Fretheit der Theologie, 1881, — Der
Begriff der Offenbarung, 1837.




	La vérité de la religion Chrétienne : un cours de M. le professeur W. Herrmann [suite]

