
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: La vérité de la religion Chrétienne : un cours de M. le professeur W.
Herrmann [suite]

Autor: Rivier, Théodore

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379436

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRETIENNE

UN COURS
DE M. LE PBOFESSEUB W. HERRMANN

PAR

THÉODORE RIVIER1

§ 9. Nos relations avec Dieu.

Par sa vie et ses enseignements, Jésus a révélé aux hommes
l'essence du bien moral ; il leur a découvert le but nécessaire

que l'obligation propose à l'activité de chacun de nous. Mais

ce fait ne constitue point le caractère bienfaisant du christianisme.

Tout le contenu de l'évangile n'est pas dans le précepte
de l'amour du prochain. Si c'était le cas, le message du Christ
ne serait point une source de bénédiclions. Il aurait au
contraire chargé la conscience humaine d'un nouveau fardeau ; il
aurait ajouté la détresse morale à toutes nos misères. Nous

indiquer le chemin de la vie éternelle n'est point nous apporter
la paix et la joie, car chaque tentative pour suivre la voie du

bien nous montre notre impuissance morale. Pour pouvoir
aimer son prochain comme lui-même, il ne suffit point à l'homme
d'être capable de se développer ; il doit devenir un être
nouveau. « Si un homme ne naît de nouveau, disait Jésus, il ne

peut voir le royaume de Dieu2. » Pour être un message de

1 Voir la livraison de mai, page 225.
2 Jean III, 3.



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 391

joie, l'Evangile doit donner à l'homme les moyens de devenir
un être nouveau.

Mais l'idée d'une nouvelle naissance est aussi inconcevable

pour l'homme naturel qu'elle l'était pour Nicodème. Pour en

comprendre l'origine et la signification, il faut être déjà fermement

convaincu de la vérité du christianisme. On ne montre
donc point à l'incroyant comment l'homme parvient à la vie

éternelle, en lui exposant la doctrine évangélique de la nouvelle

naissance. Nous devons suivre une autre voie.
Nous avons vu qu'une vie consacrée au service du bien,

pénétrée d'une charité parfaite, posséderait l'éternité. Le Nouveau

Testament contient cette même pensée : « Celui qui fait
la volonté de Dieu, dit la Ire épître de Jean, demeure éternellement1.

» Cependant nos résolutions sont impuissantes à nous
faire accomplir le bien, et, quand même nous croirions notre
volonté propre capable d'une pareille œuvre, le milieu dans

lequel nous sommes opposerait à nos efforts des obstacles
insurmontables. La vie éternelle est impossible à l'homme aussi

longtemps qu'il n'est en relation qu'avec d'autres hommes et

qu'avec la nature. Ces relations, en effet, le mettent à tout
moment en présence d'êtres profondément malheureux et mécontents.

Ces êtres ne vivent d'aucune vie digne dece nom; ils ne
connaissent point de paix intérieure. Ils s'efforcent* d'agrandir
le domaine de leur activité, d'assurer et d'augmenter leurs

moyens d'existence. Pour y parvenir, il leur faut supplanter
leurs semblables, les envisager comme des instruments à

utiliser dans la poursuite de leurs buts particuliers. Dans l'existence

naturelle l'individu est nécessairement égoïste. Il l'est
même au sein des relations humaines les plus intimes. L'enfant
voudrait-il révéler à ses parents toutes les pensées qui lui viennent

à leur égard Les rapports de l'amitié la plus étroite,
ceux du mariage ou de la famille, sont-ils dominés par une
bienveillance qui ne se démente jamais? Non; nous connaissons
tous les tourments de l'égoïsme. Toute conscience frémit à

l'idée que le monde de ses sentiments intimes pourrait un jour
être dévoilé, et les secrètes pensées des cœurs éclairées d'une

11 Jean, II, 17.



393 THÉODORE RIVIER

lumière impitoyable. Mais comment leur imposer silence?
Aussi longtemps que nous n'aurons de relations qu'avec nos

semblables, nous sentirons en eux les impulsions inassouvies
de l'égoïsme. Nous nous protégerons, par conséquent, contre
leurs attaques possibles, et nous chercherons à nous servir
d'eux dans la poursuite de nos desseins. Il ne peut en être
autrement; à moins que nous soyons transportés dans une
atmosphère différente de celle des relations purement spécifiques

et naturelles.
Il n'y a pour les hommes qu'un seul salut. Pour avoir part à

la vie éternelle il leur faudrait entrer en contact avec un être

parfaitement satisfait, et dont l'état intérieur fût celui d'une

paix parfaite. C'est là seulement ce qui les délivrerait de la vie

d'égoïsme dans laquelle ils se consument ; c'est à cette seule
condition que nous pourrions être rendus capables d'accomplir
le bien. La personnalité d'un être bienheureux n'éveillerait
point en nous des sentiments ennemis. Nous connaîtrions au
contraire auprès de lui des impulsions nouvelles. Un être dont
tous les besoins seraient satisfaits ne serait point soumis aux
tourments de l'égoïsme. Son dessein ne pouvant être d'attrister

notre vie, nous sentirions que redouter ses attaques est

inutile. Sa paix intérieure le rendant absolument indépendant
de tous et de toutes choses, nous comprendrions l'impossibilité
de le faire servir à l'accomplissement de nos buts particuliers.
Si nous étions en rapport avec lui, nous pourrions nous
abandonner à lui avec une pleine confiance, avec un entier repos;
car nous n'aurions pas à craindre qu'il nous disputât nos

moyens d'existence et nous ne saurions nourrir à son égard
des desseins égoïstes. De pareils sentiments de paix et de
confiance sont absolument inconnus à l'homme naturel, dans la

lutte pour l'existence qu'il soutient en ce monde contre ses

semblables et contre la nature. Seul le tout jeune enfant

éprouve peut-être quelque chose d'approchant à l'égard de sa

mère. Mais ce sentiment de confiance est l'élément constitutif
de l'amour véritable. Se confier pleinement en quelqu'un est

bien certainement trouver sa joie dans la vie personnelle d'autrui.

Or c'est là, nous l'avons vu, le bien même, l'obéissance



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 393

à la loi morale. L'accomplissement du bien nous serait donc

possible si nous étions en rapport avec un être bienheureux.
L'amour, qu'exige de nous la loi morale, résulterait nécessairement

au dedans de nous de notre communion avec sa

personne.

Cet être bienheureux existe-t-il, et pouvons-nous entrer en
relation avec lui? — Oui, répondent les chrétiens; il est notre
Dieu et nous le connaissons. Il jouit d'une paix absolue, car

personne ne lui dispute savie. Il crée toutes choses et les met
à son service. Il possède la félicité parfaite, car il est tout-
puissant. Ce Dieu est entré en rapport avec nous; nous avons
en lui une confiance infinie et pouvons nous abandonner
entièrement à sa bonté. C'est le sentiment de notre communion
avec lui qui fait de nous des hommes nouveaux. La paix qu'il
nous procure nous affranchit moralement et nous rend capables

d'aimer notre prochain. C'est dans ce sentiment d'entière
confiance en notre Dieu que nous accomplissons le bien et

trouvons, avec les commencements de notre félicité, ceux de

notre vie éternelle.
Toutes les communautés chrétiennes proclament que la

vie éternelle ne saurait être donnée à l'homme naturel. Elle
ne peut point être, pour ainsi dire, ajoutée à ses facultés natives.

Elle n'a sa source que dans l'être intime du régénéré.
Pour être sauvé l'homme doit devenir un être nouveau. Ce fait
est d'ailleurs reconnu par tout homme moralement sérieux.

Quiconque écoute la loi morale, quiconque en comprend les

droits, sait que l'accomplissement du bien est la condition
indispensable du bonheur. Il lui suffit d'autre part, pour se
convaincre de sa propre impuissance, d'observer sérieusement la

tâche morale qui lui est imposée, et de jeter un regard sur la

nature, dont il fait partie et dans laquelle il est nécessairement
égoïste. Tout homme sincère se dit qu'un Dieu pourrait seul
le sauver, car il en est lui-même incapable et la nature ne le

peut pas davantage. Mais comment l'homme peut-il être l'objet

d'un pareil salut?
A cette question les communautés chrétiennes ont donné

deux réponses principales. La première est celle de l'Eglise



894 THÉODORE RIVIER

romaine. Les sacrements, dit-elle, possèdent une vertu
miraculeuse et divine. Cette vertu transforme dans son être intime
l'individu qui se soumet à leur action ; elle produit en lui
l'amour et détruit les impulsions de l'égoïsme.

La seconde réponse est celle que donnent en général les

Eglises protestantes. L'homme, disent-elles, est sauvé lorsqu'il

accepte avec foi un certain nombre de vérités salutaires
et qu'il se confie en elles. Cette foi produit en lui l'amour,
l'accomplissement de la loi.

Ces deux réponses ont procuré la paix à bien des générations
chrétiennes. Cependant, on est en droit de l'affirmer, l'Eglise
ne peut s'en déclarer plus longtemps satisfaite. La question du
salut est pour nous une question vitale; elle doit donc recevoir
une réponse qui soit en état de nous convaincre. Or cela fait
précisément défaut aux deux théories catholique et protestante
que nous venons de citer. Il peut y avoir quelque chose de

vrai dans chacune d'elles; mais la vérité qu'elles contiennent
doit être exprimée tout autrement, à moins d'être condamnée
à l'impuissance. Nos recherches nous ont conduit à d'autres
conclusions. L'homme, disons-nous, peut être sauvé à la seule

condition d'entrer en contact avec le Dieu tout-puissant. Il
faut en outre que ces relations avec Dieu soient si intimes, que
cette communion lui donne la certitude de son salut. La

confiance qui fait de nous des hommes nouveaux naît dans nos

cœurs du contact avec Dieu. Après quoi nous faisons l'expérience

de cette nouvelle naissance, de ce salut, comme d'un
fait à l'abri de tous les doutes. Cette réponse à la question du
salut a toujours été donnée, quoique souvent en d'autres
termes, partout où l'Eglise chrétienne a été quelque peu vivante.

§ 10. Les fondements de la foi chrétienne.

Comment puis-je entrer en contact avec Dieu et comment

serai-je assuré d'être en rapport avec lui Telle est la question
fondamentale de toute religion véritable. Le but de la religion,
a-t-on dit, est la félicité de l'homme. Gela n'est point faux;
mais l'homme vraiment religieux cherchera toujours son



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 395

bonheur et son salut dans une communion personnelle, intime
avec Dieu. Comment y parvient-il? On ne peut présenter le
christianisme comme la religion parfaite sans avoir préalablement

examiné cette question.
Beaucoup d'esprits la qualifient d'absurdité. Entrer en relation

dans ce monde avec un Dieu qui n'en fait point partie,
cette prétention paraît renfermer en elle-même sa propre
condamnation. Les chrétiens de toutes les époques l'ont cependant
élevée. Ils ont fondé leur foi en Dieu de trois manières principales,

que nous allons brièvement examiner.
Un grand nombre de croyants appuient la certitude de leurs

rapports avec Dieu sur l'expérience de faits particulièrement
extraordinaires. Certains événements leur paraissant inexplicables

par les causes naturelles, ils les rapportent à l'action
toute-puissante d'un être supérieur au monde. Donnons-en

quelques exemples. Tel d'entre ces chrétiens croit avoir reçu
l'exaucement d'une instante prière; Dieu, dit-il, lui a répondu

par un fait que personne n'était en droit d'attendre. Il n'avait
jusqu'alors qu'admis, sur le témoignage d'autrui, l'existence de

ce Dieu vivant; mais dès ce moment, il croit posséder les

preuves de sa puissance. Selon d'autres, il s'est passé un miracle

à tel ou tel endroit : la madone est apparue sous un arbre;
une statue du Christ a versé des larmes. Quand les masses

populaires pensent avoir constaté de pareils prodiges, elles en

sont profondément émues ; car ces événements leur paraissent
démontrer, d'une manière irréfutable, l'action d'une puissance
surnaturelle dans le domaine de la réalité naturelle.

Il faut se garder, le plus souvent, d'ébranler chez nos frères

une foi basée sur de pareils fondements. Nous ne saurions
cependant les juger assez solides pour soutenir la nôtre. L'exaucement

de nos prières ou la vue d'événements prodigieux peuvent

nous paraître constituer des indices importants de l'existence

de Dieu. Spinoza se déclarait prêt à admettre tous les

dogmes chrétiens, la personnalité de Dieu à leur tête, dès

qu'on lui aurait prouvé la résurrection de Lazare. Mais des

faits de ce genre peuvent-ils nous assurer de l'action de Dieu
dans notre monde et dans notre cœur? La vraie foi, avons-nous



396 THÉODORE RIVIER

dit, est entière confiance en Dieu. L'aurons-nous acquise, cette

confiance, après avoir admis la réalité d'événements dont le

caractère essentiel est d'être surprenants? Non; sachons donc
les apprécier à leur juste valeur.

Peut-on constater dans le monde un seul événement qu'il
soit nécessaire de rapporter à un acte de toute-puissance
divine? Nullement. Tout événement, pour nous paraître réel,
est soumis aux lois d'après lesquelles nous jugeons universellement

la réalité des choses. Un fait objectif, quelque extraordinaire

qu'il soit, se présente nécessairement à notre esprit
comme produit de ses causes et comme en relations avec d'antres

faits, qui seuls l'ont rendu possible et réel. Le croyant
obéit inévitablement aux lois de l'entendement, en présence
des événements mêmes dans lesquels il voit des manifestations
de son Dieu. Tout phénomène réclame une explication naturelle

à côté de l'explication religieuse qui le rapporte à la

toute-puissance divine. Notre confiance en l'action de Dieu

dans la nature ne saurait donc se baser sur des faits
extraordinaires, pour la seule raison qu'ils nous sont inexplicables.
Tout homme de foi vivante voit certainement d'indubitables
miracles et croit fermement à l'exaucement de ses prières.
Mais la foi qui se fonde uniquement sur des miracles est des

plus misérable. Elle chancelle à tout propos. Elle risque à tout
moment de s'effondrer devant cette évidence: tout miracle, en

tant que phénomène, souffre, exige même une autre explication

que celle de son origine divine.
Nous venons de parler des chrétiens superstitieux (Wunderchristen).

Il est un groupe de chrétiens moins nombreux mais

plus influents ; c'est celui des chrétiens de sentiment (Gefühlschristen).

Ces derniers ont un avantage marqué sur les précédents.

Dans leur pensée une manifestation extraordinaire de
la toute-puissance divine est beaucoup moins précieuse à

l'homme que la personne même de Dieu; trouver Dieu lui-
même, c'est là seulement ce qui importe au chrétien. Les chrétiens

de sentiment parlent donc une langue dans laquelle tout
homme pieux trouve l'expression de ses besoins. Les grandes
figures de ce groupe, l'évêque Augustin comme le rubanier



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 397

Tersteegen, décrivent en termes puissants les sentiments de

l'âme en communion avec Dieu. Malgré cela, leur réponse à la

question vitale du chrétien ne peut nous satisfaire. Sur quoi
fondent-ils la certitude de leurs relations avec Dieu? Sur des

émotions intimes d'une intensité particulière, qui les saisissent
tantôt après une longue attente, tantôt d'une façon subite. Ils
reconnaissent en elles l'action immédiate de Dieu sur eux ; ils
en reçoivent l'assurance que le Tout-puissant s'inquiète de leur
sort et les entoure de son amour. Quiconque, disent-ils, n'a

pas éprouvé de semblables émotions ne connaît point Dieu,

quoi qu'il puisse d'ailleurs admettre et professer en fait de
doctrines théologiques.

Il y a, sans aucun doute, une part de vérité dans ces
affirmations. Chaque chrétien ressent, dans le cours de ses
relations avec Dieu, de profondes émotions qu'il est incapable
d'exprimer par des paroles. Il n'existe pas de communion
réelle avec le Tout-puissant sans de pareilles expériences; tout
véritable enfant de Dieu connaît un sanctuaire intime, dans

lequel il s'entretient seul avec son Père, et dans le mystère
duquel il ne saurait introduire personne. Nous ne pouvons
cependant fonder notre certitude de l'existence de Dieu sur
de semblables affections du sentiment. Dans les moments
mêmes où l'émotion nous domine, elle peut, il est vrai, nous
paraître la preuve suffisante d'une action divine à notre égard.
Mais ces moments d'exaltation ne remplissent pas tout le cours
de notre vie ; ils sont nécessairement suivis de lassitude. Or

quand l'âme est découragée, quand le cœur est brisé et

l'imagination muette, nous voyons toutes choses au travers de

notre tristesse intérieure. A quoi nous sert alors le souvenir
de nos précédents enthousiasmes religieux? Il ne nous
empêche pas de nous croire abandonnés de Dieu dans notre
situation présente. Le doute s'attaque même à notre assurance
des temps plus heureux; nous nous demandons si notre
expérience des réalités divines était alors autre chose qu'un
rêve éphémère. La foi de sentiment ne saurait donc être une
foi triomphante. Le sentiment que Dieu lui parle émeut
profondément le cœur du chrétien ; mais cette émotion religieuse ne



398 THÉODORE RIVIER

peut être le fondement d'une inébranlable confiance en Dieu.
Il est un troisième groupe de chrétiens : celui des chrétiens

d'intelligence (Verstandeschristen). Ceux-ci se contentent
d'établir la réalité de leur Créateur par des considérations générales,

tirées de l'observation de l'univers. Les chrétiens
d'intelligence sont bien loin d'avoir compris la réelle essence d'une
religion. A quoi mènent, en effet, leurs raisonnements
logiques A une prétendue connaissance de Dieu, qu'ils croient
pouvoir démontrer comme une vérité nécessaire. Or le point
essentiel de toute religion vivante n'est nullement l'admission
d'une vérité nécessaire; c'est la certitude d'un fait accidentel.
Tout homme pieux cherche l'assurance que Dieu l'affranchit du

monde au lieu de l'y laisser périr dans sonisolement. On ne sau
rait voir dans ce fait une vérité nécessaire; s'il est réel, il ne

peut être que miraculeux. Tout chrétien est forcé de s'avouer

que son salut, loin de lui paraître nécessaire, ne peut lui apparaître

qu'accidentel. La certitude de la communion divine est
inaccessible à la connaissance générale de la nature. La foi

chrétienne peut uniquement se baser sur des événements
particuliers, dans lesquels Dieu se manifeste à l'homme d'une
façon compréhensible et absolument certaine.

Il faut cependant, nous l'avons vu, reconnaître une part de

vérité dans chacune des trois conceptions que nous venons
d'examiner. Les chrétiens d'intelligence veulent se rendre
compte de la vérité des postulats do la foi. C'est là un besoin
très légitime, mais on ne le satisfait point en cherchant à

démontrer l'existence de Dieu au moyen de la science de l'univers.

Nous affirmons avec les chrétiens superstitieux que la
foi doit reposer sur des faits objectifs, indépendants de nous-
mêmes et de la nature. Nous proclamons avec les chrétiens de

sentiment que le fidèle doit être assuré d'avoir trouvé Dieu lui-
même et d'être en relations intimes avec sa personne. Enfin,
ajoutons-nous avec les chrétiens d'intelligence, notre foi doit
avoir conscience de la vérité de ses postulats.

En faisant droit à ces trois besoins légitimes, nous aurons
trouvé les vrais fondements de la foi chrétienne. Les développements

qui précèdent nous permettent la conclusion suivante :



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 399

Pour être vivante et forte, notre foi doit se baser sur un fait,
dans lequel nous trouvions Dieu lui-même, de telle sorte que
nous puissions devenir certains et conscients de notre communion

avec lui. Ce fait donne seul sa raison d'être à la conviction

chrétienne. Quel est ce fait? Est-il réel? Où faut-il le
chercher?

§ 11. L'apparition historique de Jésus-Christ.

Nous avons signalé le problème fondamental du christianisme

: il veut mettre l'homme en relation, dans ce monde,
avec un Dieu qui n'en fait point partie. Ce problème est
insoluble, lorsqu'on se représente Dieu comme une substance. Il
est en effet impossible de rencontrer dans la nature une
substance qui n'y soit pas comprise. A supposer même, ce qui est

contradictoire, qu'il existât une substance étrangère au monde,
personne ne pourrait en ce monde en constater la réalité.

Pour nous, nous ne cherchons pas un Dieu substance. Le
Dieu qui nous sauve de la nature est un esprit personnel. Nous
entrons par conséquent en contact avec lui d'une façon tout
autre qu'avec une substance existant dans le temps et dans

l'espace. En effet, tandis que nous percevons immédiatement
la substance, il nous est impossible d'entrer immédiatement en

contact avec un esprit personnel. Nous percevons ce dernier en

éprouvant de sa part une manifestation quelconque de sa

personnalité ; c'est cette manifestation qui produit en nous la

représentation de sa réalité spirituelle. Nous entrons en rapport
avec lui dans la mesure où la manifestation qu'il nous adresse

nous paraît exprimer les vrais sentiments qu'il nourrit à notre
endroit, et non point une disposition passagère à notre égard.
Il n'est pas de perception possible d'un esprit personnel en
dehors de l'impression qu'il cause à un autre esprit personnel.
Ce dernier seul est capable de la comprendre.

S'il en est ainsi, il est très concevable que nous puissions

entrer, dans ce monde, en rapport avec un Dieu indépendant du
monde. Il faut pour cela que Dieu se révèle à nous par un fait,
dans lequel nous percevions sa réalité d'esprit personnel et le



400 THÉODORE RIVIER

caractère de ses intentions à notre égard. Il faut, en second lieu,

que ce fait révélateur fasse incontestablement partie du monde.
Dans ce cas l'expérience de cette révélation, perceptible dans

la nature, fondera au dedans de nous la connaissance de ce

Dieu indépendant de la nature. Pour nous 'chrétiens il existe

un fait objectif dans lequel Dieu s'est manifesté à nous, de sorte

que nous savons être en relation avec lui. Ce fait, c'est l'apparition

historique de Jésus-Christ.
Cette affirmation exige des preuves. Elle rencontre dès

l'abord une objection sérieuse. L'apparition historique de Jésus-

Christ appartient au passé. Or un événement passé ne peut
être acquis à la pensée d'aujourd'hui avec une parfaite
exactitude, ni, par conséquent, avec une entière certitude. Cela

est évident au sujet de la vie et de l'activité de Jésus, comme
au sujet de tous les autres faits historiques. Nous ne pouvons
prétendre en avoir une représentation absolument complète et

authentique. En effet, comment connaissons-nous la vie du
Christ? Par la tradition contenue dans les livres du Nouveau
Testament. Or, en premier lieu, le texte de ces écrits n'est pas
absolument sûr. En second lieu, leur exposition est hésitante
à bien des endroits; la tradition est parfois diverse suivant les

documents. Enfin nous ne saurions refuser à la critique historique

le droit de procéder vis-à-vis de ces récits comme vis-à-
vis des autres documents historiques. La science critique ne

permet pas de puiser les faits dans leurs rapports les plus
anciens et de les réunir en un tout. Elle a le devoir de rechercher

encore les causes diverses qui peuvent avoir produit ces

récits; elle discute leur valeur et leur crédibilité. L'apparition
historique de Jésus-Christ pourra-t-elle être encore, après ce

travail, le fait indubitable dont nous avons besoin pour baser
notre foi sur de solides fondements

Cette objection menace donc les bases mêmes de la foi du

chrétien. Celui-ci peut lui échapper en condamnant les doutes

qu'on lui présente, ou en s'emportant contre les prétentions
des sciences historiques. Mais en agissant ainsi, il se place lui-
même dans la plus grande incertitude. On ne saurait en effet
le nier, la critique conteste à bon droit la réalité de tel ou tel



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 401

trait de la tradition évangélique. Dans le cas, bien certainement

possible, où ce simple fait apparaîtra dans son évidence

au chrétien dont nous parlons, il sera dès lors désarmé devant

l'objection présentée. D'autres y répondent différemment. Il
est vrai, disent-ils, que l'apparition de Christ fait partie du

passé et ne peut, par conséquent, nous être parfaitement connue.

Mais il existe un fait actuel, dans lequel la réalité historique

de Jésus et la puissance de son œuvre nous sont manifestes

: ce fait, c'est l'Eglise et son histoire.
Pareille réponse est fort insuffisante dans la discussion qui

nous occupe. Un chrétien perçoit l'activité constante de Christ
dans l'Eglise et dans son développement; cela est évident et
fort légitime. Mais il s'agit ici de la base même de la foi. Or
celle-ci n'est bien certainement pas fondée sur l'existence de

l'Eglise et sur la succession de ses péripéties. Il faut au
contraire être fermement convaincu, et pour d'autres motifs, delà
vérité du christianisme, pour ne point en être détourné parles
horreurs et les folies de l'histoire ecclésiastique.

Selon nous, l'apparition historique du Christ est bien le fait
indéniable qui nous révèle un Dieu vivant et nous met en contact

avec lui. Mais pour être en droit de l'affirmer, il faut pouvoir

établir la réalité de ce fait lui-même. Il faut en dégager les

éléments constitutifs et montrer qu'ils sont à l'abri de tous les

doutes. Nous ne voulons donc point contester la légitimité de

la critique historique. Il est certain qu'il n'existe pas de texte

biblique absolument sûr. Nous admettons que des éléments

légendaires ont pu s'unir au souvenir des faits réels pour
former la tradition évangélique. Nous voulons même abandonner,

pour un moment, tout ce qui, dans les écrits du Nouveau
Testament, pourrait être exposé, dans une mesure quelconque,
aux doutes de l'historien. C'est faire abstraction de bien des

faits auxquels le croyant attache avec raison une grande importance

; mais ils nous seraient inutiles pour répondre à la question

posée, et l'on pourrait nous'soupçonner, si nous en f
lisions usage, de vouloir donner pour certains des événements

insuffisamment appuyés. S'il est un fait qui nous manifeste un
Dieu Sauveur, ce fait ne doit pas avoir besoin du témoignage

THÉOL. ET PHIL. 1888. 26



402 THÉODORE RIVIER

de nos convictions religieuses pour défier le doute historique.
Il doit au contraire être en état de nous placer, sans autre
intermédiaire, devant la face même de Dieu. Aussi ne craignons-
nous pas de faire à la critique historique les concessions reconnues

scientifiquement légitimes. Il n'est rien dans cette façon

d'agir qui puisse ébranler une foi chrétienne vraiment fidèle à

son essence.
Au jugement de tout homme de bon sens, les récits évangéliques

ont nécessairement à leur base l'existence réelle d'une

personnalité puissante. Une tradition pareille suppose évidemment

une activité historique; elle ne peut avoir pris naissance

qu'à l'occasion de certains faits. Mais, dira-t-on, ces récits
évangéliques ne pourraient-ils pas être une fiction, inconsciente si

vous le voulez, due à l'enthousiasme des disciples de ce

personnage? Admettons-le. Encore faudrait-il expliquer cet
enthousiasme. Or il a nécessairement ses causes dans certains
caractères de la personnalité du Maître; et ces éléments,
précisément parce qu'ils firent sur les disciples une impression
capitale, doivent nécessairement être contenus dans la tradition

que ceux-ci nous ont laissée. La question est de savoir si

nous sommes en état de les en dégager d'une manière sûre.
Si oui, nous connaîtrons les traits indubitables de l'apparition
historique de Jésus.

Ces traits ne sont en vérité point difficiles à découvrir. Il est

pour cela une méthode infaillible; il suffit de rechercher dans

la tradition évangélique les seuls faits dont la réalité historique
est admise par les adversaires de Christ comme par ses disciples.

Ces faits sont les trois suivants :

1° Jésus s'est donné pour le Messie que les prophètes avaient
annoncé. — 2° Il a poursuivi son œuvre de telle manière que
la majorité des Israélites pieux en conçut contre lui une haine

implacable. — 3° Avant de souffrir la mort que lui préparaient
ses ennemis, Jésus a exprimé la ferme confiance que cette
mort n'anéantirait point son œuvre, mais au contraire l'accomplirait.

— Ce sont là trois faits absolument certains. Aucun
homme n'en contestera la réalité, quels que soient d'ailleurs ses

sentiments intimes vis-à-vis du Christ. L'historien le plus sé-



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 403

vére, le critique le plus minutieux, ne les mettront point en
doute.

Mais ces faits constituent-ils à eux seuls de quoi donner à la

personnalité historique de Jésus une signification quelconque
à nos yeux? Non pas si nous ne faisons que les énumérer; on
n'a point appris à connaître un homme après avoir constaté

quelques traits de son existence. Pour connaître Jésus il nous
faut interroger sa vie, en examiner de plus près les caractères
distinctifs. « Viens et vois ', » disait, selon la tradition, l'un des

premiers disciples du Christ à ses contemporains. Aller à

Jésus et considérer sa personne : c'est encore aujourd'hui ce que
doit faire tout homme qui soupire après la délivrance de ses

misères naturelles. Nous devons bien nous garder de sortir des

limites que nous avons assignées à nos recherches actuelles;
nous voulons examiner uniquement les trois faits que nous
avons relevés dans la tradition. Mais personne ne nous contestera

le droit de les étudier de plus près.
Jésus a voulu être le Messie des Juifs. Que nous importe,

dira-t-on, à nous qui vivons près de dix-neuf siècles après lui?
Ecoutez, répondrons-nous, ce que signifiait alors le titre de

Messie des Juifs. Nous possédons h ce sujet, en dehors même
du Nouveau Testament, des témoignages irrécusables, une
tradition essentiellementjuive, desplus riches et des plus étendues.
Les écrits de l'Ancien Testament, les livres dits apocryphes, la

littérature apocalyptique juive, nous montrent d'une manière
suffisamment claire ce que devait être le Messie dans l'esprit
des contemporains de Jésus. Il devait purifier le monde

corrompu par le péché, accomplir tous les desseins de Jévovah à

l'égard d'Israël et à l'égard de l'humanité tout entière. Il devait
établir le règne de l'Eternel au milieu de son peuple et amener,
par le moyen d'Israël, toutes les nations de la terre à la
connaissance du vrai Dieu. Si le terme de Messie contenait de

pareilles espérances, le Galiléen qui voulut porter ce nom éveille
l'attention de tout enfant des hommes. Que devait-il, en effet,
se passer dans l'esprit de ce Jésus, pour qu'il élevât l'énorme
prétention d'être l'Oint annoncé parles prophètes, laissant en-

1 Jean I, 47.



404 THÉODORE RIVIER

tendre par là que le sort de l'humanité et l'accomplissement
des desseins de Jéhovah, dépendaient de son œuvre en ce

monde
On peut cependant nous faire une objection. Il s'est passé

quelque chose de semblable dans d'autres âmes sémites. Jésus

n'est pas le seul en Israël qui ait eu la prétention d'accomplir
l'œuvre messianique. Cela est vrai ; mais Jésus a fait autre
chose. Nous l'avons dit, il s'est mis par la forme particulière de

son activité en opposition mortelle avec la plupart des hommes

pieux de son peuple. C'est là un fait historique certain. La
haine des Juifs contre Jésus, son injuste condamnation, sa

crucifixion au Calvaire, sont des faits inébranlablement acquis à

l'histoire de l'humanité. Mais encore faut-il savoir quelles en

furent les causes.
Comment le Christ en arriva-t-il à cette opposition radicale

contre son peuple La réponse à cette question n'est pas difficile.

L'activité de Jésus suscita d'abord une puissante émotion
en Israël. Ses contemporains l'accueillirent avec des transports
d'enthousiasme ; ce fut la raison de la haine implacable dont
ils le poursuivirent dans la suite jusqu'à son supplice. Ils
attendirent de lui la réalisation de leurs espérances messianiques.
Or rien dans la tradition évangélique n'indique qu'il aurait
songé à les réaliser; tout témoigne du contraire. Les Juifs
attendaient du Messie qu'il les délivrât de la domination étrangère

et mit en leur puissance tous les peuples de la terre.
Jésus n'a point mis son activité au service de ces rêves. Il n'a ni
conduit, ni voulu conduire son peuple à la lutte pour l'indépendance

politique non plus qu'à la conquête du monde. Il a donc

absolument déçu les espérances messianiques que ses

concitoyens avaient comme incarnées en sa personne. Pourtant, en

agissant ainsi, il voyait nettement quelle serait l'issue de ses

luttes contre des adversaires acharnés. Ne voulant pas être le

roi des Juifs, il ne pouvait que mourir sur la croix de Golgotha.
Il marchait avec calme au-devant de ce supplice que ses paroles

et ses actes rendaient tous les jours plus inévitable. Du

moment où nous constatons ce trait chez Jésus de Nazareth, il
n'est plus à nos yeux un rêveur étrange; mais il nous apparaît



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 405

comme un héros, dont la grandeur commande l'admiration et
le respect.

Cependant la personnalité de Jésus dépasse encore de beaucoup

cet héroïsme humain. Pour quels motifs, en effet,
mettait-il son activité en opposition avec les espérances messianiques

des Juifs? Nous avons le droit de le demander, car l'on
doit pouvoir distinguer en quelque façon dans la tradition
évangélique le caractère essentiel de l'œuvre à laquelle il a consacré

sa vie. C'est dans la mesure où son activité contredisait
l'idéal messianique juif, que cette activité devait plus
profondément frapper les esprits. Si l'œuvre du Christ eût seulement
différé de cet idéal en quelques points de peu d'importance, la

tradition aurait facilement pu les oublier. Mais il est évidemment

un point fondamental, sur lequel portait le débat entre
Jésus et le messianisme juif. Ce trait-là doit s'être gravé d'une
manière ineffaçable dans la mémoire de ses contemporains et
avoir passé de là dans la tradition. Il en est bien ainsi. Les
disciples ont souvent eu grand'peine à comprendre les pensées
directrices de l'activité du Maître; l'évangile de Matthieu nous
en donne des preuves évidentes et nombreuses. Malgré cela, le
caractère unique et essentiel de l'œuvre de Jésus ressort
clairement des récits évangéliques.

L'œuvre de Jésus s'élève de beaucoup au-dessus des

espérances messianiques des Juifs, en ce qu'elle s'adresse non pas
seulement à Israël, mais à l'humanité tout entière. Le Christ
veut unir tous les hommes en une communauté morale
parfaite, dans laquelle ils s'entr'aiment et soient, par conséquent,
les serviteurs les uns des autres. C'est là le but de tous ses

efforts; c'est la réalisation de ce but qui, dans sa pensée, sera
l'achèvement de son œuvre messianique. Les hommes ne
doivent pas en attendre autre chose, car leurs espérances ne
peuvent se porter vers un idéal plus élevé. Toute âme, en effet,
qui se soumet à l'obligation morale, est capable de voir dans

cette communion de charité la seule forme d'existence dans

laquelle l'homme puisse être, d'une manière absolue et parfaite,
ce qu'il doit être. Jésus prêche donc aux hommes le contenu
de l'obligation morale. Mais il leur montre en même temps



406 THÉODORE RIVIER

dans leur communion parfaite le seul milieu dans lequel le

bonheur et la vie soient possibles. Il l'appelle le royaume de

Dieu ou le royaume des cieux '
; les développements qu'il

donne à ces termes ne laissent aucun doute sur le sens qu'il
leur attribue. Le royaume de Dieu est, dans la pensée de Jésus,

celte parfaite communion des personnalités humaines, dans

laquelle chacun devient pour son prochain une source inépuisable

de joies. L'amour véritable, essence du bien et volonté
de Dieu, y domine en souverain.

Tel est l'idéal à la réalisation duquel Jésus a cru pouvoir
amener les hommes. Pourtant il aurait eu bien des raisons
d'avoir une foi moins entière en la réussite de son œuvre. Ses

relations avec ses concitoyens lui causaient à chaque instant les

plus douloureuses expériences. L'inintelligence de ses

auditeurs, la méchanceté de son peuple, les faiblesses de ses disciples,

l'offensaient de la manière la plus pénible. Néanmoins
chacun de ses actes et chacune de ses paroles manifestent une
inébranlable confiance : Qu'un homme, quel qu'il soit, obéisse
à la loi de Dieu, son âme sera dès cet instant accessible à un
bonheur ineffable qui répandra autour de lui la paix et la joie.

Cette idée est incompréhensible pour un homme au cœur
dur et aux sentiments étroits. Il entend bien qu'un membre de

l'espèce humaine puisse être utile à l'un de ses semblables ;

mais il ne conçoit pas que l'individu, avec ses appétits et ses

désirs les plus intimes, puisse être pour un autre une inépuisable

source de bonheur. L'homme naturel exige l'apaisement
de ses passions, la joie des satisfactions égoïstes ; il cherche
continuellement à profiter des autres en quelque mesure. Pareil

être se sent intérieurement vide; il ne saurait comprendre
qu'une vie riche et heureuse puisse naître de ce vide intérieur
et se répandre abondamment sur ses semblables. Jésus, lui,
garde au milieu d'un entourage d'égoïsme et d'inintelligence
morale la sereine et ferme assurance que les hommes réaliseront

cette vie parfaite, et qu'il les en aura lui-même rendus
capables. C'est là le caractère unique de l'activité du Christ. En
donnant la réalisation de cet idéal comme l'œuvre du Messie,

1 Voir en particulier Matth. XIII et Marc IV.



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 407

il y montrait l'accomplissement du monde, le but final et éternel

de toutes choses.

Mais Jésus est resté étranger au milieu de son peuple. Les
Juifs se détournèrent avec amertume et colère d'un pareil Messie

; car loin de se poser en conquérant et en dominateur, il
se faisait le serviteur de tous. Eux qui portaient depuis des
siècles le joug de l'étranger, ils haïssaient cet homme leur parlant
d'un bonheur qu'on ne goûte qu'en servant les hommes. Isolé
au milieu de son peuple, Jésus l'est aussi resté dans l'humanité.

Eh quoi! l'on devrait chercher sa joie là où il l'a trouvée! A
qui pareille idée pourrait-elle paraître concevable, attrayante?
Jésus a dit, il est vrai : « Quiconque perdra sa vie pour l'amour
de moi, la trouvera1. » Mais cela ne signifie rien pour qui n'a

point encore vu en Christ son Sauveur.
L'homme naturel est incapable de suivre Jésus. Celui-ci ne

trouve dans le monde qu'un seul ami disposé à écouter sa voix.
Cet ami, c'est la conscience morale. Quiconque a compris
l'essence du bien voit dans l'œuvre que Jésus s'est proposée, le
but éternel de toutes choses. Il y voit son but à lui-même,
l'idéal que l'obligation morale lui impose à toute heure. La
conscience est attirée vers ce Juif qui prétend pouvoir lui donner

la paix, en rendant l'homme capable d'accomplir sa loi.
Si donc l'apparition de Jésus dépasse de toute sa hauteur les

facultés humaines, ce n'est point qu'il ait le premier donné aux
hommes la parfaite connaissance du bien. Mais il a eu en outre
la confiance de pouvoir les délivrer de leur existence égoïste et

misérable, pour les élever à une communion bienheureuse des

uns avec les autres et avec Dieu. Quand même ce serait là tout
ce que nous savons de la vie historique de Jésus, rien dans le

monde ne serait plus digne qu'elle de notre intérêt et de notre
attention. Considérez la confiance inébranlable avec laquelle il
poursuit son œuvre. Vous serez saisi de la puissance et de la
liberté spirituelles qu'il y manifeste. Vous serez plus saisi

encore de l'impossibilité pour les hommes liés au monde

d'acquérir cette puissance morale et celte liberté.
Vous verrez aussi là le caractère étrange et contradictoire de

1 Matth. XVI, 25; X, 39 ; Luc IX, 24; etc.



408 THÉODORE RIVIER

cette apparition. L'existence de Jésus et les traits fondamentaux

de son activité sont historiquement établis de la façon la

plus certaine. Néanmoins ces faits nous paraissent impossibles,
qnand nous les considérons d'après notre propre connaissance
des hommes et du monde. Plus la vie d'un individu est consacrée

à des mobiles élevés, plus celui-ci est isolé au milieu de

ses semblables. Mais, pour vivre comme pour agir, l'homme a

besoin de ses semblables ; il n'est pas bon qu'il soit seul. Quand

nous sentons nos idées ou nos actes méconnus par notre
entourage ou notre époque, nous pensons perdre sol sous nos

pieds. Aussi l'héroïsme nous fait-il toujours une impression
tragique. Les héros devancent leur temps et leurs contemporains

par la puissance de leur individualité ; c'est là ce qui fait
leur grandeur, mais c'est aussi ce qui fait leur isolement et par
conséquent leur malheur. Or personne n'a été plus isolé que
Jésus de Nazareth ; personne ne s'est proposé œuvre plus
sublime, personne ne s'est vu plus abandonné. Sa vie est consacrée

à une vérité morale dont la grandeur unique s'impose à

toute conscience ; tout sens moral, à moins de se renier,
proclame l'excellence de l'idéal que poursuit Jésus. Mais lorsqu'il
se propose de réaliser, par son œuvre et dans l'humanité, le
but éternel de toutes choses, le Christ s'élève à une hauteur

pour nous inaccessible. Car il ne dépasse pas seulement en cela

les conceptions de son époque ; il n'a pas seulement vis-à-vis
de ses contemporains la supériorité qu'ont d'autres héros sur
leurs alentours : il s'élève par là au-dessus de l'humanité tout
entière, et se présente à elle comme son Sauveur et son
Maître.

Jésus a-t-il accompli son œuvre surhumaine L'histoire ne

saurait se prononcer sur cette question. L'Eglise y répond
certainement d'une manière affirmative. Mais affirmer n'est point
ici le résultat d'une recherche historique ; c'est un jugement
porté par la foi. Encore moins pouvons-nous demander à la

tradition de quelle manière Jésus est parvenu à l'achèvement
de son œuvre. Toutefois la tradition peut encore nous apprendre

quelque chose : elle nous rapporte comment Jésus a lui-
même apprécié les résultats da son activité. Il nous reste à



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 409

examiner ici le troisième des traits incontestables que nous
avons relevés dans la tradition évangélique.

Au moment de son supplice, avons-nous dit, Jésus a exprimé
l'assurance que sa mort, loin d'anéantir son œuvre messianique,

l'accomplirait. Nous ne citons pas à l'appui de cette
affirmation telle ou telle parole isolée du Seigneur. Nous n'en
appelons pas, par exemple, au « Tout est accompli, » qu'il
prononça sur la croix. Car il faudrait savoir si ces termes ont
été fidèlement rendus parla tradition; or il pourra toujours
planer quelques doutes sur leur authenticité. Mais nous
connaissons un fait appuyé par les témoignages historiques les plus
sûrs. Nous allons examiner les paroles que Jésus prononça
clans le dernier repas qu'il prit avec ses disciples, la nuit même
où il fut trahi. C'est là certainement ce que nous possédons de

plus authentique dans la tradition du Christ. Ces paroles sont
déjà contenues au onzième chapitre de la première épître de

Paul aux Corinthiens. Or de l'avis unanime des critiques, cette

épître est plus ancienne que tous nos évangiles. Il faut en outre

remarquer un fait constatable dans toutes les sociétés

religieuses. Parmi les paroles et les actes du fondateur d'une

religion, il n'en est jamais de plus fidèlement conservés dans la

tradition que ceux qui peuvent donner lieu à l'établissement
d'un culte. La cérémonie liturgique de la cène a été instituée

par certaines paroles et certains actes de Jésus; leur souvenir
a dès lors dû se graver d'une manière ineffaçable dans la
mémoire des siens, et de là dans la tradition. De plus, vingt-cinq
à trente ans seulement après la mort du Seigneur, Paul les a

consignés dans la forme que nous possédons dans sa première
épître aux Corinthiens. Enfin cette forme est essentiellement
en accord avec celles que nous présentent les trois synoptiques1.

Dans les paroles d'institution de la cène Jésus a montré une
fois de plus son entière confiance en la réussite de son œuvre.
Il a déclaré qu'elle serait accomplie, sa mort une fois consommée.

Il a dit que tout homme qui le comprendrait comme les

»Comp. I Cor. XI, 23-26; Matth. XXVI, 26 sq. ; Marc XIV, 22 sq.;
Luc XXII, 14 sq.



410 THÉODORE RIVIER

premiers disciples l'avaient compris, trouverait désormais le

pardon de ses péchés dans la considération de sa personne et
de sa mort.

Nous nous sentons transgresseurs de la loi morale et dès lors
condamnés; pécheurs, nous prononçons nous-mêmes notre
séparation du bien, qui seul ferait notre bonheur. Que serait
trouver le pardon de nos péchés Ce serait faire l'expérience
que le bien, au lieu de nous condamner et de nous rejeter à

jamais, sollicite encore notre volonté avec amour. Décevoir le

pardon, ce serait recevoir l'assurance qu'un Dieu, qui est
absolument amour tout-puissant, s'occupe de nous, de nous qui
n'avons pourtant aucun amour véritable et qui sommes
profondément malheureux. Notre conscience, dont nous transgressons

constamment les ordres, nous dit qu'il n'existe en nous
rien de bon ni de saint. Si, malgré cela, nous voyions un Dieu
d'amour rechercher notre cœur, cette expérience nous donnerait

l'assurance que nous ne sommes point encore perdus pour
le service de la loi morale. Le sentiment du pardon nous
rendrait l'espoir du bonheur en nous faisant entrevoir la possibilité

d'accomplir le bien.
Jésus a donc prétendu vouloir et pouvoir faire faire désormais

à tout homme cette expérience du pardon, et cela par sa

vie et par sa mort. Il a osé élever une prétention pareille en

présence d'un supplice, dont l'horreur le remplissait d'effroi.
C'est dans ce dernier fait que se consomme le caractère salutaire

de son apparition historique. Que signifie ce fait? Il montre

d'abord que Jésus n'était tourmenté à cette heure par aucun
souvenir d'aucun péché. Serait-ce oubli? Impossible; caries
consciences sont évidemment d'autant plus sensibles qu'elles
sont plus pures, et qu'elles ont plus profondément saisi le bien
dans sa nécessité sacrée. Combien donc l'âme de Jésus devait-
elle être sensible au sentiment du péché Il avait compris dans

sa plénitude le contenu de l'obligation morale; il avait le
premier montré aux hommes que leur félicité était uniquement
possible dans leur communion personnelle ; il avait consacré

sa vie à leur en indiquer le chemin et les moyens, et à servir
ses semblables dans une charité parfaite. Avec une sensibilité



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 411

mirale d'une pareille pureté, comment Jésus aurait-il pu
prononcer une seule des paroles d'institution de la cène, si jamais
sa conscience lui eût reproché une seule faute? Comment
aurai!-il pu, dans ce cas, prétendre pouvoir décharger les âmes
du poids écrasant de leur culpabilité, par la seule impression
de sa vie et de sa mort C'aurait été là une arrogance des plus
criminelles. Il n'aurait pu que la juger telle; comment s'en
serait-il rendu coupable, devant la mort qu'il allait souffrir? Si

Jésus a prononcé les paroles d'institution de la cène, ce qui est

certain, sa conscience individuelle n'avait jamais été troublée

par la moindre transgression de la loi morale.
Un homme, Jésus, s'est donné pour le Messie. Il a voulu

poursuivre son œuvre comme nous l'avons exposé. Il a exprimé
la confiance de l'avoir accomplie. Ce sont là des faits incontestables

clans l'histoire de l'humanité. Ils constituent donc un
élément de notre réalité propre, au même titre que tout événement

avec lequel nous sommes en relations temporelles ou

spaciales, que cet événement soit d'ailleurs plus ancien ou plus
récent. Nous sommes certainement libres de ne prêter à ces

faits aucune attention. Mais, dans ce cas, l'œuvre de Jésus ne

nous sera évidemment d'aucune utilité, comme d'aucun secours
dans la vie. Encore moins nous sauvera-t-elle du monde. Nous

ne saurions eu être délivrés par une puissance extérieure,
n'agissant sur nous, pour ainsi dire, que d'une façon mécanique.

Si, au contraire, nous nous mettons en présence du Christ
historique, si nous cherchons à pénétrer sa personnalité telle

que ces trois faits indéniables nous la présentent, nous aboutirons

à un double résultat. Tout d'abord une foule de récits

évangéliques, qui nous semblaient auparavant aussi incertains

qu'incompréhensibles, acquerront dès lors un grand prix à nos

yeux. Nous remarquerons l'étonnante clarté avec laquelle ils

nous tracent l'image du Seigneur. Nous admirerons la manière

simple et puissante avec laquelle ils nous présentent cet homme,
dont la personnalité morale subjugue et attire notre conscience,
sans que jamais pourtant nous soyons capables d'en expliquer
entièrement la source et la force. Nous serons enfin en état de

voir comment Jésus nous sauve, en nous conduisant à Dieu.



412 THÉODORE RIVIER

§ 12. Le salut par Christ est le fondement de la vérité
chrétienne.

De quelle manière Jésus nous sauve-t-il Par son œuvre,
répond-on généralement. Et l'on ajoute : l'œuvre de Christ nous
sauve en nous affranchissant du mal et en nous préservant de

la punition ; elle nous délivre du péché et de la mort, de la

puissance du diable et de la colère de Dieu. Cette réponse n'est pas
fausse, mais elle est incomplète; elle n'indique pas le caractère

essentiel du salut. Nous ne pouvons être sauvés qu'à la

condition d'entrer en rapport avec un Dieu tout-puissant, dont
l'amour absolu se répande librement sur les hommes. C'est

dans l'exercice de nos relations personnelles avec lui que nous

pouvons naître à une vie nouvelle, à la vie éternelle que le

monde ne saurait nous donner, mais qu'il est incapable de nous
ravir. Or nous n'entrons pas en rapport avec ce Dieu d'amour,
en admettant que l'œuvre de Christ nous affranchit désormais
du mal ou de la punition. Cela nous donne-t-il l'assurance que
Dieu nous aime et nous vivifie? Non point. Pour être sauvé,
l'homme ne doit pas seulement considérer l'œuvre de Jésus,
mais aller à Jésus lui-même ; il nous faut chercher en elle la

personne même de son auteur. C'est là ce que le Seigneur,
d'après les récits évangéliques, a très souvent voulu faire
entendre à ses disciples. Ses actes et ses paroles sont le moyen
de notre délivrance, en ce qu'ils nous révèlent la personnalité
de notre Sauveur. Mais comment Jésus peut-il être notre
Sauveur? La réponse à cette question ne saurait être difficile.
Notre salut n'est point notre œuvre ; il est une expérience
surnaturelle à laquelle nos raisonnements individuels sont
incapables de nous élever; il est une vie à laquelle nos seuls
efforts ne sauraient nous conduire. Le salut doit donc être produit

en nous par une puissance libératrice, dont tous les

hommes puissent ressentir les effets et comprendre les
manifestations à leur égard.

La puissance qui nous affranchit, c'est l'apparition historique
de Jésus-Christ. Elle nous sauve par l'impression qu'elle produit

en nous, pour peu que notre vie morale soit encore active



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 413

en quelque mesure. Quiconque considère Jésus avec quelque
attention, entend sa voix parler à sa conscience et à son cœur;
il éprouve au contact de la personnalité du Christ une impression

qu'aucune autre chose ne saurait produire en lui. Pour
faire cette expérience, il lui suffit de sortir de ses préoccupations

purement égoïstes et d'examiner l'apparition historique
du Christ avec l'intérêt qu'elle commande. Celle-ci lui révélera
alors en Jésus une puissance morale qui sollicitera immédiatement

sa confiance. Et dans cette confiance entière en la

personne du Christ sera contenue l'assurance que son œuvre n'a

point été anéantie, mais qu'elle a surmonté tous les obstacles

et demeure pleinement accomplie.
11 est évidemment impossible de contraindre personne à faire

cette expérience ; car on ne saurait forcer personne à s'ouvrir
à l'influence toute spirituelle d'une personnalité morale. La

confiance ne se commande pas ; on ne conduit pas les pécheurs
à Christ à coups de preuves théologiques de sa divinité. Il n'en
est pas moins vrai que tout homme peut faire auprès de Jésus

l'expérience de son salut. Nous pouvons montrer comment naît

en nous cette impression nouvelle et comment nous en

comprenons ensuite l'inébranlable vérité.
Tout homme est d'abord capable de voir dans le but que

Jésus s'est proposé d'accomplir, le but final et éternel de toutes
choses. Il y reconnaît l'idéal en vue duquel toutes choses existent,

et à la réalisation duquel toutes choses doivent par
conséquent concourir. C'est là le jugement du sens moral. En eilet
quiconque ne veut pas nier l'obligation, sait que la parfaite
communion des personnalités humaines est le but suprême
auquel nous devons sacrifier nos biens et nos désirs. Or, si

c'est là l'idéal auquel l'obligation morale nous commande de

nous consacrer, nous et tout ce qui nous appartient, nous
devons nécessairement l'envisager comme le but de toutes choses.

En juger autrement serait nier les droits suprêmes que nous

venons de reconnaître à la loi morale. Dans toute foi en

l'obligation est contenue l'inébranlable conviction que le bien sera

un jour réalisé, sinon dans ce monde du moins dans un
autre.



414 THÉODORE RIVIER

La parfaite union des hommes dans l'amour parfait : voilà
l'expression concrète du bien, le contenu de la loi qui domine
la conscience. C'est aussi le royaume de Dieu que Jésus s'est

proposé d'établir sur la terre. Beconnaître cette identité de

l'idéal moral et de l'idéal du Christ, c'est donc affirmer que le

but de l'œuvre de Jésus doit nécessairement un jour être réalisé.
Le royaume de Dieu doit être; dès lors nous devons travailler
à son établissement. Cette conviction morale est le commencement

de la foi chrétienne, le premier fondement de la vérité
du christianisme.

Nous ne pourrions en réclamer un plus solide. En effet

nous n'avons pas acquis cette conviction au prix de pénibles

luttes ou d'efforts scientifiques. Elle domine en nous
avec une autorité toute divine et d'une manière absolue,
aussi longtemps que nous vivons d'une vie spécifiquement
humaine. Elle nous commande et nous oblige aussi longtemps

que nous participons en quelque mesure à la civilisation et à

l'activité de la société. Elle ne disparait chez l'homme que lorsqu'il

retourne à l'exisience purement animale. Dans un pareil
état, il est certainement impossible de comprendre la vérité
du christianisme. Mais cela ne saurait nous surprendre. Les

vérités chrétiennes ne sont point à la portée d'animaux intelligents,

comme on pourrait en quelque sorte l'admettre des

lois mathématiques; le christianisme ne s'adresse qu'à des

hommes.
Pieconnaitre les droits absolus de l'idéal chrétien ne nous est

cependant encore d'aucun secours. Car plus cet idéal s'impose
à notre volonté libre, plus nous sentons douloureusement
combien le véritable amour nous fait défaut. Pourtant cette

expérience accablante est à la fois inévitable et salutaire. En

effet, en nous ouvrant les yeux sur notre misère intérieure,
elle nous rend capables de comprendre le secours que Jésus

nous apporte. L'âme pécheresse cherche la délivrance auprès
de ce Messie qui s'est donné pour son libérateur. La tâche que
Jésus s'est proposée est aussi celle de tout enfant des hommes;
nous savons que son accomplissement serait la réalisation de

notre destination morale et nous apporterait la félicité parfaite.



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 415

Nous savons enfin que cet idéal doit être un jour atteint. A ces
motifs de chercher assistance auprès du Christ, s'en ajoute un
autre des plus importants.

Il est un fait historique que nous avons déjà examiné : Jésus

s'est proposé l'accomplissement du bien, tout autrement que
nous ne pouvons nous le proposer. Il ne s'est pas contenté d'en

appeler de ses vœux la réalisation future. Il ne s'est pas même
soumis au bien, de la manière dont nous nous soumettons aune
puissance qui nous est supérieure. Jésus, en tant que Messie

promis par les prophètes, a prétendu réaliser le bien sur la terre,
par sa propre et seule action dans le cours et dans l'histoire du

monde. S'il n'avait fait autre chose, on pourrait, nous l'avons

dit, douter encore qu'il ne se soit abusé. Pour surmonter ce

doute, il suffit de considérer la personnalité morale du Christ.
Les paroles d'institution de la cène nous montrent alors que Jésus

ne s'est senti coupable d'aucun péché. 11 a renouvelé, en
présence même de son supplice, la déclaration que son œuvre
était terminée, et que sa mort apportait aux hommes le pardon
de leurs transgressions. Le souvenir d'une seule faute eût fait
de pareilles prétentions le plus odieux des crimes. Nous concevons

encore que le sentiment du péché manque, au moment de

la mort, chez un homme léger et corrompu ; nous y voyons un
signe de profonde dégradation morale. Mais la puissance et la

pureté morales du Christ en imposent à toute conscience droite.
Il est donc impossible d'attribuer à la sérénité de Jésus en

présence de son supplice, une autre cause que sa sainteté. Or

cette sainteté consiste précisément dans la réalisation de l'idéal
moral que Jésus a voulu atteindre en ce monde. Elle implique
l'accomplissement du bien dans la parfaite communion des

hommes. C'est ainsi que le fait historique des paroles d'institution

de la cène devient pour nous la preuve que Jésus a bien

réellement été le Sauveur qu'il prétendait être.

Cette assurance, en effet, nous engendre à une vie nouvelle.
Dans l'existence naturelle nous cherchons en vain à obéir à la

loi morale; nous voyons cette incapacité partagée par tous nos

semblables. Autour de nous et en nous-mêmes l'égoïsme règne
en maître, augmentant sans cesse notre amertume et nos re-



416 THÉODORE RIVIER

mords. Nous périssons loin du bonheur, emportés parle cours
naturel des choses, victimes de la fatalité qui nous enserre et

et de tous les désespoirs qu'elle nous procure. Cependant un
de nos semblables, Jésus, a réalisé la loi morale ; il a consacré

ses forces et sa vie à l'établissement du royaume de Dieu

parmi les hommes ; il a servi ses frères dans un amour parfait ;

il a accompli le bien dans ce monde. Il faut donc que l'humanité,

malgré ses péchés et son égoïsme, ne soit point absolument

impuissante au bien ni par conséquent irrémédiablement
malheureuse. Il faut que l'obligation morale, qui lui révèle sa

condamnation, puisse encore faire sa joie. A la connaissance
du Christ historique est donc indissolublement liée la conviction

qu'il existe réellement une puissance du bien. Cette

puissance est supérieure à la nature, car elle fait tout concourir à

l'accomplissement de son but. Elle est parfait amour, car elle

ne laisse point les hommes à leurs égarements, mais elle sollicite

à tout instant leur volonté en leur donnant les forces de

concourir librement à l'établissement du royaume des cieux
dans le monde. Cet amour est tout-puissant, car non seulement
il ne saurait être anéanti par les transgressions des hommes,
mais il triomphe de toutes leurs misères et de toutes leurs
impuissances. Il existe donc un Dieu, le Dieu d'amour et tout-
puissant que l'apparition historique de Jésus-Christ nous fait
connaître.

Si la personne de Jésus nous révèle l'existence de Dieu, c'est

encore et toujours à Jésus qu'il nous faut regarder pour entrer
en relations plus étroites avec Dieu. Si Christ est le seul moyen

par lequel nous puissions le connaître, c'est évidemment

parce que Christ est lui-même avec Dieu dans les rapports les

plus intimes. Nous n'entrons en contact avec un esprit personnel

que si celui-ci nous manifeste son essence invisible; nous

pouvons uniquement le rencontrer dans une révélation
incontestable de son être. L'impression que la personne historique
du Seigneur produit sur notre âme nous acquiert la certitude
de l'existence de Dieu. Nous voyons dès lors en Jésus la
révélation même de son Père.

C'est là l'expérience qui fait du Christ notre Sauveur et nous



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 417

donne le droit de nous appeler ses disciples. Le Dieu qui se
révèle à nous en Jésus-Christ est évidemment animé à notre
égard des mêmes sentiments que Jésus lui-même. Il est donc

plein d'amour et de miséricorde pour tous ceux qui s'approchent

de lui, après avoir reconnu le Christ historique comme
son messager auprès d'eux. Dès cet instant nous sommes
sauvés, car le Dieu tout-puissant nous a manifesté son amour
dans un événement incontestable de l'histoire de l'humanité.

Ce salut fait de nous des hommes nouveaux. Nous nous sentons

dès lors en contact avec un être, qui est notre maître
absolu, sans pourtant qu'il éveille en notre âme la moindre
angoisse ou le moindre mouvement d'égoïsme, car il est
absolument amour. Il possède toutes choses et les gouverne selon
ses desseins; il est donc pleinement en paix et répand autour
de lui l'amour parfait qui constitue sa vie. Nous ne saurions
avoir de lui la moindre crainte, ni prétendre le faire servir
notre égoïsme. Les seules relations que nous puissions entretenir

avec lui sont celles de la confiance absolue ; notre
communion avec lut rond notre joie parfaite. Le bien même se

trouve dès lors réalisé dans notre âme ; il lutte contre nos
misères naturelles et en triomphe. L'expérience de l'amour de

Dieu nous affranchit du malet nous rend moralement bons. En
contact personnel avec lui, nous possédons la vie seule digne
de ce nom.

Cette expérience intime du salut est aussi le fondement
inébranlable de la vérité chrétienne. Elle est le centre et la source
de toutes les pensées qui forment le contenu de la foi des

disciples de Jésus. Les vérités chrétiennes sont inconcevables pour
l'homme naturel, car il n'a point encore fait l'expérience qui
en est la base indispensable. Il ne saurait en être autrement ;

car ces postulats de la foi ont pour chacun de nous la valeur
de convictions personnelles. Ils ne peuvent, par conséquent,
être compris que par celui-là même, qui exprime en eux ses

espérances et ses persuasions intimes ; ils ne sont vrais que
pour l'individu qui en possède en lui-même les raisons
suffisantes. Ils n'ont leur source que dans la confiance personnelle

THÉOL. ET PHIL. 1888. 27



418 THÉODORE RIVIER

au Dieu d'amour, que Jésus éveille dans le cœur de ses disciples.

Cependant ces convictions chrétiennes ont une vérité
inébranlable : car elles ont part à l'éternité qui seule donne une
valeur universelle à la persuasion subjective de l'individu. En

effet la communion personnelle avec le Dieu d'amour, manifesté

en Jésus-Christ, nous donne la force d'obéir à l'obligation
morale et d'accomplir le bien. En relations intimes avec Dieu,
nous pouvons remplir la loi éternelle de l'amour du prochain.
Le contenu de l'obligation morale devient ainsi celui de notre
vie. Il nourrit notre activité au milieu de nos semblables, et
domine nos relations avec Dieu. Et cet accomplissement de la

loi divine nous fait vivre éternellement ; car l'exercice de la

charité est indépendant du temps et de l'espace. Une vie dont
l'amour constitue l'essence, ne saurait être encore soumise

aux causalités naturelles.
Les convictions chrétiennes sont donc vraies, car elles ont

leur source et leur raison d'être dans la vie subjective d'un
être éternel. De plus, elles ont pour objets des réalités étrangères

au domaine de la réalité objective ; elles ne sauraient par
conséquent être en désaccord avec celle-ci. Le christianisme

remplit donc les deux conditions nécessaires à la valeur
universelle de la vérité subjective. Il est dès lors susceptible d'être
communiqué à tous les hommes, qui tous sont accessibles à

l'expérience du salut en Jésus-Christ.
Enfin la foi chrétienne donne à l'homme l'explication de sa

situation en ce monde ; elle résout l'opposition apparente de

la vérité objective et de la vérité subjective, et donne à la
personnalité humaine l'unité que la connaissance de la nature est

incapable de lui procurer. Le disciple du Christ vit pour le

bien, en vue duquel toutes choses existent ; il met tout ce qui
lui appartient au service du royaume de son Père. La réalité
objective devient en ses mains un instrument de son activité
religieuse. En Christ nous ne souffrons plus l'éternelle vérité
de la loi naturelle sous la forme d'une destinée meurtrière,
mais nous faisons de l'éternel le contenu même de notre vie.

Et dans la consécration joyeuse à la loi morale et divine, nous



LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE 419

pouvons répéter avec l'apôtre : « Le monde passe avec sa

convoitise ; mais celui qui fait la volonté de Dieu demeure
éternellement '. »

11 Jean II, 17.

Pour de plus amples développements aux diverses questions traitées ou

touchées dans le cours de cet exposé, nous renvoyons nos lecteurs aux
ouvrages mêmes de M. Herrmann : Die Réligionim Verhältniss zum
Welterkennen und zur Sittlichkeit, 1879.— Warum bedarf unser Glaube geschichtlicher

Thatsachen',? 1884. — Der Verkehr des Christen mit Gott, 1886. —
Die Gewissheit des Glaubens und die Freiheit der Theologie, 1887. — Der

Begriff der Offenbarung, 1887.


	La vérité de la religion Chrétienne : un cours de M. le professeur W. Herrmann [suite]

