Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 21 (1888)

Artikel: La théologie de Milton

Autor: Byse, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379435

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE DE MILTON

PAR

CHARLES BYSE!

Passons 4 un sujet que notre écrivain a traité bien plus lar-
gement encore (en 73 pages) et avec un amour tout particu-
lier : le Fils de Dieu.

Tout en admettant I'existence personnelle du Pére, du Fils
et du Saint-Esprit, Milton repousse le dogme de la Trinité, et
son nom méme. Ici, comme sur d’autres points, il rompt en
visiére & la tradition dominante, au nom de I’Ecriture sondée
avec indépendance et sagacité.

Les théologiens enseignaient que le Pére avait engendré le
Fils de toute éternité. Milton est d’un autre avis. Sans doute,
selon lui, le Logos a existé dés le commencement et a servi
d’agent au Créateur pour la production de tout ce qui existe;
mais cette préexistence du Fils & I’égard du monde lui parait
ne point entrainer son éternelle génération. Si certains textes
semblent favoriser cette derniere croyance, il faut ici faire une
distinction. D’aprés I’Ecriture, le Pére a engendré le Fils dans
deux sens : le sens littéral, qui n’a pas besoin d’explication, et
le sens métaphorique, qui a rapport 4 ’exaltation du Christ.
Cette exaltation comprend son onction comme prétre ou meé-
diateur, son office de roi et sa résurrection.

Quoi qu’il en soit de cette génération métaphorique, elle a eu
lieu non en vertu d’une nécessité naturelle, mais par suite
d’une volonté expresse, d’'un décret divin, et par conséquent

1 Voir pour la premitre partie la livraison de mai 1883.



LA THEOLOGIE DE MILTON 375

dans les limites du temps. Car le décret doit avoir précédé son
exécution, comme cela ressort de I'insertion du mot aujourd’huz
dans le Psaume 1I commenté par Paul (Act. XIII, 32, 33. Com-
parez Rom. I, 4; Col. I, 18; Apoc. I, 5; Hébr. I, 5, passages
ou le Nouveau Testament identifie 1a glorification de Jésus avec
une génération divine).

A cet égard, le Christ est le propre Fils, le Fils unigque de
Dieu, participant & la substance de son étre. De 12 pourtant il
ne s’ensuit pas qu’il soit de I'essence de son Pére, ou coessentiel
avec lul. Il est simplement le premier de tous ceux qui sont
appelés « fils de Dieu, » étant le premier-né de la création et
le seul médiateur entre Dieu et les hommes.

Mais passons au sens littéral. Dieu a positivement donné
I'existence au Logos qui, & ce moment-1a, ne la possédait point
encore. Il ne l'a certainement pas engendré par nécessité.
Autrement son Fils serait une déité égale & lui-méme; ce qui
est impossible, car l'existence indépendante est un attribut
essentiel de la divinité. Il y aurait dans I'une des hypothéses
repoussées par Milton (celle de I’éternité du Logos) deux dieux
infinis, et dans lautre (celle de son engendrement nécessaire)
lacause premiere ou efficiente se transformerait en effet . deux
conséquences qui répugnent au sens commun.

La génération littérale du Fils provient de la libre volonté
de Dieu et elle est double. D’une part, le Pére a « créé, en-
gendré ou produit le Fils avant toutes choses, en le revétant
de la nature divine; » de 'autre, « lorsque les temps ont été
accomplis, il 'a engendré miraculeusement dans sa nature hu-
maine et I’a fait naitre de la vierge Marie. »

D’apres Hébr. I, 2, 3, « Dieu a communiqué & son Fils
autant qu’il lui a plu de sa propre nature, de la substance
divine elle-méme. Seulement ne confondons pas la substance
avec l'essence totale ; sinon nous impliquerions que le Pere
a donné au Fils la chose, numériquement une, qu’il gardait en
meme temps pour lui-méme. Ce serait une contradiction dans
les termes, non un procédé de génération. » Voila tout ce que
I’Ecriture nous révéle sur ce mystérieux sujet. Sinous voulons
a toute force en savoir davantage, nous tombons dans les



376 CHARLES BYSE

filets d’'une vaine philosophie et nous enfoncons dans les té-
nébres.

Ainsi, dans le sens absolu, il n’y a qu’un seul Dieu. C’est le
Pére qui est évidemment le Dieu véritable, I'Eire indépendant
et supréme.

On allegue, il est vrai, deux passages pour soutenir I'idée
étrange que trois personnes de méme substance peuvent
former ensemble 'unité de I'essence divine 1.

1° « Mon Pére et moi sommes un. » (Jean X, 30.) — Mais, en
parlant ainsi, Jésus ne prétend nullement s’égaler & Dieu; il
affirme, au contraire, de la facon la plus énergique, sa subor-
dination (X, 29; XIV, 28). D’ailleurs, si la doctrine de I'indivi-
sible Trinité était fondée a4 ses yeux, il ne raménerait pas
I'unité divine & deux personnes, passant sous silence le Saint-
Esprit. Deux tiers ne suffisent point pour former le tout.

A prendre ces mots simplement, en accord avec leur con-
texte, il est question 1a non d’unité d’essence, mais d’unité de
cceur, de parole et d’action. Le Christ se sent en communion
intime et parfaite avec Celui dont il est I'envoyé.

2¢ Le second fondement sur lequel on appuie I’essentielle
unité des trois personnes divines est le fameux passage des
trois témoins dans le ciel. (1 Jean V, 7.) — Mais, sans nous ar-
réter aux arguments critiques qui le rendent fort suspect, ce
passage ne prouve point que les trois témoins célestes soient
essentiellement un, puisque les trois terrestres, auxquels le
verset suivant les compare, ne le sont nullement. Il ne s’agit,
ici non plus, que d’un accord dans le témoignage, comme
Erasme et Beze lui-méme le reconnaissent 4 regret.

On en appelle, il est vrai, & la raison qui tire de nombreux
passages bibliques le dogme de la Trinité, & supposer méme
qu’il ne soit pas expressément enseigné dans les deux textes
ci-dessus, et qui de plus le légitime. — Mais, dit Milton, il fau-
drait que le langage de I’Ecriture fut bien plus catégorique et
plus clair qu’il ne I’est pour établir une doctrine pareille, con-

! In the unity of this Godhead there be three persons of one substance,
power and eternity, the Father, the Son, and the Holy Ghost. — First
Article of the Church of England.



LA THEOLOGIE DE MILTON 377

tre laquelle notre raison proteste hautement, qu’elle repousse
comme « une notion absurde, impossible & recevoir par l'in-
telligence humaine. »

L’examen des nombreux passages qui parlent de la divinité
du Sauveur montre que le Fils est un étre personnellement
distinct du Pere, tenant tout de lui et occupant & son égard
une position subordonnée. Ainsi le Christ attribue exclusive-
ment & son Peére 'omniscience, la domination supréme, la
bonté parfaite et les autres qualités divines. Il a une intelli-
gence et une volonté qui se sentent distinctes de celles de
Dieu. « Or ceux dont l'intelligence et la volonté ne sont pas
numériquement les mémes ne peuvent posséder la méme es-
sence. » A I'égard des ceuvres, c’est le Pére qui produit tout
dans le Fils, et qui le ressuscite des morts. Quant aux hon-
neurs divins, Jésus adore le Peére seul, et nous enseigne &
suivre son exemple.

On objecte sans doute que le Fils est parfois appelé Dieu ou
meéme Jéhova, et que les attributs de la déité lui sont souvent
assignés,

Milton répond que le nom de Dieu est donné, par la volonté
de Dieu lui-méme, & des anges et & des hommes, méme & une
fausse divinité. Il explique, en outre, dans un sens de subor-
dination les principaux textes qui semblent mettre le Fils au
niveau du Pere.

« La Parole était au commencement. » Il n’est pas dit : de
toute €ternité, mais au commencement. La Parole : elle était
donc audible. Oril n’est pas plus possible d’entendre Dieu que
de le voir. Donc le Logos n’est pas de la méme essence que
Dieu. Il était « avec Dieu, » et il est appelé « le Verbe de
Dieu ; » donc Dieu et lui forment deux hypostases.

Quand Thomas s’écrie : « Mon Seigneur et mon Dieu! » il
adresse la premieére de ces exclamations & Jésus qu’il reconnait
avec joie, la seconde & Dieu le Pére qui venait de déclarer que
le Christ était son Fils bien-aimé, en Parrachant a la puissance
de la mort.

De méme, Heébr. I, 8 (11 dit au Fils : ton trone, 6 Dieu, est
d’éternité en éternité), c’est en sa qualité de roi que le Christ



378 CHARLES BYSE

recoit ce titre de Dieu, appliqué aussi & Salomon, selon l'usage
de I'Ecriture sainte.

Dans le désert, Jéhova, décidé & ne plus marcher lui-méme
au milieu de son peuple, envoie pour le conduire un ange,
dans lequel il met son nom, et qui devient son représentant
vis-a-vis d’'Israél. En analogie parfaite avec ce précédent, Jésus
professe avoir recu du Pére non seulement les noms de Dieu,
mais tout ce qui appartient & son étre particulier, savoir son
individualité, son existence méme, ses attributs, ses ceuvres,
ses honneurs divins : doctrine & laquelle les apdtres rendent
aussi témoignage. C’est le Pére, primitivement unique posses-
seur de l'immortalité, qui a donné au Fils d’avoir la vie en
lui-méme. Les témoignages rendus & Jésus par I’Eternel, des
expressions comme celles-ci : agneau de Dieu, image de Dieu,
image du Dieu invisible, splendeur de sa gloire, image em-
preinte de sa personne, en forme de Dieu, Christ est 4 Dieu,
la téte de Christ c’est Dieu, enfin le Symbole des Apotres, tout
cela nous ramene 4 la méme conclusion : le Fils est inférieur
au Pére. Il a des lors sa personnalité, son essence propre, bien
qu’il soit pour les hommes la plus haute et la plus adéquate ré-
vélation de I'Etre absolu.

Quant au Saint-Esprit, Milton raisonne d’une maniére ana-
logue, en commencant par cette judicieuse observation. « Sur
la nature de I’Esprit saint, son origine et son mode d’existence,
I’Ecriture est silencieuse ; elle nous avertit par 12 de n’étre pas
trop prompts & tirer des conclusions & ce sujet... Les termes
émanation et procession, employés par les théologiens sur l'au-
torité de saint Jean (XV, 26), ne s’appliquent point & la nature
du Saint-Esprit. Cette simple expression ('Esprit de vérité qui
procede du Pére) est une base trop étroite et trop faible pour
le plein établissement d’un si grand mystére. Ces mots indi-
quent bien plutot la mission que la nature de I'Esprit. Cest
dans le méme sens qu'il est dit que le Fils vient ou procéde du
Pére, et méme que nous vivons de toute parole qui proceéde ou
sort de la bouche de Dieu. Ainsi, puisqu’il n’est pas enseigné
que I’Esprit ait été soit engendré soit créé, et puisqu’aucun
autre mode d’existence ne lui est spécialementattribué dans les



LA THEOLOGIE DE MILTON 379

Ecritures, nous devons prendre notre parti de laisser indéter-
miné un point sur lequel les auteurs sacrés ont gardé le silence
avec une telle unanimité. »

Dans ’Ancien Testament le mot « Esprit » est employé en
des sens trés divers. Quelquefois il désigne Dieu le Pére, quel-
quefois sa puissance, notamment le souffle divin ou l'influence
vivifiante par laquelle toutes choses sont créées et entretenues.
Cependant « ’Esprit de Dieu se mouvant sur les eaux » s’en-
tend encore mieux du Fils, agent de son Pére dans 'acte de la
création. Il en est de méme des passages similaires.

Parfois « ’Esprit » désigne un ange ; parfois le Christ, qui,
suivant I'opinion commune, fut envoyé par le Pére pour con-
duire les Israélites d’Egypte en Canaan. « Ils se révoltérent et
contristérent son Saint-Esprit » (Esa. LXIII, 10), c’est-a-dire
Pange auquel Dieu avait transmis son propre nom, le Christ
qu’ils tenterent dans le désert. (Nomb. XXI, 5, etc., comp. &
1 Cor. X, 9.)

Ce terme indique encore I'impulsion ou la voix divine par
laquelle les propheétes furent inspirés ; la lumiére ou la vérité,
ordinaire ou extraordinaire, par laquelle Dieu éclaira et dirigea
son peuple. Assurément ni David ni aucun autre Hébreu de
I'ancienne alliance ne crut 4 la personnalité de ce bon et saint
Esprit qui habitait en eux, si ce n’est peut-étre en le considé-
rant comme un ange.

Plus spécialement, « ’Esprit » dénoie la lumiére divine qui
devait étre répandue sur le Messie promis. Il désigne enfin les
dons spirituels conférés par Dieu & des individus. « Je pren-
drai de I'Esprit qui est sur toi, et je le mettrai sur eux. —
L’Esprit d’Elie repose sur Elisée. »

« Indubitablement, dit Milton, tous ces passages et beau-
coup d’autres, dans I’Ancien Testament, étaient compris de
la vertu ou du pouvoir de Dieu le Pére, vu que le Saint-
Esprit n’était pas encore donné, ni méme attendu par ceux-
14 mémes qui prophétisaient son effusion pour les derniers
temps. »

Dans I'Evangile également, le Saint-Esprit est tantot le Pére
en personne, tantdt la puissance ou le doigt de Dieu, tantot



380 CHARLES BYSE

une impulsion divine (lumiére, voix ou parole), transmise d’en
haut soit par le Verbe soit par quelque autre canal.

Dans d’autres passages enfin, I'Esprit désigne soit la per-
sonne méme du Saint-Esprit, soit son symbole, soit son effu-
sion et les dons qui accompagnent.

(Vest le Saint-Esprit dans toute sa personnalilé qui descend
sur Jésus « sous une forme corporelle comme une colombe. »
« Qu’on ne nous objecte pas qu'une colombe n’est pas une
perscenne. Car une substance intelligente, sous quelque forme
que ce soit, est une personne. Qu’on se rappelle, par exemple,
les quatre animaux de la vision d’Ezéchiel. » En souftlant sur
ses apotres, Jésus leur donne un symbole et un gage certain
du privilege qui leur était promis. La personnalité de 'Esprit
ressort des textes ol il est associé au Pere et au I'lls, ou il est
présenté comme un témoin, un auxiliaire ou un intercesseur,
ou il est parlé de le contrister, et ol le neutre pneuma est
suivi du pronom relatif masculin : « Vous avez été scellés de
I’Esprit saint de la promesse, lequel (étre) — en anglais who,
selon Whitby et Macknight — constitue les arrhes de notre
héritage 1. » Td mvedparte 16 dyin, b¢ datw dpoufev.

Je dois ajouter que ce pronon masculin &, qui serait décisif
en faveur de la personnalité du Saint-Esprit, a été repoussé
et remplacé, en 1886, par le neutre 5 dans le Resultant Greek
Testament de Weymouth, ouvrage qui reproduit le texte sur
lequel la majorité des éditeurs modernes sont d’accord. Il est
vral que le Novum Testamentum graece de Gebhardt, publié
deux ans plus tot, et s’appuyant sur les résultats critiques aux-
quels sont arrivés Tischendorf, Trégelle et Westcott, ce der-
nier en collaboration avec Hort, maintient au contraire le pro-
nom masculin et donne ainsi raison au choix de Milton.

Cependant, si notre théologien se range & ’opinion regue en
reconnaissant que I’Esprit saint a un caractére personnel, 1l se
sépare de nouveau de 'orthodoxie par la place qu’il attribue &
cet Esprit. Se fondant sur les nombreuses déclarations qui le
présentent comme étant promis, envoyé et communiqué, donné
méme & titre d’arrhes ou de prémices; comme ne parlant ja-

1 Eph. 1, 13, 14.



LA THEOLOGIE DE MILTON 381

mais par lui-méme, mais comme toujours employé & servir
et & obéir, il en conclut son évidente infériorité & I'égard du
Pére et du Fils.

Mais il reste encore & savoir si nous sommes obligés de
croire que I'’Esprit saint soit Dieu, quand I’Ecriture ne le dit
pas, méme dans les passages ol sa mission est pleinement dé-
veloppée. « 1l nous semble excessivement déraisonnable, pour
ne pas dire dangereux, — fait observer Milton, — que sur une
question si abstruse on exige des chrétiens de recevoir une
doctrine, présentée par ses avocats comme étant d’'une impor-
tance capitale et d’une incontestable certitude, quand on ne
peut 'appuyer sur les témoignages les plus clairs de I’Ecriture;
et qu’'un point reconnu contraire & la raison humaine soit ce-
pendant regardé comme capable d’étre démontré par la raison
seule ou plutot par des raisonnements douteux et pleins d’obs-
curité. »

On est dans 'usage de soutenir la divinité du Saint-Esprit
en rappelant les passages ou le nom de Dieu semble lui étre
donné, ct ceux qui lui attribuent, toujours selon l'interpré-
tation commune, l'omniscience, 'omniprésence, les ceuvres
divines ou les honneurs divins. Ces passages, Milton ne les
trouve pas convaincants. Il remarque, par exemple, que I'ex-
pression « I'Esprit de Dicu » montre déja que I'Esprit n’est
pas Dieu. En effet, Dieu étant unité, ce qui est de lui, ou lui
appartient, n'est pas lui. Quant 4 la conception miraculeuse,
dont le Saint-Esprit est indiqué comme 'auteur, elle doit étre
comprise comme les nombreux passages de ’Ancien Testament
ou I’Esprit désigne soit Dieu le Pére, soit son pouvoir souve-
rain. Aussi bien Joseph et Marie n’avaient-ils & cette époque
aucune idée de ce qu'on a plus tard entendu par le Saint-Es-
prit; car jusqu’d notre époque ni la personnalité ni la divinité
de cet Esprit n’ont été reconnues par les Juifs. « En consé-
quence, dans les passages cités, mvziux w00 est sans article
accoutumé. Et si ce point ne parait pas décisif, les paroles de
I'ange, dans saint Luc, sont plus positives encore : « Le Saint-
Esprit viendra sur toi, et le pouvoir du Trés-Haut te couvrira
» de son ombre, ¢’est pourquol I'étre saint qui naitra detoi sera



382 CHARLES BYSE

appelé le Fils de Dieu, » c’est-a-dire du Pére. A moins que
nous ne supposions qu’il y a deux péres: un pere du Fils de
Diea et un pére du Fils de '’homme. » Dans la formule du bap-
téme, il n’y a pas un mot qui détermine la divinité, I'unité ou
I’égalité des trols personnes.

(’est & tort gu’on prétend appuyer sur la Bible I'invocation
du Saint-Esprit. Enfin quant au passage des trois témoins
dans le ciel, il ne prouve pas plus I'unité d’essence avec Dieu
pour I'Esprit que pour le Fils. Le genre d’unité dont il est
question ressort du verset suivant, ol sont mentionnés Uesprit,
Peau et le sang qui rendent témoignage a une seule chose. Beze
lui-méme, cet ardent défenseurdela Trinité, explique les mots
sont un par celui-ci : s’accordent.Quant & 'objet de leur témoi-
gnage, il ressort des versets 5 et 6: « Celul qui triomphe du
monde est celui qui croit que Jésus est le Fils de Dieu, savoir
le Christ, » I’Oint. Or cet Oint n’est pas identiqne ni égal &
celui qui lui a donné l'onction. Ainsi ce témoignage méme
contredit I'unité essentielle des trois témoins, qu’on prétend
déduire de ce texte.

« Je demanderai encore, ajoute notre auteur, s’il y a un Es-
prit qui témoigne au ciel et un autre qui témoigne sur terre,
ou si tous deux forment un seul et méme Esprit. Si c’est le
méme, il est étonnant que nous ne rencontrions nulle part la
mention de son témoignage dans le ciel, bien (ue son témoi-
gnage ait été trés clairement manifesté sur laterre, ¢’est-a-dire
dans nos cceurs. Christ affirme positivement qu’il y en a deux
qui lui rendent témoignage : son Pére et lui-méme (Jean VIII,
16, 19). Comment le témoignage de I’Esprit viendrait-il s’ad-
joindre & deux autres témoignages parfaitement compétents
rendus & la méme chose ? — D’autre part, s’il existe un second
Esprit, nous avons ici une doctrine nouvelle et inouie. Il y a,
en outre, d’autres circonstances qui rendent ce passage sus-
pect: et c’est néanmoins sur I'autorité presque exclusive de ce
texte qu’on a adopté hativement tout le dogme de la Trinité. »

En résumé, Milton parait considérer le Saint-Esprit comme
une sorte d’ange ! exceptionnel, dont le mandat consiste a

! 1l n’emploie pas lui-méme ce terme.



LA THEOLOGIE DE MILTON 383

sanctifier les élus, ou & couronner I'ceuvre de la rédemption.
Il ressort, selon lui, de I’enseignement biblique que I'Esprit
saint, étant un ministre de Dieu et dés lors une créature, a été
créé ou produit de la substance de Dieu, non par une nécessite
naturelle, mais par la libre volonté de ’agent, probablement
longtemps avant que les fondations du monde fussent posées,
mais plus tard que le Fils et de maniére & demeurer fort infé-
rieur & lui. Tous deux, en effet, procédent du Pére, mais 'un
est la splendeur de la gloire de Dieu et I'image empreinte de
sa personne, ce qui n’est jamais dit de I'autre.

Je ne m’arréte pas & rechercher, dans ce chapitre, les
sophismes qui me paraissent s’allier & d’importants éléments
de vérité. L’essentiel ici, c’est le zéle que Milton déploie pour
ramener & son monothéisme primitif une religion gue la sco-
lastique avait transformée en un trithéisme plus anormal que
celul des Indous.

Les opinions de notre écrivain sur le mariage méritent d’étre
relevées. Le mariage, selon lui, est bon, et voulu de Dieu, qui
I’a institué, sinon commandé, lors de la création, le faisant
consister dans l'amour, l'assistance, les consolations et les
soins mutuels de 'homme et dela femme, certains droits supe-
rieurs étant réservés au mari. Milton avait en effet, & un haut
degré, un sentiment dont nous sommes en train de nous cor-
riger : il croyait & une grande inégalité de nature entre les
deux sexes, et faisait fortement pencher la balance en faveur
du roi de la création, auquel il accordait un « pouvoir despo-
tique » sur sa compagne.

Il ne bornait pas, selon I'opinion recue, le mariage légitime
4 'union d’'un homme avec une seule femme, de peur d’accu-
ser par 14 de fornication ou d’adultere habituels Abraham et
d’autres piliers de la foi qui avaient plus d’une femme en méme
temps, et d’exclure du sanctuaire de Dieu, commebatards, ceux
pour lesquels il était fait, savoir toute la descendance d’Isracl.

S'il est dit que I'’homme s’attachera & sa femme, et que tous
deux seront une seule chair, cela n’implique pas la défense
d’avoir plusieurs femmes 4 la fois. On pouvait parfaitement
dire d’Abraham, & I'égard de Sara et d’Agar respectivement,



334 CHARLES BYSE

que les deux étaient une méme chair. Il s’agit sans doute d’'une
relation entre deux individus, mais cette relation peut se mul-
tiplier comme celle de pere et de fils.

D’aprés la Bible, le mariage ne doit étre conclu qu’entre
personnes ayant le méme sentiment en matiére religieuse.
(C’est une alliance de la nature la plus intime, et qu’on ne doit
assurément pas rompre sans de graves motifs, mais qui pour-
tant n’est pas indissoluble. Dans certains cas, il vaut mieux
divorcer que de porter un joug devenu trop lourd. « Dieu lui-
méme a consacré le divorce par des lois équitables et humai-
nes; et il en a étendu le bienfait & ceux qui devaient en abuser
a4 cause de la dureté de leur cceur, aimant mieux supporter
I’endurcissement des méchants que de se refuser & soulager la
souffrance des justes, ou de laisser pervertir une institution
qui, destinée & étre une bénédiction divine, menacait de deve-
nir la plus cruelle des calamités.

» Dans le paradis terrestre, pour 'homme dans I'état d’inno-
cence, le mariage était assurément indissoluble ; mais apres la
chute Dieu permit le divorce, en rapport avec les circons-
tances nouvelles ou I’humanité se trouvait, dans le but de
mettre 'innocent & 'abri des perpétuelles injures du méchant.
Cette permission forme une partie de la loi de la nature et de
celle de Moise, et elle n’a pas été désavouée par le Christ. »

Ledivorce estrendu légitime non seulement par ’adultéred’un
des conjoints, mais encore par tout ce qui trouble d’une facon
profonde la paix et le bonheur du foyer. Garle but principal du
mariage n’est pas le lit nuptial ou la procréation des enfants,
mais lassistance mutuelle et 'amour conjugal ; cela ressort des
paroles de I'institution de ce rite dans la Genese.

Au surplus les paroles du Sauveur qu'on cite pour montrer
que 'adultére seul légitime le divorce, ces paroles, loin de con-
firmer la loi mosaique, I'abrogent. Cette loi, en effet, ne de-
mandait pas que la femme adultére fat renvoyée, mais qu’elle
fat jugée et punie de mort.

On sait que ce sujet du divorce avait pour Milton, malheu-
reux avec sa premiére femme, Mary Powell, un intérét parti-
culier et poignant. Est-il nécessaire d’ajouter que, d’'une pureté



LA THEOLOGIE DE MILTON 335

de moeeurs exemplaire dés sa jeunesse, il n’eut pas méme la
tentation de se prévaloir de sa théorie sur la légitimité de la
bigamie et de la polygamie ? Une pareille largeur de vues, ou-
vertement professée, ne serait cependant pas sans péril pour
les masses.

Pour passer & un autre sujet, les saintes Ecritures sont trai-
tées par Milton dans 'esprit du protestantisme de son époque,
mais pourtant avec plus de largeur. En vertu soit de leur sim-
plicité, soit de I'illumination divine, elles sont claires et suffi-
santes dans toutes les choses indispensables au salut, et propres
a I'instruction des plus ignorants, a la condition d’une lecture
attentive et constante. Il se plaint qu’en contradiction avec ce
principe les ministres protestants obscurcissent les plus impor-
tantes vérités de la religion par des commentaires métaphysi-
ques et scolastiques, sous prétexte que ces explications sont
nécessaires. Il trouve ficheux que par ces termes techniques,
ces subtilités et ces notions abstruses on rende le christianisme
difficile & comprendre et rebutant pour les simples.

Selon lui, « aucun texte de I'Ecriture n’a plus d’une signifi-
cation. Dans I’Ancien Testament toutefois, cette signification
peut étre en méme temps historique et typiquc, comme dans
Osée XI, 1, comparé & Mat. II, 5 (j’a1 appelé mon fils hors
d’Egypte). Cette parole peut s’entendre dans deux sens, comme
s'appliquant en partie au peuple d’Israél, en partie & Jésus
enfant. »

« Tout croyant a le droit d’interpréter les Ecritures pour
son usage, vu qu’il a I'Esprit pour guide et qu’il possede
en lui-méme la pensée de Christ. » Il y a plus: les explica-
tions données par les docteurs ou par I'Eglise n’ont d'uti-
lité pour lui qu’autant qu’elles sont ratifiées par sa propre
conscience.

Lorsque les chrétiens different sur le sens & donner & telle
série de passages, il est de leurdevoir de tolérer dans un esprit
fraternel ces divergences, jusqu’a ce que Dieu ait révélé a tous
la vérité.

Entre croyants, « la Bible doit étre I'unique arbitre des con-
troverses; ou plutdt chacun est appelé & décider pour son pro-

THEOL. ET PHIL. 1838. 25



386 CHARLES BYSE

pre compte & 'aide de I'Ecriture, sous la direction de I’Esprit
de Dieu. »

L’Eglise visible, de quelque facon qu’on la définisse, n’a pas
le droit de se poser en autorité souveraine pour I'interprétation
des Ecritures. Elle doit étre sans doute, bien qu’elle ne le soit
pas toujours, la colonne et Uappui de la vérité (1 Tim. III, 15);
il n’en résulte pas qu’elle en soit la norme et le juge. Au con-
traire, c’est 'Ecriture recue de la main de Paul qui doit ensei-
gner A Timothée comment il faut se conduire dans I’Eglise ou
la maison de Diew. En outre, les écrits des prophétes et des apd-
tres sont appelés le fondement de I'Eglise. Elle ne peut évidem-
ment pas étre la régle ou 'arbitre de ces Ecritures sur lesquel-
les elle est fondée.

Milton est pénélré du sentiment que I’'Esprit qui a « dicté »
les Ecritures saintes est encore vivant pour illuminer les chré-
tiens par le moyen de la fol et de I'amour.

« Dans la dispensation évangélique, nous possédons, pour
ainsi dire, une double Bible: I'une externe, qui est la parole
écrite ; Pautre interne, qui est le Saint-Esprit, écrite dans le
cceur des fideles, selon la promesse divine et avec l'intention
qu’elle ne soit jamais négligée. Cette révélation intérieure est
notre supréme autorité. Bien que la Bible ait un role des plus
importants et, dans la plupart des cas, antérieur au point de
vue chronologique, pour nous amener a la foi, la paroleinterne,
privilege du vrai croyant, lui est cependant supérieure. En ef-
fet, la Bible, surtout le Nouveau Testament, a été soumis & di-
verses causes de détérioration, et de fait il a été corrompu par
la mauvaise foi, la négligence, etc. Preuve en soit Mat. XXVII,
9, ou presque tous les manuscrits attribuent & Jérémie une pa-
role de Zacharie. Des exemples de corruptions pareilles se ren-
contrent presque A chaque page d’Erasme, de Béze et des au-
tres éditeurs du Nouveau Testament.

« 11 est difficile de conjecturer quel a été le but de la Provi-
dence divine en confiant les livres sacrés de la nouvelle alliance
4 des gardiens aussi variables et aussi peu sors, si ce n’est
qu’elle a voulu peut-étre nous enseigner, par cette circonstance
méme, que Esprit qui nous est donné est un guide plus cer-



LA THEOLOGIE DE MILTON 337

tain que I’Ecriture, et que par conséquent notre devoir est de
le suivre. »

Par cette hardie assertion, Milton, d’accord avec les quakers,
contredit quelque peu un principe généralement incontesté
dans le protestantisme, et notamment exprimé en ces mots
dans un document de I'Eglise anglicane ! : « Illi non sunt au-
diendi qui sacras literas tantum infirmis datas esse perhibent,
et Spiritum perpectuo jactant, a quo sibi que praedicant sug-
geri asserunt, quamquam cum sacris literis apertissime pu-
gnant. » On le comprend, cependant, Milton ne songeait point
a mettre ’Esprit saint en contradiction avec I'Ecriture: il ré-
clamait simplement que dans linterprétation et 'application
des textes bibliques on recourtt & cet Esprit en derniére ins-
tance. Méthode dont la légitimité sera reconnue par toute la
théologie moderne.

La maniére dont se développe notre confiance dans les Ecri-
tures est décrite fort judicieusement en ces termes : « Nous
commencons par une foi générale en leur authenticité, foi qui
s’appuie soit sur le témoignage de I'’Eglise visible, soit sur celui
des manuscrits existants ; ensuite, par un proces inverse, l'au-
torité de 'Eglise elle-méme et des différents livres contenus
dans les manuscrits se trouve confirmée par la preuve interne
quimplique la teneur uniforme de I'Ecriture dans son en-
semble ; enfin la vérité du volume entier est établie par la per-
suasion intérieure de 'Esprit agissant dans le cceur des chré-
tiens individuels. Ainsi la foi des Samaritains en Christ, bien
que fondée & 'origine sur la parole de la femme, dut son éta-
blissement permanent moins & son témoignage qu’a la présence
et aux discours de Jésus lui-méme (Jean 1V, 42). On le voit,
sur autorité de ’Ecriture elle-méme, tout doit étre remis en
définitive & I’Esprit et & la parole non écrite. »

Il en résulte que, lorsque les Eglises ou les magistrats empié-
tent sur le terrain de la conscience, lorsqu’ils exigent 1'obéis-
sance en matiere de religion & des chrétiens arrivés & des con-
victions opposées, ils font passer sous le joug non des hommes,

! Clause des 42 articles votés h Londres par la convocation en 1552
elle fut omise lors de la revision faite dix ans plus tard.



388 CHARLES BYSE

mais I’Esprit saint. « Assurément, si les apotres cux-mémes,
assemblés en un concile gouverné par 'inspiration du Saint-
Esprit, ont décidé que la loi mosaique, divinement instituée,
était un joug dont les croyants devaient étre délivrés (Act. XV,
10, 19, 28, Pourquoi tentez-vous Dieu ?), combien moins les
Eglises modernes, qui ne sauraient prétendre & posséder au
méme degré la présence du Saint-Esprit, et moins encore les
magistrats sont-ils autorisés & imposer aux chrétiens un credo
qui ne se trouve nulle part dans I’Ecriture, ou qui en a été sim-
plement inféré par des raisonnements humains, incapables de
produire une solide conviction. »

« Il nous est expressément défendu d’avoir nul égard pour
les traditions humaines, qu’elles soient écrites ou orales. » L’an-
tiquité elle-méme ne doit pas nous inspirer une confiance im-
plicite. Il faut, selon le conseil de Jérémie, nous informer des
sentiers anciens, mais dans le dessein de trouver et de suivre
le bon chemin,

Les vues de Milton sur I’Eglise, remarquablement larges,
égalitaires, pratiques et spirituelles, mériteraient de nous arré-
ter, mais, de peur de trop allonger cet article, je les laisserai
de coté pour aujourd’hui, ainsi que tout le second livre, qui
traite du service de Dieu, c’est-2-dire du culte proprement dit
et de la morale.

Un mot seulement avant d’en finir avec la dogmatique. Mil-
ton est trés sobre sur I’eschatologie, grand mot que d’ailleurs
il ne prononce pas. Quant au sort des méchanls, aprés avoir
paru pencher vers l'idée de leur destruction dans plusieurs
passages du Paradis perdu, il se prononce ici pour la souf-
france sans terme, d’un ton cependant qui n’indique pas une
certitude absolue.

« La seconde mort, dit-il, ou la punition des damnés, semble
consister en partie dans la perte du souverain bien, & savoir de
la faveur et de la protection de Dieu, et de la béatifique vision
de sa présence, ce qu'on nomme communément la peine du
dam (pena damni); en partie dans I’éternel tourment, qui est
appelé la peine du sens (peena sensus). »

« L’intensité et la durée de ces chatiments sont diversement



LA THEOLOGIE DE MILTON 389

indiquées. » Le lieu de la punition est I’enfer. Cet enfer, qu’en
vertu d’une confusion excusable & cette époque Milton voit dans
le Hadés aussi bien que dans Tophet et la Géhenne, lui parait
situé non pas, selon 'opinion courante d’alors, dans les entrail-
les de la terre, mais au delad des limites de notre univers. Nl
fallait admettre que I’enfer fit placé au centre de notre planéte,
1l en résulterait que, lors de la conflagration générale par la-
quelle elle doit périr, il serait détruit avec tout le reste : « con-
sommaltion plus désirable que probable pour les 4&mes en per-
dition. »

En résumé, cet exposé de la théologie de Jean Milton, tout
fragmentaire et dépourvu de proportions qu’il a da étre,
suffira peut-étre pour convaincre mes lecteurs que le chantre
inspiré du Paradis perdu était en méme temps un esprit profon-
dément philosophique, un exégéte distingué, un dogmaticien
érudit et rigoureux, un théologien laique de haut vol et de géné-
reuse inspiration, bien supérieur aux représentants attitrés des
diverses Eglises qui se partageaient I’Angleterre, pour ne pas dire
aux pasteurs et aux professeurs de toute la chrétienté du dix-
septieme siecle. Dépassé certainement sur bien des points au-
jourd’hui, ce grand champion dela liberté nous devance encore
sur d’autres. Cet individualiste conséquent a certaines choses a
nous apprendre. A mon avis, ce ne serait pas perdre notre
temps que de refaire notre théologie systématique en lisant at-
tentivement la Doctrina christiana de ce noble penseur.




	La théologie de Milton

