
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: La théologie de Milton

Autor: Byse, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THEOLOGIE DE MILTON

CHARLES BYSE 1

Passons à un sujet que notre écrivain a traité bien plus
largement encore (en 73 pages) et avec un amour tout particulier

: le Fils de Dieu.
Tout en admettant l'existence personnelle du Père, du Fils

et du Saint-Esprit, Milton repousse le dogme de la Trinité, et

son nom même. Ici, comme sur d'autres points, il rompt en
visière à la tradition dominante, au nom de l'Ecriture sondée

avec indépendance et sagacité.
Les théologiens enseignaient que le Père avait engendré le

Fils de toute éternité. Milton est d'un autre avis. Sans doute,
selon lui, le Logos a existé dès le commencement et a servi

d'agent au Créateur pour la production de tout ce qui existe;
mais cette préexistence du Fils à l'égard du monde lui paraît
ne point entraîner son éternelle génération. Si certains textes
semblent favoriser cette dernière croyance, il faut ici faire une
distinction. D'après l'Ecriture, le Père a engendré le Fils dans

deux sens : le sens littéral, qui n'a pas besoin d'explication, et
le sens métaphorique, qui a rapport à l'exaltation du Christ.
Cette exaltation comprend son onction comme prêtre ou
médiateur, son office de roi et sa résurrection.

Quoi qu'il en soit de cette génération métaphorique, elle a eu
lieu non en vertu d'une nécessité naturelle, mais par suite
d'une volonté expresse, d'un décret divin, et par conséquent

1 Voir pour la première partie la livraison de mai 1888.



LA THÉOLOGIE DE MILTON 375

dans les limites du temps. Car le décret doit avoir précédé son

exécution, comme cela ressort de l'insertion du mot aujourd'hui
dans le Psaume II commenté par Paul (Act. XIII, 32, 33.

Comparez Bom. 1,4; Col. I, 18; Apoc. I, 5 ; Hébr. I, 5, passages
où le Nouveau Testament identifie la glorification de Jésus avec

une génération divine).
A cet égard, le Christ est le propre Fils, le Fils unique de

Dieu, participant à la substance de son être. De là pourtant il
ne s'ensuit pas qu'il soit de l'essence de son Père, ou coessentiel

avec lui. Il est simplement le premier de tous ceux qui sont
appelés « fils de Dieu, » étant le premier-né de la création et
le seul médiateur entre Dieu et les hommes.

Mais passons au sens littéral. Dieu a positivement donné
l'existence au Logos qui, à ce moment-là, ne la possédait point
encore. Il ne l'a certainement pas engendré par nécessité.
Autrement son Fils serait une déité égale à lui-même ; ce qui
est impossible, car l'existence indépendante est un attribut
essentiel de la divinité. Il y aurait dans l'une des hypothèses
repoussées par Milton (celle de l'éternité du Logos) deux dieux
infinis, et dans l'autre (celle de son engend rement nécessaire)
îa cause première ou efficiente se transformerait en effet : deux

conséquences qui répugnent au sens commun.
La génération littérale du Fils provient de la libre volonté

de Dieu et elle est double. D'une part, le Père a « créé,
engendré ou produit le Fils avant toutes choses, en le revêtant
de la nature divine ; » de l'autre, « lorsque les temps ont été

accomplis, il l'a engendré miraculeusement dans sa nature
humaine et l'a fait naître de la vierge Marie. »

D'après Hébr. I, 2, 3, « Dieu a communiqué à son Fils
autant qu'il lui a plu de sa propre nature, de la substance
divine elle-même. Seulement ne confondons pas la substance
avec l'essence totale ; sinon nous impliquerions que le Père
a donné au Fils la chose, numériquement une, qu'il gardait en
même temps pour lui-même. Ce serait une contradiction dans
les termes, non un procédé de génération. » Voilà tout ce que
l'Ecriture nous révèle sur ce mystérieux sujet. Si nous voulons
à toute force en savoir davantage, nous tombons dans les



376 CHARLES BYSE

filets d'une vaine philosophie et nous enfonçons dans les

ténèbres.

Ainsi, dans le sens absolu, il n'y a qu'un seul Dieu. C'est le
Père qui est évidemment le Dieu véritable, l'Etre indépendant
et suprême.

On allègue, il est vrai, deux passages pour soutenir l'idée

étrange que trois personnes de même substance peuvent
former ensemble l'unité de l'essence divine L

1° « Mon Père et moi sommes un. » (Jean X, 30.) — Mais, en

parlant ainsi, Jésus ne prétend nullement s'égaler à Dieu ; il
affirme, au contraire, de la façon la plus énergique, sa

subordination (X, 29 ; XIV, 28). D'ailleurs, si la doctrine de l'indivisible

Trinité était fondée à ses yeux, il ne ramènerait pas
l'unité divine à deux personnes, passant sous silence le Saint-
Esprit. Deux tiers ne suffisent point pour former le tout.

A prendre ces mots simplement, en accord avec leur
contexte, il est question là non d'unité d'essence, mais d'unité de

cœur, de parole et d'action. Le Christ se sent en communion
intime et parfaite avec Celui dont il est l'envoyé.

2° Le second fondement sur lequel on appuie l'essentielle
unité des trois personnes divines est le fameux passage des

trois témoins dans le ciel. (1 Jean V, 7.)— Mais, sans nous
arrêter aux arguments critiques qui le rendent fort suspect, ce

passage ne prouve point que les trois témoins célestes soient
essentiellement un, puisque les trois terrestres, auxquels le
verset suivant les compare, ne le sont nullement. Il ne s'agit,
ici non plus, que d'un accord dans le témoignage, comme
Erasme et Bèze lui-même le reconnaissent à regret.

On en appelle, il est vrai, à la raison qui tire de nombreux

passages bibliques le dogme de la Trinité, à supposer même

qu'il ne soit pas expressément enseigné dans les deux textes
ci-dessus, et qui de plus le légitime. — Mais, dit Milton, il
faudrait que le langage de l'Ecriture fût bien plus catégorique et
plus clair qu'il ne l'est pour établir une doctrine pareille, con-

1 In the unity of this Godhead there be three persons of one substance,

power and eternity, the Father, the Son, and the Holy Ghost. — First
Article of the Church of England.



LA THÉOLOGIE DE MILTON 377

tre laquelle notre raison proteste hautement, qu'elle repousse
comme « une notion absurde, impossible à recevoir par
l'intelligence humaine. »

L'examen des nombreux passages qui parlent de la divinité
du Sauveur montre que le Fils est un être personnellement
distinct du Père, tenant tout de lui et occupant à son égard
une position subordonnée. Ainsi le Christ attribue exclusivement

à son Père l'omniscience, la domination suprême, la

bonté parfaite et les autres qualités divines. Il a une intelligence

et une volonté qui se sentent distinctes de celles de

Dieu. « Or ceux dont l'intelligence et la volonté ne sont pas
numériquement les mêmes ne peuvent posséder la même
essence. » A l'égard des œuvres, c'est le Père qui produit tout
dans le Fils, et qui le ressuscite des morts. Quant aux
honneurs divins, Jésus adore le Père seul, et nous enseigne à

suivre son exemple.
On objecte sans doute que le Fils est parfois appelé Dieu ou

même Jéhova, et que les attributs de la déité lui sont souvent
assignés.

Milton répond que le nom de Dieu est donné, par la volonté
de Dieu lui-même, à des anges et à des hommes, même à une
fausse divinité. Il explique, en outre, dans un sens de
subordination les principaux textes qui semblent mettre le Fils au
niveau du Père.

« La Parole était au commencement. » Il n'est pas dit : de

toute éternité, mais au commencement. La Parole : elle était
donc audible. Or il n'est pas plus possible d'entendre Dieu que
de le voir. Donc le Logos n'est pas de la même essence que
Dieu. Il était « avec Dieu, » et il est appelé « le Verbe de
Dieu ; » donc Dieu et lui forment deux hypostases.

Quand Thomas s'écrie : « Mon Seigneur et mon Dieu » il
adresse la première de ces exclamations à Jésus qu'il reconnaît
avec joie, la seconde à Dieu le Père qui venait de déclarer que
le Christ était son Fils bien-aimé, en l'arrachant à la puissance
de la mort.

De même, Hébr. I, 8 (Il dit au Fils : ton trône, ô Dieu, est
d'éternité en éternité), c'est en sa qualité de roi que le Christ



378 CHARLES BYSE

reçoit ce titre de Dieu, appliqué aussi à Salomon, selon l'usage
de l'Ecriture sainte.

Dans le désert, Jéhova, décidé à ne plus marcher lui-même
au milieu de son peuple, envoie pour le conduire un ange,
dans lequel il met son nom, et qui devient son représentant
vis-à-vis d'Israël. En analogie parfaite avec ce précédent, Jésus

professe avoir reçu du Père non seulement les noms de Dieu,
mais tout ce qui appartient à son être particulier, savoir son

individualité, son existence même, ses attributs, ses œuvres,
ses honneurs divins : doctrine à laquelle les apôtres rendent
aussi témoignage. C'est le Père, primitivement unique possesseur

de l'immortalité, qui a donné au Fils d'avoir la vie en
lui-même. Les témoignages rendus à Jésus par l'Eternel, des

expressions comme celles-ci : agneau de Dieu, image de Dieu,
image du Dieu invisible, splendeur de sa gloire, image
empreinte de sa personne, en forme de Dieu, Christ est à Dieu,
la tête de Christ c'est Dieu, enfin le Symbole des Apôtres, tout
cela nous ramène à la même conclusion : le Fils est inférieur
au Père. Il a dès lors sa personnalité, son essence propre, bien

qu'il soit pour les hommes la plus haute et la plus adéquate
révélation de l'Etre absolu.

Quant au Saint-Esprit, Milton raisonne d'une manière
analogue, en commençant par cette judicieuse observation. « Sur
la nature de l'Esprit saint, son origine et son mode d'existence,
l'Ecriture est silencieuse ; elle nous avertit par là de n'être pas

trop prompts à tirer des conclusions à ce sujet... Les termes
émanation et procession, employés par les théologiens sur
l'autorité de saint Jean (XV, 26). ne s'appliquent point à la nature
du Saint-Esprit. Cette simple expression (l'Esprit de vérité qui
procède du Père) est une base trop étroite et trop faible pour
le plein établissement d'un si grand mystère. Ces mots

indiquent bien plutôt la mission que la nature de l'Esprit. C'est

dans le même sens qu'il est dit que le Fils vient ou procède du

Père, et même que nous vivons de toute parole qui procède ou

sort de la bouche de Dieu. Ainsi, puisqu'il n'est pas enseigné

que l'Esprit ait été soit engendré soit créé, et puisqu'aucun
autre mode d'existence ne lui est spécialement attribué dans les



LA THÉOLOGIE DE MILTON 379

Ecritures, nous devons prendre notre parti de laisser indéterminé

un point sur lequel les auteurs sacrés ont gardé le silence

avec une telle unanimité. »

Dans l'Ancien Testament le mot « Esprit » est employé en
des sens très divers. Quelquefois il désigne Dieu le Père,
quelquefois sa puissance, notamment le souffle divin ou l'influence
vivifiante par laquelle toutes choses sont créées et entretenues.
Cependant « l'Esprit de Dieu se mouvant sur les eaux » s'entend

encore mieux du Fils, agent de son Père dans l'acte de la
création. Il en est de même des passages similaires.

Parfois « l'Esprit » désigne un ange ; parfois le Christ, qui,
suivant l'opinion commune, fut envoyé par le Père pour
conduire les Israélites d'Egypte en Canaan. « Ils se révoltèrent et

contristèrent son Saint-Esprit » (Esa. LXIII, 10), c'est-à-dire
l'ange auquel Dieu avait transmis son propre nom, le Christ
qu'ils tentèrent dans le désert. (Nomb. XXI, 5, etc., comp, à

1 Cor. X, 9.)
Ce terme indique encore l'impulsion ou la voix divine par

laquelle les prophètes furent inspirés ; la lumière ou la vérité,
ordinaire ou extraordinaire, par laquelle Dieu éclaira et dirigea
son peuple. Assurément ni David ni aucun autre Hébreu de

l'ancienne alliance ne crut à la personnalité de ce bon et saint
Esprit qui habitait en eux, si ce n'est peut-être en le considérant

comme un ange.
Plus spécialement, « l'Esprit » dénote la lumière divine qui

devait être répandue sur le Messie promis. Il désigne enfin les
dons spirituels conférés par Dieu à des individus. « Je prendrai

de l'Esprit qui est sur toi, et je le mettrai sur eux. —
L'Esprit d'Elie repose sur Elisée. »

« Indubitablement, dit Milton, tous ces passages et beaucoup

d'autres, dans l'Ancien Testament, étaient compris de

la vertu ou du pouvoir de Dieu le Père, vu que le Saint-
Esprit n'était pas encore donné, ni même attendu par ceux-
là mêmes qui prophétisaient son effusion pour les derniers
temps. »

Dans l'Evangile également, le Saint-Esprit est tantôt le Père
en personne, tantôt la puissance ou le doigt de Dieu, tantôt



380 CHARLES BYSE

une impulsion divine (lumière, voix ou parole), transmise d'en

haut soit par le Verbe soit par quelque autre canal.
Dans d'autres passages enfin, l'Esprit désigne soit la

personne même du Saint-Esprit, soit son symbole, soit son effusion

et les dons qui l'accompagnent.
C'est le Saint-Esprit dans toute sa personnalité qui descend

sur Jésus « sous une forme corporelle comme une colombe. »

« Qu'on ne nous objecte pas qu'une colombe n'est pas une

personne. Car une substance intelligente, sous quelque forme

que ce soit, est une personne. Qu'on se rappelle, par exemple,
les quatre animaux de la vision d'Ezéchiel. » En soufflant sur
ses apôtres, Jésus leur donne un symbole et un gage certain
du privilège qui leur était promis. La personnalité de l'Esprit
ressort des textes où il est associé au Père et au Fils, où il est

présenté comme un témoin, un auxiliaire ou un intercesseur,
où il est parlé de le contrister, et où le neutre pneuma est

suivi du pronom relatif masculin : « Vous avez été scellés de

l'Esprit saint de la promesse, lequel (être) — en anglais who,
selon Whitby et Macknight — constitue les arrhes de notre
héritage 1. » Ta 7rvsyfi«Tt T<ü âytw, oç irJTCJ ipp'jtßwv.

Je dois ajouter que ce pronon masculin Sç, qui serait décisif
en faveur de la personnalité du Saint-Esprit, a été repoussé
et remplacé, en 1886, par le neutre 5 dans le Besultant Greek
Testament de Weymouth, ouvrage qui reproduit le texte sur
lequel la majorité des éditeurs modernes sont d'accord. II est

vrai que le Novum Teslamentum graece de Gebhardt, publié
deux ans plus tôt, et s'appuyant sur les résultats critiques
auxquels sont arrivés Tischendorf, Trégelle et Westcott, ce dernier

en collaboration avec Hort, maintient au contraire le
pronom masculin et donne ainsi raison au choix de Milton.

Cependant, si notre théologien se range à l'opinion reçue en
reconnaissant que l'Esprit saint a un caractère personnel, il se

sépare de nouveau de l'orthodoxie par la place qu'il attribue à

cet Esprit. Se fondant sur les nombreuses déclarations qui le
présentent comme étant promis, envoyé et communiqué, donné
même à titre d'arrhes ou de prémices ; comme ne parlant ja-

1 Eph. 1,13,14.



LA THÉOLOGIE DE MILTON 381

mais par lui-même, mais comme toujours employé à servir
et à obéir, il en conclut son évidente infériorité à l'égard du
Père et du Fils.

Mais il reste encore à savoir si nous sommes obligés de

croire que l'Esprit saint soit Dieu, quand l'Ecriture ne le dit
pas, même dans les passages où sa mission est pleinement
développée. « Il nous semble excessivement déraisonnable, pour
ne pas dire dangereux, — fait observer Milton, — que sur une
question si abstruse on exige des chrétiens de recevoir une

doctrine, présentée par ses avocats comme étant d'une importance

capitale et d'une incontestable certitude, quand on ne

peut l'appuyer sur les témoignages les plus clairs de l'Ecriture;
et qu'un point reconnu contraire à la raison humaine soit
cependant regardé comme capable d'être démontré par la raison
seule ou plutôt par des raisonnements douteux et pleins
d'obscurité. »

On est dans l'usage de soutenir Ja divinité du Saint-Esprit
en rappelant les passages où le nom de Dieu semble lui être

donné, et ceux qui lui attribuent, toujours selon l'interprétation

commune, l'omniscience, l'omniprésence, les œuvres
divines ou les honneurs divins. Ces passages, Milton no les

trouve pas convaincants. Il remarque, par exemple, que
l'expression « l'Esprit de Dieu » montre déjà que l'Esprit n'est

pas Dieu. En effet, Dieu étant unité, ce qui est de lui, ou lui
appartient, n'est pas lui. Quant à la conception miraculeuse,
dont le Saint-Esprit est indiqué comme l'auteur, elle doit être
comprise comme les nombreux passages de l'Ancien Testament
où l'Esprit désigne soit Dieu le Père, soit son pouvoir souverain.

Aussi bien Joseph et Marie n'avaient-ils à cette époque
aucune idée de ce qu'on a plus tard entendu par le Saint-Esprit;

car jusqu'à notre époque ni la personnalité ni la divinité
de cet Esprit n'ont été reconnues par les Juifs. « En

conséquence, dans les passages cités, kv-ïu* âytov est sans l'article
accoutumé. Et si ce point ne paraît pas décisif, les paroles de

l'ange, dans saint Luc, sont plus positives encore : « Le Saint-

Esprit viendra sur toi, et le pouvoir du Très-Haut te couvrira
» de son ombre c'est pourquoi l'être saint qui naîtra de toi sera



382 CHARLES BYSE

appelé le Fils de Dieu, » c'est-à-dire du Père. A moins que
nous ne supposions qu'il y a deux pères : un père du Fils de
Dieu et un père du Fils de l'homme. » Dans la formule du
baptême, il n'y a pas un mot qui détermine la divinité, l'unité ou
l'égalité des trois personnes.

C'est à tort qu'on prétend appuyer sur la Bible l'invocation
du Saint-Esprit. Enfin quant au passage des trois témoins
dans le ciel, il ne prouve pas plus l'unité d'essence avec Dieu

pour l'Esprit que pour le Fils. Le genre d'unité dont il est

question ressort du verset suivant, où sont mentionnés l'esprit,
l'eau et le sang qui rendent témoignage à une seule chose. Bèze

lui-même, cet ardent défenseurdela Trinité, explique les mots
sont un par celui-ci : s'accordent. Quant à l'objet de leur témoignage,

il ressort des versets 5 et 6 : « Celui qui triomphe du
monde est celui qui croit que Jésus est le Fils de Dieu, savoir
le Christ, » l'Oint. Or cet Oint n'est pas identiqne ni égal à

celui qui lui a donné l'onction. Ainsi ce témoignage même
contredit l'unité essentielle des trois témoins, qu'on prétend
déduire de ce texte.

« Je demanderai encore, ajoute notre auteur, s'il y a un
Esprit qui témoigne au ciel et un autre qui témoigne sur terre,
ou si tous deux forment un seul et même Esprit. Si c'est le
même, il est étonnant que nous ne rencontrions nulle part la
mention de son témoignage dans le ciel, bien que son témoignage

ait été très clairement manifesté sur la terre, c'est-à-dire
dans nos cœurs. Christ affirme positivement qu'il y en a deux

qui lui rendent témoignage : son Père et lui-même (Jean VIIL,
16, 19). Comment le témoignage de l'Esprit viendrait-il
s'adjoindre à deux autres témoignages parfaitement compétents
rendus à la même chose? — D'autre part,s'il existe un second

Esprit, nous avons ici une doctrine nouvelle et inouïe. Il y a,
en outre, d'autres circonstances qui rendent ce passage
suspect: et c'est néanmoins sur l'autorité presque exclusive de ce
texte qu'on a adopté hâtivement tout le dogme de la Trinité. »

En résumé, Milton paraît considérer le Saint-Esprit comme
une sorte d'ange 4 exceptionnel, dont le mandat consiste à

1 11 n'emploie pas lui-même ce terme.



LA THÉOLOGIE DE MILTON 383

sanctifier les élus, ou à couronner l'œuvre de la rédemption.
Il ressort, selon lui, de l'enseignement biblique que l'Esprit
saint, étant un ministre de Dieu et dès lors une créature, a été

créé ou produit de la substance de Dieu, non par une nécessité

naturelle, mais par la libre volonté de l'agent, probablement
longtemps avant que les fondations du monde fussent posées,
mais plus tard que le Fils et de manière à demeurer fort
inférieur à lui. Tous deux, en effet, procèdent du Père, mais l'un
est la splendeur de la gloire de Dieu et l'image empreinte de

sa personne, ce qui n'est jamais dit de l'autre.
Je ne m'arrête pas à rechercher, dans ce chapitre, les

sophismes qui me paraissent s'allier à d'importants éléments
de vérité. L'essentiel ici, c'est le zèle que Milton déploie pour
ramener à son monothéisme primitif une religion que la
scolastique avait transformée en un trithéisme plus anormal que
celui des Indous.

Les opinions de notre écrivain sur le mariage méritent d'être
relevées. Le mariage, selon lui, est bon, et voulu de Dieu, qui
l'a institué, sinon commandé, lors de la création, le faisant
consister dans l'amour, l'assistance, les consolations et les

soins mutuels de l'homme et delà femme, certains droits
supérieurs étant réservés au mari. Milton avait en effet, à un haut
degré, un sentiment dont nous sommes en train de nous
corriger : il croyait à une grande inégalité de nature entre les
deux sexes, et faisait fortement pencher la balance en faveur
du roi de la création, auquel il accordait un « pouvoir despotique

» sur sa compagne.
Il ne bornait pas, selon l'opinion reçue, le mariage légitime

à l'union d'un homme avec une seule femme, de peur d'accuser

par là de fornication ou d'adultère habituels Abraham et
d'autres piliers de la foi qui avaient plus d'une femme en même

temps, et d'exclure du sanctuaire de Dieu, comme bâtards, ceux

pour lesquels il était fait, savoir toute la descendance d'Israël.
S'il est dit que l'homme s'attachera à sa femme, et que tous

deux seront une seule chair, cela n'implique pas la défense

d'avoir plusieurs femmes à la fois. On pouvait parfaitement
dire d'Abraham, à l'égard de Sara et d'Agar respectivement,



384 CHARLES BYSE

que les deux étaient une même chair. Il s'agit sans doute d'une
relation entre deux individus, mais cette relation peut se

multiplier comme celle de père et de fils.
D'après la Bible, le mariage ne doit être conclu qu'entre

personnes ayant le même sentiment en matière religieuse.
C'est une alliance de la nature la plus intime, et qu'on ne doit
assurément pas rompre sans de graves motifs, mais qui pourtant

n'est pas indissoluble. Dans certains cas, il vaut mieux
divorcer que de porter un joug devenu trop lourd. « Dieu lui-
même a consacré le divorce par des lois équitables et humaines;

et il en a étendu le bienfait à ceux qui devaient en abuser
à cause de la dureté de leur cœur, aimant mieux supporter
l'endurcissement des méchants que de se refuser à soulager la
souffrance des justes, ou de laisser pervertir une institution
qui, destinée à être une bénédiction divine, menaçait de devenir

la plus cruelle des calamités.
»Dans le paradis terrestre, pour l'homme dans l'état d'innocence,

le mariage était assurément indissoluble ; mais après la
chute Dieu permit le divorce, en rapport avec les circonstances

nouvelles où l'humanité se trouvait, dans le but de

mettre l'innocent à l'abri des perpétuelles injures du méchant.
Cette permission forme une partie de la loi de la nature et de

celle de Moïse, et elle n'a pas été désavouée par le Christ. »

Le divorce est rendu légitime non seulement par l'adultère d'un
des conjoints, mais encore par tout ce qui trouble d'une façon

profonde la paix et le bonheur du foyer. Carie but principal du

mariage n'est pas le lit nuptial ou la procréation des enfants,
mais l'assistance mutuelle et l'amour conjugal; cela ressort des

paroles de l'institution de ce rite dans la Genèse.

Au surplus les paroles du Sauveur qu'on cite pour montrer

que l'adultère seul légitime le divorce, ces paroles, loin de
confirmer la loi mosaïque, l'abrogent. Cette loi, en effet, ne
demandait pas que la femme adultère fût renvoyée, mais qu'elle
fût jugée et punie de mort.

On sait que ce sujet du divorce avait pour Milton, malheureux

avec sa première femme, Mary Powell, un intérêt
particulier et poignant. Est-il nécessaire d'ajouter que, d'une pureté



LA THÉOLOGIE DE MILTON 385

de mœurs exemplaire dès sa jeunesse, il n'eut pas même la
tentation de se prévaloir de sa théorie sur la légitimité de la

bigamie et de la polygamie? Une pareille largeur de vues,
ouvertement professée, ne serait cependant pas sans péril pour
les masses.

Pour passer à un autre sujet, les saintes Ecritures sont traitées

par Milton dans l'esprit du protestantisme de son époque,
mais pourtant avec plus de largeur. En vertu soit de leur
simplicité, soit de l'illumination divine, elles sont claires et
suffisantes dans toutes les choses indispensables au salut, et propres
à l'instruction des plus ignorants, à la condition d'une lecture
attentive et constante. Il se plaint qu'en contradiction avec ce

principe les ministres protestants obscurcissent les plus importantes

vérités de la religion par des commentaires métaphysiques

et scolastiques, sous prétexte que ces explications sont
nécessaires. Il trouve fâcheux que par ces termes techniques,
ces subtilités et ces notions abstruses on rende le christianisme
difficile à comprendre et rebutant pour les simples.

Selon lui, « aucun texte de l'Ecriture n'a plus d'une signification.

Dans l'Ancien Testament toutefois, cette signification
peut être en même temps historique et typiqu^, comme dans

Osée XL 1, comparé à Mat. II, 5 (j'ai appelé mon fils hors

d'Egypte). Cette parole peut s'entendre dans deux sens, comme
s'appliquant en partie au peuple d'Israël, en partie à Jésus

enfant. »

« Tout croyant a le droit d'interpréter les Ecritures pour
son usage, vu qu'il a l'Esprit, pour guide et qu'il possède

en lui-même la pensée de Christ. » Il y a plus : les explications

données par les docteurs ou par l'Eglise n'ont d'utilité

pour lui qu'autant qu'elles sont ratifiées par sa propre
conscience.

Lorsque les chrétiens diffèrent sur le sens à donner à telle
série de passages, il est de leur devoir de tolérer dans un esprit
fraternel ces divergences, jusqu'à ce que Dieu ait révélé à tous
la vérité.

Entre croyants, « la Bible doit être l'unique arbitre des

controverses; ou plutôt chacun est appelé à décider pour son pro-
THÉOL. ET PHIL. 1888. 25



CHARLES BYSE

pre compte à l'aide de l'Ecriture, sous la direction de l'Esprit
de Dieu. »

L'Eglise visible, de quelque façon qu'on la définisse, n'a pas
le droit de se poser en autorité souveraine pour l'interprétation
des Ecritures. Elle doit être sans doute, bien qu'elle ne le soit

pas toujours, la colonne et l'appui de la vérité (1 Tim. 111,15);
il n'en résulte pas qu'elle en soit la norme et le juge. Au
contraire, c'est l'Ecriture reçue de la main de Paul qui doit enseigner

à Timothée comment il faut se conduire dans l'Eglise ou
la maison de Dieu. En outre, les écrits des prophètes et des apôtres

sont appelés le fondement de l'Eglise. Elle ne peut évidemment

pas être la règle ou l'arbitre de ces Ecritures sur lesquelles

elle est fondée.

Milton est pénétré du sentiment que l'Esprit qui a « dicté »

les Ecritures saintes est encore vivant pour illuminer les chrétiens

par le moyen de la foi et de l'amour.
« Dans la dispensation évangélique, nous possédons, pour

ainsi dire, une double Bible : l'une externe, qui est la parole
écrite ; l'autre interne, qui est le Saint-Esprit, écrite dans le

cœur des fidèles, selon la promesse divine et avec l'intention

qu'elle ne soit jamais négligée. Cette révélation intérieure est

notre suprême autorité. Bien que la Bible ait un rôle des plus

importants et, dans la plupart des cas, antérieur au point de

vue chronologique, pour nous amener à la foi, la parole interne,
privilège du vrai croyant, lui est cependant supérieure. En

effet, la Bible, surtout le Nouveau Testament, a été soumis à

diverses causes de détérioration, et de fait il a été corrompu par
la mauvaise foi, la négligence, etc. Preuve en soit Mat. XXVII,
9, où presque tous les manuscrits attribuent à Jérémie une
parole de Zacharie. Des exemples de corruptions pareilles se

rencontrent presque à chaque page d'Erasme, de Bèze et des

autres éditeurs du Nouveau Testament.

« Il est difficile de conjecturer quel a été le but de la Providence

divine en confiant les livres sacrés de la nouvelle alliance
à des gardiens aussi variables et aussi peu sûrs, si ce n'est

qu'elle a voulu peut-être nous enseigner, par cette circonstance

même, que l'Esprit qui nous est donné est un guide plus cer-



LA THÉOLOGIE DE MILTON 387

tain que l'Ecriture, et que par conséquent notre devoir est de

le suivre. »

Par cette hardie assertion, Milton, d'accord avec les quakers,
contredit quelque peu un principe généralement incontesté
dans le protestantisme, et notamment exprimé en ces mots
dans un document de l'Eglise anglicane i : « Uli non sunt au-
diendi qui sacras literas tantum infirmis datas esse perhibent,
et Spiritum perpectuo jactant, a quo sibi quce praedicant suggerì

asserunt, quamquam cum sacris Uteris apertissime
pugnane » On le comprend, cependant, Milton ne songeait point
à mettre l'Esprit saint en contradiction avec l'Ecriture : il
réclamait simplement que dans l'interprétation et l'application
des textes bibliques on recourût à cet Esprit en dernière
instance. Méthode dont la légitimité sera reconnue par toute la

théologie moderne.
La manière dont se développe notre confiance dans les

Ecritures est décrite fort judicieusement en ces termes : « Nous

commençons par une foi générale en leur authenticité, foi qui
s'appuie soit sur le témoignage de l'Eglise visible, soit sur celui
des manuscrits existants ; ensuite, par un procès inverse,
l'autorité de l'Eglise elle-même et des différents livres contenus
dans les manuscrits se trouve confirmée par la preuve interne
qu'implique la teneur uniforme de l'Ecriture dans son
ensemble ; enfin la vérité du volume entier est établie par la
persuasion intérieure de l'Esprit agissant dans le cœur des chrétiens

individuels. Ainsi la foi des Samaritains en Christ, bien

que fondée à l'origine sur la parole de la femme, dut son
établissement permanent moins à son témoignage qu'à la présence
et aux discours de Jésus lui-même (Jean IV, 42). On le voit,
sur l'autorité de l'Ecriture elle-même, tout doit être remis en

définitive à l'Esprit et à la parole non écrite. »

Il en résulte que, lorsque les Eglises ou les magistrats empiètent

sur le terrain de la conscience, lorsqu'ils exigent l'obéissance

en matière de religion à des chrétiens arrivés à des

convictions opposées, ils font passer sous le joug non des hommes,
1 Clause des 42 articles votés a Londres par la convocation en 1552 ;

elle fut omise lors de la revision faite dix ans plus tard.



388 CHARLES BYSE

mais l'Esprit saint. « Assurément, si les apôtres eux-mêmes,
assemblés en un concile gouverné par l'inspiration du Saint-

Esprit, ont décidé que la loi mosaïque, divinement instituée,
était un joug dont les croyants devaient être délivrés (Act. XV,
10, 19, 28, Pourquoi tentez-vous Dieu combien moins les

Eglises modernes, qui ne sauraient prétendre à posséder au
même degré la présence du Saint-Esprit, et moins encore les

magistrats sont-ils autorisés à imposer aux chrétiens un credo

qui ne se trouve nulle part dans l'Ecriture, ou qui en a été

simplement inféré par des raisonnements humains, incapables de

produire une solide conviction. »

« Il nous est expressément défendu d'avoir nul égard pour
les traditions humaines, qu'elles soient écrites ou orales. »

L'antiquité elle-même ne doit pas nous inspirer une confiance
implicite. Il faut, selon le conseil de Jérémie, nous informer des

sentiers anciens, mais dans le dessein de trouver et de suivre
le bon chemin.

Les vues de Milton sur l'Eglise, remarquablement larges,
égalitaires, pratiques et spirituelles, mériteraient de nous arrêter,

mais, de peur de trop allonger cet article, je les laisserai
de côté pour aujourd'hui, ainsi que tout le second livre, qui
traite du service de Dieu, c'est-à-dire du culte proprement dit
et de la morale.

Un mot seulement avant d'en finir avec la dogmatique. Mil-
ton est très sobre sur l'eschatologie, grand mot que d'ailleurs
il ne prononce pas. Quant au sort des méchants, après avoir
paru pencher vers l'idée de leur destruction dans plusieurs
passages du Paradis perdu, il se prononce ici pour la
souffrance sans terme, d'un ton cependant qui n'indique pas une
certitude absolue.

« La seconde mort, dit-il, ou la punition des damnés, semble
consister en partie dans la perte du souverain bien, à savoir de
la faveur et de la protection de Dieu, et de la béatifique vision
de sa présence, ce qu'on nomme communément la peine du
dam (poena damni) ; en partie dans l'éternel tourment, qui est

appelé la peine du sens (pœna sensus). »

« L'intensité et la durée de ces châtiments sont diversement



LA THÉOLOGIE DE MILTON 389

indiquées. » Le lieu de la punition est l'enfer. Cet enfer, qu'en
vertu d'une confusion excusable à cette époque Milton voit dans
le Hadès aussi bien que dans Tophet et la Géhenne, lui paraît
situé non pas, selon l'opinion courante d'alors, dans les entrailles

de la terre, mais au delà des limites de notre univers. S'il
fallait admettre que l'enfer fût placé au centre de notre planète,
il en résulterait que, lors de la conflagration générale par
laquelle elle doit périr, il serait détruit avec tout le reste : «

consommation plus désirable que probable pour les âmes en
perdition. »

En résumé, cet exposé de la théologie de Jean Milton, tout
fragmentaire et dépourvu de proportions qu'il a dû être,
suffira peut-être pour convaincre mes lecteurs que le chantre
inspiré du Paradis perdu était en même temps un esprit
profondément philosophique, un exégète dislingué, un dogmaticien
érudit et rigoureux, un théologien laïque de haut vol et de généreuse

inspiration, bien supérieur aux représentants attitrés des

diverses Eglises qui se partageaient l'Angleterre, pour ne pas dire

aux pasteurs et aux professeurs de toute la chrétienté du dix-

septième siècle. Dépassé certainement sur bien des points
aujourd'hui, ce grand champion delà liberté nous devance encore
sur d'autres. Cet individualiste conséquent a certaines choses à

nous apprendre. A mon avis, ce ne serait pas perdre notre

temps que de refaire notre théologie systématique en lisant
attentivement la Doctrina Christiana de ce noble penseur.


	La théologie de Milton

