Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: Le nom de parole de Dieu : donné a I'écriture
Autor: Chavannes, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379434

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE NOM DE PAROLE DE DIEU
DONNE A I’ECRITURE *

HENRI CHAVANNES

Le mouvement de la Réforme ayant fort ébranlé et, dans
nombre d’esprits, absolument ruiné l'autorité de I'Eglise, et
d’autre partla doctrine réformée du témoignage du Saint-Esprit
étant trop spirituelle pour étre saisie aisément par le commun
peuple, le besoin d’une autorité extérieure en matiere de foi se
fit de bonne heure sentir : on remplaga donc I'Eglise par
I’Ecriture, dont on déclara Dieu 'auteur : « Solus Deus, dit Quen-
stedt, si accurate loqui velimus, S. S. auctor dicendus est; pro-
phete vero et apostoli auctores dici non possunt, nisi per ca-
tachresin, utpote qui potius Dei auctoris calami fuerint. » L’ins-
piration de I’Ecriture fut tenue pour immédiate et absolue : la
Confession de Westminster (1646) la dit immediate inspirata,
et par conséquent authentica dans toutes ses parties jusque
dans ses moindres détails. La formula consensus (1674) va jus-
qu’a inspirer, on le sait, les points-voyelles? et & nier les va-
riantes. Quenstedt s’exprime encore ainsi : « Scriptura S. est
infallibilis veritatis, omnisque erroris expers ; omnia, et singula
sunt verissima; quaecunque in illa traduntur, sive dogmatica

! Lu & la Société vaudoise de théologie le 30 mai 1887.

2 « Hebraicus V. T. Codex, tum quoad consonas, tum quoad vocalia, sive
puncta ipsa punctorum saltem potestatem, et tum quoad res tum quoad
verba fzomvsugtos. » (Formula consensus Helvet. ¢. 1.)



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNE A L’ECRITURE 359

illa sint, sive moralia, sive historica, chronologica, topogra-
phica, onomastica. » Ge point de vue de Quenstedt était trés ré-
pandu au XVII¢® siécle : Heidegger en Suisse, Voetius en Hol-
lande font aussi des auteurs bibliques des « Dei auctoris calami,
verbum dictantis notarii et amanuenses. » L’assimilation entre
la Parole de Dieu et I’Ecriture était compléte.

Nous avons vu de nos jours ce méme point de vue étre pré-
senté de nouveau par la plupart des adversaires de M. Schérer.
M. Merle s’écrie, dans la brochure intitulée le Témoignage de
da théologie, ou le biblicisme de Néander, dans laquelle il cherche
4 établir le singulier paradoxe consistant & dire que Néander
et Gaussen ont leméme point de vue sur I'inspiration, M. Merle,
dis-je, s’écrie : « Nous rejetons de toutes nos forces la théorie
d’apres laquelle il faudrait distinguer 'Ecriture et la Parole de
Dieu, en sorte que la Parole de Dieu serait dans I’Ecriture, mais
ne serait pas dans toute I’Ecriture, d’ou résulterait la néces-
sité du triage. » — « Toutes les forces » de M. Merle, les allures
de hiérophante et les déclamations pontificales de M. Malan 1,
les entreprises chevaleresques et quelque peu compromettantes
de M. de Gasparin, les brochures de M. Darby, la Théopneustie,
et les deux volumes sur le canon de M. Gaussen, que recom-
mandait la piété de leur auteur, puis, plus récemment la sin-
guliére logique durév. Garbett dans son livre intitulé : la Parole
de Dieu écrite, ouvrage dont la traduction fut le testament théo-
logique de L. Burnier?: tout cela n’a pas empéché que I'im-

f En voici un exemple : Dans sa brochure intitulée I’ Autorité de la Bible
ne se démontre que par le Saint-Esprit, Geneve 1850, p. 18, M. Malan s’ex-
prime ainsi : « Que le rationalisme apprenne enfin que, malgré sescahiers,
ses dictionnaires et ses journaux, il est forclos, de par le Saint-Esprit, de
tout discernement d'une évidence incréée : et cela tout autant que le cré-
tin des Alpes I'est d’une équation transcendante ; oui, tout autant que le
mort, en sa mort, l'est et le demeure de la moindre admiration d’une bril-
lante aurore. »

2 On a encore traduit récemment de 'anglais une brochure de J. An-
derson, docteur en médecine, intitulée : I'Inspiration divine des saintes
Eeritures, ou la Bible est la Parole de Diew méme. Brighton, D.-B. Friend,
éditeur. [l y est dit : « Tous les faits, tous les réeits, tous les moindres

détails de la Biblesont inspirés,... tout est de Dieu... chaque mot de I'Eeri-
ture inspirée est parole du Seigneur Dieu lui-méme. » (P. 7.) « Une exac-



360 H. CHAVANNES

mense majorité des théologiens n’admettent actuellement la
distinction entre 1I'Ecriture et la Parole de Dieu, et par consé-
quent la nécessité d’un triage & faire dans I’Ecriture, auxrisques
et périls d’un chacun. Avec cette distinction, que, pour le dire
en passant, Ami Bost, ce représentant plein de bon sens du
réveil, appelait « irrésistiblement certaine, » M. Ch. Cordey dit
que « nous voguons en plein rationalisme. » (De Uaffaiblisse-
ment de U'autorité de la sainte Ecrilure, 1874.) Ellé n’en est,
disons-nous, pas moins admise généralement en théorie, de
méme qu’en théorie aussi chacun maintenant se défend de
considérer la Bible comme un code uniformément inspiré;
mais en pratique on glisse bien souvent dans ce point de vue
qu’on réprouve, en citant I’Ecriture sans méthode ni principe
arrétés, comme si tout y avait une valeur égale, et I’'on appelle
cénéralement chez nous I’Ecriture la Parole de Dieu ou la Pa-
role tout court, commé le font habituellement les darbystes.
On est fidele en cela au point de vue de la Confession helvé-
tique qui dit : « Nous croyons et confessons que les livres ca-
noniques des saints prophétes et des saints apotres qui com-
posent le Vieux et le Nouveau Testament, sont véritablement la
Parole de Dieu (ipsum verum esse verbum Dei!), » La confes-
sion de foi de I’Eglise libre du canton de Vaud ne déclare pas
formellement que I’Ecriture soit la Parole de Dieu, mais outre
qu’elle s’en réefere & la Confession de foi helvétique, ses décla-
rations touchant linspiration, 1’autorité et la suffisance des
Ecritures peuvent bien étre tenues pour & peu prés équiva-

titude des dates, des noms, des histoires, des promesses, des menaces, des
prédictionsn’était passeulement d'importance, mais de nécessité absolue.»
(P. 9.) «Toutes les contradictions (qu'onreleve dans les Ecritures) peuvent
recevoir une explication parfaite. » (P, 29.) « En tout et partout la Bible
n’est autre que « la voix de Celuil qui siege sur le trone au plus haut des
» cieux. » (P. 84.) Et pour prendre dans un autre milieu encore un exem-
ple du méme point de vue, M. Ch. Lagrange, astronome adjoint & I'Ob-
servatoire de Bruxelles dit dans 'ouvrage intitulé le Christianisme et la
méthode expérimentale, Lausanne, A. Imer 1883 : « Dieu, dans sa bonté,
nous a légué, en U'écrivant lui-méme, I'histoire merveilleuse de ses dispen-
sations, »
1 Cont. helv. post.



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNE A L'ECRITURE 361

lentes & une déclaration formelle & cet égard. C’est le point de
vue encore de tel de nos cantiques, qui dit de la Parole de
Dieu:

Ta gloire, d notre Dieu, brille dans ta Pavole,

Elle est pour tes enfants un trésor précieux,

C’est la voix d'un ami qui soutient et console,

C’est la lettre d'amour écrite dans les cieux.
En la lisant, notre A4me est toujours rafraichie, ete.

Ces expressions : la lettre d’amour, et en la lisant montrent
bien I’assimilation compléte que fait 'auteur, Mme¢ Exchaquet-
Cuénod, de I'Ecriture et de la Parole de Dieu. Dans presque
tous nos cultes du reste le pasteurou ’ancien annonce qu’il va
lire une portion de la Parole de Dieu, ou la sainte Parole de
Dieu, telle qu’elle est contenue... au Psaume XCe, par exemple,
et la-dessus lecture est faite non de paroles prononcées par
Dieu ou de sa part, mais au contraire de paroles qui lui sont
adressées ; ce Psaume est, en effet, une priére, attribuée a
Moise, demandant & plusieurs reprises & Dieu de faire cesser
sa colére par laquelle nos jours sont consumés. On dira peut-
étre : ¢’est la Parole de Dieu en ce sens qu’en nous ayant fait
parvenir des paroles qui lui sont adressées, il nous fait con-
naitre (uels sont les sentiments qui lui plaisent de la part de
ses créatures. On ne pourra guére user de cette explication
pour les paroles de vengeance de David sur son lit de mort ni
pour celles qui paraissent déclarer qu'aprés la mort tout est
mort, qui disent que « ’homme n’a aucun avantage sur l’ani-
mal » (Eccl. 111, 19), qu'un méme accident arrive & ’homme et
a la béte et que les morts ne louent pas Dieu. (Ps. CGXV, 17.)
Et du reste on n’appelle pas dans le langage ordinaire paroles
d’un homme celles qui lui sont adressées, quand méme il les
approuve.

Mais, laissant pour le moment I’emploi contestable de cette
appellation, et posant le pied sur un terrain plus solide que
celui de I'usage, recherchons ce que signifie le terme de Pa-
role de Dieu dans I’Ecriture elle-méme.

Dans ’Ancien Testament tout d’abord, ce mot y désigne par-
fois tout simplement 'action de Dieu. C’est la puissance créa-



362 H. CHAVANNES

trice par laquelle Dieu a tiré I'univers du néant (Gen. I, 3;
Ps. XXXIII, 6, sq.; comp. Hébr. XI, 3) et qui continue & agir
dans le monde.

Oh! que de I'Eternel la parole est féconde,

L'univers fut jadis I'ouvrage de sa voix !

11 dit... les éléments, le ciel, la terre et I'onde
Du néant sortent a la fois

a fort bien dit Louis Racine. C’est la Parole de Dieu qui guérit
(Ps. CVII, 20), qui fond la neige et la glace (Ps. CXLVII, 15, 18) ;
elle désigne les forces de la nature, comme on dit de nos jours,
lesquelles sont bien en effet des ordres, des commandements,
des voix, des paroles de Dieu, pensée bien plus juste, plus pro-
fonde, plus véritablement scientifique au fond que celle du
phénoménisme contemporain qui va bien jusqu’a statuer des
lois, mais s’interdit de remonter jusqu’au législateur. Parole
de Dieu est ainsi parfols synonyme de pensée, de wvolonté de
Dieu. Joél (II, 11), dit que les sauterelles sont I’exécuteur de
sa parole. Dieu nous parle, en effet, non seulement par la na-
ture qui nous montre sa puissance et sa divinité éternelles
(Rom. I, 20), mais dans les événements de I'histoire &t les cir-
constances de nos vies individuelles, toujours pour ceux, il va
sans dire, qui ont des oreilles pour entendre.

Souvent dans I’Ancien Testament, Paroie de Dieu désigne
telle révélation particuliére, tel ordre a suivre, telle charge &
remplir ; il s’agit de cas spéciaux ou !'Eternel a manifesté sa
volonté, fait connaitre ses desseins ; ainsi en est-il de la parole
que I’Eternel a prononcée contre Sennachérib (2 Rois XIX, 21),
de la parole de I’Eternel qui était rare du temps de Samuel
(1 Sam. III, 1), lequel demande & Dieu de confirmer la parole
qu’il a prononcée touchant son serviteur (2 Sam. VII, 25). On
demandait du temps de Jérémie (XXXVII, 17) s’il y avait quel-
que parole de par I’Eternel. C’est dans des occasions particu-
lieres que la Parole de Dieu lui fat adressée (Jér. VII, 1), de
méme qu'a Ezéchiel (I, 3), 4 Joél (I, 1), & Jonas (I, 1). La pa-
role qu'Esaie (II, 1) a vue touchant Juda et Jérusalem (IX, 7)
est synonyme de la révélation que Dieu a donnée a Esaie tou-
chant Juda et Jérusalem. On peut rapprocher Jean-Baptiste



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNE A L’ECRITURE 363

des propheétes de I’ancienne alliance quant au mode de révé-
lation dont il fut honoré : « La Parole de Dieu, nous est-il dit,
fut sur Jean, le fils de Zacharie, dans le désert. » (Luc III, 2.)

Mais trés souvent aussi le terme de Parole de Dieu désigne
dans I’Ancien Testament sa révélation en général, Palliance de
Dieu avec Israél. (Ex. XX,1; Ps. CV, 8, 9,42 ; Agg. I, 5.) Le pa-
rallélisme de la poésie hébraique montre que Parole de Dieu
';'i'l;ﬂ"_ 127 est fréquemment synonyme de loi, statuls, droits,
comrriande:ments, ordonnances, témoignages. (Nomb. IV,1,2;
Deut. XXX, 10-14; XXXII, 46, 47; Ps. CXIX, 9, 11, etc.;
Ps. GXLVIIL, 19, 20.) Un seul exemple : au Psaume CXIX, 67 :
« Avant d’avoir été humilié, je m’égarais; mais & présent je
garde ta Parole » et au verset 71 : « Il m’est bon d’avoir été
humilié, afin que japprenne tes statuts. »

Dans le Nouveau Testament le terme qui nous occupe Jéyos
xptod, fipx 609 (Rom. X, 17) désigne ordinairement ’Evangile,
la vérité religieuse que Jésus, que lesapotres préchaient ; dans
les Evangiles elle est souvent appelée la parole du royaume,
(Marc IV, 14 ; Jean XV, 3; Act. XI, 19; XII, 24, etc.; 1 Cor. I,
9; V,19; 2 Cor. II,10; 1V, 2; Col. I, 5; Eph. VI, 17: épée
de I’Esprit.) Il nous est constamment parlé de I'entendre (Luc
XVIII, 28; Act. XIII, 44), de I'annoncer (XIII, 7); il n’est ja-
mais question de la lire, ce qui montre que dans I'Eglise pri-
mitive on ne désignait par la Parole de Dieu ni la collection &
peu pres achevée des livres de I’Ancien Testament, ni natu-
rellement celle & peine commencée des livres du Nouveau.

Il serait bien superflu de montrer que la Parole de Dieu dans
la parabole du semeur (Matt. XIII, 19-23), répanduc dans le
champ, ce ne sont pas des rouleaux des livres de Moise et deS
prophetes, que la Parole de Dieu qui, semence incorruptible,
réengendre, vit et demeure éternellement (1 Pier. I, 23), qui est
vivante, efficace, plus tranchante qu’aucune épée a deux tran-
chants, qui pénétre jusqu’a la division de l'amne et de l'esprit,
qui juge des pensées et des intentions des cceurs, devant la-
quelle aucune créature n’est cachée (Hébr. IV, 12, 13), qu'on
golte avec les puissances du siécle & venir, que cette bonne
parole, zbv 009 gauax (Hébr. VI, 5), ce ne sont pas les écrits des



364 H. CHAVANNES

apoOtres, mais bien la vérité divine, le saint message dont ils
étaient porteurs.

Pour Israél le centre des révélations de Dieu était les paroles,
07727, que Dieu fit entendre & son peuple sur le Sinai par le
moyen:de Moise. Ces paroles une fois écrites, comme Dieu lui-
méme en avait donné l'ordre 4 Moise, étaient naturellement
toujours les paroles de ’Eternel, et cette appellation semble
avoir dit tout naturellement s’étendre aux autres documents
des révélations de Dieu, 4 mesure qu’ils furent écrits. Quand
il n’y eut plus de prophétes en Israél, que I'Eternel ne parla
plus & son peuple par leur moyen, on dut s’attacher d’autant
plus & leurs écrits, de méme qu’on s’attacha aux écrits aposto-
liques et qu’on les réunit avec soin, une fois que leurs auteurs
turent décédés, et il serait dans la nature des choses, sem-
ble-t-il, qu’on en fut venu & appeler Parole de Dieu les écrits
ou I’on puisait toujours plus exclusivement cette parole. On
pourrait s’attendre a prior: & trouver de bonne heure déja les
écrits sacrés désignés par ce terme. De fait voyons ce qui en est.
Dans le Nouveau Testament, lesécrits du Nouveau Testament
sont naturellement rarement désignés : Luc appelle les évan-
giles ou essais d’évangiles, ou portions d’évangiles antérieures
au sien des récits (duiynaic narration), des choses qui ont été
recues parmi nous, composés par beaucoup de personnes; il
appelle son évangile un traité (comme la version de Lausanne
traduit ici ddyes) sur toutes les choses que Jésus commenca de
faire et d’enseigner (Act. I, 1); Paul appelle ses lettres des
lettres (Col. IV, 16, etc.); la seconde de Pierre (III, 15, 16) les
désigne de la méme facon, mais elle les appelle aussi des
Ecritures ; Jeanappelle son Apocalypse un livre, Biflos (XXII,
19 ; comparez aussi Jean XXI, 25). Ainsi: récits, si 'on admet
que les deux premiers Evangiles furent connus de Luc, traité,
lettres, Ecritures et livre, voilh les désignations qu’on trouve
dans le Nouveau Testament des écrits qui le composent; ja-
mais ils ne sont appelés la Parole de Dieu.

Les écrits de ’Ancien Testament sont désignés dans le Nou-
veau une fois par la loi de Moise, les propheétes et les Psaumes
(Luc XXIV, 44), puis par le livre du prophéte Esaie (Luc 1V,



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNE A L'ECRITURE 365

17), les saintes lettres (2 Tim. 111, 15), les Ecritures (Luc XXIV
27, 32, 45 ; Math. XXII, 22, 29; Jean V, 39) I'Ecriture, Act. VIII,
32; 2 Tim. IIl, 16), les Ecritures Saintes (Rom. I, 2.)

S’1] est incontestable que dans le Nouveau Testament le
terme de Parole de Dieu ne désigne pas les Ecritures, il n’en est
pas absolument de méme de I’Ancien : on peut soutenir que
guand les Psaumes, par exemple, louent la Parole de Dieu, il
s’agit des livres de I’ancienne alliance qui étaient déja écrits et
tenus pour saints! Il est certain qu’a prendre plusieurs passages
1solément, ce peut étre le cas: quand, par exemple, le psal-
miste dit qu’il médite la Parole de Dieu durant les veilles de la
nuit (Ps. GXIX, 148), je ne nie pas qu’on ne puisse entendre
Pexpression au sens formel de I'Ecriture, mais je n’ai pourtant
pas su trouver de passages de I’Ancien Testament ol ce sens
s'impose nécessairement a notre conscience exégétique, comme
c’est souvent le cas dans notre langage moderne, par exemple
dans le cantique que j’ai cité, ol des expressionscomme : « en
la lisant notre Ame est toujours rafraichie » nous obligent abso-
lument & prendre le terme de Parole de Dieu dans le sens de
la Sainte Ecriture; en tout cas dans beaucoup de passages de
I’Ancien Testament il ne peut étre question de livres, et il me
parait que toujours le terme qui nous occupe peut étre en-
tendu au sens spirituel ; c’est le casen particulier de ce psaume
CXIX ou l’expression de Parole de Dieu n’est pas employée
moins de trente-sepl fois.

Dans les Apocryphes, je ne crois pas qu’on trouve le terme de
Parole de Dieu employé dans le sens des Saintes Ecritures;
il y désigne, comme dans les livres canoniques de I’Ancien
Testament, 'action de Dieu. La sapience de Salomon (XVI, 22)
dit par exemple & propos de la piqure des serpents brilants :
« Ce n’a été ni herbe, ni emplatre qui les a guéris, mais ta Pa-
role, Seigneur, qui donne la santé & toutes choses, » et un peu
plus loin (v. 26) : « Ce ne sont pas les fruits qui nourrissent
I'homme, mais ta parole qui garde ceux qui croient en toi. »
Le Siracide dit (I, 5) : « La parole du Dieu treés haut est la
source de la sagesse. » « Il fait que toutes choses ont une heu-
reuse fin, et elles sont établies par sa Parole. » (XLII, 20.) Je



366 H. CHAVANNES

pense bien qu’on trouverait aussi dans les Apocryphes le terme
de Parole de Dieu désignant ses commandements, ce que je
n’ai pas vérifié, non plus que ce qui en est du sens de ce
terme dans la littérature rabbinique. Je n’ai aucune souve-
nance que chezJoséphe on le rencontre dans celui des Saintes
Ecritures.

Personne ne peut nier que la Parole de Dieu n’elt été
adressée aux prophetes et aux apotres et préchée par eux
avant qu’ils eussent rien écrit. De 14 déja la distinction s’im-
pose entre la Parole de Dieu et I’Ecriture. Chacun le reconnait
aisément quant au passé; mais quant au temps présent, pour
nous qui ne pouvons plus entendre la voix des premiers or-
ganes de cette parole, ’Ecriture n’est-elle pas tout ce qui nous
en reste 7 Il est certain que quand, aprés un temps d’éloigne-
ment de Dieu, de tiédeur ou de chute, ou dans un temps
d’épreuve, une 4me soupire aprés Dieu, c’est dans I’Ecriture
essentiellement qu’elle va le chercher et qu’elle trouve et en-
tend sa voix ou sa parole ; c’est un fait d’expérience. Et celui-la
méme qui n’aurait jamais fait une telle expérience personnelle,
si c’est un esprit attentif et sérieux, ne pourra autrement que
d’étre frappé de ce grand fait historique de I'influence énorme
qu’a exercée I'Ecriture Sainte dans tous les siécles, influence
toute différente et bien plus profonde que ne le fut jamais celle
d’aucun autre livre ici-bas : un plus puissant que les plus grands
génies y parle bien assurément. Mais y parle-t-il exclusivement ?
I’Ecriture ne contient-elle pas des éléments accessoires qui
n’ont pas droit & étre considérés comme parole de Dieu? (est
une autre question. Les auteurs des livres saints, prophetes et
apotres, — pour ne parler que d’eux, en laissant de coté les
auteurs inconnus, — n’étaient infaillibles, comme le dit le
rév. Row 1, ni dans la vie ordinaire, ni dans leur prédication.
Paul et Barnabas ne purent s’entendre touchant Marc, et Paul
nous apprend que de sérieuses erreurs doctrinales étaient pro-
pagées par la conduite inconséquente de Pierre. Rien ne nous
garantit qu’une fois qu’ils prennent la plume, les écrivains

1 Christian Evidences viewed in relation to modern thought, eight Bam-
pton lectures, ete. — London, Ferd. Norgate, 1884.



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNE A L’ECRITURE 367

sacrés deviennent par le fait méme infaillibles : en tout cas les
apOtres ne réclament pas pour leurs écrits cette infaillibilité, et
bien souvent ils s’en référent & la Parole préchée verbalement.

M. L. Bonnet dans sa brochure la Parole et la foi, réponse
& la Critique et la foi de M. Schérer, aprés avoir montré que la
prédication des apodtres s’appelle habituellement dans les Actes.
et dans les épitres la Parole de Dieu, s’écrie: « Et leur parole
écrite ne serait plus la Parole de Dieu! » L’argument, me sem-
ble-t-il, ne porte pas, ou bien il va trop loin, car enfin lus pré-
dicateurs actuels de ’Evangile sont les ministres de la Parole de
Dieu, — et non ministres de I’Ecriture, remarquons-le: ici I'u-
sage a bien raison,— ils préchent la Parole de Dieu. Est-ce 4 dire
que leurs lettres édifiantes, que leurs sermons écrits doivent
étre appelés la Parole de Dieu et leurs énoncés participer & I'au-
torité qu’on attribue & I’Ecriture sainte? Assurément les écrits
qui nous sont parvenus de Pierre ou de Paul contiennent la
Parole de Dieu, sont conformes & cette Parole autant pour le
moins que leurs prédications, mais leurs prédications n’étaient
pas 'expression adéquate et absolue de cette parole: le trésor
était contenu dans des vases de terre.

M. Auguste Meylan dans son livre Canonicité et inspiration
des Saintes Ecritures, traite aussi la question qui nous occupe
en ce moment (p. 192, sq.).

Apres avoir reconnu que « lesauteurs du systéme de l'inspi-
ration-dictée sont partis de 'idée que I’Ecriture étant inspirée
devait avoir tels et tels caractéres, et qu’ils ont méconnu ou vio-
lenté bien des faits » (p. 146), « que la ol les trois évangélistes
different, nous ignorons quels sont les termes mémes dont
s’est servi le Seigneur» (p. 168), qu’il y a dans I’Ecriture un
élément humain qui comprend « les passions, les erreurs et les
préjugés » des écrivains sacrés (p. 172), que « la mémoire des
auteurs sacrés n’était pas infaillible pour des choses sans im-
portance » (p. 182), qu’on « trouve dans la Bible des morceaux
qui renferment de belles pensées mélangées d’idées fausses et
qui ne proviennent pas du Saint-Esprit, comme les entretiens
de Job et de ses amis » (p. 193), apres avoir « reconnu, & parler
rigoureusement, la réalité de la distinction » entre la Parole de



368 H. CHAVANNES

Dieu et I'Ecriture (p. 193), M. Meylan estime néanmoins qu’il
faut continuer a désigner ainsi I'Ecriture.

Nous avons vu qu’a parler rigoureusement, selon Quenstedt,
st accurate loqui velimus, Dieu seul parle dans I’Ecriture;
M. Meylan trouve au contraire qu’a parler rigoureusement il
faut distinguer la Parole de Dieu et I'Ecriture, mais il n’en
conclut pas moins comme Quenstedt, avouant ainsi qu’il ne
parle pas rigoureusewmnent, ce qui est toujours regrettable. Du
reste, voici ses raisons (p. 194, 195):

1o Toute I’Ecriture est divinement inspirée, en sorte que
toutes les paroles qu’elle renferme... s’y trouvent par la volonté
de Dieu. Cet argument n’a pas grande force pour qui a des
1dées moins strictes que M. Meylan, « relichées », comme il dit
(p. 193), sur l'inspiration des Ecritures, pour qui ne croit pas &
une inspiration. immédiate, spéciale, absolue et qualitative.
Du reste, pour étre rapportée par la volonté de Dieu, une
parole n’est pas nécessairement pour cela parole de Dieu.

20 Sa seconde raison est que « la Bible doit étre distinguée
de tout autre livre par un titre. Or nul autre ne lui convient
mieux que celui de Parole de Dieu, puisqu’il la désigne par
son caractére essentiel et fondamental, qui est d’étre une revé-
lation divine ou une parole de Dieu adressée aux hommes.» A
quoi nous répondons que la Bible n’est pas la révélation elle-
méme, mais le monument littéraire, ou le document de la révé-
lation, puis qu’il ne manque pas d’autres noms pour désigner
nos livres saints: Bible (traduction de Biblia, mot singulier
féminin fabriqué par la basse latinité du pluriel neutre grec
Bifux, les livres), Ecriture Sainte, livres de 'ancienne et de la
nouvelle alliance, selon le sous-titre de latraduction de Darby,
testament, sans compter le terme de novum instrumentum par
lequel le Nouveau Testament fut souvent désigné par les Péres.

Ce terme d’instrument, absolument abandonné par l’usage
de I'Eglise et qui peut paraitre au premier abord un peu
singulier, s’applique au fond avec justesse au recueil de nos
livres saints; c’est en effet l'instrument de notre connais-
sance de la révélation de Dieu, ou le moyen de la con-
naitre, les documents, les titres, les piéces & ’appui de notre



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNE A L’ECRITURE 369

foil. Il ne présente pas le sensamphibologiq ue du mot de Testa-
ment qui permettait & un colporteur évangéliste quej’ai connude
commencer habituellement ses allocutions en disant: « Notre
Seigneur Jésus-Christ est mort, mais il nous a laissé un testament
que voici, etc. » ( La Vulgate a rendu par testamentum qu’elle
prenait dans le sens de testatio, lex, le terme de Berith, Sufix.)

Je ne crois pas non plus, avec M. Meylan, que les oracles de
Dieu (ra& My w00 Be0b de Rom. I11) 2 et Hébr. V,12), désignent les
écrits des propheétes.

3¢ La troisiéme raison de M. Meylan est que les prophétes,
Jésus-Christ et les apdtres appellent U'Ecriture la Parole de
Dieu. Or aucun des passages qu’il cite & ce sujet ne me parait
probant, la Parole del’Eternel qui est droite, épurée, qui de-
meure éternellement, ne devant point nécessairement désigner
les livres de Moise et des prophétes. Ce que nous avons dit du
Ps. CXIX s’applique ici.

On ne peut autrement que d’étre frappé du caractere parfai-
tement humain de ce livreou plutot de ce recueil de livres si fré-
quemment appelésla Parole de Dieu; il ressort de U'individualité
de ses auteurs, qui se montre et dans la forme et dans le fond
deleurs enseignements, dans le contenu de leur prédication, la-
quelle présente la vérité sous un angle, un point de vue parti-
culier. Comme on sent palpiter 'nomme chez saint Paul, par
exemple! Je ne m’étends pas sur cette vérité que la théologie
biblique, discipline relativement moderne, a mise en si pleine
lumiere.

J’admets bien que cette individualité si marquée des auteurs
bibliques n’est nullement une preuve que Dieu ne parle pas
par leur moyen ; il peut fort bien avoir exprimé ses pensées en
employant le langage de ses amanuenses, leur style, leur rhé-
torique, leur fagon méme de penser, en se servant de leur
tournure d’esprit, on pourrait méme peut-étre aller jusqu’a
dire de leurs étroitesses, auxquelles il se serait jusqu’a un
un certain point accommodé.

! R. Rothe, Zur Dogmatik, p. 287: «Die Bibel ist das vollkommen
ausreichende Instrument zu einer schlechthin irrthumslosen Erkennt-
niss der gottlichen Offenbarung. »

THEOL., ET PHIL. 1888, 24



370 H. CHAVANNES

Le caractére circonstanciel de la plupart des écrits bibliques,
gui frappe aussi & premiére vue, ne démontrerait pas non
plus, me semble-t-il, la non-inspiration de ces écrits, Dieu
pouvant parfaitement avoir dicté a ses secrétaires ce que com-
portaient précisément les circonstances.

Le caractere progressif des enseignements bibliques pourrait
offrir & cet égard une difficulté plus grande, mais elle porte
sur I'idée de la révélation elle-méme et pas seulement sur son
expression littéraire : je fais allusion & des faits comme celui-
ci: d’aprés le décalogue Dieu punit I'iniquité des péres sur les
enfants jusqu’a la troisiéeme et quatriéme génération; d’apres
Ezéchiel XVIII, 20, le fils ne portera pas l'iniquité du pére;
I’ame qgui péche est celle qui mourra, ce qui, en dépit du fait
éternellement vrai de la solidarité humaine que rappelle le
commandement, n’en constitue pas moins un progrés incon-
testable en individualisme et en justice. De méme en est-il du
précepte donné aux anciens de hair ses ennemis, qu’abolit
formellement Jésus-Christ en le remplacant par son contraire.
(Math. V, 43, 44.)

Le principe trés vrai de 'accommodation, que nous mettons
tous en pratique dans l'éducation de I’enfance, léve bien des
difficultés, véritables pierres d’achoppement pour qui oublie
le caractére pédagogique des révélations de Dieu ; mais toutes
les difficultés ne sont pourtant pas enlevées par la. Si Dieu
peut s’étre accommodé aux faiblesses de ses instruments,
il ne peut pourtant avoir épousé leurs erreurs positives, ni
s’étre conlredit lui-mméme en disant & 'un de ses secrétaires
une chose et le contraire & l'autre. Si Dieu a dit: Tu m’as
percé les oreilles (Ps. XL, 3 : 72 171 DI, il n'a pas dit :
Tu m’as formé un corps (sdux 3¢ xurnpticw [-um : Hébr. X, 5). Si
I’apaisement de la tempéte sur le lac eut lieu avant la guérison
du paralytique & Capernaiim selon Matthieu (VIII, 24-27; IX,
1-8), elle n’eut pas lieu aprés, comme le disent Marc (II, 1-12;
1V, 35-41) et Luc (V, 17-26) ; VIII, 22-26. De méme en est-il de
lordre des tentations, du jour du dernier repas du Seigneur,

de sa crucifixion, etc.
Ce n’est pas le Saint-Esprit qui s’est trompé en attribuant &



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNE A L’ECRITURE 371

Jeérémie la prophétie de Zacharie relative aux trente piéces
d’argent, prix de la trahison de Judas. (Zach. XI, 13 ; Math.
XXVII, 9.)

Si c’est 'Esprit de Dieu, comme je le crois fermement qui
nous fait dire : « Soyez parfaits, comme votre Pére qui est dans
les cieux est parfait » (Math. V, 48), «tendez & la perfection »
(2 Cor. XIII, 11), « 4la parfaite stature de Christ » (Eph.1V,13),
« ne craignez rien dela part de ceux qui tuent le corps » (Math.
X, 28), ce ne peut étre lui qui nous dit: « Ne sois pas juste &
I’exceés et ne te montre pas trop sage! Pourquoi te détruirais-
tu?» (Eccl.VII, 16) précepte dont on ne peut assurément taxer
la morale que de mondaine.

On me dira peut-étre: Vous vous plaisez A faire ressortir les
taches du soleil qui vous réchauffe et vous éclaire, les petits
morceaux de charbon du pain qui vous nourrit, le soleil n’en
demeure pas moins le soleil, le pain reste du pain. D’accord, &
ceci pres que le Soleil de justice, ce n’est pas I’Ecriture, et le
pain de vie, le canon.

Il est dans ’Ecriture de véritables erreurs, des contradic-
tions irréductibles que la comparaison de la Bible avec elle-
meme fait trouver d’autant plus nombreuses qu'on l'étudie
mieux. Elles ruinent absolument, & notre avis, la théorie de
I'inspiration absolue que nous combattons, mais ne diminuent
et n’atteignent en aucune facon ce qui fait la valeur de la Bible.
La droiture, le respect pour la vérité exigent qu'on recon-
naisse l'existence de ces erreurs. Je sais bien qu’elles ont été
fort exagérées par le partipris, l'irrévérence et l'incrédulité,
mais d’autre part aussi le parti-pris n’a que trop souvent cher-
ché & les lever par des faux-fuyants, des expédients qui vio-
lentent le sentiment du vrai et des explications manquant de
bonne foi, lesquelles ont fait bien du mal.

Combien M. de Rougemont est i la fois plus dans la vérité,
et plus sage et plus humble aussi, quand il dit dans son livre
Christ et ses témoins : « Nous ne voulons pas, mentant & notre
conscience, nier I'existence d’incorrections dans les récits his-
toriques de la Bible ; nous en concluons, au contraire, qu’il a
plu & Dieu de metlre certaines limites & I'inspiration des pro-



372 H. CHAVANNES

phétes, que le nier c’est se rebeller contre Dieu, lui imputer
les préjugés de notre raison, et que le reconnaitre c’est humi-
lier sa raison devant le fait évident et devant la volonté de
Dieu. »

On dit parfois, touchant les contradictions de I’Ecriture, qu’il
ne sied pas & de pauvres pécheurs tels que nous d’en statuer
dans les récits saints, que nous devons, vis-a-vis de ce qui
nous semble erroné ou contradictoire, prendre la position mo-
deste qui seule nous convient et nous dire que ces contradic-
tions seront levées plus tard pour nous. Ce raisonnement je
laccepte parfaitement quand il s’agit d’antinomies comme
par exemple celles que nous ne pouvons absolument pas lever
entre la toute-puissance, la toute-science de Dieu et notre li-
berté morale, mais non quand il s’agit de questions rentrant
dans le cadre des sciences exactes, par exemple de I'antériorité
ou de la postériorité d’un fait, ou bien de chiffres différents,
cas si fréquent dans les Chroniques et les Rois, dans Esdras et
dans Néhémie. M. Meylan parle de la nécessité de « faire taire
son sens charnel devant les déclarations apostoliques » (p. 211).
Notre sens charnel, parfaitement, mais ce n’est pas de lui que
proviennent toutes les difficultés qui nous arrétent dans I’étude
de I’Ecriture sainte : le bon sens, qui fait certainement partie
de ces grices excellentes, de ces dons parfaits, qui, selon Jac-
ques, proviennent d’en haut, du Pére des lumiéres, constate
aussi plusieurs de ces difficultés. Est-ce mon sens charnel qui
me fait reconnaitre que Matthieu (II, 5) fait dire & Michée (V, 1)
le contraire de ce qu’il dit, dans un détail d’assez peu d’'impor-
tance, il est vrai? le prophéte avait dit Bethléem trop petite
pour... (AT YX) el Matthieu lui fait dire qwelle nest
nullement la blus petite (o9dupds duyizrs.) Un autre exemple : Il
y a dans 'histoire des relations de David avec Saiil deux récits
en partie contradictoires, que 'auteur n’a pas réussi a fondre
en un tout homogéne, ou qu’il ne s’est peut-étre guére inquiété
d’harmoniser; grice au fait que la version des LXX présente
plusieurs omissions dans cette histoire, nous pouvons recons-
truire les deux narrations primitives ; celle des LXX, quiforme
un tout complet, nous montre David, quand il offre de com-



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNE A L'ECRITURE 373

battre Goliath, remplissant sa charge de héraut d’armes de
Saitl, et la reprenant naturellement apres sa victoire. L’autre
récit que nous obtenons en rapprochant les versets omis par
les LXX 1, nous présente en David un jeune berger qui n’a ja-
mais été & la cour; envoyé par son pére au camp, il n'y est
certes pas traité par ses freres en favori du roi: Saiil et Abner
semblent ne l'avoir jamais vu; il s’offre & combattre le Philis-
tin, le met & mort, aprés quoiseulement il est retenu & la cour,
ol Jonathan s’éprend pour lul d’une ardente amitié. Assure-
ment il faut nous défier de notre sens charnel, mais qu’a-t-il
donc & faire dans la surprise du simple lecteur, tant soit peu
attentif et intelligent, qui constate ces désaccords dans la sus-
dite histoire ?

T XVI, 12-31 et XVI, 55 & XVII, 5. C'est le {ait que ces omissions rap-
prochées les unes des autres forment un réeit complet qui empéche de
penser que les LXX auraient simplement retranché ce qui ne leur parais-
sait pas concorder avec le reste du récit : « 1l n’est pas croyable, dit Ro-
bertson Smith (The Old Testament in the jewish church, p. 125), que si les
traducteurs de la version des LXX s’étaient mis arbitrairement & couper
une narration originale homogene, les versets qu'ils omettent auraient
formé un tout, un réeit distinct et suivi. Nous sommes donc forcés de
conclure que le texte des LXX est complet en lui-méme et que les addi-
tions dans le texte hébreu sont des fragments d’'un autre récit, d'une
version populaire et moins exacte de cette histoire. »

(A suivre.)




	Le nom de parole de Dieu : donné a l'écriture

