
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: Le nom de parole de Dieu : donné a l'écriture

Autor: Chavannes, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE NOM DE PAROLE DE DIEU

DONNÉ A L'ÉCRITURE *

PAR

HENRI CHAVANNES

Le mouvement de la Déforme ayant fort ébranlé et, dans

nombre d'esprits, absolument ruiné l'autorité de l'Eglise, et

d'autre part la doctrine réformée du témoignage du Saint-Esprit
étant trop spirituelle pour être saisie aisément par le commun
peuple, le besoin d'une autorité extérieure en matière de foi se

fit de bonne heure sentir : on remplaça donc l'Eglise par
l'Ecriture, dont on déclara Dieu l'auteur : « Solus Deus, dit Quenstedt,

si accurate loqui velimus, S. S. auctor dicendus est; pro-
phetse vero et apostoli auctores dici non possunt, nisi per ca-

tachresin, utpote qui potius Dei auctoris calami fuerint. »

L'inspiration de l'Ecriture fut tenue pour immédiate et absolue : la

Confession de Westminster (1646) la dit immediate inspirata,
et par conséquent authentica dans toutes ses parties jusque
dans ses moindres détails. La formula consensus (1674) va
jusqu'à inspirer, on le sait, les points-voyelles2 et à nier les
variantes. Quenstedt s'exprime encore ainsi : « Scriptura S. est

infallibilis veritatis, omnisque erroris expers ; omnia, et singula
sunt verissima; qurecunque in ilia traduntur, sive dogmatica

1 Lu a la Société vaudoise de théologie le 30 mai 1887.
2 « Hebraïcus V. T. Codex, tum quoad consonas, tum quoad vocalia, sive

puncta ipsa punctorum saltem potestatem, et tum quoad res tum quoad

verba Qzòk-jì<jijto;. » (Formula consensus Helvet. c. 1.)



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 359

illa sint, sive moralia, sive historica, chronologica, topogra-
phica, onomastica. » Ce point de vue de Quenstedt était très
répandu au XVIIe siècle : Heidegger en Suisse, Voetius en
Hollande font aussi des auteurs bibliques des a Dei auctoris calami,
verbum dictantis notarli et amanuenses. » L'assimilation entre
la Parole de Dieu et l'Ecriture était complète.

Nous avons vu de nos jours ce même point de vue être
présenté de nouveau par la plupart des adversaires de M. Scherer.
M. Merle s'écrie, dans la brochure intitulée le Témoignage de

la théologie, ou le biblicisme de Neander, dans laquelle il cherche
à établir le singulier paradoxe consistant à dire que Neander
et Gaussen ont lemêmepoint devuesur l'inspiration, M. Merle,
dis-je, s'écrie : « Nous rejetons de toutes nos forces la théorie
d'après laquelle il faudrait distinguer l'Ecriture et la Parole de

Dieu, en sorte que la Parole de Dieu serait dans l'Ecriture, mais

ne serait pas dans toute l'Ecriture, d'où résulterait la nécessité

du triage. » — « Toutes les forces » de M. Merle, les allures
de hiérophante et les déclamations pontificales de M. Malan *,

les entreprises chevaleresques et quelque peu compromettantes
de M. de Gasparin, les brochures de M. Darby, to Théopneustie,
et les deux volumes sur le canon de M. Gaussen, que
recommandait la piété de leur auteur, puis, plus récemment la
singulière logique du rév. Garbett dans son livre intitulé : la Parole
de Dieu écrite, ouvrage dont la traduction fut le testament
théologique de L. Burnier2 : tout cela n'a pas empêché que l'im-

1 En voici un exemple : Dans sa brochure intitulée l'Autorité de la Bible

ne se démontre que par le Saint-Esprit, Geneve 1850, p. 18, M. Malan
s'exprime ainsi : « Que le rationalisme apprenne enfin que, malgré sescahiers,

ses dictionnaires et ses journaux, il est forclos, de par le Saint-Esprit, de

tout discernement d'une évidence incréée : et cela tout autant que le crétin

des Alpes l'est d'une équation transcendante ; oui, tout autant que le

mort, en sa mort, l'est et le demeure de la moindre admiration d'une
brillante aurore. »

2 On a encore traduit récemment de l'anglais une brochure de J.

Anderson, docteur en médecine, intitulée : l'Inspiration divine des saintes

Ecritures, ou la Bible est la Parole de Dieu même. Brighton, D.-B. Friend,
éditeur. Il y est dit : « Tous les faits, tous les récits, tous les moindres
•détails de la Riblesont inspirés,... tout est de Dieu... chaque mot de l'Ecriture

inspirée est parole du Seigneur Dieu lui-même. » (P. 7.) « Une exac-



360 H. CHAVANNES

mense majorité des théologiens n'admettent actuellement la

distinction entre l'Ecriture et la Parole de Dieu, et par conséquent

la nécessité d'un triage à faire dans l'Ecriture, aux risques
et périls d'un chacun. Avec cette distinction, que, pour le dire
en passant, Ami Bost, ce représentant plein de bon sens du

réveil, appelait « irrésistiblement certaine, » M. Ch. Cordey dit

que « nous voguons en plein rationalisme. » (De l'affaiblissement

de l'autorité de la sainte Ecriture, 1874.) Elle n'en est,

disons-nous, pas moins admise généralement en théorie, de

même qu'en théorie aussi chacun maintenant se défend de

considérer la Bible comme un code uniformément inspiré;
mais en pratique on glisse bien souvent dans ce point de vue
qu'on réprouve, en citant l'Ecriture sans méthode ni principe
arrêtés, comme si tout y avait une valeur égale, et l'on appelle
généralement chez nous l'Ecriture la Parole de Dieu ou la Parole

tout court, comme le font habituellement les darbystes.
On est fidèle en cela au point de vue de la Confession helvétique

qui dit : « Nous croyons et confessons que les livres
canoniques des saints prophètes et des saints apôtres qui
composent le Vieux et le Nouveau Testament, sont véritablement la
Parole de Dieu (ipsum verum esse verbum Dei1). » La confession

de foi de l'Eglise libre du canton de Vaud ne déclare pas
formellement que l'Ecriture soit la Parole de Dieu, mais outre
qu'elle s'en réfère à la Confession de foi helvétique, ses
déclarations touchant l'inspiration, l'autorité et la suffisance des

Ecritures peuvent bien être tenues pour à peu près équiva-

titude des dates, des noms, des histoires, des promesses, des menaces, des

prédictions n'était pas seulement d'importance, mais de nécessité absolue.»
(P. 9.) « Toutes les contradictions (qu'on relève dans les Ecritures) peuvent
recevoir une explication parfaite. » (P. 29.) « En tout et partout la Bible
n'est autre que « la voix de Celui qui siège sur le trône au plus haut des

» cieux. » (P. 34.) Et pour prendre dans un autre milieu encore un exemple

du même point de vue, M. Ch. Lagrange, astronome adjoint a
l'Observatoire de Bruxelles dit dans l'ouvrage intitulé le Christianisme et la
méthode expérimentale, Lausanne, A. Imer 1883 : « Dieu, dans sa bonté,
nous a légué, en l'écrivant lui-même, l'histoire merveilleuse de ses

dispensations. »

1 Conf. helv. post.



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 361

lentes à une déclaration formelle à cet égard. C'est le point de

vue encore de tel de nos cantiques, qui dit de la Parole de
Dieu :

Ta gloire, ô notre Dieu, brille dans ta Parole,
Elle est pour tes enfants un trésor précieux,
C'est la voix d'un ami qui soutient et console,
C'est la lettre d'amour écrite dans les cieux.
En la lisant, notre âme est toujours rafraîchie, etc.

Ces expressions : la lettre d'amour, et en la lisant montrent
bien l'assimilation complète que fait l'auteur, Mme Exchaquet-
Cuénod, de l'Ecriture et de la Parole de Dieu. Dans presque
tous nos cultes du reste le pasteur ou l'ancien annonce qu'il va
lire une portion de la Parole de Dieu, ou la sainte Parole de

Dieu, telle qu'elle est contenue... au Psaume XCe, par exemple,
et là-dessus lecture est faite non de paroles prononcées par
Dieu ou de sa part, mais au contraire de paroles qui lui sont
adressées ; ce Psaume est, en effet, une prière, attribuée à

Moïse, demandant à plusieurs reprises à Dieu de faire cesser
sa colère par laquelle nos jours sont consumés. On dira peut-
être : c'est la Parole de Dieu en ce sens qu'en nous ayant fait
parvenir des paroles qui lui sont adressées, il nous fait
connaître quels sont les sentiments qui lui plaisent de la part de

ses créatures. On ne pourra guère user de cette explication
pour les paroles de vengeance de David sur son lit de mort ni

pour celles qui paraissent déclarer qu'après la mort tout est

mort, qui disent que « l'homme n'a aucun avantage sur l'animal

» (Eccl. III, 19), qu'un même accident arrive à l'homme et
à la bête et que les morts ne louent pas Dieu. (Ps. CXV, 17.)
Et du reste on n'appelle pas dans le langage ordinaire paroles
d'un homme celles qui lui sont adressées, quand même il les

approuve.
Mais, laissant pour le moment l'emploi contestable de cette

appellation, et posant le pied sur un terrain plus solide que
celui de l'usage, recherchons ce que signifie le terme de
Parole de Dieu dans l'Ecriture elle-même.

Dans l'Ancien Testament tout d'abord, ce mot y désigne parfois

tout simplement l'action de Dieu. C'est la puissance créa-



362 H. CHAVANNES

trice par laquelle Dieu a tiré l'univers du néant (Gen. I, 3;
Ps. XXXIII, 6, sq.; comp. Hébr. XI, 3) et qui continue à agir
dans le monde.

Oh que de l'Eternel la parole est féconde,
L'univers fut jadis l'ouvrage de sa voix
11 dit... les éléments, le ciel, la terre et l'onde

Du néant sortent à la fois

a fort bien dit Louis Bacine. C'est la Parole de Dieu qui guérit
(Ps. CVII, 20), qui fond la neige et la glace (Ps. CXLVII, 15,18) ;

elle désigne les forces de la nature, comme on dit de nos jours,
lesquelles sont bien en effet des ordres, des commandements,
des voix, des paroles de Dieu, pensée bien plus juste, plus
profonde, plus véritablement scientifique au fond que celle du

phénoménisme contemporain qui va bien jusqu'à statuer des

lois, mais s'interdit de remonter jusqu'au législateur. Parole
de Dieu est ainsi parfois synonyme de pensée, de volonté de

Dieu. Joël (II, 11), dit que les sauterelles sont l'exécuteur de

sa parole. Dieu nous parle, en effet, non seulement par la
nature qui nous montre sa puissance et sa divinité éternelles
(Bom. I, 20), mais dans les événements de l'histoire et les
circonstances de nos vies individuelles, toujours pour ceux, il va
sans dire, qui ont des oreilles pour entendre.

Souvent dans l'Ancien Testament. Parole de Dieu désigne
telle révélation particulière, tel ordre à suivre, telle charge à

remplir; il s'agit de cas spéciaux où l'Eternel a manifesté sa

volonté, fait connaître ses desseins ; ainsi en est-il de la parole

que l'Eternel a prononcée contre Sennacherib (2 Bois XIX, 21),

de la parole de l'Eternel qui était rare du temps de Samuel

(1 Sam. III, 1), lequel demande à Dieu de confirmer la parole

qu'il a prononcée touchant son serviteur (2 Sam. VII, 25). On

demandait du temps de Jérémie (XXXVII, 17) s'il y avait quelque

parole de par l'Eternel. C'est dans des occasions particulières

que la Parole de Dieu lui fût adressée (Jér. VII, 1), de

même qu'à Ezéchiel (I, 3), à Joël (I, 1). à Jonas (I, 1). La
parole qu'Esaïe (II, 1) a vue touchant Juda et Jérusalem (IX, 7)

est synonyme de la révélation que Dieu a donnée à Esaïe

touchant Juda et Jérusalem. On peut rapprocher Jean-Baptiste



LE NONI DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 363

des prophètes de l'ancienne alliance quant au mode de
révélation dont il fut honoré : « La Parole de Dieu, nous est-il dit,
fut sur Jean, le fils de Zacharie, dans le désert. » (Luc III, 2.)

Mais très souvent aussi le terme de Parole de Dieu désigne
dans l'Ancien Testament sa révélation en général, l'alliance de

Dieu avec Israël. (Ex. XX, 1 ; Ps. CV, 8, 9,42 ; Agg. II, 5.) Le
parallélisme de la poésie hébraïque montre que Parole de Dieu

nirP "On est fréquemment synonyme de loi, statuls, droits,
commandements, ordonnances, témoignages. (Nomb. IV,1, 2;
Deut. XXX, 10-14; XXXII, 46, 47; Ps. CXIX, 9, 11, etc. ;

Ps. CXLVII, 19, 20.) Un seul exemple : au Psaume CXIX, 67 :

« Avant d'avoir été humilié, je m'égarais; mais à présent je
garde ta Parole » et au verset 71 : « 11 m'est bon d'avoir été

humilié, afin que j'apprenne tes statuts. »

Dans le Nouveau Testament le terme qui nous occupe Uyo;

xuptov, pupa Bio'j (Bom. X, 17) désigne ordinairement l'Evangile,
la vérité religieuse que Jésus, que les apôtres prêchaient ; dans
les Evangiles elle est souvent appelée la parole du royaume.
(Marc IV, 14 ; Jean XV, 3; Act. XI, 19 ; XII, 24, etc. ; 1 Cor. I,
5; V, 19; 2 Cor. II, 10; IV, 2; Col. I, 5; Eph. VI, 17 : épée
de l'Esprit.) Il nous est constamment parlé de l'entendre (Luc
XVIII, 28; Act. XIII, 44), de l'annoncer (XIII, 7) ; il n'est
jamais question de la lire, ce qui montre que dans l'Eglise
primitive on ne désignait par la Parole de Dieu ni la collection à

peu près achevée des livres de l'Ancien Testament, ni
naturellement celle à peine commencée des livres du Nouveau.

Il serait bien superflu de montrer que la Parole de Dieu dans

la parabole du semeur (Matt. XIII, 19-23), répandue dans le
champ, ce ne sont pas des rouleaux des livres de Moïse et des

prophètes, que la Parole de Dieu qui, semence incorruptible,
réengendre, vit et demeure éternellement (1 Pier. I, 23), qui est

vivante, efficace, plus tranchante qu'aucune épée à deux

tranchants, qui pénètre jusqu'à la division de l'âme et de l'esprit,
qui juge des pensées et des intentions des cœurs, devant

laquelle aucune créature n'est cachée (Hébr. IV, 12, 13), qu'on
goûte avec les puissances du siècle à venir, que cette bonne

parole, y.uXm 6ôo-: ftpa (Hébr. VI, 5), ce ne sont pas les écrits des



364 H. CHAVANNES

apôtres, mais bien la vérité divine, le saint message dont ils
étaient porteurs.

Pour Israël le centre des révélations de Dieu était les paroles,

D^m. que Dieu fit entendre à son peuple sur le Sinai par le

moyen de Moïse. Ces paroles une fois écrites, comme Dieu lui-
même en avait donné l'ordre à Moïse, étaient naturellement
toujours les paroles de l'Eternel, et cette appellation semble

avoir dû tout naturellement s'étendre aux autres documents
des révélations de Dieu, à mesure qu'ils furent écrits. Quand
il n'y eut plus de prophètes en Israël, que l'Eternel ne parla
plus à son peuple par leur moyen, on dut s'attacher d'autant
plus à leurs écrits, de même qu'on s'attacha aux écrits apostoliques

et qu'on les réunit avec soin, une fois que leurs auteurs
furent décédés, et il serait dans la nature des choses,
semble-t-il, qu'on en fût venu à appeler Parole de Dieu les écrits
où l'on puisait toujours plus exclusivement cette parole. On

pourrait s'attendre a priori à trouver de bonne heure déjà les
écrits sacrés désignés par ce terme. De fait voyons ce qui en est.
Dans le Nouveau Testament, les écrits du Nouveau Testament
sont naturellement rarement désignés : Luc appelle les évangiles

ou essais d'évangiles, ou portions d'évangiles antérieures
au sien des récits (Schyriais narration), des choses qui ont été

reçues parmi nous, composés par beaucoup de personnes; il
appelle son évangile un traité (comme la version de Lausanne
traduit ici Hyoç) sur toutes les choses que Jésus commença de

faire et d'enseigner (Act. 1,1); Paul appelle ses lettres des

lettres (Col. IV, 16, etc.); la seconde de Pierre (III, 15, 16) les

désigne de la même façon, mais elle les appelle aussi des

Ecritures; Jean appel le son Apocalypse un livre, ßißloc (XXII,
19; comparez aussi Jean XXI, 25). Ainsi : récits, si l'on admet

que les deux premiers Evangiles furent connus de Luc, traile,
lettres, Ecritures et livre, voilà les désignations qu'on trouve
dans le Nouveau Testament des écrits qui le composent ;

jamais ils ne sont appelés la Parole de Dieu.
Les écrits de l'Ancien Testament sont désignés dans le Nouveau

une fois par la loi de Moïse, les prophètes et les Psaumes

(Luc XXIV, 44), puis par le livre du prophète Esaïe (Luc IV,



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 36ü

17), les saintes lettres (2 Tim. Ill, 15), les Ecritures (Luc XXIV
27, 32, 45 ; Math. XXII, 22, 29 ; Jean V, 39) l'Ecriture, Act. VIII,
32 ; 2 Tim. Ill, 16j, les Ecritures Saintes (Bom. I, 2.)

S'il est incontestable que dans le Nouveau Testament le
terme de Parole de Dieu ne désigne pas les Ecritures, il n'en est

pas absolument de même de l'Ancien : on peut soutenir que
quand les Psaumes, par exemple, louent la Parole de Dieu, il
s'agit des livres de l'ancienne alliance qui étaient déjà écrits et
tenus pour saints Il est certain qu'à prendre plusieurs passages
isolément, ce peut être le cas : quand, par exemple, le
psalmiste dit qu'il médite la Parole de Dieu durant les veilles de la
nuit (Ps. CXIX, 148), je ne nie pas qu'on ne puisse entendre

l'expression au sens formel de l'Ecriture, mais je n'ai pourtant
pas su trouver de passages de l'Ancien Testament où ce sens
s'impose nécessairement à notre conscience exégétique, comme
c'est souvent le cas dans notre langage moderne, par exemple
dans le cantique que j'ai cité, où des expressions comme : « en
la lisant notre âme est toujours rafraîchie » nous obligent
absolument à prendre le terme de Parole de Dieu dans le sens de

la Sainte Ecriture ; en tout cas dans beaucoup de passages de

l'Ancien Testament il ne peut être question de livres, et il me

paraît que toujours le terme qui nous occupe peut être
entendu au sens spirituel ; c'est le cas en particulier de ce psaume
CXIX où l'expression de Parole de Dieu n'est pas employée
moins de trente-sept fois.

Dans les Apocryphes, je ne crois pas qu'on trouve le terme de

Parole de Dieu employé dans le sens des Saintes Ecritures;
il y désigne, comme dans les livres canoniques de l'Ancien
Testament, l'action de Dieu. La sapience de Salomon (XVI, 22)

dit par exemple à propos de la piqûre des serpents brûlants :

« Ce n'a été ni herbe, ni emplâtre qui les a guéris, mais ta

Parole, Seigneur, qui donne la santé à toutes choses, » et un peu
plus loin (v. 26) : « Ce ne sont pas les fruits qui nourrissent
l'homme, mais la parole qui garde ceux qui croient en toi. »

Le Siracide dit (I, 5) : « La parole du Dieu très haut est la

source de la sagesse. » « Il fait que toutes choses ont une
heureuse fin, et elles sont établies par sa Parole. » (XLII, 20.) Je



366 H. CHAVANNES

pense bien qu'on trouverait aussi dans les Apocryphes le terme
de Parole de Dieu désignant ses commandements, ce que je
n'ai pas vérifié, non plus que ce qui en est du sens de ce
terme dans la littérature rabbinique. Je n'ai aucune souvenance

que chez Josephe on le rencontre dans celui des Saintes
Ecritures.

Personne ne peut nier que la Parole de Dieu n'eût été
adressée aux prophètes et aux apôtres et prêchée par eux
avant qu'ils eussent rien écrit. De là déjà la distinction s'impose

entre la Parole de Dieu et l'Ecriture. Chacun le reconnaît
aisément quant au passé; mais quant au temps présent, pour
nous qui ne pouvons plus entendre la voix des premiers
organes de cette parole, l'Ecriture n'est-elle pas tout ce qui nous
en reste Il est certain que quand, après un temps d'éloigne-
ment de Dieu, de tiédeur ou de chute, ou dans un temps
d'épreuve, une âme soupire après Dieu, c'est dans l'Ecriture
essentiellement qu'elle va le chercher et qu'elle trouve et
entend sa voix ou sa parole; c'est un fait d'expérience. Et celui-là
même qui n'aurait jamais fait une telle expérience personnelle,
si c'est un esprit attentif et sérieux, ne pourra autrement que
d'être frappé de ce grand fait historique de l'influence énorme

qu'a exercée l'Ecriture Sainte dans tous les siècles, influence
toute différente et bien plus profonde que ne le fut jamais celle
d'aucun autre livre ici-bas : un plus puissant que les plus grands
génies y parle bien assurément. Mais y parle-t-il exclusivement?
L'Ecriture ne contient-elle pas des éléments accessoires qui
n'ont pas droit à être considérés comme parole de Dieu? C'est

une autre question. Les auteurs des livres saints, prophètes et
apôtres, — pour ne parler que d'eux, en laissant de côté les

auteurs inconnus, — n'étaient infaillibles, comme le dit le
rév. Bow *, ni dans la vie ordinaire, ni dans leur prédication.
Paul et Barnabas ne purent s'entendre touchant Marc, et Paul

nous apprend que de sérieuses erreurs doctrinales étaient
propagées par la conduite inconséquente de Pierre. Bien ne nous

garantit qu'une fois qu'ils prennent la plume, les écrivains
1 Christian Evidences viewed in relation to modem thought, eight Bam-

pton lectures, etc. — London, Ferd. Norgate, 1884.



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 367

sacrés deviennent par le fait même infaillibles : en tout cas les
apôtres ne réclament pas pour leurs écrits cette infaillibilité, et
bien souvent ils s'en réfèrent à la Parole prêchée verbalement.

M. L. Bonnet dans sa brochure la Parole et la foi, réponse
à la Critique et la foi de M. Scherer, après avoir montré que la
prédication des apôtres s'appelle habituellement dans les Actes
et dans les épîtres la Parole de Dieu, s'écrie : « Et leur parole
écrite ne serait plus la Parole de Dieu » L'argument, me
semble-t-il, ne porte pas, ou bien il va trop loin, car enfin les
prédicateurs actuels de l'Evangile sont les ministres de la Parole de
Dieu, — et non ministres de l'Ecriture, remarquons-le: ici
l'usage a bien raison,— ils prêchent la Parole de Dieu. Est-ce à dire
que leurs lettres édifiantes, que leurs sermons écrits doivent
être appelés la Parole de Dieu et leurs énoncés participer à

l'autorité qu'on attribue à l'Ecriture sainte? Assurément les écrits
qui nous sont parvenus de Pierre ou de Paul contiennent la
Parole de Dieu, sont conformes à cette Parole autant pour le
moins que leurs prédications, mais leurs prédications n'étaient

pas l'expression adéquate et absolue de cette parole : le trésor
était contenu dans des vases de terre.

M. Auguste Meylan dans son livre Canonicité et inspiration
des Saintes Ecritures, traite aussi la question qui nous occupe
en ce moment (p. 192, sq.).

Après avoir reconnu que « les auteurs du système de l'inspi-
ration-dictée sont partis de l'idée que l'Ecriture étant inspirée
devait avoir tels et tels caractères, et qu'ils ont méconnu ou
violenté bien des faits » (p. 146), « que là où les trois évangélistes
diffèrent, nous ignorons quels sont les termes mêmes dont
s'est servi le Seigneur» (p. 168), qu'il y a dans l'Ecriture un
élément humain qui comprend « les passions, les erreurs et les

préjugés» des écrivains sacrés (p. 172), que « la mémoire des

auteurs sacrés n'était pas infaillible pour des choses sans

importance» (p. 182), qu'on «trouve dans la Bible des morceaux
qui renferment de belles pensées mélangées d'idées fausses et
qui ne proviennent pas du Saint-Esprit, comme les entretiens
de Job et de ses amis » (p. 193), après avoir « reconnu, à parler
rigoureusement, la réalité de la distinction » entre la Parole de



368 H. CHAVANNES

Dieu et l'Ecriture (p. 193), M. Meylan estime néanmoins qu'il
faut continuer à désigner ainsi l'Ecriture.

Nous avons vu qu'à parler rigoureusement, selon Quenstedt,
si accurate loqui velimus, Dieu seul parle dans l'Ecriture;
M. Meylan trouve au contraire qu'à parler rigoureusement il
faut distinguer la Parole de Dieu et l'Ecriture, mais il n'en
conclut pas moins comme Quenstedt, avouant ainsi qu'il ne

parle pas rigoureusement, ce qui est toujours regrettable. Du

reste, voici ses raisons (p. 194, 195) :

1° Toute l'Ecriture est divinement inspirée, en sorte que
toutes les paroles qu'elle renferme... s'y trouvent par la volonté
de Dieu. Cet argument n'a pas grande force pour qui a des

idées moins strictes que M. Meylan, « relâchées », comme il dit
(p. 193), sur l'inspiration des Ecritures, pour qui ne croit pas à

une inspiration, immédiate, spéciale, absolue et qualitative.
Du reste, pour être rapportée par la volonté de Dieu, une
parole n'est pas nécessairement pour cela parole de Dieu.

2° Sa seconde raison est que « la Bible doit être distinguée
de tout autre livre par un titre. Or nul autre ne lui convient
mieux que celui de Parole de Dieu, puisqu'il la désigne par
son caractère essentiel et fondamental, qui est d'être une
révélation divine ou une parole de Dieu adressée aux hommes. » A

quoi nous répondons que la Bible n'est pas la révélation elle-

même, mais le monument littéraire, ou le document de la

révélation, puis qu'il ne manque pas d'autres noms pour désigner
nos livres saints: Bible (traduction de Biblia, mot singulier
féminin fabriqué par la basse latinité du pluriel neutre grec
ßißltu, les livres), Ecriture Sainte, livres de l'ancienne et de la
nouvelle alliance, selon le sous-titre de la traduction de Darby,
testament, sans compter le terme de novum instrumentum par
lequel le Nouveau Testament fut souvent désigné par les Pères.

Ce terme d'instrument, absolument abandonné par l'usage
de l'Eglise et qui peut paraître au premier abord un peu
singulier, s'applique au fond avec justesse au recueil de nos
livres saints; c'est en effet l'instrument de notre connaissance

de la révélation de Dieu, ou le moyen de la

connaître, les documents, les titres, les pièces à l'appui de notre



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 369

foi1. Il ne présente pas le sens amphibologique du mot de Testament

qui permettait à un colporteur évangéliste que j'ai connu de

commencer habituellement ses allocutions en disant: «Notre
Seigneur Jésus-Christ est mort, mais il nous a laissé un testament

que voici, etc. » La Vulgate a rendu par testamentum qu'elle
prenait dans le sens de testatio, lex, le terme de Beruh, St«6w>).)

Je ne crois pas non plus, avec M. Meylan, que les oracles de

Dieu (ri. \6yta to-j fisoû de Bom. III, 2 et Hébr. V, 12), désignent les
écrits des prophètes.

3° La troisième raison de M. Meylan est que les prophètes,
Jésus-Christ et les apôtres appellent l'Ecriture la Parole de

Dieu. Or aucun des passages qu'il cite à ce sujet ne me paraît
probant, la Parole del'Eternel qui est droite, épurée, qui
demeure éternellement, ne devant point nécessairement désigner
les livres de Moïse et des prophètes. Ce que nous avons dit du

Ps. CXIX s'applique ici.
On ne peut autrement que d'être frappé du caractère

parfaitement humain de ce livre ou plutôt de ce recueil de livres si

fréquemment appelés la Parole de Dieu ; il ressort de l'individualité
de ses auteurs, qui se montre et dans la forme et dans le fond
de leurs enseignements, dans le contenu de leur prédication,
laquelle présente la vérité sous un angle, un point de vue
particulier. Comme on sent palpiter l'homme chez saint Paul, par
exemple Je ne m'étends pas sur cette vérité que la théologie
biblique, discipline relativement moderne, a mise en si pleine
lumière.

J'admets bien que cette individualité si marquée des auteurs
bibliques n'est nullement une preuve que Dieu ne parle pas

par leur moyen ; il peut fort bien avoir exprimé ses pensées en

employant le langage de ses amanuenses, leur style, leur
rhétorique, leur façon même de penser, en se servant de leur
tournure d'esprit, on pourrait même peut-être aller jusqu'à
dire de leurs étroitesses, auxquelles il se serait jusqu'à un
un certain point accommodé.

1 R. Rothe, Zur Dogmatik, p. 287 : « Die Bibel ist das vollkommen
ausreichende Instrument zu einer schlechthin irrthumslosen Erkennt-
niss der göttlichen Offenbarung. »

THÉOL. ET PHIL. 1888. 24



370 H. CHAVANNES

Le caractère circonstanciel de la plupart des écrits bibliques,
qui frappe aussi à première vue, ne démontrerait pas non
plus, me semble-t-il, la non-inspiration de ces écrits, Dieu
pouvant parfaitement avoir dicté à ses secrétaires ce que
comportaient précisément les circonstances.

Le caractère progressif des enseignements bibliques pourrait
offrir à cet égard une difficulté plus grande, mais elle porte
sur l'idée de la révélation elle-même et pas seulement sur son
expression littéraire : je fais allusion à des faits comme celui-
ci : d'après le décalogue Dieu punit l'iniquité des pères sur les
enfants jusqu'à la troisième et quatrième génération; d'après
Ezéchiel XVIII, 20, le fils ne portera pas l'iniquité du père ;
l'âme qui pèche est celle qui mourra, ce qui, en dépit du fait
éternellement vrai de la solidarité humaine que rappelle le
commandement, n'en constitue pas moins un progrès
incontestable en individualisme et en justice. De même en est-il du
précepte donné aux anciens de haïr ses ennemis, qu'abolit
formellement Jésus-Christ en le remplaçant par son contraire-
(Math. V, 43, 44.)

Le principe très vrai de l'accommodation, que nous mettons
tous en pratique dans l'éducation de l'enfance, lève bien des

difficultés, véritables pierres d'achoppement pour qui oublie
le caractère pédagogique des révélations de Dieu ; mais toutes
les difficultés ne sont pourtant pas enlevées par là. Si Dieu

peut s'être accommodé aux faiblesses de ses instruments,
il ne peut pourtant avoir épousé leurs erreurs positives, ni
s'être contredit lui-même en disant à l'un de ses secrétaires
une chose et le contraire à l'autre. Si Dieu a dit : Tu m'as
percé les oreilles (Ps. XL, 3 : "O JTHO D'DTK), il n'a pas dit :

Tu m'as formé un corps (vaux SI zoen^-ri™ pot : Hébr. X, 5). Si

l'apaisement de la tempête sur le lac eut lieu avant la guérison
du paralytique à Capernaum selon Matthieu (VIII, 24-27; IX,
1-8), elle n'eut pas lieu après, comme le disent Marc (II, 1-12;
IV, 35-41) et Luc (V, 17-26) ; VIII, 22-26. De même en est-il de
l'ordre des tentations, du jour du dernier repas du Seigneur,
de sa crucifixion, etc.

Ce n'est pas le Saint-Esprit qui s'est trompé en attribuant à



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 371

Jérémie la prophétie de Zacharie relative aux trente pièces

d'argent, prix de la trahison de Judas. (Zach. XI, 13 ; Math.

XXVII, 9.)
Si c'est l'Esprit de Dieu, comme je le crois fermement qui

nous fait dire : « Soyez parfaits, comme votre Père qui est dans
les cieux est parfait » (Math. V, 48), « tendez à la perfection »

(2 Cor. XIII, 11), « àia parfaite stature de Christ » (Eph. IV, 13),
« ne craignez rien delà part de ceux qui tuent le corps » (Math.
X, 28), ce ne peut être lui qui nous dit : « Ne sois pas juste à

l'excès et ne te montre pas trop sage! Pourquoi te détruirais-
tu » (Eccl. VII, 16) précepte dont on ne peut assurément taxer
la morale que de mondaine.

On me dira peut-être : Vous vous plaisez à faire ressortir les
taches du soleil qui vous réchauffe et vous éclaire, les petits
morceaux de charbon du pain qui vous nourrit, le soleil n'en
demeure pas moins le soleil, le pain reste du pain. D'accord, à

ceci presque le Soleil de justice, ce n'est pas l'Ecriture, et le
pain de vie, le canon.

Il est dans l'Ecriture de véritables erreurs, des contradictions

irréductibles que la comparaison de la Bible avec elle-
même fait trouver d'autant plus nombreuses qu'on l'étudié
mieux. Elles ruinent absolument, à notre avis, la théorie de

l'inspiration absolue que nous combattons, mais ne diminuent
et n'atteignent en aucune façon ce qui fait la valeur de la Bible.
La droiture, le respect pour la vérité exigent qu'on reconnaisse

l'existence de ces erreurs. Je sais bien qu'elles ont été
fort, exagérées par le partipris, l'irrévérence et l'incrédulité,
mais d'autre part aussi le parti-pris n'a que trop souvent cherché

à les lever par des faux-fuyants, des expédients qui
violentent le sentiment du vrai et des explications manquant de
bonne foi, lesquelles ont fait bien du mal.

Combien M. de Bougemont est à la fois plus dans la vérité,
et plus sage et plus humble aussi, quand il dit dans son livre
Christ et ses témoins : « Nous ne voulons pas, mentant à notre
conscience, nier l'existence d'incorrections dans les récits
historiques de la Bible ; nous en concluons, au contraire, qu'il a

plu à Dieu de mettre certaines limites à l'inspiration des pro-



372 H. CHAVANNES

phètes, que le nier c'est se rebeller contre Dieu, lui imputer
les préjugés de. notre raison, et que le reconnaître c'est humilier

sa raison devant le fait évident et devant la volonté de

Dieu. »

On dit parfois, touchant les contradictions de l'Ecriture, qu'il
ne sied pas à de pauvres pécheurs tels que nous d'en statuer
dans les récits saints, que nous devons, vis-à-vis de ce qui
nous semble erroné ou contradictoire, prendre la position
modeste qui seule nous convient et nous dire que ces contradictions

seront levées plus tard pour nous. Ce raisonnement je
l'accepte parfaitement quand il s'agit d'antinomies comme

par exemple celles que nous ne pouvons absolument pas lever
entre la toute-puissance, la toute-science de Dieu et notre
liberté morale, mais non quand il s'agit de questions rentrant
dans le cadre des sciences exactes, par exemple de l'antériorité
ou de la postériorité d'un fait, ou bien de chiffres différents,
cas si fréquent dans les Chroniques et les Bois, dans Esdras et
dans Néhémie. M. Meylan parle de la nécessité de « faire taire
son sens charnel devant les déclarations apostoliques » (p. 211).
Notre sens charnel, parfaitement, mais ce n'est pas de lui que
proviennent toutes les difficultés qui nous arrêtent dans l'étude
de l'Ecriture sainte : le bon sens, qui fait certainement partie
de ces grâces excellentes, de ces dons parfaits, qui, selon

Jacques, proviennent d'en haut, du Père des lumières, constate
aussi plusieurs de ces difficultés. Est-ce mon sens charnel qui
me fait reconnaître que Matthieu (II, 5) fait dire à Michée (V, 1)
le contraire de ce qu'il dit, dans un détail d'assez peu d'importance,

il est vrai? le prophète avait dit Bethléem trop petite
pour... (JTfTP TpX) et Matthieu lui fait dire qu'elle n'est

nullement la plus petite (oùSapû; EtajpVr»!.) Un autre exemple : Il
y a dans l'histoire des relations de David avec Saul deux récits
en partie contradictoires, que l'auteur n'a pas réussi à fondre
en un tout homogène, ou qu'il ne s'est peut-être guère inquiété
d'harmoniser ; grâce au fait que la version des LXX présente
plusieurs omissions dans cette histoire, nous pouvons recons-
iruire les deux narrations primitives ; celle des LXX, qui form e

un tout complet, nous montre David, quand il offre de coni-



LE NOM DE PAROLE DE DIEU DONNÉ A L'ÉCRITURE 373

battre Goliath, remplissant sa charge de héraut d'armes de

Saul, et la reprenant naturellement après sa victoire. L'autre
récit que nous obtenons en rapprochant les versets omis par
les LXX4, nous présente en David un jeune berger qui n'a
jamais été à la cour ; envoyé par son père au camp, il n'y est

certes pas traité par ses frères en favori du roi : Saul et Abner
semblent ne l'avoir jamais vu; il s'offre à combattre le Philistin,

le met à mort, après quoi seulement il est retenu à la cour,
où Jonathan s'éprend pour lui d'une ardente amitié. Assurément

il faut nous défier de notre sens charnel, mais qu'a-t-il
donc à faire dans la surprise du simple lecteur, tant soit peu
attentif et intelligent, qui constate ces désaccords dans la susdite

histoire

1 XVI, 12-31 et XVI, 55 à XVII, 5. C'est le lait que ces omissions
rapprochées les unes des autres forment un récit complet qui empêche de

penser que les LXX auraient simplement retranché ce qui ne leur paraissait

pas concorder avec le reste du récit : « 11 n'est pas croyable, dit
Robertson Smith (The Old Testament in the Jewish church, p. 125), que si les

traducteurs de la version des LXX s'étaient mis arbitrairement à couper
une narration originale homogène, les versets qu'ils omettent auraient
formé un tout, un récit distinct et suivi. Nous sommes donc forcés de

conclure que le texte des LXX est complet en lui-même et que les additions

dans le texte hébreu sont des fragments d'un autre récit, d'une
version populaire et moins exacte de cette histoire. >

(A suivre.)


	Le nom de parole de Dieu : donné a l'écriture

