
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: La doctrine de la sainte cène : essai dogmatique

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE

ESSAI DOGMATIQUE
PAR

P. LOBSTEIN »

lam missa, quanto vicinior et similior primae

omnium missse, quam Christus in cœna fecit,
tanto christianior. Luther.

Introduction.

I. Difficulté et facilité du sujet. — Son importance historique et

dogmatique. — Son actualité pratique. — Etat du problème dans

les pays de langue française.

IL Position de la question. — Point de départ des recherches :

caractère normatif et typique de la cène primitive. — Conséquences
de ces prémisses : méthode exégétique et historique. — Le point de

vue des réformateurs et le point de vue de Schleiermacher :

comment ils confirment notre méthode et en quoi ils s'en éloignent;
justesse des principes et inconséquences de l'application.

III. Marche et plan de ce travail.

1 Les études sur la méthode de la dogmatique protestante que j'ai
publiées dans la Revue de théologie et de philosophie (année 1885) ont dû
être interrompues pour des raisons indépendantes de ma volonté. Il m'a
semblé qu'au lieu de reprendre et de poursuivre des recherches qui ne
sont peut-être plus présentes k la mémoire du lecteur, il y aurait
plus d'utilité à montrer, par l'exposition d'un dogme particulier, la
pratique et l'application de quelques-uns des principes que j'ai essayé de

développer et de défendre.

THÉOL. ET PHIL. 1888. 22



338 P. LOBSTEIN

I

L'étude dogmatique que je voudrais aborder présente une
particularité bien curieuse: elle a été considérée tour à tour
comme singulièrement difficile ou comme extrêmement aisée.

Et de fait, l'une et l'autre appréciation peuvent se justifier.
A s'en tenir uniquement à l'histoire des dogmes, on serait
tenté de croire que peu de doctrines sont hérissées de plus de

difficultés, car il n'en est pas qui, au moins dans l'Eglise
protestante, ait provoqué des controverses plus acharnées, soulevé
des haines plus ardentes, enfanté des explications plus obscures

: tours de force d'une exégèse aux abois et d'une dialectique
à outrance, querelles de grammairien, expédients d'avocat,
subtilités de casuiste, sophismes improvisés par l'embarras ou

calomnies forgées par la passion, injures et anathèmes, puis,
après les excommunications les plus implacables, des compromis

bâtards, des concessions équivoques, des tentatives d'union
aussitôt avortées, et au fond de tous ces débats, au milieu de

toutes ces misères, des intérêts spirituels d'une souveraine et

incontestable gravité ', des préoccupations essentiellement
religieuses, parfois des vues philosophiques fines et profondes,
tout ce que la science théologique a produit de meilleur et de

pire, de plus sérieux et de plus mesquin, tel est le spectacle
lamentable, grotesque ou émouvant que nous offre la trop
longue histoire de la doctrine de la sainle cène, depuis les

luttes épiques dont retentirent les Eglises de la réforme
jusqu'aux discussions d'école et aux rivalités de sacristie dont notre
siècle a été le témoin attristé ou railleur. Est-il possible de se

soustraire à tant de chances d'erreur et de ne pas subir, à son

insu peut-être, le contre-coup des orages qu'a déchaînés la

rage des théologiens? Et quand nous aurions réussi à nous
affranchir des préjugés confessionnels et à ne pas nous laisser

entraîner dans la mêlée des partis, n'y a-t-il pas, même après
l'extinction réelle ou apparente de haines trois fois

séculaires, des difficultés toutes nouvelles qui viennent assaillir

1 Keim, Geschichte Jesu von Nazaret, III, 270 s.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 339

celui dont la témérité ose se mesurer au dogme de la sainte
cène, autrefois le plus irritant et le plus périlleux de tous les
dogmes? Si l'esprit sectaire a perdu son âpreté ou s'il la
reporte sur d'autres questions, une science née d'hier, la critique
historique, a soulevé des problèmes dont nos pères étaient loin
de soupçonner l'importance et la délicatesse : dépouillement
des documents, étude des sources, appréciation des témoignages,

rapprochement et comparaison des différentes relations,
explication du point de vue historique ou des préoccupations
religieuses des écrivains sacrés, que de domaines ignorés
naguère, aujourd'hui explorés dans tous les sens par les travaux
incessants de l'exégèse, de la critique sacrée, de la théologie
biblique, de l'histoire des dogmes La discussion de ces
problèmes aussi nombreux que variés est-elle vraiment indépendante?

Est-elle absolument impartiale? La critique n'a-t-elle
pas, comme le dogmatisme, ses partis pris, ses engouements,
ses antipathies et ses sympathies souvent d'autant plus invincibles

qu'elles sont plus irréfléchies? Ne serait-il pas aisé de

découvrir une parenté parfois surprenante entre l'intransigeance

confessionnelle des partis ecclésiastiques et l'infaillibilité

scientifique des écoles de théologie?
N'exagérons pas cependant. Les difficultés qu'ont accumulées

autour du dogme de la sainte cène les controverses des siècles

passés ou même les recherches de notre temps ne sont
insurmontables que pour celui qui méconnaît la nature du problème
et qui s'abuse sur la»méthode à employer et sur la marche à

suivre.
Le chercheur qui saurait s'assurer une base d'opération sûre

et appliquer les principes que réclame le sujet, éprouverait la

joyeuse surprise de voir s'évanouir une nuée d'objections,
d'obscurités, d'impossibilités contre lesquelles se débattait
vainement la théologie d'autrefois. Les textes scripturaires
auxquels il faudra se reporter toujours et qui forment le base du

dogme de la sainte cène, sont accessibles à l'exégèse la plus
exigeante et comportent les procédés les plus scrupuleux d'une
saine critique. J'ajouterai qu'envisagés dans leur milieu histo

rique, placés sous leur jour véritable, rattachés à l'œuvre posi-



340 p. lobstein

tive et à la conscience religieuse de Jésus, ils cessent d'être
des oracles, dont il s'agirait de déchiffrer péniblement les
termes ambigus; ils apparaissent à l'examen du dogmaticien et
à la foi du fidèle comme l'expression claire et simple d'une
volonté pleinement sûre d'elle-même et initiant ceux qui
savent la comprendre aux richesses de son divin contenu. «La
question de la sainte cène, dit excellemment M. Sabatier, est

avant tout une question d'exégèse historique. Oublions nos
préjugés et nos préoccupations dogmatiques. Remettons-nous

simplement en face des paroles de Jésus. Demandons-nous

quelle était sa pensée à ce moment solennel. La lumière se

fera bien vite. On parle d'ombres et de mystères qui remplissent

à ce moment la parole du Maître. Elle n'a jamais été plus
lumineuse et plus populaire; et pour notre part nous en
bénissons Dieu L »

La méthode sévèrement historique que j'essayerai de justifier
encore d'une manière plus complète, présente d'ailleurs un
avantage que le dogmatisme abstrait des anciennes écoles était

peu capable de comprendre et d'apprécier. Les recherches

contemporaines ont analysé les documents et fouillé dans tous
les sens les traditions de l'histoire évangélique ; la vie de Jésus,

l'âge apostolique, le siècle suivant ont été l'objet d'études dont
il serait puéril et injuste de contester la valeur et le succès.
Les conceptions et les explications traditionnelles ont été
soumises à un contrôle inexorable et à une revision qui a réduit à

néant bien des opinions autrefois universellement adoptées;
des événements qu'on tenait pour certains ont fini par se

résoudre en mythes ou en allégories; des croyances qui
paraissaient le fruit d'une inspiration surnaturelle et d'une
révélation divine ont été réduites aux proportions plus modestes de

doctrines purement relatives et transitoires. La critique a
examiné les assises de tous les édifices : a-t-elle trouvé quelque
part un terrain solide et des fondements assurés? Elle a fait
bien des ruines : qu'a-t-elle laissé debout? Puisqu'elle ne saurait

être un but, puisqu'elle n'est qu'un moyen, un instrument
de recherche et d'information, elle est incessamment en quête

1 Revue chrétienne, XXIIe année (1er mai 1875), p. 328.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 341

de points de repère qui l'orientent dans sa marche et de bases

fermes qui étayent ses constructions. Il me semble que la
sainte cène est une donnée pareille, qui fait saillie au milieu
du sol mouvant des traditions évangéliques, et qui répand sur
bien des points obscurs ou incertains une lumière aussi
précieuse qu'inattendue. La célébration de la cène (je ne dis pas
l'institution d'un rite) est, en effet, l'un des faits les plus
certains de la vie de Jésus ; il nous est attesté par le second évangile,

qui procède d'une manière ou d'une autre de l'apôtre
Pierre; il nous est garanti par l'apôtre Paul, dont les

renseignements ont été puisés aux sources les plus immédiates de la

primitive Eglise. Le silence du quatrième évangile ne saurait
infirmer le témoignage de Pierre et de Paul1, puisque le

fameux discours du sixième chapitre, quelle que soit l'interprétation

qu'on en donne, suppose et implique la connaissance et

l'usage de la cène dans les communautés chrétiennes. Nous

sommes donc en présence d'un fait historique dont la certitude
est au-dessus de toute contestation et n'a pu être entamée ni

par la critique incisive et ombrageuse de Strauss ni par le

scepticisme élégant et superficiel de M. Renan2.

Les conséquences d'une assertion si fortement établie sont
considérables, et il importe d'en mesurer toute l'étendue. S'il
est vrai que les relations touchant la cène nous placent sur un
terrain historique solide et résistant, il n'est pas moins certain

que l'acte par lequel Jésus a couronné son œuvre terrestre et

son ministère au milieu de ses disciples et de son peuple, ne
saurait être isolé de ce ministère et de cette œuvre; il est facile
de montrer que cet acte n'est pas un accident étranger à l'en-

1 En dépit de l'assertion contraire de M. Benan, Vie de Jésus, p. 387

(éd. de 1863.)
2 Strauss, Das Leben Jesu kritisch bearbeitet, 1836, § 120 (Bd II, 436-

442.) — Dans sa nouvelle vie de Jésus et dans sa dogmatique, Strauss
maintient le fait de la cène, mais il cherche a en restreindre la portée
et a en atténuer la signification. Leben Jesu für das deutsche Volk
bearbeitet, p. 282. Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwik-
lung und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft, 1840-1841 ; 11, 558,

559. — Tel est bien aussi le point de vue de M. Benan. Vie de Jésus, 186LÎ,

p. 385-387.



342 P. LOBSTEIN

semble du témoignage et de l'activité de Jésus; la foi de

l'Eglise ne s'y est point trompée, et l'enseignement de Paul
comme le point de vue johannique ne nous laissent aucun
doute sur la haute importance que la communauté chrétienne
attachait au dernier repas du Maître. Dès lors est-il téméraire
d'espérer que l'étude attentive de la pensée de Jésus à ce
moment suprême et solennel nous amènera à faire de nouvelles
découvertes? N'est-il pas vraisemblable que si nos recherches
aboutissent à un résultat positif et précis, ce résultat sera le point
de départ d'une enquête plus étendue peut-être et portant sur
des questions en apparence plus lointaines, mais connexes
cependant et même plus essentielles, je veux dire la mission,
l'enseignement, la conscience de Jésus1 Enfin si cette double
étude arrivait à saisir une intime et vivante solidarité entre
le témoignage de Jésus et la célébration de la cène, si une
corrélation semblable apparaissait entre la théologie paulinienne
ou johannique et les prémisses religieuses renfermées dans
la parole du Maître, n'y aurait-il pas, dans le problème ainsi
posé et dans sa solution, même approximative, non seulement
la vérification de notre exégèse de détail et la contre-épreuve
de nos explications antérieures, mais encore un consensus réel
et précieux, base large et ferme sur laquelle pourrait s'édifier
le dogme évangélique et protestant de la sainte cène?

Ce n'est, en effet, qu'à cette condition qu'il nous serait permis

de parler d'une doctrine ayant droit de cité dans la dogmatique

protestante, c'est-à-dire dans l'organisme scientifique de

la foi de notre Eglise. Tel est le point de vue auquel je voudrais
me placer dans les recherches d'exégèse, d'histoire et de théologie

bibliques auxquelles il convient de se livrer d'abord : y
a-t-il dans le Nouveau Testament les éléments constitutifs d'un
dogme répondant aux données de la révélation évangélique et
traduisant les expériences de la conscience chrétienne? La

réponse à cette question nous fournira une règle sûre et précise
d'après laquelle nous pourrons apprécier la valeur relative des

1 Baur, Theologische Jahrbücher, t. XVI (1857). p. 533,534. — Beyschlag,
Die Einsetzung des heiligen Abendmahls, Bremen, 1871, p. 4-5. — Keim,
Geschichte Jesu von Nazara, t. Ill, p. 273.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 343

trois grandes conceptions que les Eglises de la Réforme ont
opposées à la tradition catholique et qui se sont combattues
depuis le XVIe siècle sans arriver encore à se concilier et à se

résoudre dans une synthèse supérieure. La recherche de cette
synthèse ne saurait être taxée de présomption, elle s'impose
comme un devoir à tout théologien soucieux des intérêts
religieux de l'Eglise et des progrès de la science théologique. La

dogmatique du protestantisme de langue française, en particulier,
est encore si peu développée qu'elle ne saurait être indifférente
aux plus modestes essais tentés pour l'enrichir. C'est une
contribution pareille que je voudrais apporter à l'auteur plus
habile et plus heureux qui, s'élevant des études de détail à une
vue d'ensemble, éprouvera l'ambition d'organiser un système
et démentira le jugement aussi sévère que mérité formulé par
un maître compétent sur la dogmatique protestante des pays de

langue française : « C'est, dit M. Secrétan, dont M. Bois rappelait

naguère les énergiques paroles, une théologie d'aventure
formée des morceaux les plus disparates, comme un radeau

sur lequel des naufragés ont planté leur mât de fortune1. »

1 M. Charles Secrétan, Théologie et Religion, 1883, p. 71, 72. — M. Henri
Bois, De la certitude chrétienne, 1887, p. 5. — M. Boegner, Revue
chrétienne, 10 février 1883, p. 66-67. — M. Bonifas, Revue théologique de Montauban,

1878-1879, p. 24-29; 1870-1871, p. 237 suiv.; Revue chrétienne, 1869,

p. 339 suiv. — M. Vernes, Quelques réflexions sur la crise actuelle de l'Eglise
réformée de France, 1S75, p. 11 : « Pour tout homme qui réfléchit rien n'est

plus nécessaire a une réforme religieuse qu'une élaboration scientifique
des points principaux de la foi qu'on veut présenter sous un jour nouveau.
Cette élaboration systématique donne naissance à la dogmatique : une
définition dogmatique est la forme nécessaire d'un point de foi... L'un
des grands maux dont nous souffrons tous, tant orthodoxes que libéraux,
c'est le défaut d'une dogmatique. Ce qui nous manque, c'est le cadre
intellectuel où nous puissions ranger les différentes affirmations de notre
sentiment religieux. Ah l'oeuvre stérile et funeste de ceux qui ne veulent
plus de théologie ni de dogmatique. Savez-vous bien ce qu'ils font? Ils
précipitent notre décadence intellectuelle! » — « M. Vernes a mille fois raison,
dit M. Astié après avoir transcrit les paroles citées : on ne saurait
prononcer une parole plus vraie et plus opportune. Les sceptiques et quelques

mystiques fantaisistes peuvent seuls professer le dédain de la
dogmatique. » (Revue de théologie et de philosophie, 1876, p. 11-12. Mélanges de

théologie et de philosophie, 1878, p. VIII).



344 P. LOBSTEIN

Les esprits chagrins ou timorés estimeront peut-être qu'il
serait plus prudent d'attirer sur d'autres problèmes l'intérêt
des théologiens et l'attention des fidèles. Bemettre à l'ordre du

jour le dogme de la sainte cène, n'est-ce pas une entreprise
inopportune, sinon périlleuse, puisqu'elle risque de réveiller
des dissentiments assoupis et d'accuser des divergences
dogmatiques qui s'ignorent ou qui se tolèrent? Craintes illusoires
et reproches injustes : celui-là s'abuserait étrangement qui
aurait la naïveté de croire qu'une question scientifique peut à la

longue se passer impunément de réponse, ou que la conjuration

du silence, l'abstention systématique, l'indifférence réelle
ou affectée finissent toujours par tenir lieu de solution. Ce

scepticisme inconscient ou voulu, qui en définitive ne procède

que de la paresse ou de la peur, émousse ou endort les esprits,
altère la probité intellectuelle et substitue à une piété virile et
éclairée les sentiments souvent respectables mais toujours
dangereux d'un scepticisme nuageux et énervant. Les palliatifs et
les à peu près, les compromis et les réticences sont aussi
funestes à l'esprit religieux qu'à la sincérité scientifique, et après
avoir momentanément servi les habiles et dupé les simples, ils
creusent plus profond l'abîme qu'ils avaient comblé en
apparence. A ceux qui, obéissant à de prétendues raisons d'opportunité,

oseraient discréditer le travail dogmatique au service de

l'Eglise ou ne le suivraient qu'à contre-cœur et avec défiance,
je rappellerai les généreuses et fortes paroles de M. Sabatier,
véritable programme d'un travail courageux et fécond : « Si la

théologie nous a divisés jadis, elle est aujourd'hui en train de

nous réunir. C'est elle qui chaque jour rapproche les esprits
partis des points les plus opposés de notre horizon religieux et

les fait se rencontrer dans une conception nouvelle de l'Evangile,

la conception morale qui succède enfin à l'intellectualisme,
fonds commun de l'ancien libéralisme et de l'ancienne
orthodoxie. Au risque d'avoir l'air de soutenir un paradoxe, nous
dirons que ce qui empêchera le schisme dont on nous a menacés,

c'est la théologie. Tout progrès des études théologiques
est un progrès pour la cause de la conciliation. Notre conviction

profonde, c'est que les luttes ecclésiastiques et les intolé-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 345

rances dont nous nous plaignons et dont les deux partis sont
également responsables, ne sont que les restes d'une tradition
finie; c'est que les positions prises ne sont plus en harmonie
avec les idées, et que, par-dessus ou par-dessous les barrières
artificielles qu'on s'efforce d'élever, les esprits droits et pieux
des deux côtés sont déjà en train de communier librement.
Quand la rencontre se sera faite sur le fond même des choses,
la conciliation ne tardera pas à se manifester et à se réaliser
au dehors dans la vie de l'Eglise. Les esprits marchent et les
vieux cadres ne les peuvent plus contenir. Pendant que dans
l'ordre ecclésiastique les hommes de lutte s'efforçaient de

reprendre ou de maintenir leurs attitudes et leurs positions
d'autrefois, ils ne prenaient pas garde quo lo terrain se dérobait
sous leurs pieds et que tels qui croyaient se faire front se

trouvaient, par une révolution plus profonde, tournés du même
côté. Pour tous, l'orientation de la pensée a changé. Les plus
obstinés seront bien forcés de le reconnaître... Nous sommes
tous en effet embarqués sur le même fleuve et ceux qui tournent

le dos au courant ne sont ni moins fatalement ni moins
vite portés par lui que ceux qui regardent en sens contraire. S'il
en est ainsi, nous demanderons où est l'abîme qui sépare les

esprits libres et sincères à quelque parti qu'ils appartiennent.
Ah sans doute il y a, en religion, un abîme infranchissable :

c'est l'abîme qui sépare les vrais chrétiens de ceux qui ne le
sont pas, la piété de l'impiété, la foi de l'incrédulité. Mais c'est
là un abîme moral qui se franchit seulement par la conversion
de la conscience et du cœur, ce n'est pas un abîme théologique.

En théologie, dès que nous nous livrons à des études

loyales, désintéressées et vraiment scientifiques, il reste entre
nous des nuances, sans doute, mais aussi une communion de

foi, d'esprit et dévie, persistante et inaltérable '. » C'est de ces
1 Journal du protestantisme français, VIe année, N° 50(11 décembre 1883),

p. 394-396. — Cf. N" 48 (p. 378-380). — Année 1884 N» 27, p. 106 (lettre de

M. Sabatier insérée dans le premier numéro de la Vie chrétienne, 1er juin
1884). — Les lecteurs de la Renie de théologie et de philosophie savent avec
quelle courageuse et persévérante franchise M. le professeur Astié ne cesse

de défendre et de répandre ces principes qui sont bien, comme vient de le

dire M. Narbel (Revue, 1888, p 202) « la pensée inspiratrice» de ses affir-



346 P. LOBSTEIN

paroles, tout ensemble suggérées par la vraie prudence et
dictées par la foi chrétienne, que je voudrais m'inspirer dans le

cours de la présente étude.
Cette étude n'est peut-êire pas aussi dépourvue d'actualité

qu'on pourrait le croire à première vue. Sans insister davantage

sur les considérations générales présentées tout à l'heure,
je rappellerai que la doctrine de la sainte cène a été l'objet
d'une série de thèses académiques publiées en France et en

Suisse, et traitant soit des données bibliques, soit de l'histoire
du dogme, soit de son exposition systématique ou des applications

pratiques qui en résultent1. La presse religieuse et
ecclésiastique nous a apporté l'écho de plus d'une discussion
sérieuse et fraternelle au sein des conférences pastorales des

églises de langue française2. Enfin la littérature d'édification

mations comme de ses critiques. — Cf. enfin, dans le Journal du
protestantisme français, an. 1883, les observations de M. Baldensperger (p. 393-

394) et de M. Schulz (p. 403-404).
1 Voir la revue des theses de langue française dans le treizième volume

dp l'Encyclopédie des sciences religieuses; cf. aussi l'article Cène (tom. II,
p. 775-794). Qnantàla bibliographie allemande, on en trouvera une nomenclature

extrêmement riche, accompagnée de solides et judicieuses
appréciations, dans l'ouvrage récent de M. Hermann Schultz, Zur Lehre vom

heiligen Abendmahl, Gotha 1886, p. 5-82. — La bibliographie anglaise est

indiquée sommairement par Dorner, System der christlichen Glaubenslehre,

Il Band, p. 849 (1" édit. 1881); je n'ai pu en prendre connaissance.
— J'aurai l'occasion d'indiquer les travaux les plus importants sur la
matière, mais pour ne pas embarrasser la marche de mon exposition je
rejetterai dans les notes tousles renseignements bibliographiques ainsi que
les détails de pure érudition.

2 Les conférences pastorales de Paris (avril 1875), eurent un retentissement

dont on n'a pas perdu le souvenir. Lire le compie rendu qu'en a

donné M. Sabatier, Revue chrétienne, 1" mai 1875 (XXIIe année, p. 328) :

« On a vu reparaître sur la cène, dit Je chroniqueur qui est en même

temps un critique et un juge, les trois grandes conceptions du seizième
siècle. La doctrine zwinglienne, entourée du mysticisme propre à notre
temps, a été défendue par MM. Monod, Sayous, de Pressensé, Lichtenberger
et Becolin. M. Bersier a soutenu la doctrine de Calvin. Enfin MM. KiHNet
Menegoz ont très habilement exposé le dogme luthérien. En vain nous
lerions-nous illusion: il y a chez plusieurs pasteurs réformés une tendance
bien accusée et singulière vers ce qu'on appelle le réalisme sacramentel.
Ils tiennent à voir dans la cène je ne sais quel mystère spécial et local.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 347

s'enrichit sans cesse d'ouvrages nouveaux sur la communion,
sur la manière de s'y préparer, sur les bienfaits et les bénédictions

qui en découlent : ces ouvrages, malgré leur caractère
édifiant et populaire, sont dominés par une conception plus ou
moins nette de la sainte cène et ils ne sauraient se dispenser
d'en entretenir le lecteur1.

Il

Le point de départ d'une étude sur le dogme de la sainte
cène ne saurait être douteux. Tout le monde est d'accord sur
la nécessité de fixer d'abord, d'une manière positive et précise,
l'intention primitive de Jésus au moment où. il prit avec ses

L'idée, si profonde et si simple à la fois comme toutes les idées de Jésus,

d'y voir le symbole touchant du corps du Sauveur rompu pour nous et de

son sang versé sur la croix ne leur suffit pas. Elle leur est, par sa simplicité

même, suspecte de rationalisme, et ils la sacrifient à des conceptions
dont on nous recommande les avantages, mais qui ont un grand défaut,
celui d'être absolument inintelligibles. D'ailleurs, nous avons été bien
moins ému du caractère de ces doctrines qui ont toujours existé dans le

protestantisme français que de la nature des considérations par lesquelles

on les a soutenues. Sauf M. Matter, qui a fait de l'exégèse, tuais qui
n'a pas conclu dogmatiquement, les orateurs ont généralement négligé
les textes bibliques. On a beaucoup parlé de la tradition de l'Eglise, de

l'opinion et de l'autorité des réformateurs, des besoins du culte, de l'utilité

religieuse de certaines doctrines. Ce genre d'argumentation, si l'on n'y
prenait garde, pourrait mener bien loin. » (Le rapport de M. Matter a
été publié dans la Revue théologique de Montauban, années 1875-1876,

p. 50-63 : De la sainte cène dans ses rapports avec la vie chrétienne.)
1 M. Bonnet, Communion avec Jésus ou la cène du Seigneur, 4° édit. 1878.

— M- Guers, la Cène du Seigneur et ses divers aspects, offerts à la méditation
des chrétien s, 1868. — M. Gout, La Sainte Cène, sa nature et ses grâces, 1877.

— M. Durand, La question eucharistique élucidée et simplifiée, 1882. Ce

dernier ouvrage repose sur des études approfondies et indépendantes, que
l'auteur fait converger vers un but éminemment pratique. Le lecteur me

saura gré de reproduire les paroles rappelées naguère par M. Bastide,
dans un essai auquel nous reviendrons : « O Christ! s'écrie l'exégète
orateur, quoique les apparences semblent dire le contraire, tu ne t'es pas
trompé Tu as institué la cène afin que, dans tous les siècles, elle parle a
tous les tiens du Calvaire, de ton ineffable amour, de ton grand sacrifice
et de leur éternelle rédemption ; et depuis que tu l'as instituée, elle n'a
pas cessé un seul jour de rassembler au pied de ta croix sanglante tous



348 P. LOBSTEIN

disciples le repas suprême que couronna l'acte « eucharistique.

» Quelle a été la pensée inspiratrice et déterminante du
Maître? Dans quel but et sous l'empire de quels motifs a-t-il
rompu le pain et versé levin pour l'offrir aux douze? Quels ont
été le sens et la portée des paroles qu'il prononça à cette occasion

Tel est le problème qu'il faut résoudre d'abord. — Cette
solution une fois trouvée nous mettra à même de répondre à

une question solidaire de la précédente. La cène est-elle un
rite établi par Jésus à titre d'institution permanente? Peut-être
est-il difficile d'atteindre sur ce point à une évidence irrécusable,

mais il n'en reste pas moins acquis que l'Eglise apostolique
a cru à un ordre formel et direct du Seigneur, et qu'elle a voulu
maintenir et répéter la cène comme élément essentiel de son
culte. Dès lors la question revient, à celle ci : Faut-il admettre
le caractère typique et normatif de la cène primitive, en sorte

que notre conception comme notre pratique actuelle doit se

régler sur le modèle primordial et sur la tradition léguée par
l'âge apostolique au christianisme d'aujourd'hui?

Poser la question, c'est la résoudre. On ne saurait, en effet,
alléguer aucune raison plausible pour établir une différence
entre la signification que Jésus a donnée à la cène et le sens

que nous devons y attacher nous-mêmes. L'enseignement que
le Maitre a voulu transmettre à ses premiers disciples s'adresse
à toute l'Eglise. On a pu se demander si l'interprétation
paulinienne et le point de vue johannique sont absolument conformes

à la pensée de Jésus, mais il est certain que les écrivains
sacrés n'ont voulu que commenter et expliquer l'intention
primitive du Seigneur; aucun d'eux n'a songé à s'en écarter
d'une manière consciente et de propos délibéré ; ils n'ont cherché

et n'ont trouvé dans la sainte cène que ce que le Christ a

voulu y mettre, ce qu'il a offert à leur foi et à leur vie : ils ont
reconnu implicitement, et l'un d'eux a affirmé avec une clarté
parfaite le caractère normatif de l'institution du Seigneur1.

ceux qui se réclament de toi. Ce que tu as mis dans la cène unit tous les
tiens, cela les a toujours unis et les unira toujours. Ce qui les divise, c'est
ce qu'ils ajoutent à ce que tu as dit. »

1 1 Cor. XI, 23.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 349

A cet égard notre situation, à nous chrétiens d'aujourd'hui,
est la même que celle des communautés apostoliques. Tous les
essais tentés par les théologiens postérieurs pour attribuer au

premier repas eucharistique une portée différente de celle de

notre cène chrétienne, sont inspirés par des préoccupations
étrangères à une saine exégèse et à une méthode historique
impartiale. Becueillir et discuter tous les expédients imaginés
à cet effet par une dogmatique aux abois, serait chose difficile,
pénible, et surtout profondément humiliante pour un théologien

; heureusement qu'une enquête pareille est oiseuse, puisque

pour réduire à néant ces fictions ingénieuses et arbitraires,
il suffit de maintenir que notre conception de la sainte cène

ne peut avoir d'autre règle et d'autre loi que la volonté positive
et la pensée authentique du chef de l'Eglise.

C'est bien là aussi l'intention véritable de nos réformateurs,
comme l'inspiration dominante du rénovateur de la théologie
protestante de notre siècle. Mais ni les réformateurs, ni Schleiermacher

ne sont restés fidèles à ce programme; le point de

vue qu'ils ont adopté, la marche qu'ils ont suivie, leur pratique
en un mot et l'application de leur méthode ne répondent pas
aux principes d'une incontestable justesse qu'ils ont fréquemment

énoncés et défendus.
D'une part, en effet, l'argumentation et la polémique des

réformateurs sont déterminées non par le souvenir vivant du
Jésus historique, mais par l'image idéale du Seigneur glorifié1.
De là les trop fameuses controverses sur la présence locale ou
illocale du Bessuscité exalté à la droite du Père, sur l'ubiquité
du corps céleste et de l'humanité transfigurée du Christ, sur
les forces divines ou la substance pneumatique procédant du
Seigneur et passant dans les croyants, — spéculations et rêveries

aussi obscures qu'aventureuses, et dont le premier défaut

1 Les théologiens scolastiques du moyen âge avaient vu plus clair et
touché plus juste en rapportant les paroles de l'institution, non au corps
céleste du Christ glorifié, mais à la personnalité terrestre du Jésus historique

qui allait s'immoler sur la croix. Ce point de vue leur était imposé
par la dootr ne de la transsubstantiation de même que par la théorie et
la pratique de la messe.



350 P. LOBSTEIN

était de partir de prémisses absolument erronées. En prenant
leur base d'opération et leur centre de gravité dans leur foi au
Seigneur glorifié, les réformateurs ont de prime abord faussé

l'orientation de leur pensée et imprimé à toutes leurs recherches
une direction qui les condamnait sans retour à errer dans un
labyrinthe sans issue.

D'autre part, Schleiermacher veut se placer sur le terrain de

l'expérience chrétienne, et il se demande quels sont les effets

produits dans l'âme du fidèle par la participation vivante et

croyante à l'acte de la sainte cène, élément intégrant du culte-

et lien permanent des membres de l'Eglise entre eux et leur
divin chef. Cependant la méthode expérimentale a besoin, pour
être pratiquée avec succès, d'un contrôle et d'un critère qui la

préserve des chances d'erreurs auxquelles elle est exposée
aussi longtemps qu'elle se renferme dans le domaine purement
subjectif. Car enfin, l'expérience individuelle ou collective est

susceptible d'altérations et de défaillances, en sorte qu'il est

essentiel de pouvoir en éprouver la valeur, en rectifier les

défauts, en retrouver et en rétablir la pureté originelle1. Or ce
n'est qu'en se reportant à la pensée primitive du Maître qu'on
réussira à trouver la pierre de touche ou le correctif dont ne
saurait se passer la conscience chrétienne.

Aussi bien Luther et Zwingle, Calvin et Schleiermacher ont-
ils à maintes reprises formulé, avec une netteté qui ne laisse

rien à désirer, le canon dogmatique que nous impose l'étude
attentive et indépendante des documents du Nouveau Testament.

A vrai dire et à ne considérer que la simple théorie, les
réformateurs s'accordent tous à attribuer à la cène primitive
une autorité péremptoire et incontestable; ils entendent bien
ne pas appliquer d'autre principe que celui-là; et l'ardeur avec

1 M. Gretillat, discutant « la méthode snbjectiviste dite expérimentale,

» reproche à ceux qu'il considère comme les représentants de cette
méthode (Schleiermacher, MM. Ritschl, Lipsius, Bouvier, Lobstein), de
« transformer l'expérience individuelle en une mesure suffisante de la
vérité en soi. » (Exposé de théologie systématique, tome 1,1885, p. 149.) Je

n'ai jamais pensé que l'expérience individuelle puisse ou doive être isolée
de la révélation historique et objective qui la fait naître et qui la
contrôle.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 351

laquelle ils s'attachent à établir le sens authentique des paroles
de l'institution ne se comprendrait point si elle n'était pas
inspirée par le désir de se conformer à l'ordre formel du Seigneur.
Il serait aisé de recueillir, dans les œuvres de nos réformateurs,

des déclarations catégoriques touchant le caractère
normatif et typique de la première cène. Les affirmations si

énergiques et si tranchantes, opposées par les pères spirituels de

notre Eglise aux erreurs et aux abus de l'Eglise romaine, ont
une portée qu'il nous est permis d'étendre au sacrement tout
entier. Quand Luther veut combattre le sacrifice de la messe ',
il insiste avec autant de clarté que de vigueur sur la nécessité
de maintenir l'identité de l'institution du Christ et de la
doctrine ou de la pratique d'aujourd'hui : il fait de cette identité le
critérium du caractère chrétien de notre culte et de notre
conception eucharistique. Quand Zwingle aborde, dans son

ouvrage dogmatique le plus étendu et le plus complet, le

dogme si discuté de la cène, il commence par affirmer que si

l'on eût conservé l'usage du sacrement, conformément à

l'institution du Christ, l'Eglise eût été préservée des abus les plus
criminels-. Quand Calvin entreprend, dans son Traité de la

1 Voir, par exemple, Prœludium de captivitate babylonica Ecclesiw (Eil.
op. lat, V, 50-51): Exemplum Christi pro nobis stat. Non enim Christus
in cœna novissima, cum ìnstitueret hoc sacramentum et conderet testa-

mentum, ipsum obtulit Deo Patri, aut ut opus bonum pro aliis perfecit.
sed in mensa sedens singulis idem testamentum proposait et signum
exhibuit- Iam missa quanto vicinior et similiorprimaeomnium missae,qitam
Christus in cœna fecit, tanto ehr ist iunior.

2 Commentarius de vera et falsa religione,[V>25. Ed. Schüler et Schultheis,
111,240: Veremur, quod si uspiara perniciose erretur in veri uninsque
Dei tum adoratione tum cultu, hic fiat in Eucharistie abusu ; qua; si

germanum.juxta institutionem Christi, usura servavisset, non irrepissent
tam atrocia scelera in populum Dei, Ecclesiam.— Conf. ibid., p. 252. —

Conf. Uslegen unii Gründe der Schlussreden, art. XVIIf, oper. 1, 234-236.

U peut paraître surprenant que, dans ses controverses avec Luther,
Zwingle ne se soit point p'acé plus franchement sur le terrain solide de

l'histoire et n'en ait pas appelé tout d'abord a l'autorité normative et

typique de la première cène. C'est que le réformateur de Zurich opère de

préférence avec les données qu'il puise dans le sixième chapitre de saint
Jean: le fameux verset 63 porti', a ses yeux, un coup mortel il
l'interprétation luthérienne. Cependant, bien que Zwinqle argumente le plus



352 P. LOBSTEIN

sainte cène, de « nous bien depescher de toute difficulté, » et

qu'il note « l'ordre qu'il a délibéré de suivre » en abordant cette
matière « enveloppée de diverses opinions et disputes conten-
tieuses, » il débute par ces mots : « Premièrement nous
exposerons à quelle fin et pour quelle raison le Seigneur nous a

institué ce sainct sacrement. » Et dans le cours de son exposition
il se rapporte fréquemment à « l'ordonnance du Seigneur, »

soit pour justifier sa propre doctrine, soit pour combattre les
idées ou les usages de ses adversaires. « Pour nous depescher
de tous ces troubles, il nous fault réduire le tout à l'ordonnance
du Seigneur, comme à la reigle, laquelle ne nous laissera point
faillir quand nous la suivrons. Pource que cela (le nom de sacrifice

donné par quelques pères à la cène) approche trop du iu-
daïsme et ne respond pas à l'institution du Seigneur, ie ne

l'approuve pas... Le Seigneur n'a pas ordonné qu'un seul Prestre,
après avoir faict son sacrifice, feist son cas à part, mais a voulu

que le Sacrement feust distribué en l'assemblée, à l'exemple
de la premiere Cene qu'il feist avec ses Apostres... Nostre Seigneur

ayant commandé à ses Disciples de manger le pain sanctifié

en son corps, quand il vient au calice, ne leur dit pas
simplement beuvez, mais il adiouste nommément que tous en
boivent. Voudrions-nous chose plus claire que cela?... C'est

que Iesus-Christ, en instituant le sacrement, ne parloit qu'à
ses Apostres, qu'il avait érigez en ordre sacerdotal... Que ainsi

soit, le principal que le Seigneur nous a recommandé, est de

célébrer ce mystère avec vraie intelligence...1 »

souvent a l'aide des prémisses johanniques, il affirme implicitement le
caractère normatif de l'institution primitive du Christ, chaque fois qu'il
discute la signification des paroles sacramentelles du Seigneur.

1 Petit traicté de la Saincte Cene de nostre Seigneur lesus Christ, auquel
est demonstré la vraie institution, proffit et utilité d'icelle: ensemble la

cause ponrqnoy plusieurs des modernes semblent en avoir escrit
diversement, 1541. Corp. Reform. Calvini opera, tome V, col. 433, 442, 449,450,

453, 457. — Le chapitre que Calvin a consacré a la sainte cène dans la
dernière édition de son Institution chrétienne (1. IV, chap. 17) pose la
question avec moins de netteté ; l'exposition du réformateur est dominée

surtout par le point de vue johannique (Evang. selon saint Jean, VI;
(conf. onvr. cité § 1,4, 5, 6, 33) ou par l'idée du Seigneur glorifié (§ 26, sq.)



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÉNE 353

De même que nos réformateurs s'en réfèrent fréquemment
à l'intention originelle et à la pensée primitive du Seigneur,
Schleiermacher aussi demande que notre cène rende présenta
et actuelle l'impression produite sur les premiers disciples par
la parole et l'institution du Maitre. Ce postulat, énoncé à

plusieurs reprises par Schleiermacher *, confirme de la manière
la plus heureuse la règle que nous avons formulée et mise à

la base de nos recherches : il importe que notre conception
dogmatique, comme les applications pratiques qui en découlent,

soit entièrement dominée et déterminée par le sentiment
qui a inspiré Jésus et par la volonté qui s'est exprimée dans
l'acte suprême auquel il a associé ses croyants.

Que faut-il conclure des déclarations si précises et si décisives
de Luther et de Zwingle, de Calvin et de Schleiermacher? C'est

qu'en affirmant le caractère typique et l'autorité normative de

la cène primitive, nous ne nous éloignons qu'en apparence de

la tradition unanime de notre protestantisme. Bien que la

pratique des théologiens dont nous invoquons l'autorité ne réponde
pas aux principes développés et défendus par eux, ils n'ont

Cependant les indications se rapportant a la première cène célébrée par
Jésus ne manquent pas complètement dans l'ouvrage capital de Calvin
{conf. § 17, 20, 22, 23). Parmi les confessions de foi des églises réformées,
c'est la seconde confession helvétique, composée en 1562 par Bullinger, qui
exprime avec le plus de clarté et de force le point de vue auquel il
convient d'envisager et de formuler le dogme delà sainte cène: Autor cœnse

dominie» non est angelus aut homo ullus, sed ipse Dei Filius, Dominus
noster Iesus Christus, qui primus earn eeclesiie suœ consecravit. Durât
autem ea consecratio vel benedictio adhuc apud omnes eos, qui non aliam
cœnam. sed illam ipsam celebrant, quam Dominus instituit; ad quam
verba eœnae domini recitant, et in omnibus ad unum Christum vera fide

respiciunt, ex cujus veluti manibus accipiunt, quod per ministerium mi-
nistrorum ecclesia? accipiunt (Cap. XXI). Comp. art. XIX dans lequel le

même principe est énoncé a propos des sacrements en général: Manet

semper efficax in Ecclesia Dei prima Christi institutio et consecratio sa-

cramentorum. adeo ut qui non aliter celebrant sacramenta, quam ipse
Dominus ab initio instituit, fruantur etiam nunc prima illa consecra-
tione omnium prsestantissima. Et ideo recitantur in celebratione sacra-

mentorum ipsa Christi verba. Le vingtième article de la Confession

applique aussi ces principes au baptême.
' Der christliche Glaube, § 139, 1, 2, 3, § 140, 1.

théo„. et phil. 1888. 23



354 P. LOBSTEIN

laissé planer aucun doute sur la signification véritable et sur
la portée de leurs intentions. Il n'y a donc aucune témérité à

soutenir que nous rentrons dans le grand courant de la pensée
protestante et évangélique, en faisant des paroles de l'institution

et de l'acte accompli par le Seigneur le point de départ et
le canon invariable de notre interprétation exégétique et de nos-

conclusions doctrinales. Elever la signification de la cène
primitive à la hauteur d'un principe régulateur de notre foi
chrétienne et de notre conception dogmatique, c'est nous
conformer à l'une des idées génératrices et maîtresses de l'Eglise
et de la théologie protestante, puisque c'est appliquer, dans sa

sincérité et sa rigueur, l'autorité normative de l'Ecriture sainte
à l'un des points les plus importants de la doctrine chrétienne.
Dès lors, quand même nous nous écarterions des solutions
proposées par nos réformateurs, il n'en résulterait pas que
nous sommes infidèle à leur pensée et que nous avons trahi
leur programme ou leur méthode. On ne serait autorisé à nous
adresser un reproche pareil, que si nous abandonnions les
principes mêmes qu'ils ont la prétention d'appliquer; ces
principes, nous n'avons pas d'autre ambition que d'en assurer et
d'en justifier la pratique : nos résultats, quels qu'ils soient,
seront les conséquences légitimes et authentiques des prémisses
posées par nos réformateurs, et nous y aboutirons en suivant
le chemin qu'ils nous ont tracé.

III

Après avoir posé la question dans les termes que nous avons
essayé de préciser et de motiver, il nous sera facile de tracer
le plan et de déterminer la marche de notre étude.

La méthode historique qu'il convient de suivre nous fait un
devoir d'expliquer d'abord, dans leur ensemble, dans leurs

rapports, dans leurs détails, les textes qui racontent l'institution

de la cène. La comparaison critique et l'appréciation littéraire

de ces textes sont relativement faciles ; les variantes que
renferment les différentes relations ne modifient pas sensiblement

la signification de l'acte. C'est donc sur le fond même
des choses que doit porter surtout notre recherche ; c'est la



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 355

pensée de Jésus qu'il faut essayer de dégager. Cette pensée,
ne l'isolons pas de l'enseignement et de l'activité du Christ ;

saisissons, s'il est possible, le lien qui la rattache à la vie, au
ministère, à la conscience religieuse du Maître ; gardons-nous
de nous en tenir à l'analyse grammaticale d'une particule ;

replaçons-nous dans la situation historique, et, si j'ose dire,
entrons dans les sentiments que nous pouvons saisir chez les

disciples, et dans l'intention, l'ordre et les promesses que nous
révèlent la parole, l'acte et toute l'attitude du Seigneur. La
lumière de l'histoire estsuffisammeut répandue sur les derniers
moments de Jésus pour qu'il soit permis d'espérer une solution,

ne fût-elle qu'approximative et d'une justesse générale L
Ou je m'abuse fort, ou cette première partie de notre tâche

est la plus délicate et la plus importante, sinon la plus difficile.
C'est qu'elle se complique d'une série de problèmes qu'il n'est

pas permis de négliger. Sans parler de plusieurs questions
critiques dont la solution n'est nullement indifférente, il s'agira
d'étudier avec soin les prémisses de la pensée de Jésus

renfermées dans l'Ancien Testament. Jusqu'à quel point les notions

religieuses d'Israël, transmises par l'intermédiaire du judaïsme
postérieur, ont-elles déterminé la conscience religieuse de

Jésus? Jusqu'à quel point ont-elles été modifiées par celle-ci?
La sainte cène procède-t-elle directement de la Pâque juive ou
du sacrifice de l'alliance? Est-elle une création originale? Faut-
il faire le départ entre l'élément traditionnel et la conception
personnelle, entre la tradition religieuse et l'inspiration spontanée

Il est évident que la réponse à ces problèmes est

solidaire de l'explication qu'on donnera de l'enseignement général
et de l'œuvre tout entière de Jésus. La plupart des dogmaticiens

me semblent avoir beaucoup trop négligé l'examen de

ces points qu'il est d'usage d'abandonner à l'étude des exégètes

et des historiens, comme si la dogmatique pouvait se désintéresser

des résultats de la théologie biblique et faire abstraction
du témoignage religieux de Jésus

L'étude exégétiquedes passages les plus importants contenus

1 Keim, Das Nachtmahl im Sinn des Stifters, Jahrbücher für deutsche

Theologie, 1859, p. 65-67. — Rückert, DasAbendmahl, sein Wesen und sène

Geschichte in der alten Kirche, Leipzig, 1856, p- 177, 778.



356 P. LOBSTEIN

dans les écrits didactiques du Nouveau Testament présente des

difficultés d'un autre genre. On oublie trop souvent que la

plupart des épitres sont des écrits de circonstance dominés par
des préoccupations essentiellement pratiques ; l'enseignement
dogmatique qu'on peut y recueillir ou en dégager ne s'obtient

presque toujours que par voie indirecte ; les besoins présents
et immédiats des lecteurs, le milieu historique et psychologique,

les erreurs ou les abus qu'il faut combattre ou redresser,
l'intention particulière de l'écrivain sacré, sont autant de

facteurs dont l'interprétation doit tenir compte, avant qu'il soit

possible d'élever un verset biblique ou un ensemble de

passages scripturaires à la hauteur d'un principe dogmatique. Je

n'ignore pas que ces procédés sont infiniment plus difficiles

que la méthode de l'orthodoxie vulgaire, qui aligne une série
de déclarations empruntées à des contextes différents et qui
s'imagine ingénument que la preuve dogmatique tirée des

Ecritures peut s'obtenir par cette mosaïque de dicta probantia.
L'abandon de la doctrine de l'inspiration littérale de la Bible
implique des conséquences religieuses et théologiques qu'il
faut non seulement concéder en théorie, mais résolument tirer
en pratique et appliquer à tout l'ensemble de la dogmatique
chrétienne *. C'est à la lumière de ces considérations générales

que nous examinerons les principaux passages relatifs à la
sainte cène dans les écrits didactiques du Nouveau Testament.

Nous faisons rentrer dans cette dernière classe le quatrième
évangile, dont le sixième chapitre s'impose à notre attention
et exige une étude spéciale. S'il est faux de prendre ce chapitre
pourpoint de départ dans les recherches sur le dogme
eucharistique, on aurait tort de le négliger sous prétexte qu'il n'y
est point directement question de la sainte cène. Une interprétation

saine et indépendante établit aisément que ce discours
du Christ johannique jette une vive clarté sur le sens religieux
de l'acte symbolique que Jean ne raconte pas, mais qu'il
commente et veut expliquer.

1 J'ose renvoyer le lecteur aux observations présentées ailleurs, La
notion de la préexistence du Fils de Dieu, p. 6 suiv., p. 129.134- — Cf. Etudes

sur la méthode de la dogmatique protestante. (Revue de théologie et de

philosophie, 1885, p. 388 sq.. D88 sq).



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CÈNE 357

La définition particulière de chacun des types religieux ou
doctrinaux du Nouveau Testament n'épuise pas le contenu du
travail dogmatique. Y a-t-il entre ces types spéciaux un rapport
organique ou du moins un accord essentiel, un consensus
religieux, une base primordiale et commune sur laquelle il soit
possible d'asseoir un dogme répondant à l'affirmation primitive
et à l'expérience collective de la conscience chrétienne? Telle
est la question qui, fixant les résultats généraux de l'exégèse
et résumant les recherches de la théologie biblique, fournira à

la dogmatique tout ensemble et la substance et la norme de

ses affirmations.
D'une part, en effet, nous serons en mesure de résoudre le

problème, soulevé naguère par un théologien eminent : Est-il
possible de formuler un dogme de la sainte cène{? D'autre part,
notre essai de solution positive nous facilitera l'appréciation
critique des principales doctrines énoncées par les différentes
fractions de l'Eglise évangélique, la seule qui présente un
intérêt direct et majeur au dogmaticien protestant"2.

J'ai essayé de préciser les règles qui doivent présider à la

marche de ce travail et les conditions auxquelles est soumise
toute étude vraiment fructueuse de la doctrine de la sainte
cène. En exposant ce programme et cette méthode, je sens
autant que personne combien il est difficile de remplir l'un et de

pratiquer l'autre. Mais dans le domaine scientifique, ce qui
importe autant que les résultats, c'est précisément la méthode.

J'essaye de suivre une méthode et d'indiquer une manière de

travailler. Si le lecteur veut vérifier le procédé en le répétant,

il se convaincra, je l'espère, que les défauts de cette étude
tiennent moins à la méthode qui est en cause qu'à la manière

imparfaite dont je l'ai appliquée.
1 Rückert, o. c, 134-141; il répond négativement a cette question.
2 La remarquable étude de M. Bastide débute par un examen critique

des différentes interprétations auxquelles ont donné lieu les paroles de

l'institution. Il mesemble que cet examen est plus fécond et plus suggestif
si on l'entreprend a la lumière d'une enquête plus complète ouverte sur
la signification des paroles et de l'acte de la cène. (Notion de la sainte cène

dans le Nouveau Testament, Revue théologique de Montauban, neuvième
année, 1883, p. 385-409.)

(.4 suivre.)


	La doctrine de la sainte cène : essai dogmatique

