Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: La doctrine de la sainte céne : essai dogmatique
Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379433

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE
ESSAI DOGMATIQUE

PAR

P. LOBSTEIN!

lam missa, quanto vicinior et similior primee
omnium misse, quam Christus in cena fecit,
tanto christianior, LUTHER.

Introduction.

I. Difficulte et facilité du sujet. — Son importance historique et
dogmatique. — Son actualité pratique. — Ktat du probléme dans
les pays de langue francaise.

II. Position de la question. — Point de départ des recherches :
caractére normatif et typique de la céne primitive. — Conséquences
de ces prémisses : méthode exégétique et historique. — Le point de
vue des réformateurs et le point de vue de Schleiermacher : com-
ment ils confirment notre méthode et en quoi ils s’en éloignent;
justesse des principes et inconséquences de 'application,

111. Marche et plan de ce travail.

! Les études sur la méthode de la dogmatique protestante que j'ai
publiées dans la Revue de théologie et de philosophie (année 1885) ont di
étre interrompues pour des raisons indépendantes de ma volonté. Il m'a
semblé qu'au lien de reprendre et de poursuivre des recherches qui ne
sont peut-étre plus présentes & la mémoire du lecteur, il y aurait
plus d'utilité i montrer, par 'exposition d'un dogme particulier, la pra-
tique et 'application de quelques-uns des principes que j'ai essayé de
développer et de défendre.

THEOL. ET PHIL. 1888. 22



333 P. LOBSTEIN

1

L’étude dogmatique que je voudrais aborder présente une
particularité bien curieuse: elle a été considérée tour i tour
comme singulierement difficilc ou comme extrémement aisée.
Et de fait, 'une et l'autre appréciation peuvent se justifier.
A s’en tenir unigquement & lhistoire des dogmes, on serail
tent¢ de croire que peu de doctrines sont hérissées de plus de
difficultés, car il n’en est pas qui, au moins dans I'Eclise pro-
testante, ait provoqué des controverses plus acharnées, souleve
des haines plus ardentes, enfanté des explications plus obscu-
res: tours de force d'une exégese aux abois et d’une dialectique
a outrance, querelles de grammairien, expédients d’avocat,
subtilités de casuiste, sophismes improvis¢s par ’embarras ou
calomnies forgées par la passion, injures et anathémes, puis,
aprés les excommunications les plus implacables, des compro-
mis bitards, des concessions équivogues, des tentalives d’union
aussitot avortées, et au fond de tous ces débats, au milieu de
toutes ces miseres, des intéréts spirituels d'une souveraine et
incontestable gravité !, des préoccupations essentiellement re-
ligieuses, parfois des vues philosophiques fines et profondes,
tout ce que la science théologique a produit de meilleur et de
pire, de plus s¢rieux et de plus mesquin, tel est le spectacle
lamentable, grotesque ou ¢mouvant que nous offre la trop
longue histoire de la doctrine de la sainle céne, depuis les
luttes épiques dont retentirent les Eglises de la réforme jus-
gu'aux discussions d’école et aux rivalilés de sacristie dont notre
siecle a été le témoin attristé ou railleur. Est-il possible de se
soustraire 4 tant de chances d’erreur et de ne pas subir, & son
insu peut-étre, le contre-coup des orages qu’a déchainés la
rage des théologiens? Et quand nous aurions réussi & nous
affranchir des préjugés confessionnels et & ne pas nous laisser
entrainer dans la mélée des partis, n'y a-t-il pas, méme apres
Iextinction réelle ou apparente de haines trois fois sécu-
laires, des difficultés toutes nouvelles qui viennenl assaillir

U Kew, Geschichie Jesu von Nazara, 111, 270 s.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 339

celui dont la témérité ose se mesurer au dogme de la sainte
céne, autrefois le plus irritant et le plus périlleux de tous les
dogmes ? Si I’esprit sectaire a perdu son apreté ou s'il la re-
porte sur d’autres questions, une science née d’hier, la critique
historique, a soulevé des problémes dont nos péres étaient loin
de soupconner l'importance et la délicatesse : dépouillement
des documents, étude des sources, appréciation des témoigna-
ges, rapprochement et comparaison des différentes relations,
explication du point de vue historique ou des préoccupations
religieuses des écrivains sacrés, que de domaines ignorés na-
gueére, aujourd’hui explorés dans tous les sens par les travaux
incessants de 'exégése, de la critique sacrée, de la théologie
biblique, de T'histoire des dogmes! La discussion de ces pro-
blémes aussi nombreux que variés est-elle vraiment indépen-
dante ? Est-elle absolument impartiale? La critique n’a-t-elle
pas, comme le dogmatisme, ses partis pris, ses engouements,
ses antipathies et ses sympathies souvent d’autant plus invin-
cibles qu’elles sont plus irréflechies? Ne serait-il pas aisé de
découvrir une parenté parfois surprenante entre l'intransi-
geance confessionnelle des partis ecclésiastiques et I'infaillibi-
lité scientifique des écoles de théologie ?

N’exagérons pas cependant. Les ditficultés qu’ontaccumulées
autour du dogme de la sainte céne les controverses des siécles
passés ou méme les recherches de notre temps ne sont insur-
montables que pour celui qui méconnait la nature du probléme
et qui s’abuse sur lasméthode & employer et sur la marche &
suivre.

Le chercheur qui saurait s’assurer une base d’opération siire
et appliquer les principes que réclame le sujet, éprouverait la
joyeuse surprise de voir s’évanouir une nuée d’objections,
d’obscurités, d’impossibilités contre lesquelles se débattait vai-
nement la théologie d’autrefois. Les textes scripturaires aux-
quels il faudra se reporter toujours et qui forment le base du
dogme de la sainte céne, sont accessibles & J'exégeése la plus
exigeante et comportent les procédés les plus scrupuleux d'une
saine critique. Jajouterai qu’envisagés dans leur milieu histo-
rique, placés sous leur jour véritable, rattachés & 'ceuvre posi-



340 P. LOBSTEIN

tive et & la conscience religieuse de Jésus, ils cessent d’étre
des oracles, dont il s’agirait de déchiffrer péniblement les ter-
mes ambigus; ils apparaissent & I’examen du dogmaticien et
a la foi du fidéle comme l’expression claire et simple d’une
volonté pleinement stire d’elle-méme et initiant ceux qui sa-
vent la comprendre aux richesses de son divin contenu. « La
question de la sainte céene, dit excellemment M. Sabatier, est
avant tout une question d’exégeése historique. Oublions nos
préjugés et nos préoccupations dogmatiques. Remettons-nous
simplement en face des paroles de Jésus. Demandons-nous
quelle était sa pensée & ce moment solennel. La lumiere se
fera bien vite. On parle d’ombres et de mystéres qui remplis-
sent & ce moment la parole du Maitre. Elle n’a jamais été plus
lumineuse et plus populaire; et pour notre part nous en bé-
nissons Dieul. »

La méthode séverement historique que j’essayerai de justifier
encore d’'une maniére plus complete, présente d’ailleurs un
avantage que le dogmatisme abstrait des anciennes écoles était
peu capable de comprendre el d’apprécier. Les recherches
contemporaines ont analysé les documents et fouillé dans tous
les sens les traditions de I'histoire évangélique ; la vie de Jésus,
I’age apostolique, le siécle suivant ont été I'objet d’études dont
il serait puéril et injuste de contester la valeur et le succes.
Les conceptions et les explications traditionnelles ont été sou-
mises & un controle inexorable et & une revision qui a réduit &
néant bien des opinions autrefois universellement adoptées;
des événements qu’'on tenait pour certains ont fini par se
résoudre en mythes ou en allégories; des croyances qui pa-
raissaient le fruit d’une inspiration surnaturelle et d’une révé-
lation divine ont été réduites aux proportions plus modestes de
doctrines purement relatives et transitoires. La critique a exa-
miné les assises de tous les édifices: a-t-elle trouvé quelque
part un terrain solide et des fondements assurés? Elle a fait
bien desruines: qu’a-t-elle laissé debout ? Puisqu’elle ne sau-
rait étre un but, puisqu’elle n’est qu’'un moyen, un instrument
de recherche et d’information, elle est incessamment en quéte

! Revue chrétienne, XX11® année (1°* mai 1875), p. 328.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 341

de points de repére qui 'orientent dans sa marche et de bases
fermes qui étayent ses constructions. Il me semble que la
sainte cene est une donnée pareille, qui fait saillie au milieu
du sol mouvant des traditions évangéliques, et qui répand sur
bien des points obscurs ou incertains une lumiére aussi preé-
cieuse qu'inattendue. La célébration de la céne (je ne dis pas
Iinstitution d’un rite) est, en effet, I'un des faits les plus cer-
tains de la vie de Jésus; il nous est attesté par le second évan-
gile, qui procéde d’une maniére ou d’'une autre de 'apotre
Pierre; il nous est garanti par 'apotre Paul, dont les rensei-
gnements ont été puisés aux sources les plus immédiates de la
primitive Eglise. Le silence du quatriéme évangile ne saurait
infirmer le témoignage de Pierre et de Paultl, puisque le fa-
meux discours du sixiéme chapitre, quelle que soit Uinterpré-
tation qu’'on en donne, suppose et implique la connaissance et
I'usage de la céne dans les communautés chrétiennes. Nous
sommes donc en présence d’un fait historique dont la certitude
est au-dessus de toute contestation et n’a pu étre entamée ni
par la critique incisive et ombrageuse de Strauss ni par le
scepticisme élégant et superficiel de M, Renan?.

Les conséquences d’une assertion si fortement établie sont
considérables, et il importe d’en mesurer toute 'étendue. S’il
est vrai que les relations touchant la céne nous placent sur un
terrain historique solide et résistant, il n’est pas moins certain
que 'acte par lequel Jésus a couronné son ceuvre terrestre et
son ministére au milieu de ses disciples et de son peuple, ne
saurait étre isolé de ce ministére et de cette ceuvre; il estfacile
de montrer que cet acte n’est pas un accident étranger & 'en-

! En dépit de Dassertion contraire de M. Renawn, Vie de Jésus, p. 387
(éd. de 1863.)

2 Strauss, Das Leben Jesu kritisch bearbeitet, 1836, § 120 (Bd 11, 436-
442)) — Dans sa nouvelle vie de Jésus et dans sa dogmatique, STRAUSS
maintient le fait de la céne, mais il cherche b en restreindre la portée
et h en atténuer la signification. Leben Jesu fiir das deutsche Volk bear-
beitet, p. 282. Die christliche Glaubenslehre in threr geschichtlichen Entwil-
lung und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft, 1840-1841; 11, 558,
559. — Tel est bien aussi le point de vue de M. Rexan. Vie de Jésus, 1865,
p. 385-387,



342 P. LOBSTEIN

semble du témoignage et de lactivité de Jésus; la foi de
I'’Eglise ne s’y est point trompée, et I’enseignement de Paul
comme le point de vue johannique ne nous laissent aucun
doute sur la haute importance que la communauté chrétienne
attachait au dernier repas du Maitre. Des lors est-il téméraire
d’espérer que I’étude attentive de la pensée de Jésus & ce mo-
ment supréme et solennel nous amenera & faire de nouvelles
découvertes? N’est-il pas vraisemblable que si nos recherches
aboutissent & un résultat positifet précis, ce résultat sera le point
de départ d’une enquéte plus étendue peut-étre et portant sur
des questions en apparence plus lointaines, mais connexes
cependant et méme plus essentielles, je veux dire la mission,
Ienseignement, la conscience de Jésus!? Enfin si celte double
étude arrivait & saisir une intime et vivante solidarité entre
le témoignage de Jésus et la célébration de la cene, si une
corrélation semblable apparaissait entre la théologie paulinienne
ou johannique et les prémisses religieuses renfermées dans
la parole du Maitre, n’y aurait-il pas, dans le probléme ainsi
pose et dans sa solution, méme approximative, non seulement
la vérification de notre exégése de détail et la contre-épreuve
de nos explications antérieures, mais encore un consensus réel
et précieux, base large et ferme sur laquelle pourrait s’édifier
le dogme évangélique et protestant de la sainte céne?

Ce n’est, en effet, qu’a cette condition qu’il nous serait per-
mis de parler d’une doctrine ayant droit de cité dans la dogma-
tique protestante, c’est-a-dire dans 'organisme scientifique de
la foi de notre Eglise. Telest le point de vue auquel je voudrais
me placer dans les recherches d’exégése, d’histoire et de théo-
logie bibliques auxquelles il convient de se livrer d’abord : y
a-t-il dans le Nouveau Testament les éléments constitutifs d’un
dogme répondant aux données de la révélation évangélique et
traduisant les expériences de la conscience chrétienne ? La ré-
ponse a cette question nous fournira une régle stre et précise
d’aprés laquelle nous pourrons apprécier la valeur relative des

t Baur, Theologische Jahrbiicher, t. XV1 (1857). p. 533, 534. — BryscHLAG,
Die Einsetzung des heiligen Abendmahls, Bremen, 1871, p. 4-5. — Kk,
Geschichte Jesu von Nazara, t. 111, p. 273.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 343

trois grandes conceptions que les Eglises de la Réforme ont op-
posées & la tradition catholique et qui se sont combattues de-
puis le XVIe siecle sans arriver encore & se concilier et a se
résoudre dans une synthése supérieure. La recherche de cette
synthése ne saurait étre taxée de présomption, elle s’impose
comme un devoir & tout théologien soucieux des intéréts reli-
gieux de I'kEglise et des progres de la science théologique. La
dogmaltiqueduprotestantisme de langue francaise, en particulier,
est encore si peu développée qu’elle ne saurait étre indifférente
aux plus modestes essais tentés pour ’enrichir, C’est une con-
tribution pareille que je voudrais apporter & I'auteur plus ha-
bile et plus heureux qui, s'élevant des études de détail & une
vue d’ensemble, éprouvera l'ambition d’organiser un systéme
et démentira le jugement aussi sévere que mérité formulé par
un maitre compétent sur la dogmatique protestante des pays de
langue frangaise : « C’est, dit M. Secrétan, dont M. Bois rappe-
lait naguére les énergiques paroles, une théologie d’aventure
formée des morceaux les plus disparates, comme un radeau
sur lequel des naufragés ont planté leur mat de fortunel. »

1 M. Cuaries SECRETAN, Théologie et Religion, 1883, p. 71, 72. — M. Hengi
Bois, De la certitude chrétienne, 1837, p. 5. — M. Borexer, Revue chré-
tienne, 10 février 1833, p. 66-67. — M. Boxiras, Revue théologique de Montau-
ban, 1878-1879, p. 24-29; 1870-1871, p. 237 suiv.; Revue chrétienne, 1369,
p. 339 suiv. — M. VERNES, Quelques réflexions sur la crise actuelle de I' Eglise
réformée de France, 1375, p. 11 : « Pour tout homme qui réfléchit rien n'est
plus nécessaire a une réforme religieuse gu'une élaboration scientifique
des points principaux de la foi qu'on veut présenter sous un jour nouveau.
Cette élaboration systématique donne naissance h la dogmatique : une
définition dogmatique est la forme nécessaire d’un point de foi... L'un
des grands maux dont nous souffrons tous, tant orthodoxes que libéraux,
c’est le défaut d'une dogmatique. Ce qui nous manque, c'est le cadre in-
tellectuel ot nous puissions ranger les différentes affirmations de notre
gentiment religieux. Ah! 'ceuvre stérile et funeste de ceux qui ne veulent
plus de théologie nide dogmatique. Savez-vous bien ce qu'ils font ? [1s pré-
cipitent notre décadence intellectuelle! » — « M. VERNEs a mille fois raison,
dit M. AsTig apres avoir transcrit les paroles citées: on ne saurait pro-
noncer une parole plus vraie et plus opportune. Les sceptiques et quel-
ques mystiques fantaisistes peuvent seuls professer le dédain de la dog-
matique. » (Revue de théologie et de philosophie, 1876, p. 11-12. Mélanges de
théologie et de philosophie, 1878, p. VI1II).



344 P, LOBSTEIN

Les esprits chagrins ou timorés estimeront peut-étre qu’il
serait plus prudent d’attirer sur d’autres problémes l'intéret
des théologiens et P’attention des fidéles. Remettre & 'ordre du
jour le dogme de la sainte céne, n’est-ce pas une entreprise
inopportune, sinon périlleuse, puisqu’elle risque de réveiller
des dissentiments assoupis et d’accuser des divergences dog-
matiques qui s’ignorent ou qui se tolérent? Craintes illusoires
et reproches injustes : celui-la s’abuserait étrangement qui au-
rait la naiveté de croire qu’une question scientifique peut & la
longue se passer impunément de réponse, ou que la conjura-
tion du silence, ’abstention systématique, l'indifférence réelle
ou affectée finissent toujours par tenir lieu de solution. Ce
scepticisme inconscient ou voulu, qui en définitive ne procede
que de la paresse ou de la peur, émousse ou endort les esprits,
altére la probité intellectuelle et substitue & une piété virile et
éclairée les sentiments souvent respectables mais toujours dan-
gereux d’un scepticisme nuageux et énervant. Les palliatifs et
les & peu preés, les compromis et les réticences sont aussi fu-
nestes a 'esprit religieux qu’a la sincérité scientifique, et aprés
avoir momentanément servi les habiles et dupé les simples, ils
creusent plus profond 'abime qu’ils avaient comblé en appa-
rence. A ceux qui, obéissant & de prétendues raisons d’oppor-
tunité, oseraient discréditer le travail dogmatique au service de
I’Eglise ou ne le suivraient qu’a contre-cceur et avec défiance,
je rappellerai les généreuses et fortes paroles de M. Sabatier,
véritable programme d’un travail courageux et fécond : « Si la
théologie nous a divisés jadis, elle est aujourd’hui en train de
nous réunir. C’est elle qui chaque jour rapproche les esprits
partis des points les plus opposés de notre horizon religieux et
les fait se rencontrer dans une conception nouvelle de ’Evan-
gile, la conception morale qui succéde enfin & 'intellectualisme,
- fonds commun de I'ancien libéralisme et de ’ancienne ortho-
doxie. Au risque d’avoir I'air de soutenir un paradoxe, nous
dirons que ce qui empéchera le schisme dont on nous a mena-
cés, c’est la théologie. Tout progres des études théologiques
est un progrés pour la cause de la conciliation. Notre convic-
tion profonde, c’est que les luttes ecclésiastiques et les intolé-



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 345

rances dont nous nous plaignons et dont les deux partis sont
également responsables, ne sont que les restes d’une tradition
finie; c’est que les positions prises ne sont plus en harmonie
avec les idées, et que, par-dessus ou par-dessous les barriéres
artificielles qu’on s’efforce d’élever, les esprits droits et pieux
des deux cotés sont déja en train de communier Jibrement.
Quand la rencontre se sera faite sur le fond méme des choses,
la conciliation ne tardera pas & se manifester et & se réaliser
au dehors dans la vie de I’Eglise. Les esprits marchent et les
vieux cadres ne les peuvent plus contenir. Pendant que dans
I'ordre ecclésiastique les hommes de lutte s’efforgaient de re-
prendre ou de maintenir leurs attitudes et leurs positions d’au-
trefois, ils ne prenaient pas garde que le terrain se dérobait
sous leurs pieds et que tels qui croyaient se faire front se trou-
vaient, par une révolution plus profonde, tournés du méme
coté. Pour tous, 'orientation de la pensée a changé. Les plus
obstinés seront bien forcés de le reconnaitre... Nous sommes
tous en effet embarqués sur le méme fleuve et ceux qui tour-
nent le dos au courant ne sont ni moins fatalement ni moins
vite portés par lui rque ceux qui regardent en sens contraire. S'il
en est ainsi, nous demanderons ol est 'abime qui sépare les
esprits libres et sincéres & quelque parti qu’ils appartiennent.
Ah'! sans doute il y a, en religion, un abime infranchissable :
c’est I'abime qui sépare les vrais chrétiens de ceux qui ne le
sont pas, la piété de l'impiété, la fol de U'incrédulité. Mais c’est
la un abime moral qui se franchit seulement par la conversion
de la conscience et du cceur, ce n’est pas un abime théologi-
que. En théologie, dés que nous nous livrons & des études
loyales, désintéressées et vraiment scientifiques, il reste entre
nous des nuances, sans doute, mais aussi une communion de
foi, d’esprit et de vie, persistante et inaltérable 1. » Cest de ces

U Journal du protestantisme frangais, VI¢ annéde, N° 50 (11 décembre 1883),
p- 394-396. — Cf. N» 48 (p. 378-330). — Année 1884 Ne 27, p. 106 (lettre de
M. Sasatier insérée dans le premier numéro de la Vie chrétienne, 1¢F juin
1884). — Les lecteurs de la Revue de théologie et de philosophie savent avec
quelle courageuse et persévérante franchise M. le professeur Astie ne cesse

de défendre et de répandre ces principes qui sont bien, comme vient de le
dire M. NarBeL (Revue, 1888, p 202) « la, pensée inspiratrice » de ses affir-



346 P. LOBSTEIN

paroles, tout ensemble suggérées par la vraie prudence et dic-
tées par la foi chrétienne, que je voudrais m’inspirer dans le
cours de la présente étude.

Cette étude n’est peut-éire pas aussi dépourvue d’actualité

2

qu’on pourrait le croire & premiere vue. Sans insister davan-
tage sur les considérations générales présentées tout a ’heure,
je rappellerai que la doctrine de la sainte céne a été l'objet
d’une série de théses académiques publiées en France et en
Suisse, et traitant soit des données bhibliques, soit de I'histoire
du dogme, soit de son exposition systématique ou des applica-
tions pratiques qui en résultenti. La presse religieuse et ecclé-
siastique nous a apporté I’écho de plus d’une discussion sé-
rieuse et fraternelle au sein des conférences pastorales des
églises de langue francaise 2. Enfin la littérature d’édification

mations comme de ses critiques. — Cf. enfin, dans le Journal du protes-
tantisme frangais, an. 1833, les observations de M. BALDENSPERGER (p. 393-
394) et de M. Scuurz (p. 403-404).

1 Voir la revue des theses de langue frangaise dans le treizitme volume
de 1’Eneyclopédie des sciences religieuses; cf. aussi 1'article Céne (tom. 11,
p- 775-7194). Quantalabibliographie allemande, on en trouvera une nomen-
clature extrémement riche, accompagnée de solides et judicieuses appré-
ciations, dans l'ouvrage récent de M. Hermann Scuurrz, Zur Lehre vom
heiligen Abendmahl, Gotha 1886, p. 5-82. — La bibliographie anglaise est
indiquée sommairement par Dorwer, System der christlichen Glaubens-
lehre, 11 Band, p. 849 (1r¢ édit. 1881); je n'ai pu en prendre connaissance.
— J'aurai I'occasion d'indiquer les travaux les plus importants sur la ma-
tiere, mais pour ne pas embarrasser la marche de mon exposition je re-
jetterai dans les notes tous les renseignements bibliographiques ainsi que
les détails de pure érudition.

2 Les conférences pastorales de Paris (avril 1875), eurent un retentisse-
ment dont on n'a pas perdu le souvenir. Lire le compte rendu qu'en a
donné M. SaBATIER, Revue chrétienne, 1°* mai 1875 (XXI1¢ année, p. 323):
«On a vu reparaitre sur Ja cene, dit Je chroniqueur qui est en méme
temps un critique et un juge, les trois grandes conceptions du seizieme
siecle. La doctrine zwinglienne, entourée du mysticisme propre & notre
temps, a été défendue par MM. Monob, Savous, pE PRESSENSE, LICHTENBERGER
et Recoriy. M. Bersier a soutenu la doctrine de CaLvin. Enfin MM. Kunxet
Menecoz ont tres habilement exposé le dogme luthérien. En vain nous
ferions-nous illusion: il y a chez plusieurs pasteursréformés une tendance
bien accusée et singuliere vers ce qu'on appelle le réalisme sacramentel.
Ils tiennent & voir dans la ceéne je ne sais quel mystere spécial et local.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE GENE 347

s’enrichit sans cesse d’ouvrages nouveaux sur la communion,
sur la maniere de s’y préparer, sur les bienfaits et les bénédic-
tions qui en découlent: ces ouvrages, malgré leur caractére
€difiant et populaire, sont dominés par une conception plus ou
moins nette de la sainte céne et ils ne sauraient se dispenser
d’en entretenir le lecteur!.

II

Le point de départ d’une élude sur le dogme de la sainte
céne ne saurait étre douteux. Tout le monde est d’accord sur
la nécessité de fixer d’abord, d’'une maniére positive et précise,
Pintention primitive de Jésus au moment out il prit avec ses

L'idée, si profonde et si simple & la fois comme toutes les idées de Jésus,
d’y voir le symbole touchant du corps du Sauveur rompu pour nous et de
son sang versé sur la croix ne leur suffit pas. Elle leur est, par sa simpli-
cité méme, suspecte de rationalisme, et ils la sacrifient a des conceptions
dont on nous recommande les avantages, mais qui ont un grand défaut,
celui d'étre absolument inintelligibles. D’ailleurs, nous avons été bien
moins ému du caractere de ces doctrines qui ont toujours existé dans le
protestantisme francais que de la nature des considérations par lesquel-
les on les a soutenunes. Sauf M. MaTTER, qui a fait de 'exégese, mais qui
n'a pas conclu dogmatiquement, les orateurs ont généralement négligé
les textes bibliques. On a beaucoup parlé de la tradition de 'Eglise, de
U'opinion et de I'autorité des réformateurs, des besoins du culte, de I'uti-
lité religieuse de certaines doctrines. Ce genred’argumentation,sil’on n’y
prenait garde, pourrait mener bien loin. » (Le rapport de M. MATTER a
été publié dans la Revue théologique de Montauban, années 1875-1876,
p- 80-63 : De la sainte céne dans ses rapports avec la vie chrétienne.)

! M. Bonner, Communion avec Jésus ou la céne du Seigneur, 4° édit. 1878.
— M. Guers, la Céne du Seigneur et ses divers aspects, offerts a la méditation
des chrétiens,1868. — M. Gour, La Sainte Céne, sa nature et ses grdces, 1877.
— M. Duranp, La question eucharistique élucidée et simplifiée, 1832. Ce der-
nier ouvrage repose sur des études approfondies et indépendantes, que
I'auteur fait converger vers un but éminemment pratique. Le lecteur me
saura gré de reproduire les paroles rappelées naguere par M. Basripg,
dans un essai auquel nous reviendrons : « O Christ! s’écrie I'exégete ora-
teur, quoique les apparences semblent dire le contraire, tu ne t'es pas
trompé ! Tu as institué la ckue afin que, dans tous les sikcles, elle parle &
tous les tiens du Calvaire, de ton ineffable amour, de ton grand sacrifice
et de leur éternelle rédemption; et depuis que tu 1'as instituée, elle n'a
pas cessé un seul jour de rassembler au pied de ta croix sanglante tous



348 P. LOBSTEIN

disciples le repas supréme ¢ue couronna l'acte « eucharisti-
que. » Quelle a été la pensée inspiratrice et déterminante du
Maitre ? Dans quel but et sous '’empire de quels motifs a-t-il
rompu le pain et versé le vin pour 'offrir aux douze ? Quels ont
été le sens et la portée des paroles qu'il prononca a cette occa-
sion ? Tel est le probléeme qu’il faut résoudre d’abord. — Cette
solution une fois trouvée nous mettra & méme de répondre &
une question solidaire de la précédente. La céne est-elle un
rite établi par Jésus & titre d’institution permanente ? Peut-étre
est-il difticile d’atteindre sur ce point & une évidence irrécusa-
ble, mais il n’en reste pas moins acquis que I’Eglise apostolique
a cru a un ordre formel et direct du Seigneur, et qu’elle a voulu
maintenir et répéler la céne comme élément essentiel de son
culte. Dés lors la question revient & celle ci : Faut-il admettre
le caractére typique et normatif de la céne primitive, en sorte
que notre conception comme notre pratique actuelle doit se
régler sur le modele primordial et sur la tradition léguée par
I’dge apostolique au christianisme d’aujourd’hui?

Poser la question, c’est la résoudre. On ne saurait, en effet,
alléguer aucune raison plausible pour établir une différence
entre la signification que Jésus a donnée a la céne et le sens
que nous devons y altacher nous-mémes. L’enseignement que
le Maitre a voulu transmettre & ses premiers disciples s’adresse
a toute ’Eglise. On a pu se demander si l'interprétation pauli-
nienne et le point de vue johannique sont absolument confor-
mes & la pensée de Jésus, mais il est certain que les écrivains
sacrés n’ont voulu que commenter et expliquer l'intention
primitive du Seigneur; aucun d’eux n’a songé A s’en écarter
d’une maniére consciente etde propos délibéré ; ilsn’ont cher-
ché et n’ont trouvé dans la sainte cene que ce que le Christ a
voulu y mettre, ce qu’il a offert & leur foi et & leur vie : ils ont
reconnu implicitement, et I'un d’eux a affirmé avec une clarté
parfaite le caractere normatif de l'institution du Seigneur *.

ceux qui se réclament de toi. Ce que tu as mis dans la ckne unit tous les
tiens, cela les a toujours unis et les unira toujours. Ce qui les divise, c’est
ce qu’ils ajoutent & ce que tu as dit. »

11 Cor. XI, 23.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 349

A cet égard notre situation, & nous chrétiens d’aujourd’hui,
est la méme que celle des communautés apostoliques. Tous les
essais tentés par les théologiens postérieurs pour attribuer au
premier repas eucharistique une portée différente de celle de
notre cene chrétienne, sont inspirés par des préoccupations
étrangeres 4 une saine exégese el & une méthode historique
impartiale. Recueillir et discuter tous les expédients imaginés
a cet effet par une dogmatique aux abois, serait chose difficile,
pénible, et surtout profondément humiliante pour un théolo-
gien ; heureusement qu'une enquéte pareille est oiseuse, puis-
que pour réduire Anéant ces fictionsingénieuses et arbitraires,
il suffit de maintenir que notre conception de la sainte céne
ne peut avoir d’autre régle et d’autre loi que la volonté positive
et la pensée authentique du chef de I'Eglise.

(Vest bien 1a aussi l'intention véritable de nos réformateurs,
comme l'inspiration dominante du rénovateur de la théologie
protestante de notre siécle. Mais ni les réformateurs, ni Schleier-
macher ne sont restés fideles & ce programme; le point de
vue qu’ils ont adopté, la marche qu’ils ont suivie, leur pratique
en un mot et 'application de leur méthode ne répondent pas
aux principes d’une incontestable justesse qu’ils ont fréquem-
ment énoncés et défendus.

D’une part, en effet, 'argumentation et la polémique des
réformateurs sont délerminées non par le souvenir vivant du
Jésus historique, mais par I'image idéale du Seigneur glorifié 1.
De la les trop fameuses controverses sur la présence locale ou
illocale du Ressuscité exalté a la droite du Pére, sur I'ubiquité
du corps céleste et de I’humanité transfigurée du Christ, sur
les forces divines ou la substance pneumatique procédant du
Seigneur et passant dans les croyants, — spéculations et réve-
ries aussi obscures qu'aventureuses, et dont le premier défaut

! Les théologiens scolastiques du moyen fge avaient vu plus clair et
touché plus juste en rapportant les paroles de I'institution, non au corps
céleste du Christ glorifié, mais & la personnalité terrestre du Jésus histo-
rique qui allait s'immoler sur la croix. Ce point de vue leur était imposé
par la doctrne de la transsubstantiation de méme que par la théorie et
la pratique de la messe.



350 P. LOBSTEIN

était de partir de prémisses absolument erronées. En prenant
leur base d’opération et leur centre de gravité dans leur toi au
Seigneur glorifié, les réformateurs ont de prime abord faussé
I'orientation de leur pensée etimprimé a toutes leurs recherches
une direction qui les condamnait sans retour a errer dans un
labyrinthe sans issue.

D’autre part, Schleiermacher veut se placer sur le terrain de
I’expérience chrétienne, et il se demande quels sont les effets
produits dans ’ame du fidéle par la participation vivante et
croyante & l'acte de la sainte céne, élément intégrant du culte
et lien permanent des membres de I’Eglise entre eux et leur
divin chef. Cependant la méthode expérimentale a besoin, pour
étre pratiquée avec succés, d’un controle et d’un critere qui la
préserve des chances d’erreurs auxquelles elle est exposée
aussi longtemps qu’elle se renferme dans le domaine purement
subjectif. Car enfin, 'expérience individuelle ou collective est
susceplible d’altérations et de défaillances, en sorte qu’il est
essentiel de pouvoir en éprouver la valeur, en rectifier les dé-
fauts, en retrouver et en rétablir la pureté originelle!. Or ce
n’est qu’en se reportant & la pensée primitive du Maitre qu’on
réussira A trouver la pierre de touche ou le correctif dont ne
saurait se passer la conscience chrétienne.

Aussi bien Luther et Zwingle, Calvin et Schleiermacher ont-
ils & maintes reprises formulé, avec une netteté qui ne laisse
rien & désirer, le canon dogmatique que nous impose I'étude
attentive et indépendante des documents du Nouveau Testa-
ment. A vrai dire et & ne considérer que la simple théorie, les
réformateurs s’accordent tous & attribuer & la céne primitive
une autorité péremptoire et incontestable; ils entendent bien
ne pas appliquer d’autre principe que celui-la ; et’ardeur avec

t M. GreTiLLAT, discutant « la méthode subjectiviste dite expérimen-
tale, » reproche & ceux qu’il considere comme les représentants de cette
méthode (ScHLEIERMACHER, MM. Rirscur, Liesius, Bouvier, LostrIn), de
« transformer l'expérience individuelle en une mesure suffisante de la
vérité en soi. » (Erposé de théologie systématique, tome [, 1885, p. 149.) Je
n’ai jamais pensé que I'expérience individuelle puisse ou doive &tre isolée
de la révélation historique et objective cui la fait naitre et quila con-
trole.



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 351

laquelle 1ls s’attachent & établir le sens authentique des paroles
de l'institution ne se comprendrait point si elle n’était pas in-
spirée par le désir de se conformer & I’ordre formel du Seigneur.
Il serait aisé de recueillir, dans les wuvres de nos réforma-
teurs, des déclarations catégoriques touchant le caractére nor-
matif et typique de la premiére céne. Les affirmations si éner-
giques et si tranchantes, opposées par les péres spirituels de
notre Eglise aux erreurs et aux abus de 'Eglise romaine, ont
une portée qu'il nous est permis d’étendre au sacrement tout
entier. Quand Luther veut combattre le sacrifice de la messe 1,
il insiste avec autant de clarté que de vigueur sur la nécessité
de maintenir l'identité de I'institution du Christ et de la doc-
trine ou de la pratique d’aujourd’hui: il fait de cette identité le
critérium du caractére chrétien de notre culte et de notre
conception eucharistique. Quand Zwingle aborde, dans son
ouvrage dogmatique le plus étendu et le plus complet, le
dogme si discuté de la céne, il commence par affirmer que si
I'on eut conservé 'usage du sacrement, conformément & I'ins-
titution du Christ, I'Eglise et été préservée des abus les plus
crimirels 2. Quand Calvin entreprend, dans son Traité de la

! Voir, par exemple, Preludium de captivitate babylonica Ecclesice (Exl.
op. lat., V, 50-51): Exemplum Christi pro nobis stat. Non enim Christus
In ccena novissima, cum institueret hoe sacramentum et conderet testa-
mentum, ipsum obtulit Deo Patri, aut ut opus bonum pro aliis perfecit,
sed in mensa sedens singulis 1dem testamentum proposuit et signum
exhibuit. lam missa quanto vicinior et similior primaeomnivm missae, quam
Christus in ceena fecit, tanto christianior.

2 Commentarius devera et falsa religione 1525, Ed. ScHULER et ScHuLTHESS,
111, 240: Veremur, quod si uspiam perniciose erretur in veri uniusque
Dei tum adoratione tum cultu, hic fiat in Eucharistize abusu; quee si
germanum, juxta institutionem Christi, usum servavisset, non irrepissent
tam atrocia scelera in populum Dei, Eeclesiam. — Conf. ibid., p. 252. —
Conf. Uslegen und Griinde der Schlussreden, art. XVILL, oper. [, 234-236.
Ll peut paraitre surprenant que, dans ses controverses avec LuTHER,
ZWINGLE ne se soit point placé plus franchement sur le terrain solide de
Uhistoire et n'en ait pas appelé tout d’abord a l'autorité normative et
typique de la premivre cene. C'est que le réformateur de Zurich opere de
préférence avec les données qu'il puise dans le sixieme chapitre de saint
Jean: le fameux verset 63 porte, & ses yeux, un coup mortel o 'inter-
prétation [uthérienne. Cependant, bien que ZwiNoLE argumente le plus



332 P. LOBSTEIN

sainte céne, de « nous bhien depescher de toute difficulté, » et
qu’il note « I'ordre qu’il a délibéré de suivre » en abordant cette
matiére « enveloppée de diverses opiniouns et disputes conten-
tieuses, » il débute par ces mots: « Premierement nous expo-
serons & quelle fin et pour quelle raison le Seigneur nous a
institué ce sainct sacrement. » Et dans le cours de son exposition
il se rapporte fréquemment & « I’ordonnance du Seigneur, »
soil pour justifier sa propre doctrine, soit pour combattre les
idées ou les usages de ses adversaires. « Pour nous depescher
de tous ces troubles, il nous fault reduire le tout & 'ordonnance
du Seigneur, comme & lareigle, laquelle ne nous laissera point
faillirquand nous la suivrons. Pource que cela (le nom de sacri-
fice donné par quelques péres a la céne) approche trop du iu-
daisme et ne respond pas a l’institution du Seigneur, ie ne 'ap-
prouve pas... Le Seigneur n’a pas ordonné qu’un seul Prestre,
apres avoir faict son sacriflce, feist son cas & part, mais a voulu
que le Sacrement feust distribué en l'assemblée, & I'exemple
de la premiere Cene qu’il feist avec ses Apostres... Nostre Seig-
neur ayant commandé & ses Disciples de manger le pain sanc-
tifié en son corps, quand il vient au calice, neleur dit pas sim-
plement beuvez, mais il adiouste nommément que tous en
boivent. Voudrions-nous chose plus claire que cela?... C’est
que lesus-Christ, en instituant le sacrement, ne parloit qu’a
ses Apostres, qu’il avait erigez en ordre sacerdotal... Que ainsi
soit, le principal que le Seigneur nous a recommandé, est de
celebrer ce mystére avec vraie intelligence... ! »

souvent i l'aide des prémisses johanniques, il affirmeimplicitement le ca-
ractere normatif de I'institution primitive du Christ, chaque tois qu’il
discute la signification des paroles sacramentelles du Seigneur.

U Petit traicté de la Saincte Cene de nostre Seignewr lesus Christ, anquel
est demonstré la vraie institution, proffit et utilité d'icelle: ensemble la
cause pourquoy plusieurs des modernes semblent en avoir escrit diver-
sement, 1541. Corp. Reform. CaLvixt opera, tome V, col. 433, 442, 449, 450,
453, 457. — Le chapitre que CaLviv a consacré & la sainte cene dans la
dernikre édition de son Institution chrétienne (1. 1V, chap. 17) pose la
question avec moins de netteté; l'exposition du réformateur est dominée
surtout par le point de vue johannique (Evang. selon saint Jean, VI
(conf. ouvr. cité § 1,4, 5, 6, 33) ou par I'idée du Seigneur glorifié (§ 20, sq.)



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 353

De méme que nos réformateurs s’en réferent fréquemment
a I'intention originelle et &4 la pensée primitive du Seigneur,
Schleiermacher aussi demande que notre céne rende présents
et actuelle I'impression produite sur les premiers disciples par
la parole et I'institution du Maitre. Ce postulat, énoncé & plu-
sieurs reprises par Schleiermacher 1, confirme de la maniére
la plus heureuse la régle que nous avons formulée et mise &
la base de nos recherches : il importe que notre conception
dogmatique, comme les applications pratiques qui en décou-
lent, soit entierement dominée et déterminée par le sentiment
qui a inspiré Jésus et par la volonté qui s’est exprimée dans
I'acte supréme auquel il a associé ses croyants.

Que faut-il conclure des déclarations si précises et si décisives
de Luther et de Zwingle, de Calvin et de Schleiermacher? C’est
qu’en affirmant le caractére typique et I’autorité normative de
la céne primitive, nous ne nous éloignons qu’en apparence de
la tradition unanime de notre protestantisme. Bien que la pra-
tique desthéologiens dont nous invoquons l'autorité ne réponde
pas aux principes développés et défendus par eux, ils n’ont

Cependant les indications se rapportant & la premiere céne célébrée par
Jésus ne manquent pas completement dans l'ouvrage capital de Calvin
{conf. § 17, 20, 22, 23). Parmi les confessions de foi des églises réformées,
c’est la seconde confession helvétique, composée en 1562 par BuLLiNGER, qui
exprime avec le plus de clarté et de force le point de vue auquel il con-
vient d’envisager et de formuler le dogme dela sainte céne: Autor coenze
dominicze non est angelus aut homo ullus, sed ipse Dei Filius, Dominus
noster Tesus Christus, qui primus eam ecclesize suze consecravit. Durat
autem ea consecratio vel benedictio adhuc apud omnes eos, qui non aliam
cenam, sed illam ipsam celebrant, quam Dominus instituit; ad quam
verba ceense domini recitant, et in omribus ad unum Christum vera fide
respiciunt, ex cujus veluti manibus aceipiunt, quod per ministerium mi-
nistrorum ecclesiae accipiunt (Cap. XXI). Comp. art. X1X dans lequel le
méme principe est énoncé b propos des sacrements en général: Manet
semper efficax in Ecclesia Dei prima Christi institutio et consecratio sa-
cramentorum, adeo ut qui non aliter celebrant sacramenta, quam ipse
Dominus ab initio instituit, fruantur etiam nune prima illa consecra-
tione omnium prestantissima. Kt ideo recitantur in celebratione sacra-
mentorum ipsa Christi verba. Le vingtitme article de la Confession ap-
plique aussi ces principes au baptéme.
! Der christliche Glaube, § 139, 1, 2, 3, § 140, L.

THEOL. ET PHIL. 1838, 23



354 P. LOBSTEIN

laissé planer aucun doute sur la signification véritable et sur
la portée de leurs intentions. Il n’y a donc aucune témérité &
soutenir que nous rentrons dans le grand courant de la pensée
protestante et évangélique, en faisant des paroles de l'institu-
tion et de 'acte accompli par le Seigneur le point de départ et
le canon invariable de notre interprétation exégétique et de nos
conclusions doctrinales. Elever la signification de la céne pri-
mitive & la hauteur d’un principe régulateur de notre foi
chrétienne et de notre conception dogmatique, ¢’est nous con-
former & 'une des idées génératrices et maitresses de 'Eglise
et de la théologie protestante, puisque c’est appliquer, dans sa
sincérité et sa rigueur, I’autorité normative de I’Ecriture sainte
a I’'un des points les plus importants de la doctrine chrétienne.
Deés lors, quand méme nous nous écarterions des solutions
proposées par nos réformateurs, il n’en résulterait pas que
nous sommes infidele & leur pensée et que nous avons trahi
leur programme ou leur méthode. On ne serait autorisé i nous
adresser un reproche pareil, que si nous abandonnions les
principes mémes qu’ils ont la prétention d’appliquer; ces prin-
cipes, nous n’avons pas d’autre ambition que d’en assurer et
d’en justifier la pratique : nos résultats, quels qu’ils soient, se-~
ront les conséquences légitimes et authentiques des prémisses
posées par nos réformateurs, et nous y aboutirons en suivant
le chemin qu’ils nous ont tracé.

III

Aprés avoir posé la question dans les termes que nous avons
essayé de préciser et de motiver, il nous sera facile de tracer
le plan et de déterminer la marche de notre étude.

La méthode historique qu'’il convient de suivre nous fait un
devoir d’expliquer d’abord, dans leur ensemble, dans leurs
rapports, dans leurs détails, les texles qui racontent l'institu-
tion de la céne. La comparaison critique et 'appréciation litté-
raire de ces textes sont relativement faciles ; les variantes que
renferment les différentes relations ne modifient pas sensible-
ment la signification de l’acte. C’est donc sur le fond méme
des choses que doit porter surtout notre recherche ; c’est la



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 355

pensee de Jésus qu’il faut essayer de dégager. Cette pensée,
ne I'isolons pas de 'enseignement et de l'activité du Christ;
saisissons, s'il est possible, le lien qui la rattache 4 la vie, au
ministére, & la conscience religieuse du Maitre ; gardons-nous
de nous en tenir &4 ’analyse grammaticale d’une particule ; re-
plagons-nous dans la situation historique, et, si jose dire,
entrons dans les sentiments que nous pouvons saisir chez les
disciples, et dans l'intention, ordre et les promesses que nous
révelent la parole, I'acte et toute l'attitude du Seigneur. La lu-
miere de 'histoire estsuffisammeut répandue sur les derniers
moments de Jésus pour qu’il soit permis d’espérer une solu-
tion, ne fut-elle qu'approximative et d’'une justesse générale 1.

Ou je m’abuse fort, ou cette premiere partie de notre tiche
est Ja plus délicate et la plusimportante, sinon la plus difficile.
C’est qu’elle se complique d’une série de problémes qu’il n’est
pas permis de négliger. Sans parler de plusieurs questions cri-
tiques dont la solution n’est nullement indifférente, il s’agira
d’étudier avec soin les prémisses de la pensée de Jésus ren-
fermées dans ’Ancien Testament. Jusqu’a quel point les notions
religieusesd’Israél, transmises par I'intermédiaire du judaisme
postérieur, ont-elles déterminé la conscience religieuse de
Jésus ? Jusqu’a quel point ont-elles été modifiées par celle-ci?
La sainte céne procéde-t-elle directement de la Paque juive ou
du sacrifice de alliance ? Est-elle une création originale ? Faut-
il faire le départ entre I’élément traditionnel et la conception
personnelle, entre la tradition religieuse et I'inspiration spon-
tanée ? 1l est évident que la réponse & ces problémes est soli-
daire de ’explication qu’'on donnera de I’enseignement général
et de 'ceuvre tout entiere de Jésus. La plupart des dogmati-
ciens me semblent avoir beaucoup trop négligé I'examen de
ces points qu’il est d’'usage d’abandonner & I'étude des exégetes
et des historiens, comme si la dogmatique pouvait se désinté-
resser des résultats de la théologie biblique et faire abstraction
du témoignage religieux de Jésus ?

L’étude exégélique des passages les plus importants contenus

' KemM, Das Nachtmahl im Sinn des Stifters, Jahrbiicher fir deutsche

Theologie, 1859, p. 65-67. — Riickert, Das Abendmahl, sein Wesen und setne
Geschichte in der alten Kirche, Leipzig, 1856, p. 177, 778,



350 P. LOBSTEIN

dans les écrits didactiques du Nouveau Testament présente des
difficultés d'un autre genre. On oublie trop souvent que la plu-
part des épitres sont des écrits de circonstance dominés par
des préoccupations essentiellement pratiques; I'enseignement
dogmatique qu’on peut y recueillir ou en dégager ne s’obtient
presque toujours que par voie indirecte ; les besoins présents
et immédiats des lecteurs, le milieu historique et psycholo-
gique, les erreurs ou les abus qu’il faut combattre ou redresser,
I'intention particuliére de 'écrivain sacré, sont autant de fac-
teurs dont U'interprétation doit tenir compte, avant qu’il soit
possible d’élever un verset biblique ou un ensemble de pas-
sages scripturaires & la hauteur d’'un principe dogmatique. Je
n’ignore pas que ces procédés sont infiniment plus difficiles
que la méthode de I'orthodoxie vulgaire, qui aligne une série
de déclarations empruntées & des contextes différents et qui
s'imagine ingénument que la preuve dogmatique lirée des Ecri-
tures peut s’obtenir par cette mosaique de dicta probantia.
L’abandon de la doctrine de l'inspiration littérale de la Bible
implique des conséquences religieuses et théologiques qu'’il
faut non seulement concéder en théorie, mais résolument tirer
en pratique et appliquer & tout I'ensemble de la dogmatique
chrétienne 1. Cest & la lumiére de ces considérations générales
que nous examinerons les principaux passages relatifs 4 la
sainte céne dans les écrits didactiques du Nouveau Testament.

Nous faisons rentrer dans cette derniére classe le quatrieme
évangile, dont le sixieme chapitre s’impose & notre altention
et exige une étude spéciale. S’il est faux de prendre ce chapitre
pour point de départ dans les recherches sur le dogme eucha-
ristique, on aurait tort de le négliger sous prétexte qu’il n’y
est point directement question de la sainte ceéne. Une interpré-
tation saine et indépendante établit aisément que ce discours
du Christ johannique jette une vive clarté sur le sens religieux
de 'acte symbolique que Jean ne raconte pas, mais qu’il com-
mente et veut expliquer.

! J'ose renvoyer le lecteur auz observations présentées ailleurs, La no-
tion de la préexistence du Fils de Dieu, p. 6 suiv., p. 129,134. — Cf. Etudes
sur la méthode de la dogmatique protestante. (Revue de théologie et de
philosophie, 1835, p. 888 sq.. 588 sq.).



LA DOCTRINE DE LA SAINTE CENE 337

La définition particuliére de chacun des types religieux ou
doctrinaux du Nouveau Testament n’épuise pas le contenu du
travail dogmatique. Y a-t-il entre ces types spéciaux un rapport
organique ou du moins un accord essentiel, un consensus reli-
gieux, une base primordiale et commune sur laquelle il soit
possible d’asseoir un dogme répondant & I'affirmation primitive
et & 'expérience collective de la conscience chrétienne ? Telle
est la question qui, fixant les résultats généraux de 'exégese
et résumant les recherches de la théologie biblique, fournira a
la dogmatique tout ensemble et la substance et la norme de
ses affirmations.

D’une part, en effet, nous serons en mesure de résoudre le
probléme, soulevé naguére par un théologien éminent : Ist-il
possible de formuler un dogme de la sainte céne!? D’autre part,
notre essai de solution positive nous facilitera 'appréciation
critique des principales doctrines énoncées par les différentes
fractions de I'Eglise évangélique, la seule qui présente un in-
térét direct et majeur au dogmaticien protestant 2.

J’ai essayé de préciser les régles qui doivent présider & la
marche de ce travail et les conditions auxquelles est soumise
toute étude vraiment fructueuse de la doctrine de la sainte
céne. En exposant ce programme et cette méthode, je sens au-
tant que personne combien il est difficile de remplir 'un et de
pratiquer I'autre. Mais dans le domaine scientifique, ce qui im-
porte autant que les résultats, c’est précisément la méthode.
JI’essaye de suivre une méthode et d'indiquer une maniere de
travailler. Si le lecteur veut vérifier le procédé en le répeé-
tant, il se convaincra, je I'espére, que les défauts de cette étude
tiennent moins A la méthode qui est en cause qu’a la maniere
imparfaite dont je I'ai appliquée.

! RilckeRrT, 0. ¢., 134-141; il répond négativement & cette question.

2 La remarquable étude de M. Bastioe débute par un examen critique
des différentes interprétations auxquelles ont donné lieu les paroles de
I'institution. Il mesemble que cet examen est plus fécond et plus suggestit
si on I'entreprend & la lumikre d'une enquéte plus complete ouverte sur
la signification des paroles et de l'acte de Ia cene. (Notion de la sainte céne

dans le Nouveau Testament, Revue théologique de Montauban, neuvieme

année, 1833, p. 385-409.) (A suivre.)
A suivre.




	La doctrine de la sainte cène : essai dogmatique

