
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: La théologie de Milton

Autor: Byse, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379432

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ THEOLOGIE DE MILTON

CHARLES BYSE

John Milton, — né en 1608, mort en 1674, à 66 ans1, — est

connu surtout comme poète; son Paradis perdu lui vaut une
gloire universelle qui ne passera pas plus que celle d'Homère,
de Shakespeare ou du Dante. Mais ce don de chantre inspiré
ne doit pas nous faire oublier que Milton s'est distingué dans

d'autres domaines. Grâce à une remarquable puissance de

travail et à une énergie plus admirable encore, le poète fut
en même temps un savant philologue, un éducateur, un
historien, un homme d'Etat, — secrétaire latin de Cromwell, —
un polémiste infatigable et puissant, — véhément adversaire
de la tyrannie des rois et des clergés, champion dévoué de

toutes les libertés, notamment de la liberté religieuse, — enfin

un théologien dépassant de beaucoup ses contemporains par
la spiritualité de ses vues et la courageuse originalité de ses

conclusions.
C'est de la théologie de Milton que je désire parler ici.

Elle se retrouve en grande partie sous le magnifique manteau

que lui prêtent le rythme et le vers dans le Paradis perdu et
le Paradis regagné, comme dans les pamphlets politiques de

l'auteur ; mais je la puiserai directement à sa source, je veux
dire dans l'exposition systématique et complète qu'il nous a

laissée de ses croyances.
Le christianisme a été compris de tant de manières, expliqué

souvent par des docteurs à l'intelligence si bornée et au cœur

1 II devint aveugle à 44 ans, vers 1652.



312 CHARLES BYSE

si peu sympathique, qu'on est heureux de rencontrer parfois
un grand homme, un penseur de génie qui, convaincu de sa

divine origine, s'en soit assimilé toutes les vérités et prenne
la peine de les présenter dans leur harmonieux organisme.
Encore est-ce une rare bonne fortune, pour ne pas dire une
unique exception, que de mettre la main sur une dogmatique
et une morale détaillées, élaborées par un écrivain qui s'est
illustré dans un tout autre champ, et dont le nom est inscrit
en lettres d'or, parmi les plus grands et les plus purs, dans le

panthéon de l'humanité.
Le travail auquel je fais allusion a une histoire singulière.

Après avoir donné sa démission de secrétaire du conseil d'Etat

pour les langues étrangères (en 1655), Milton, affranchi des

soins de la vie publique, mais déjà tout à fait aveugle, se mit
à la composition de trois livres considérables, le Paradis perdu,
un Thesaurus latin et un Traité de théologie compilé des
saintes Ecritures, livres qu'il acheva tous trois sous la Bestau-

ration, malgré les diverses épreuves auxquelles il fut alors soumis.

Ce traité, appelé par Wood « a Body of Divinity, » par
Aubrey « Idea Theologice, » par Toland « a System of Divinity, »

fut déposé par Milton entre les mains de Cyriack Skinner,
demeurant à Mark Lane, Londres ; mais il se perdit, et pendant
longtemps on ne put absolument pas en suivre la trace.

Il est à remarquer qu'aucun des biographes de Milton ne
dit expressément en quelle langue cet ouvrage était composé.
Si Aubrey lui donne un titre latin, cela ne prouve pas absolument

que le livre fût écrit en cette langue, car le fait de donner
un nom savant aux ouvrages anglais était conforme au goût
du temps, et notamment à la coutume de Milton.

Cependant c'est bien un manuscrit latin, attribué à Milton,
que M. Lemon i découvrit en 1823 à Whitehall, en faisant des

recherches parmi les vieux documents de l'Etat (Old State Paper
Office) dans la Middle Treasury Gallery. Ce manuscrit, qui
portait la suscription suivante : Joannis Milioni Angli de Doc-

trina Christiana, ex sacris duntaxat libris petita, Disquisitionum
libri duo posthumi, fut trouvé dans une des armoires, enveloppé

dans deux ou trois feuilles de papier imprimé, avec un
1 Robert Lemon, sen. Esq. Deputy Keeper of His Majesty's State Papers.



LA THÉOLOGIE DE MILTON 313

grand nombre d'écrits originaux et curieux concernant les

complots papistes de 1677, 1678 et 1683. Le même paquet
renfermait encore la copie complète et corrigée de toutes les

lettres latines écrites par Milton, en sa qualité de secrétaire
de la république, aux princes et Etats étrangers. L'enveloppe
qui contenait le tout était adressée : A M. Skinner, négociant.

Aucun doute n'est possible : ce manuscrit est l'ouvrage
original de Milton, son corpus théologique, mentionné par ses

biographes qui n'en savaient pas le titre exact et définitif, mais

bientôt égaré, et reparaissant tout à coup après une éclipse
d'un siècle et demi.

Cyriack Skinner, après avoir été l'élève favori de Milton, était
devenu son intime ami et son voisin. C'est à lui que le poète

aveugle dédia, à propos de sa cécité, un très beau sonnet qui,
vu la hardiesse de ses allusions politiques, ne fut publié que
vingt ans après la mort de l'auteur.

Les principes résolument républicains de Cyriack étant bien

connus, il est probable qu'il fut accusé d'avoir pris part à

l'une des nombreuses conspirations qui agitèrent les dix
dernières années du règne de Charles II, et qu'en conséquence ses

papiers furent saisis par l'Etat. Cette supposition si simple,
faite par M. Lemon, suffit pour expliquer la présence du
manuscrit de Milton au milieu des archives de la couronne
d'Angleterre.

Au reste, un argument plus positif en faveur de l'authenticité
de l'ouvrage en question nous est fourni par une lettre datée

« State Paper Office, March 22, 1826, » et adressée au traducteur

par M. Lemon, conservateur des papiers d'Etat. La voici :

« Je profite de la première occasion pour vous informer
d'une circonstance qui, j'ose le croire, vous causera autant de

plaisir qu'à moi-même. Cette après-midi, un des employés de

notre bureau, M. Lechmere (qui travaille à examiner et à mettre

en ordre une immense quantité de vieux papiers de toute
espèce) m'a apporté un document qu'il venait de trouver par
hasard au milieu des autres. C'est une lettre originale de
Daniel EIzévir à Sir Joseph Williamson, datée d'Amsterdam en

novembre 1676, dans laquelle il annonce à Sir Joseph que,
environ une année avant, M. Skinner avait remis entre ses mains



314 CHARLES BYSE

une collection de lettres et un traité de théologie écrits par feu
Milton, avec des directions sur la manière de les imprimer.
M. Skinner, qui est allé récemment à Amsterdam, félicita
chaleureusement EIzévir de n'en avoir pas commencé la publication,

puis il emporta les manuscrits.
« La découverte de cette lettre confirme d'une façon aussi

singulière que satisfaisante les conjectures que nous avons
faites à l'égard de la Doctrina Christiana. Vous serez sans doute
d'accord avec moi pour penser que nous avons là le seul
anneau qui manquât à notre chaîne de preuves en faveur de

l'authenticité de ce livre. Milton en est donc incontestablement
l'auteur. La lettre d'Elzévir mentionnée plus haut est certainement

originale. Je l'ai collationnée avec une autre lettre de lui,
que j'ai le bonheur de posséder : l'écriture des deux lettres est

parfaitement identique. »

Le traité original, qui compte 735 pages, est écrit sur du

petit papier à lettre in-quarto. La première partie (jusqu'au
15e chapitre du livre premier) est en caractères élégants et
fins ; c'est évidemment une copie soignée, toute prète pour
l'impression. Elle paraît être de Mary, la seconde fille de
l'auteur. La seconde partie, d'une écriture forte et droite, est

probablement de la main du neveu de Milton, Edward
Philipps, tandis que ses deux filles, Mary et Deborah, qui lui
servaient souvent de secrétaires, y auraient ajouté des corrections
et des interpolations.

La critique interne n'est pas moins favorable que la critique
externe à l'authenticité de cet ouvrage. Les opinions théologiques

et ecclésiastiques qui y sont émises se retrouvent
perpétuellement dans les écrits en prose et en vers publiés, de son

vivant, par Milton. Le style, exact, concis, limpide, sans
ornements poétiques et sans recherche oratoire, mais parfaitement

approprié aux sujets étudiés, est digne du grand écrivain
que nous connaissons, et pourrait servir de modèle aux
théologiens de nos jours.

Je n'ai d'ailleurs lu la Doctrina Christiana que dans la version

anglaise qui a été faite par Charles B. Summer, D.D.,
évêque de Winchester; elle est publiée dans les vol. IV et V



LA THÉOLOGIE DE MILTON 315

des Prose Works of John Milton L Un prélat anglican vulgarisant

par la traduction un auteur indépendant des plus hostiles
à l'épiscopat, au formalisme, à l'union de l'Etat avec l'Eglise,
au joug de la tradition et de la routine, il y a là un éclatant

hommage rendu au grand radical, et un acte de largeur
chrétienne qui mérite d'être relevé. Sans doute, dans ses notes,
le traducteur combat quelquefois son auteur, mais en somme
c'est une sympathique admiration qui prévaut.

Comme l'annonçait le titre mentionné ci-dessus, l'ouvrage
confié à la garde de Skinner devait être une publication
posthume; seulement l'auteur ne prévoyait pas que l'impression
en serait retardée pendant près de 150 ans, jusqu'en plein dix-
neuvième siècle. La prudence dont Milton fit preuve, en décidant

que sa somme de théologie ne paraîtrait qu'après sa mort, peut,
au premier abord, étonner ceux qui savent avec quelle
audacieuse franchise il manifesta ses convictions religieuses ou
politiques et combattit les ennemis de la liberté. Mais un instant
de réflexion suffit pour que cette réserve paraisse naturelle,
légitime et sage. Toléré par la Bestauration, Milton vieillissait
dans un studieux repos qu'il eut été déraisonnable de troubler,
en réveillant contre sa personne les terribles inimitiés de ses

adversaires, alors au pouvoir. Nous verrons, au surplus, que
la hardiesse de ses vues sur certains points de dogme, de

constitution ecclésiastique, de culte ou de morale sociale était de

nature à soulever contre lui non seulement le clergé anglican,
mais encore les ministres presbytériens et indépendants, et
même l'immense majorité des chrétiens de son temps.

Il y a de la grandeur dans la Dédicace, qui nous élève au-
dessus de tout esprit sectaire ou même étroitement national :

JEAN MILTON

A TOUTES LES ÉGLISES DE CHRIST,

ET A TOUS CEUX

QUI PROFESSENT LA FOI CHRÉTIENNE DANS LE MONDE ENTIER,

PAIX, RECONNAISSANCE DE LA VÉRITÉ

ET SALUT ÉTERNEL,

EN DIEU LE PÈRE ET EN NOTRE SEIGNEUR JÉSUS-CHRIST.

'London, Henry G. Bohn, York Street, Covent Garden, 1861.



316 CHARLES BYSE

Cette Dédicace, de quelques pages, nous révèle les dispositions

dans lesquelles Milton a travaillé. Il a le plus profond
respect pour l'Ecriture sainte, qu'il nomme couramment « la
Parole de Dieu. » Convaincu que la religion chrétienne est

l'arme la plus puissante pour délivrer l'humanité de ses deux

plus dangereux ennemis, l'esclavage et la superstition, il a,

dès sa jeunesse, étudié d'une manière suivie l'Ancien et le
Nouveau Testament dans les langues originales. Il a lu aussi

un certain nombre d'ouvrages théologiques. Mais les systèmes
humains ne l'ont pas satisfait : il y trouve des lacunes, des

erreurs, des sophismes, et il éprouve le besoin de remonter
lui-même à la source, d'examiner à fond tous les points de la
doctrine et de la morale à la seule lumière de la révélation
divine, de systématiser le tout de la façon la plus simple et la

plus naturelle, et de laisser ainsi à l'Eglise un manuel facile à

consulter et à comprendre.
Travaillant avant tout pour lui-même, et résolu de ne pas

publier cet ouvrage de son vivant, il lui est d'autant plus facile
d'être impartial dans l'interprétation des textes. Il n'a intérêt
à provoquer l'approbation d'aucune Eglise, et ne peut désirer
de se tromper lui-même.

Il estime que, si les protestants ont pris une forte position
vis-à-vis du papisme, ils sont loin d'avoir exploré d'une
manière suffisante d'autres portions du domaine théologique. « Il
est devenu évident pour moi, dit-il, qu'en religion comme
dans les autres choses les offres de Dieu s'adressent toutes non
à une indolente crédulité, mais à l'activité persévérante et à

une infatigable recherche de la vérité. Il y reste encore plus
de points que je ne le supposais précédemment qui demandent

à être examinés plus rigoureusement selon la norme
des Ecritures et réformés d'après un modèle plus exact. J'ai

poursuivi l'exécution de ce plan jusqu'au moment où je
crus avoir découvert, par rapport à la religion, ce qui est

matière de croyance et ce qui est simplement matière d'opinion.

»

Connaissant bien l'intolérance à peu près universelle des

hommes de son époque, Milton les supplie de ne pas se scan-



LA THÉOLOGIE DE MILTON 317

daliser des vues qu'il leur présente, et qu'il croit devoir
répandre aussi largement que possible.

« Je conjure, dit-il, tous les amis de la vérité de ne pas
s'écrier que l'Eglise est livrée à la confusion par cette liberté
de recherche et de discussion dont jouissent les écoles
(philosophiques), et que certes on ne devrait refuser à aucun croyant,
puisqu'il nous est ordonné « d'éprouver toutes choses, » et

puisque les progrès journaliers de la connaissance apportent à

l'Eglise beaucoup moins de troubles que de lumières et
d'édification. Je ne vois pas comment les chrétiens peuvent être
plus troublés par l'investigation de la vérité que ne l'ont été
les païens par la promulgation primitive de l'Evangile; car,
loin de recommander ou d'imposer quoi que ce soit de ma

propre autorité, je désire vivement que chacun suspende son
opinion sur les points qui ne lui semblent pas parfaitement
clairs, jusqu'à ce que l'Ecriture ait produit l'évidence dans son

esprit et persuadé sa raison de la légitimité de la foi. »

Milton censure l'habitude trop commode de stigmatiser sous
le terme d'hérétiques, sans d'ailleurs se donner la peine de

réfuter leur point de vue, ceux qui s'éloignent tant soit peu des

opinions reçues.
« Pour ma part, ajoute-t-il, j'adhère simplement aux Ecritures

saintes ; je ne me rattache à nulle secte, à nulle hérésie.
Je n'avais même lu aucun des ouvrages des prétendus
hérétiques, lorsque les erreurs de ceux qui passent pour orthodoxes

et leur maladroite façon de traiter la Bible m'obligèrent
à passer du côté de leurs adversaires, là où ces adversaires
étaient du côté de l'Ecriture. Si c'est là être hérétique, je
confesse avec saint Paul (Actes XXIV, 14) que, « suivant la voie

qu'ils appellent hérésie, j'adore ainsi le Dieu de mes pères,

croyant tout ce qui est écrit dans la loi et les prophètes, »

auxquels je joins le Nouveau Testament. Pour tous ceux qui
prétendent interpréter ou juger en dernier ressort les croyances
chrétiennes, ainsi que tout ce qu'on nomme foi implicite, je
refuse de les reconnaître, d'accord en cela avec toute l'Eglise
protestante. »

Conformément à l'usage biblique, Milton réunit sous le



318 CHARLES BYSE

nom de doctrine les deux disciplines, l'une théorique, l'autre
pratique, que nous avons pris l'habitude fort naturelle de

distinguer et de traiter à part : la dogmatique et la morale (ou

éthique). Au fond, son traité posthume est ce que nous
appellerions une « Théologie systématique, » car il se divise en

deux livres, dont le premier, intitulé De la connaissance de

Dieu, est une dogmatique complète, et le second, Du service

de Dieu, une véritable morale. Ces deux grands sujets,
indissolublement unis dans la vie, et séparés seulement dans
l'intérêt de la clarté de l'enseignement, sont résumés plus
laconiquement encore par l'auteur, chacun en un terme unique: Foi
et Charité. « On peut dire en deux mots, écrit-il ailleurs, en

quoi consiste la religion évangélique : elle est foi et charité,
ou croyance et pratique. »

Dogmatique et morale sont traitées suivant la même méthode.

Chaque livre commence généralement panine définition exacte,
une thèse dont les termes sont repris successivement pour
être à leur tour expliqués au moyen des textes bibliques
L'auteur fait preuve de l'espritanalytique le plus délié et d'une
connaissance rare de toutes les portions de l'Ecriture sainte;
il cite in extenso un nombre énorme de passages, se bornant
le plus souvent à quelques mots destinés à les relier ou à les

interpréter, et presque toujours cette interprétation frappe par
sa rectitude et son exacte fidélité. Milton ne cache, n'adoucit,
n'exagère aucune de ses idées, il n'est asservi à nulle tradition

et ne fait rien pour obtenir un brevet d'orthodoxie de la

part d'un des partis religieux qui déchirent sa patrie. Il parait
vraiment animé de l'amour le plus désintéressé pour la vérité,
et du sentiment le plus profond de la responsabilité de celui

qui se mêle de faire connaître à ses frères la pensée du Christ.
Il vaut la peine de relever aussi la simplicité parfaite qui

caractérise le style de ce traité. Autant l'auteur du Paradis perdu
aime d'ordinaire à faire preuve d'érudition, à emprunter des

citations et des métaphores à l'antiquité classique, à revêtir sa

pensée de formes amples et majestueuses, semblables au vête-
tement de pourpre et aux ornements d'or et de pierres précieuses

que portaient jadis les empereurs, autant, dans son rôle d'exé-



LA THÉOLOGIE DE MILTON 319

gète et de dogmaticien, il répudie toute rhétorique profane,
toute phrase à effet, tout effort d'imagination (quelque naturel
qu'il fût d'ailleurs chez lui), pour s'astreindre au langage le

plus positif et le plus direct, à la concision la plus nue, à la

dialectique la plus sévère et la plus froide. Il est étonnant qu'en
se faisant théologien Milton ait pu oublier à ce point qu'il était
poète. Il n'a pas moins mis de côté ses habitudes de polémiste,
de publiciste représentant avec une ardente passion un
républicanisme avancé. Dans sa Doctrine chrétienne, Milton établit
sur chaque point la vérité telle qu'il l'a comprise, sans se

croire obligé de citer toujours les opinions qu'il tient pour
fausses; et lorsqu'il trouve utile d'exposer une erreur pour la

combattre, il le fait avec une objectivité remarquable, avec la
sérénité du sage, sans montrer la moindre irritation contre ceux
qu'il pourrait regarder comme des adversaires, sans même

mentionner leur nom ou dire en quel siècle ils ont vécu.
La composition des livres est aussi simple que le langage;

ils sont divisés en chapitres, sans partition plus générale. Le

premier est trois fois plus volumineux que le second; il
contient 33 chapitres, tandis que l'autre n'en a que 17. Ils nous
retiendront donc un temps inégal, d'autant plus que la

dogmatique me semble l'emporter ici en intérêt sur la morale.
Mes lecteurs n'attendront pas d'ailleurs que je leur donne une
esquisse de toute la conception chrétienne de Milton, esquisse

qui, dans les limites de cet article, serait nécessairement très
élémentaire et très sèche. Aussi bien n'est-ce pas par la
systématisation de ses croyances que Milton mérite surtout notre
attention. A cet égard, il ne déploie aucune originalité
frappante, et n'a fait, me semble-t-il, aucun effort. On pourrait
même lui souhaiter un ordre plus logique. Il parle d'abord de

Dieu, en faisant entrer dans cette section le Fils de Dieu, la

création, la providence ordinaire et extraordinaire, et les anges
bons et mauvais. Puis vient la grande section de la rédemption,
comprenant comme introduction l'état d'innocence primitive
et la chute, développant le triple obice de Christ (prophète,

prêtre et roi), son double état (humiliation et exaltation), fes

différents stages et. côtés de l'œuvre qui s'accomplit dans le



320 CHARLES BYSE

cœur du croyant, et se terminant par un exposé de la
supériorité de l'alliance de grâce sur l'économie de la loi mosaïque.
La troisième section traite de l'Eglise visible et invisible ; la

quatrième est consacrée à « la parfaite glorification, » ou à ce

que nous appelons l'eschatologie. Mais, je le répète, l'auteur
ne marque en aucune manière ces sections, laissant les

chapitres se suivre sans essayer un groupement plus
sommaire.

Voilà pour la dogmatique. Quant à l'éthique, nous pourrions
y distinguer deux sections. La première considère les devoirs
envers Dieu, qui consistent essentiellement en bonnes œuvres
ou en haute moralité, subsidiairement en culte extérieur. La
seconde examine nos devoirs envers les hommes, ou les vertus
applicables aux différents cercles, plus ou moins étendus, de

nos relations avec nos semblables. Ainsi d'abord morale
religieuse, puis morale sociale ou humanitaire, sans qu'il soit
expressément question des devoirs de l'individu envers lui-
même.

Comme je l'ai dit, c'est par le détail, par certaines idées

qui lui étaient chères et qu'il a exposées très largement, par
ses théories particulières, justes ou erronées, que notre
théologien laïque conserve de l'intérêt et une réelle utilité pour
nous, plus de deux siècles après sa mort. Je me bornerai donc

— en commençant par le dogme — à relever quelques points
sur lesquels Milton s'est distingué de la majorité des penseurs
de son temps.

Tout d'abord, un mot seulement quant à l'un des attributs de

Dieu. Milton remarque que tous les mots bibliques employés

pour désigner l'éternité signifient souvent antiquité ou temps
fort anciens. Le terme « pour toujours » doit, en certains cas,
dénoter simplement« une longue période à venir. » En somme,
il résulte d'un bon nombre de textes que « la notion d'éternité
proprement dite était communiquée, dans la langue hébraïque,
plutôt par des comparaisons et des inductions que par des

termes exprès. »

A l'égard des décrets divins, Milton s'élève de beaucoup au-
dessus du calvinisme, qui, par la confession de Westminster,



LA THÉOLOGIE DE MILTON 321

exerce encore aujourd'hui un empire si peu justifié sur les

pays de langue anglaise. Selon lui, Dieu n'a soumis à aucun
décret absolu les choses qu'il a laissées à la décision d'agents
doués de liberté ; c'est ce que prouve, dit-il, tout le canon des

Ecritures. La mort immédiate prédite à Ezéchias ne se réalisa

point : elle n'avait donc pas été résolue péremptoirement et
sans réserve. Le principe de la conduite de Jéhova est exposé

par l'intermédiaire de Jérémie (XVIII, 9,10) : « Quand je parle,
au sujet d'un peuple ou d'un royaume, de l'édifier et de le

planter, — s'il fait le mal à mes yeux et qu'il n'obéisse pas à

ma voix, alors je me repentirai du bien que j'avais promis de

lui faire; » — c'est-à-dire, ajoute Milton, je révoquerai mon
décret, parce que cette nation n'a pas rempli la condition dont

il dépendait. Nous avons ici, établie par Dieu lui-même, la

règle suivant laquelle il veut que nous comprenions toutes ses

résolutions à notre égard. Il entend que nous fassions attention

aux conditions qui y sont attachées. Pour citer un autre

exemple du caractère conditionnel des promesses faites au

nom du Seigneur, Paul assure (Act. XXVII, 2ì) que Dieu lui a

donné toutes les personnes qui naviguent avec lui vers l'Italie,
et cependant nous l'entendons s'écrier (au v. 31) : « Si ceux-ci

ne demeurent dans le vaisseau, vous ne pouvez être sauvés. »

L'apôtre révoque ici la déclaration qu'il vient de faire, ou

plutôt Dieu révoque le don qu'il a fait à Paul, si les

compagnons de voyage de celui-ci ne se soumettent pas à la
condition bien naturelle de travailler de tout leur pouvoir à leur

propre sauvetage.
Cette théorie des décrets contingents, opposée à la

prédestination des buts et même des moyens, est, comme le montre

Milton, seule en harmonie avec la liberté d'action dont le

Créateur a doté la personne humaine. Mais ne porte-t-elle pas

atteinte à l'immutabilité divine? Non, répond notre auteur.
« Dieu n'est point changeant, tant qu'il ne prononce aucun

décret absolu à propos des choses qui peuvent se passer de

différentes façons, suivant l'usage de notre liberté. Il se

montrerait au contraire inconséquent, et sa sagesse serait compromise,

s'il annulait par un autre décret cette liberté qu'il a une

THÉOL. ET PHIL. 1888. 21



322 CHARLES BYSE

fois décrétée, ou s'il venait à l'assombrir par la plus légère
ombre de nécessité. »

Voici les termes de la première alliance : « Si tu persévères
dans l'obéissance, tu demeureras dans le paradis ; si tu
tombes, tu seras chassé ; si tu ne touches pas le fruit défendu,
tu vivras ; si tu en manges, tu mourras. »

« Le volonté de Dieu, en fin de compte, n'est pas moins
l'universelle cause première parce qu'il a décrété de remettre
certaines choses à notre libre arbitre que si tout événement
particulier avait été préordonné d'une manière inéluctable. »

La prescience divine étant, comme la prescience humaine,
une action intransitive, sans influence extérieure, elle ne peut
être à aucun degré la cause des libres déterminations des

hommes ou des anges. Les événements futurs que Dieu a

prévus arriveront certainement, mais non fatalement. « Ainsi
Dieu a su d'avance qu'Adam tomberait par son propre choix;
sa chute était certaine, elle ne fut pas pour cela nécessaire, car
elle procéda de sa libre volonté, incompatible avec toute espèce
de contrainte. »

Milton poursuit le même raisonnement, avec force textes à

l'appui, dans son chapitre de la prédestination, décret spécial
qui, selon lui, ne s'applique qu'aux justes et n'a pour objet

que la vie éternelle. La prédestination des méchants à la
damnation n'est pas enseignée par la Bible. Il y est fréquemment
parlé du livre de vie, mais jamais d'un livre de mort. La

prédestination, synonyme d'élection, rappelle le but de Dieu, le
salut des croyants, et ne comprend point la réprobation, dont
le terme est « la destruction des incrédules, » chose en elle-
même ingrate et odieuse, que Dieu n'a certainement jamais pu
se proposer comme fin.

Les hommes prédestinés à la vie éternelle sont ceux qui
sont qualifiés pour en jouir et qui s'en montrent dignes, s'étant
mis en règle avec les termes conditionnels des promesses de

l'Evangile. Et qu'on ne dise pas qu'en mettant une condition
au salut individuel l'auteur est infidèle à la doctrine de la
souveraine efficacité de la grâce. « Je maintiens au contraire,
affirme-t-il, que la grâce divine est par là beaucoup mieux



LA THÉOLOGIE DE MILTON 323

mise en lumière que dans la théorie de ceux qui font cette
objection. En effet, la grâce de Dieu se montre infinie : 1° par
la miséricorde qu'il témoigne aux hommes déchus par leur
propre faute; 2° par le don de son Fils unique pour le salut du

monde ; 3° par l'œuvre de son Esprit, qui affranchit notre
liberté asservie par le péché ou nous rend le pouvoir de la

volition. »

La réprobation, attribuable directement non à Dieu, mais

aux pécheurs qui refusent de croire, « est plutôt une
conséquence qu'un décret. » La destruction des impénitents est un
accident. C'est dans «e sens que l'Evangile, destiné à être
odeur de vie, devient pour quelques-uns odeur de mort, ou

que la pierre de l'angle se change en scandale.

Milton consacre 48 pages à ces deux questions qui n'en font
qu'une : les décrets divins et la prédestination. Nous voyons
parla comme il était actuel, c'est-à-dire combien il donnait
d'attention à certaines doctrines qui, mises de son temps au

premier rang, réclamaient impérieusement revision.

(A suivre.)


	La théologie de Milton

