
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: Notice historique sur les catéchismes : qui ont été en usage dans
l'église du pays de Vaud depuis les temps de la réformation

Autor: Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTICE HISTORIQUE
SUR

LES CATÉCHISMES

QUI ONT ÉTÉ EN USAGE DANS L'ÉGLISE DU PAYS DE VAUD

DEPUIS LES TEMPS DE LA RÉFORMATION

H. VUILLEUMIER

SECOND FRAGMENT

VIII

Le Catéchisme d'Ostervald et son Abrégé.

Il est difficile d'imaginer un contraste plus complet que celui
qui existe entre le catéchisme dont nous venons de nous entretenir1

et celui qui doit faire le sujet de ce nouveau chapitre de

notre étude. Bien ne fait mieux sentir l'évolution qui s'était
accomplie dans les esprits depuis le dernier quart du XVIIe
siècle.

I. On se rappelle qu'au commencement du XVIIIe siècle les

formulaires catéchétiques officiellement en usage dans le Pays
de Vaud étaient celui de Heidelberg, appelé le Grand
Catéchisme, et le Petit Catéchisme de Berne. Dans les écoles on

employait aussi l'Abrégé du Catéchisme palatin retouché par
Leresche, et parfois l'Explication de Benoît.

1 Le catéchisme de 1666 touchant le sortilège.



NOTICE HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 281

A ces manuels plus ou moins anciens étaient venus s'en

ajouter quelques autres : l'Instruction que Charles Drelincourt
(-J-1669) avait composée « en faveur de sa famille ; » les Vérités
et les devoirs de Daniel de Superville (1706) avec l'Abrégé à

l'usage des plus petits enfants (1708), les Catéchismes familiers
de Benedict Pictet (1713) et de Philippe Lenoir, ministre à

Blain en Bretagne.
Plus tard, le Pays de Vaud lui-même en produisit quelques-

uns, en particulier ceux d'Elie Bertrand, pasteur français à

Bernel, et de Louis de Bons, pasteur à Bolle et Mont-le-Grand2.
Les Instructions chrétiennes du premier, publiées d'abord à

Zurich 1753, puis à Lausanne 1756, sentaient par trop le «

christianisme raisonnable » pour rencontrer beaucoup d'écho, quel-
qu'atténuée que fût d'ailleurs l'orthodoxie dominante. Elles en

trouvèrent davantage en Allemagne, où elles eurent l'honneur
d'être traduites par Zollikoffer, le célèbre prédicateur rationalisant

de l'Eglise réformée de Leipzig3.
Quant au Cours de religion du pasteur de Bolle (Lausanne

1766, nouvelle édition en 2 volumes, 1774-1776), le succès, et
un succès à bien des égards mérité, ne lui a pas fait défaut.
Les réimpressions qu'on en a faites dans notre siècle, tant à

Neuchâtel (6e édition, 1805) qu'à Lausanne (1815), en font suf-

1 Né k Urbe en 1713, il avait été de 1740 a 1744 ministre k Ballaigues
(Vaud) ; de 1765 à 1768 il séjourna a Varsovie en qualité de conseiller
intime du roi de Pologne, et passa les trente dernières années de sa vie a

Neuchâtel et a Yverdon, où il est mort en 1797. Ecrivain très iécond, il
s'est fait connaître surtout par des ouvrages de morale et d'histoire
naturelle. Pendant son pastorat a Berne (1744-1765) il publia plusieurs
volumes de sermons, un Recueil d'ordonnances ecclésiastiques pour le Pays
de Vaud et une traduction française de la Confession helvétique. Il existe
sur lui une Notice de M. Roger de Guimps, 1855.

2 Né en 1718, il fut pendant seize ans suffragant de son père à Motiers
en Vully et durant quarante ans pasteur k Rolle, où il est mort en 1801.

C'était en son temps un des membres les plus influents de la Classe de

Morges.A la mort de Ruchat (1750) il avait concouru en même temps que
Bertrand pour l'une des chaires de théologie de Lausanne. On a de lui,
outre son Cours de religion, quatre volumes de sermons.

3 Christliche Unterweisung, Leipzig, 1767 ; 2e édition revue et augmentée,
1779. Une 4e édition de cette traduction allemande a encore paru en 1809.



282 H. VUILLEUMIER

fisamment foi. Cependant nous ne sachions pas qu'il soit entré
dans l'usage public, et s'il a rendu d'utiles services, c'a été aux
catéchistes plus encore qu'aux catéchumènes.

De tous les catéchismes du XVIIIe siècle celui qui a fait la
plus brillante fortune, c'est sans contredit le Catéchisme ou
Instruction dans la religion chrétienne, par J.-F. Ostervald,
pasteur de l'Eglise de Neuchâtel, et surtout son Abrégé de

l'Histoire sainte et du Catéchisme. Avant la fin du siècle cet

Abrégé, ou du moins une revision de cet Abrégé, avait
supplanté les autres manuels dans la plupart des écoles du Pays
de Vaud. Il était même monté, dans les catéchismes publics, à

la place qui était censée n'appartenir qu'aux deux formulaires
officiels. C'est là un fait qui n'est pas absolument inconnu. Mais

ce qu'on ignore très généralement, c'est la voie par laquelle il
s'est introduit et le patronage sous lequel il a réussi à conquérir
cette position privilégiée. Bien des gens, d'ailleurs, confondent

le grand Catéchisme d'Ostervald et son Abrégé, et
semblent ne pas se douter de l'existence de plusieurs éditions fort
différentes du dit Abrégé. Il vaut la peine de tirer tout cela au

clair.

II. Parlons tout d'abord des origines de ce célèbre ouvrage,
pour autant du moins qu'elles intéressent l'histoire de nos

Eglises.
Les lettres d'Ostervald à Jean-Alphonse Turrettini, récemment

publiées par M. E. de Budéi, nous apprennent que l'idée
de travailler à son catéchisme lui avait été suggérée à l'occasion
de l'établissement dans sa ville natale d'une nouvelle école pour
les jeunes enfants, à l'imitation de celles qu'érigeait à Londres,
en faveur des classes pauvres, la Société anglaise pour la

propagation de la doctrine chrétienne. « Comme on manque,
écrivait-il à son ami de Genève, de livres propres pour les instruire
(car nos catéchismes ne valent pas grand'chose), nous avons

cru qu'il falloit pourvoir à cet inconvénient. » Il s'agissait « de

donner un catéchisme fort simple, où l'on eut un Abregé de

1 Lettres inédites adressées de 1686 a 1737 à J-A. T., tome II, Paris et
Genève, 1887, p. 374 et suiv.



kOTICK HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 283

l'Histoire sainte, où l'on établit les fondemens de la Beligion,
et où, en parcourant le Symbole, le Decalogue, la Prière
dominicale et la matière des Sacremens, on expliquât les principaux
points soit de la Doctrine, soit de la Morale... » — « Ayez la

bonté de me faire part de vos lumières et de vos conseils. Je

ne sai si je dois mettre ce catéchisme par Demandes et par
Béponses ou autrement, et s'il ne seroit point à propos de faire
deux catéchismes, l'un fort court et extrêmement familier, pour
ceux qui commencent, l'autre un peu plus étendu, pour ceux

qui sont plus avancés1. »

Pour le moment, ce fut à ce dernier parti qu'Ostervald
s'arrêta. Son Grand Catéchisme parut à Genève en 1702. Il était
muni de l'approbation de la compagnie des pasteurs de la

souveraineté de Neuchâtel et Valiangin, et précédé d'une épître
dédicatoire aux très illustres seigneurs et à tous les honorables
membres de la Société pour la propagation de la foi, dont il u

été question tout à l'heure.
Le dessein de l'auteur, il s'en explique dans la préface,

n'était pas « do préférer son ouvrage à tant d'autres dont

l'Eglise reçoit une singulière édification2, beaucoup moins de

le mettre au même rang que les catéchismes publics. » Les

pasteurs devaient, aux termes de l'Approbation officielle, « s'en

servir dans les instructions particulières qu'ils donnent aux
catéchumènes qui se présentent pour être reçus à la communion,
afin du leur donner une plus claire intelligence du catéchisme

qui est expliqué publiquement dans nos Eglises. »

Le Catéchisme de Heidelberg qui avait remplacé depuis 1643,
à Neuchâtel, celui de Calvin3, devait donc continuer à servir
de texte dans les exercices publics. Le nouveau formulaire était
simplement destiné à en faciliter l'intelligence aux catéchu-

1 Lettre du 19 mars 1701, tome II, p. 392 sq.
- Aussi de ceux que dans l'intimité il déclarait « ne valoir pas grand'

chose V » La charité, qui ne soupçonne point le mal, doit supposer qu'en
s'exprimnnt de la sorte, Ostervald ne voulait parler de la valeur, — ou
non-valeur, — de ces autres catéchismes qu'au point de vue de l'instruction

des enfants et des simples.
1 Voy. E. Arnaud. Notice historique sur les deux Catéchismes officiels de

l'Eglise réformée de France, Calvin et Ostervald, Paris. 1885, p. 8.



284 H. VUILLEUMIER

mènes ; il devait en quelque sorte lui servir de commentaire.
Mais si c'est ainsi qu'on envisageait la chose à Neuchâtel, à

Berne on la vit d'un tout autre œil. Le prétendu auxiliaire
pourrait bien, soupçonnait-on, devenir avant longtemps, pour
le Catéchisme officiel, un dangereux rival. Et alors, qu'adviendrait-il

de la conformité qui avait régné jusque-là entre les

deux Eglises voisines? Mats surtout, quel désordre n'en
résulterait-il pas pour l'enseignement religieux dans ces Eglises du

pays romand, où nombre de pasteurs n'étaient que trop
disposés à accueillir des deux mains tout ce qui venait de

Neuchâtel ou de Genève? Il fallait donc y réfléchir à deux fois avant
de permettre l'introduction du nouveau manuel.

Telles étaient les considérations qui avaient motivé le refus
de laisser imprimer l'ouvrage du pasteur de Neuchâtel dans

les terres de la république de Berne, et qui ensuite, lorsqu'il
eut paru à Genève de l'aveu de la vénérable compagnie,
engagèrent LL. EE. à nantir leur convent de la question de savoir

si, oui ou non, ce catéchisme pouvait être autorisé comme livre
d'enseignement.

Le convent chargea de cet examen deux de ses membres,
savoir les professeurs de théologie, les mêmes qui, peu d'années

auparavant déjà, avaient soumis à une sévère censure le
premier ouvrage d'Ostervald, son Traité des sources de la corruption

qui règne aujourd'hui parmi les chrétiens1. Leur mémoire

critique, rédigé en latin pour être communiqué à la compagnie
des pasteurs de Neuchâtel, est signé « Samuel Léman, p. t.

Bector, » mais on a tout lieu de croire que celui qui avait tenu
la plume était le professeur de théologie didactique J.-Bod. Bu-
dolf, l'auteur de la Catechesis palatina12. Le texte original de

1 Voy. un résumé de cette censure dans le second des articles de

A. Bauty sur Ostervald et sa théologie, Chrétien évangélique de 1862, p. 646 sq.
'2 Né a Zofingue en 1646, il avait fait ses études a Berne. La distinction

avec laquelle il subit un examen de concours pour la chaire de philosophie
a Lausanne, lui valut un subside du gouvernement pour aller les
perfectionner a l'étranger. Il mit trois ans a visiter Genève, Saumur, Paris,
l'Allemagne et l'Angleterre. Après un an de ministère dans une paroisse
rurale, il entra dans l'enseignement en 1676 et fut successivement professeur

d'hébreu et de morale, de catéchèse, de théologie polémique, de



NOTICE HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 285

cette « censure bernoise » a été publié par Chauffopié, à

l'article Ostervald de son Nouveau dictionnaire historique et

critique L

Le jugement porté par les théologiens de LL. EE. est rempli
d'égards pour la personne de l'auteur en cause, mais il est

d'autant moins favorable à son œuvre. On ne voit pas, est-il
dit en substance, comment le nouveau catéchisme peut servir
à expliquer celui de Heidelberg, puisque. — comme il est aisé
de s'en convaincre, — ilya entre eux de grandes différences
tant pour la méthode que pour le contenu même. La méthode

adoptée par le pasteur de Neuchâtel est plutôt celle d'un traité
de morale que d'un exposé systématique de la religion
chrétienne. Quant à la matière, lorsqu'on met ce catéchisme en

regard des livres symboliques et spécialement en regard du
formulaire qu'il prétend expliquer, on y constate un triple déficit.

Et d'abord, certains dogmes sont passés sous silence. Ce sont
ceux que les arminiens nient ou révoquent en doute, tels que
la corruption totale des enfants d'Adam et leur complète
incapacité pour le bien, la nécessité de la grâce régénératrice, le
don de la foi et de la persévérance, l'imputation de la justice
de Christ, l'union des croyants avec Christ comme condition
indispensable pour avoir part à ses bienfaits, la prière au nom
de Jésus, etc. (On remarquera que les censeurs n'ont pas cru
devoir mentionner le dogme de la prédestination, sans doute

parce que dans le Catéchisme palatin lui-même il est à peine
indiqué et qu'il pouvait être pareillement sous-entendu dans
celui d'Ostervald.)

théologie didactique. En 1716 il fut nommé doyen par le Conseil des Deux-
cents. C'était la première fois qu'un professeur était élevé a cette dignité.
11 mourut deux ans plus tard. Outre sa Catechesis palatina, rééditée k
Eraneker (1705) et traduite en allemand (17111 et en hollandais (1748), il
avait publié une Ethique (1696), une Theologia Christiana (1714) et toute
une série de Disputations académiques. Un volume de ses serinons a paru
l'année de sa mort.

1 On en trouvera une analyse très détaillée dans Alex. Schweizer, Die
protestantischen Centraldogmen, tome II, p. 767 et suiv. Cette analyse a été
traduite en français par M. Bauty, dans son troisième article, 1863,

p. 37-39.



286 H. VUILLEUMIER

En second lieu, certaines explications sont insuffisantes, trop
vagues, peu exactes, prêtant à l'équivoque et pouvant par
conséquent servir d'abri à diverses hétérodoxies. C'est le cas,
entre autres, des définitions qui sont données de la première
origine de la religion chrétienne, de Christ en tant que Fils de

Dieu, de la vraie foi et de ses éléments, de la justification, de

l'usage de la loi sous l'Evangile, des sacrements.

Enfin, il y a dans le catéchisme des doctrines positivement
contraires à celles qu'enseignent, avec celui de Heidelberg,
tous les docteurs orthodoxes. Il prétend, par exemple, que la

piété nous rend Dieu propice ; que l'assurance du pardon n'est

pas un acte essentiel, constitutif de la foi, mais en est « un
effet » venant après l'effet de l'obéissance aux commandements
de Dieu ; que c'est par les bonnes œuvres seulement qu'on
acquiert la certitude de posséder la vraie foi ; que le péché
originel ne consiste qu'en une mauvaise disposition avec laquelle
naissent tous les hommes ; qu'on ne peut promettre le salut à

ceux qui ne se convertissent qu'à l'extrémité de leur vie; que
dans la jeunesse on est mieux disposé pour travailler à son

salut parce que le cœur n'est pas encore gâté ; que la rémission
des péchés promise aux croyants qui se feraient baptiser ne
concernait que les péchés commis avant leur vocation ; que la

sainte cène n'est guère autre chose qu'un mémorial de la mort
de Jésus-Christ et un gage de son retour, en môme temps
qu'une profession publique de la foi.

En résumé, sans vouloir accuser d'arminianisme l'auteur
lui-même ni ses approbateurs, les critiques estimaient que son

livre ne pouvait être employé sans danger, attendu qu'il serait
facile aux arminiens et à d'autres novateurs d'insinuer sous ce

couvert leurs opinions erronées. « En conséquence,
concluaient-ils, nous prions nos supérieurs de décréter ce que
réclame le salut de nos Eglises et de continuer à les préserver
de nouveautés pernicieuses, elles qui jusqu'à ce jour étaient
renommées au près et au loin pour leur attachement à la saine

doctrine. »

Il est de mode, dans nos pays de langue française surtout,
de traiter de fort haut cette Censura Bernensis et les « obs-



NOTICE HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 287

curs » théologiens qui y ont attaché leurs noms. Nous nous
permettons de penser qu'il entre dans ce dédain une assez forte
dose de prévention et même d'ignorance.

Obscur, il ne l'était pas de son vivant, et aujourd'hui encore
il ne-mérite pas d'être qualifié de la sorte, ce J.-Bod. Budolf
qu'un de ses adversaires, le pietiste François de Wattenwyl,
ci-devant pasteur allemanda Vevey, appelait « l'homme le plus
savant et le plus célèbre que depuis longtemps nous ayons eu
à Berne. » Comme le dit très bien son dernier biographe ' : « Il
arrive trop souvent, quand il s'agit de certains personnages
historiques, qu'on les juge presque exclusivement d'après la
position qu'ils ont prise à l'égard des partis, des tendances,
des courants d'idées de l'époque où ils furent appelés à jouer
un rôle. On ne tient pas assez compte de l'ensemble de leur
vie et de leur caractère personnel. Il en résulte qu'ils deviennent

les objets d'une faveur ou d'une défaveur souvent imméritée,

selon le jugement plus ou moins sommaire qu'on est

habitué à porter sur la cause qu'ils ont cru devoir soutenir. »

Le tort du théologien bernois, —si c'en est un, — c'est d'avoir
été en Suisse un des derniers représentants authentiques de

l'orthodoxie réformée et de s'en être constitué le défenseur
contre les deux nouvelles écoles qui commençaient à lui
disputer le pouvoir, le piétisme indigène et allemand et le latitu-
dinarisme de provenance anglo-française. Au moins faudrait-il
être assez équitable pour ne pas voir en lui un zélote aveugle
et borné, un homme qui n'aurait agi que par intérêt, pour obéir
aux exigences de sa position, sans être personnellement
convaincu de la valeur et du bon droit du système traditionnel.

Que dans la « censure » qu'il a faite du Catéchisme d'Ostervald

tout ne soit pas également fort, qu'on puisse y relever
des subtilités qui sentent l'école, cela n'est pas douteux. Nous
dirons plus : on regrette qu'il n'ait su voir que matière à

critique dans l'ouvrage soumis à son examen. Assurément il ne

pouvait être question pour lui de reconnaître la légitimité, au
moins relative, du mouvement de réaction antidogmatique

1 P. Trechsel : J.-Rud. Rudolf, Professor und DeJean. Ein Theologenbild
der alten Schule. Taschenbuch de Berne pour 1882, p. 1-98.



288 H. VUILLEUMIER

qu'inaugurait ce nouveau manuel d'instruction religieuse. C'eût
été trop exiger de lui, bien que lui aussi, — ses écrits sont là

pour le prouver, — ne se fit pas faute d'insister sur le côté

pratique de la religion et de la théologie. Mais étant même
donné le point de vue auquel il devait se placer, il y avait,
semble-t-il, dans le catéchisme neuchâtelois quelques innovations
méritant « un bon point, » quand ce ne serait que l'idée de

faire précéder le catéchisme proprement dit d'un abrégé de

l'histoire sainte.
Et cependant, telle qu'elle est, la Censure bernoise demeure

un document remarquable en son genre. Ainsi en a jugé un
homme éminemment compétent, un historien que personne
n'accusera d'être inféodé à une théologie rétrograde ou illibérale.

« On est aujourd'hui en état, disait en 1856 Alexandre
Schweizer1, d'apprécier ce document d'une manière plus équitable

qu'il n'a été d'usage de le faire voici plus de cent ans. Le

jugement qu'il formule n'est rien moins qu'arbitraire. On ne

peut pas dire qu'il respire l'animosité ou la seule soif de

domination. Au contraire, il est parfaitement motivé en ce qu'il
caractérise la tendance d'Ostervald, mise en regard de l'orthodoxie,

comme étant une déviation positive et comme constituant

une nouveauté. Il n'est pas douteux que sous ce rapport
les théologiens bernois ont vu beaucoup plus clair que les

défenseurs d'Ostervald et peut-être qu'Ostervald lui-même. »

Du reste, — on peut bien le dire sans manquer de respect à

sa mémoire et sans rien ôter à ses incontestables mérites,
— ce n'est pas seulement de l'orthodoxie scholastique du
XVIIe siècle qu'Ostervald a dévié. C'est de celle des réformateurs

eux-mêmes. Avec feu M. Bauty2, il est permis de se

demander s'il a « jamais bien saisi l'orthodoxie, » en particulier
s'il a compris le vrai sens, le sens profond de Yarticulus stantis
aut cadentis ecclesiae, celui de la justification par la foi. A force
de réagir contre le dogmatisme régnant, à force de vouloir
rendre intelligible ce qu'il appelle « les vérités et les devoirs

1 Ouvr. cité, p. 771 sq.
2 Voy. surtout son cinquième et dernier article, Chrétien évangélique,

mars 1863.



NOTICE HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 289

de la religion, » — « tourner ses instructions du côté de la
pratique de la sainteté, » inspirer « des sentiments de dévotion

» et « faciliter la pratique de la piété, » il lui est arrivé,
plus qu'il ne s'en est rendu compte, de déplacer le centre de

gravité de la doctrine évangélique. Le fait que des prélats
catholiques goûtaient si fort ses ouvrages, y compris le
catéchisme, — ce fait qu'on cite avec tant de complaisance comme
si c'était là un de ses titres de gloire — nous a toujours paru
singulièrement significatif. Le jugement impliqué dans cette
approbation ne vient-il pas corroborer à sa manière le jugement

explicite de ces « supralapsaires » bernois tant décriés1?
Mais revenons à l'histoire.

Le clergé neuchâtelois, mis en demeure de se prononcer,
répondit par l'organe du doyen Tribolet, l'aller ego d'Ostervald.

Cette réponse, taxée de « triomphante » par les panégyristes

de ce dernier2, n'était pas faite pour produire grand
effet : elle était trop visiblement inspirée par le dessein

d'atténuer, d'émousser les divergences qui pouvaient exister entre
les deux théologies.

On ne dut pas être beaucoup plus satisfait, à Berne, des

avis venus de Bàie et de Zurich, dont les académies avaient été
officiellement consultées. Ostervald, disaient ces confédérés,
ne s'exprimait sans doute pas partout dans les termes auxquels
les théologiens réformés étaient accoutumés. Toutefois ses

expressions pouvaient s'entendre dans un sens favorable. Et
comme il s'était lui-même expliqué vis-à-vis d'eux sur
quelques-uns des principaux points, ils estimaient qu'il valait mieux
ne pas faire de bruit de cette affaire. Pareil avis se comprenait
de la part de la Faculté de Bâle où siégeait le conciliant

1 « Je ne crois pas, écrivait Ostervald à Turrettini en 1699, en parlant
des ecclésiastiques de Berne, qu'il fut de la sagesse de se commettre avec
des théologiens qui sont coccéiens ou supralapsaires. Ce sont gens a qui
on déplaist seurement, dès qu'on ne suit pas leurs hypothèses, et avec

qui il est inutile de raisonner. » Lettres inédites, t. II, p. 378.
"2 Voy. entre autres les Particularitez concernant la vie et la mort de

M. J.-Eréd. Ostervald, publiées dans le Journal helvétique de Neuchâtel,
1747, et réimprimées la même année dans le Museum helveticuin de Zurich,
p. 296.

THÉOL. ET PHIL. 1888. 19



290 H. VUILLEUMIER

Werenfels, l'ami de Turrettini et d'Ostervald. Il étonne davantage

venant des théologiens des bords de la Limmat, dont
l'orthodoxie ne le cédait en rien à celle du clergé de Berne. La
chose s'explique en partie par les relations personnelles
qu'Ostervald entretenait avec quelques-uns des docteurs et «

chanoines » de Zurich. (Il leur fit visite l'année suivante en allant
conduire dans cette ville l'un de ses fils, le futur pasteur de

l'Eglise française de Bâle.) D'ailleurs, ce catéchisme écrit en
français à l'usage des catéchumènes de Neuchâtel ne les
touchait en somme qu'assez indirectement. Leur Eglise ne

comprenait pas, comme celle de Berne, une importante province
de langue française, ouverte à l'influence directe de Genève et
de Neuchâtel.

« L'affaire n'eut pas de suite. » C'est en ces termes qu'on a

coutume d'en finir avec l'épisode de la Censure bernoise. Cette

phrase sacramentelle est exacte en ce sens que la dite censure
n'empêcha pas le livre du pasteur neuchâtelois de faire son
chemin dans le monde. Elle n'est pas exacte en ce qui concerne
les Eglises dépendant du gouvernement de LL. EE. de Berne.
En effet, conformément aux conclusions du convent, celles-ci
se hâtèrent de « décréter ce que réclamait le salut de leurs
Eglises, d Avant la fin de l'an 1702 les doyens des cinq Classes

du Pays de Vaud, de même que ceux des Classes allemandes,
recevaient certain mandat souverain dont nous avons déjà eu
l'occasion de parler. Ce mandat rappelait à qui de droit que le
Catéchisme de Heidelberg et le Petit Catéchisme de Berne
étaient les seuls formulaires autorisés. L'usage exclusif de ces
manuels était de rigueur, et cela « en vue de l'uniformité. »

On remarquera que la lettre de LL. EE. ne disait mot de

l'ouvrage d'Ostervald, mais... à bon entendeur salut! Les
ministres savaient à quoi s'en tenir. Bien ne les empêchait de se

procurer le nouveau catéchisme et de le lire pour leur instruction

ou leur édification personnelle. La plupart sans doute

n'auront pas manqué de le faire. Mais il ne pouvait être question

de l'introduire à l'école, bien moins encore au catéchisme

public. Il n'était pas même prudent de le suivre dans ces leçons

particulières qu'on a appelées plus tard le catéchisme de la



NOTICE HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 291

cure, et qui ne faisaient du reste que commencer, alors, à

entrer dans nos mœurs ecclésiastiques. Il fallut s'en tenir, au
moins pour le moment, aux formulaires en usage. Aussi l'un
des premiers effets du garde-à-vous souverain fut-il d'arrêter
net les travaux d'une commission que la Classe de Morges
avait nommée peu de mois auparavant « pour répondre à

l'intention de LL. EE. ; » commission chargée de composer un
manuel qui pût servir de guide dans les catéchismes particuliers

institués par les « Loix de réformation » récemment
octroyées à cette Classe1.

Il ne faudrait pas croire, cependant, que ces mesures défensives

contre le Catéchisme de Neuchâtel aient nui à la considération

dont, à Berne même, était entourée la personne de son
auteur. Si l'on n'y goûtait pas sa théologie, on savait apprécier
sa piété et son zèle. Il se fit avec le temps un rapprochement
entre lui et ses censeurs. Le jour vint où Ostervald cessa de

croire « qu'il fût de la sagesse de ne pas se commettre » avec
ces gens-là. En 1716 il se rendit lui-même à Berne en compagnie

de son ami Werenfels. « Ils virent MM. les professeurs
Bodolphe et Malacrida et les autres Savans de l'Illustre
Académie de cette Ville-là, avec qui ils avoient été en dissentiments

sur quelques Matières théologiques. Ils les édifièrent pleinement.

On leur fit beaucoup d'honètetés et on leur rendit les
honeurs qui leur étoient dûs. M. Ostervald prêcha dans l'Eglise
Françoise, où il eut un Auditoire des plus nombreux et des

plus illustres, de qui il remporta cette aprobation distinctive
qu'on étoit forcé de lui acorder2. » Le convent, dans une lettre
qu'il lui adressa l'année suivante, lui témoignait encore sa joie
et sa reconnaissance au sujet de cette visite et se déclarait
même prêt à prendre son parti contre Naudé, le farouche cal-

1 Act. class. Morg., année 1702, spécialement ceux du 15 août. C'est donc

en ce temps Ta, et dans la Classe de Morges, que furent introduits les

premiers catéchismes particuliers pour l'instruction des catéchumènes.
La même institution ne tarda pas à se répandre dans les autres Classes,

k commencer par celle d'Yverdon. Le membre le plus en vue de la
commission mentionnée dans le texte était le ministre réfugié Sagnol de la
Croix, pasteur k Morges.

2 Voy. les Particularitez ci-dessus citées, p. 302.



292 H. VUILLEUMIER

viniste de Berlin qui avait vivement attaqué Ostervald, lui
reprochant de favoriser le socinianisme1.

Il y a plus. Quand les Classes du Pays de Vaud insistèrent

pour obtenir l'autorisation, déjà sollicitée par le Synode de

Lausanne de 1712, d'introduire dans leurs Eglises quelques-

unes des réformes dont l'Eglise de Neuchâtel avait donné
l'exemple grâce à l'initiative d'Ostervald, les seigneurs de

Berne y acquiescèrent, — toujours, il est vrai, en s'inspirant
de la maxime chi va piano va sano-. Il en fut ainsi de la

réception solennelle des catéchumènes « à la face de l'Eglise ; »

de l'institution du « service divin » de semaine, avec prières,
chant et lecture biblique ; de la nouvelle liturgie, introduite en

1725, dont quelques-unes des plus belles prières sont empruntées,

en tout ou en partie, à celle de Neuchâtel3. Et quel ne
fut pas, en ce pays comme ailleurs, le succès des Béflexions
d'Ostervald sur tous les chapitres de la Bible, et celui de sa

revision biblique de 1744

Quelques années encore, et le catéchisme lui-même s'imprimait

et se réimprimait sur terre bernoise. Nous avons sous les

yeux une édition qui a vu le jour à Lausanne, chez Jean Zim-

merli, en 1749, avec privilège de LL. EE. de Berne. C'est une
reproduction de la « nouvelle édition revue et corrigée par
l'auteur, » qui avait paru à Neuchâtel, chez Abraham Boyve et

Cie, en 1747, l'année même de la mort d'Ostervald.
On ne nous en voudra pas de nous être étendu pareillement

sur un sujet en partie déjà connu. C'est la première fois, à

notre connaissance, qu'il est traité en détail du point de vue
bernois et, — ce qui revient ici au même, — vaudois.

1 Trechsel, biographie de Rudolf, p. 28.

2 Notons en passant que ce mémorable Synode de 1712 (aux membres

duquel J.-P. de Crousaz dédia sa Logique) n'existe pas pour nos historiens.

On continue imperturbablement k répéter sur la foi de Ruchat qu'il
n'y a plus eu de Synodes depuis 1653. On n'oublie qu'une chose, c'est que
Ruchat écrivait cela en 1707.

a C'est aussi vers cette époque que LL. EE. permirent la substitution
des psaumes de Conrart, retouchés par les pasteurs de Genève, a la vieille
version démodée de Marot et de Bèze, ainsi que l'usage aux fêtes
chrétiennes des cantiques de Benedict Pictet.



NOTICE HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 293

III. Au moment de rédiger son catéchisme, Ostervald avait
hésité sur la voie qu'il devait suivre. N'en rédigerait-il qu'un
seul, ou bien ne serait-il pas à propos d'en faire deux, l'un
pour les commençants, l'autre pour ceux qui sont plus avancés?

Deflexion faite, il s'était décidé à en composer un seul,
destiné aux catéchumènes, mais pouvant servir aussi aux chrétiens

adultes.

L'expérience prouva que ce cours de religion de deux cent

cinquante à trois cents pages, selon les éditions, était trop
étendu pour l'usage ordinaire. Il était bien difficile de le faire

apprendre par cœur d'un bout à l'autre. On pouvait sans doute

distinguer par un astérisque les demandes les plus importantes.
Mais ne valait-il pas mieux les extraire pour en faire un
catéchisme abrégé A la demande de la vénérable Compagnie de

Genève, et avec l'approbation de la Classe des pasteurs de

Neuchâtel, Ostervald se mit lui-même à l'œuvre. Son Abrégé de

l'histoire sainte et du catéchisme fut imprimé à Genève en 1734

et peu après réédité à Neuchâtel L

Cet Abrégé, « dans lequel l'auteur a dû sacrifier à la concision

la plénitude de sa pensée2, et où par conséquent les déficits

de sa théologie n'ont fait que s'accentuer, est aujourd'hui
beaucoup plus connu que le Grand Catéchisme. Dès son
apparition il relégua ce dernier dans l'ombre.

A Genève, où il était patronné par la nouvelle Société pour
l'instruction religieuse de la jeunesse, il remplaça entre les

mains des catéchumènes le Catéchisme de Calvin. A Neuchâtel
il fut substitué au Catéchisme de Heidelberg dans les exercices

publics. En France même, dans l'église du Désert, le Synode
général de 1744 ordonnait de s'en servir « comme étant le plus
clair et le plus méthodique3. » Il fut moins prompt à pénétrer
dans le Pays de Vaud, mais on ne pouvait s'y soustraire à la

longue au mouvement général. Par sa tendance intellectualiste
et moralisante, ce livre était trop dans l'esprit du siècle et il

1 On estime k plus de 300 000 le nombre des exemplaires qui en furent
tirés a Neuchâtel depuis 1734 jusqu'à nos jours. Arnaud, Notice,-p. 13.

2 Henriod, dans l'article Ostervald de la Galerie suisse, 1.1, p. 509.
3 Arnaud, Notice historique déjà citée, p. 9 et 13.



294 H. VUILLEUMIER

« s'accordait trop bien, par son vague et son défaut de fermeté
et de précision, avec le caractère national1, •» pour n'avoir pas
toutes chances de s'y implanter tôt ou tard à côté des

catéchismes consacrés par l'usage et les lois.
On prétend, — c'est presque un axiome reçu, — que VAbrégé

d'Ostervald s'est « glissé » subrepticement parmi nous, qu'il
s'est « insinué » comme par contrebande2. Cela n'est vrai que
si l'on veut dire par là qu'il est entré dans l'usage peu à peu et

sans ordre supérieur. Mais la voie par laquelle il s'est introduit
n'avait en soi rien d'illégal. Cette voie n'était autre que celle de

l'instruction religieuse, donnée à l'école par le régent, puis à

la cure par le ministre. Or les ordonnances souveraines, nous
l'avons dit précédemment, permettaient déjà vers 1725

d'employer dans les écoles, à côté des catéchismes officiels, « quelque
autre catéchisme approuvé, » — approuvé par ceux à qui incombait

la surveillance de l'instruction primaire, c'est-à-dire en

dernière analyse par les corps ecclésiastiques. Et pour ce qui
est des catéchismes particuliers, le gouvernement n'avait jamais
édicté des règles positives touchant la méthode à suivre ou le
formulaire à employer. Les mandats en faveur des deux
Catéchismes de Berne ne visaient expressément que les exercices

publics, les catéchismes qui se faisaient au temple, à l'intention

des adultes tout autant qu'en vue de la jeunesse. Dans ces

conditions et ces limites, Y Abrégé d'Ostervald n'était pas plus
article de contrebande que ne l'avaient été avant lui les
catéchismes de Drelincourt, de Superville et de B. Pictet. Les pas-

1 Bauty, Chrétien évangélique 1863, p. 165. Signalons à ce propos la
remarquable étude qu'a faite du caractère vaudois M. le pasteur Wursten,
de la Tour-de-Peilz, et qui a paru dans le Semeur vaudois de février et de

mars 1888.
2 C'était un des grands reproches que lui faisaient les hommes du

Réveil- Mais la même assertion se retrouve ailleurs, par exemple dans Gin-
droz, ouvr. cité, p. 240, et'dans l'intéressant Coup d'œil sur l'histoire de

la Classe de Payerne et Moudon, publié par M. le pasteur Ch. Archinard
dans le journal Les deux patries, année 1864. On y lit p. 372 ce qui suit :

« Le Catéchisme d'Ostervald s'est introduit passablement a la sourdine. Il
ressemble a certaines familles bien connues, qui sont devenues
bourgeoises des communes où elles résidaient, par suite d'une trop longue
tolérance des autorités municipales. >



NOTICE HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 295

teurs pouvaient donc, s'ils jugeaient la chose utile, l'introduire
en bonne conscience dans les écoles et dans leurs cours
particuliers de religion. Il est vrai qu'une fois ce pas fait, la tentation

était grande d'en faire un second, et de prendre ce même

Abrégé pour texte des catéchèses publiques.
En fait, il ne paraît pas que le Petit Catéchisme d'Ostervald

se soit répandu dans le Pays de Vaud bien avant le milieu du
XVIIIe siècle. On n'en rencontre d'abord que quelques traces
isolées. Ainsi, nous savons de bonne source qu'on en faisait

usage dès environ 1740 dans les Ecoles de charité de

Lausanne L D'un autre côté, nous apprenons que, parmi les objets
déposés dans la boîte de plomb qui fut enfermée en 1754 dans
les soubassements du nouveau temple d'Yverdon, se trouvait
un Catéchisme d'Ostervald « à l'usage des écoles de cette
ville2; » ce qui suppose qu'il s'était fait à Yverdon une édition
spéciale de l'Abrégé, et que ce dernier y était depuis plus ou
moins longtemps en usage.

Cependant la forme sous laquelle, à partir de 1750, il a été

le plus généralement connu et employé dans les écoles, les

familles, les églises de notre pays, n'était pas sa forme première
et authentique3. Depuis la mort de son auteur, il eut en effet
l'infortune d'être, en divers lieux et de diverses façons, revu,
retouché, corrigé et gâté. Nous n'avons pas à nous occuper
des remaniements qu'on lui fit subir à Genève, en France, à

Neuchâtel même4. Ce qui nous intéresse ici, c'est la revision
vaudoise, connue sous le titre d'Abrégé de l'histoire sainte et

du catéchisme, par J.-F. Ostervald, retouché et augmenté pour
l'usage des Ecoles de charité de Lausanne.

1 Voy. les Etats de ces écoles dont il sera parlé plus amplement ci-après.
2 Crottet, Annales d'Yverdon, p. 458.
3 Le véritable Abrégé est fort peu connu parmi nous, bien qu'il ait été

réimprimé k Lausanne, chez Corbaz et Robellaz, en 1845 ; chez Corbaz et
Rouillier fils en 1862.

4 V. Arnaud, Notice, passim, en particulier p. 10, 14, 16, 35.



296 H. VUILLEUMIER

IX

L'Abrégé d'Ostervald revu par Polier.

I. Les Ecoles de charité avaient été fondées en 1726 dans le
but de suppléer à l'insuffisance des écoles publiques, auxquelles
les enfants des habitants non-bourgeois n'avaient d'ailleurs que
difficilement accès. On sentait le besoin de « tirer les enfans

du pauvre peuple de l'état d'ignorance crasse et de misère, en
leur inspirant de bonne heure, avec la crainte du Seigneur, le
goût de l'industrie et du travail1. »

Les fondateurs de cet établissement charitable s'étaient

inspirés de l'exemple et des principes de la Société anglaise

pour la propagation de la foi, à laquelle deux d'entre eux, le

professeur Georges Polier et l'ex-ministre Théodore Crinsoz de

Bionnens, avaient eu l'honneur d'être associés2. Ils vouèrent
une attention particulière à l'enseignement religieux, fort
négligé dans les « petites écoles » de la ville, dont les régents,
« peu ou point capables, n'enseignaient aux enfans qu'à
apprendre quelques prières et le catéchisme par mémoire, sans

leur donner aucune intelligence des choses, ni aucun goût des

vérités et des devoirs de la religion3. » Par l'enseignement tel
qu'il se donnait sous leur direction, ils avaient à cœur de faire
sentir « combien sont préférables des instructions raisonnées

qui forment le jugement, à celles qui se gravent seulement
dans la mémoire. Les unes persuadent, touchent, sont
ineffaçables; les autres n'entrent presque pas dans l'esprit et

n'impriment aucun sentiment de piété dans le cœur*. » C'est aussi

en vue de « répandre parmi le peuple le goût d'une éducation
si chrétienne » et de concourir ainsi à l'édification générale,
que la Société charitable résolut dès 1728 de faire recevoir ses

catéchumènes à la face de l'Eglise, après un examen public
1 Avertissement en tête du tome I des Relations des Ecoles de charité.
2 Nous aurons k revenir tout k l'heure sur le premier de ces hommes de

bien. Quant au second, voy. l'étude que nous lui avons consacrée dans la
Revue de théol. et de phil. de 1887, en particulier p. 116 et suiv., 492 et suiv.

3 Requête adressée à LL. EE. par les fondateurs de la Société charitable.
4 Etat des Ecoles de charité, 1735-1736.



NOTICE HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 297

dans lequel tout le cours de religion était passé en revue. « C'a
été la première réception publique de catéchumènes qui se soit
faite à Lausanne... Toutes les personnes pieuses virent avec

plaisir établir une cérémonie si propre à rappeler les devoirs
de la religion au cœur de tous les chrétiens1. »

Pour assurer à leurs écoles le bienfait d'une instruction
religieuse intelligente et suivie, les directeurs y avaient attaché
des catéchistes, dont le premier fut un fils de réfugiés, le
ministre Bivalier. C'est lui sans doute, avec l'assentiment de ses

supérieurs, qui introduisit l'Abrège d'Ostervald, « comme étant
des plus convenable à l'état de ces écoles; tant pour l'Histoire
sainte qui y est plus détaillée que dans aucun autre, que pour
les vérités et les devoirs de la religion chrétienne, qui y sont

exposés avec une simplicité et une clarté peu communes2. »

Soit ces catéchistes, soit les « directeurs ecclésiastiques »

n'hésitèrent même pas à prendre ce manuel pour guide dans

les catéchismes publics qui se faisaient pour les élèves des

Ecoles de charité dans un des temples de la ville.
Cependant, après une expérience de plusieurs années, ils

crurent « apercevoir dans cet Abrégé divers endroits qui de-
mandoient d'être encore plus étendus ou exprimés plus clairement,

pour être compris par des esprits aussi bornés que le

sont pour l'ordinaire les enfans du menu peuple, qui n'ont eu

aucun principe d'éducation et qui manquent souvent d'idées

sur les choses les plus communes. » Une nouvelle édition parut
nécessaire, édition dans laquelle on compléterait l'œuvre
originale « par quelques additions de passages formels de l'Ecriture

sainte, par quelques nouvelles demandes et réponses, aussi

bien que par quelques éclaircissements et notes qui servissent
de guides aux maîtres et maîtresses d'école, et qui missent les

enfans en état de connaître mieux leur religion. »

1 Etat des Ecoles de charité, exercice de 1727-1728. Pour les catéchumènes

de la ville, la réception publique ne fut introduite qu'en 1745, alors

que dans le reste du pays elle était déjà généralement pratiquée depuis
un temps plus ou moins long. (Actes de la compagnie pastorale de

Lausanne.)

2 Etat des Ecoles de charité, exercice de 1749-1750.



298 H. VUILLEUMIER

Ce projet, dont l'exécution était confiée au président
ecclésiastique des écoles, reçut l'approbation de l'auteur même de

VAbrégé, qu'on avait eu soin de consulter tout d'abord. Mais
Ostervald ne vécut pas assez pour voir le résultat du travail de

revision. Diverses circonstances ayant entravé le reviseur, ce

ne fut qu'en 1749, — deux ans après la mort du vénérable

doyen de Neuchâtel,— qu'il se trouva en mesure de présenter
son travail à la direction des Ecoles de charité. Le manuscrit

passa par les mains des deux professeurs de théologie (Buchat
et J.-Alph. Bosset), censeurs établis par LL. EE. pour examiner
les livres de piété, et par celles des autres directeurs ecclésiastiques

(Pavillard, pasteur à Lausanne, P. Bournet, ministre aux

Croisettes, et L. Porta, ministre impositionnaire). Enfin, après
avoir été « mis au net tel qu'on pouvoit le souhaiter, » il fut
livré à l'impression et parut en mai 1750, chez J. Zimmerli, à

Lausanne1.

L'auteur de cet Abrégé retouché et augmenté, « utile aux
plus avancés comme aux plus foibles, » était le professeur
George Polier, qui enseignait depuis près d'un demi-siècle
l'hébreu et la catéchèse à l'Académie de Lausanne2.

Polier était un des vétérans du « libéralisme » de ce temps-
là; de la nuance de Turrettini plus encore que de celle
d'Ostervald, et peut-être plus avancé que l'un et l'autre. Lors des

troubles occasionnés parla signature du Consensus (1715-1723)
il avait acquis une certaine célébrité. Il fut parmi les professeurs
le dernier à se soumettre aux exigences souveraines et ne le fit
que lorsqu'il crut pouvoir le faire la conscience sauve. Sa per-

1 Ces détails sont tirés des Etats des Ecoles de charité, spécialement de

celui de 1749-1750, et du Rapport quinquennal de 1747-1752. On voit combien

il est peu exact de dire que le Catéchisme d'Ostervald n'a été abrégé
qu'après son adaptation k l'usage des Ecoles de charité (Gindroz, ouvr.
cité, p. 419).

2 11 ne se nomme pas sur le titre de l'ouvrage, mais il est désigné
expressément comme étant l'auteur de la revision dans le Rapport
quinquennal de 1752-1757, dans l'Eloge funèbre qui lui est consacré dans l'Etat
de 1759-1760 par son collègue dans la présidence, Gabriel Seigneux de

Correvon, trésorier de la ville de Lausanne, ainsi que dans l'Avis qui est

en tête de l'édition de 1767.



NOTICE HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 299

sistance à exiger des « explications » et à formuler des réserves
avait même failli lui coûter sa chaire. Ses fonctions académiques
l'appelaient à expliquer les textes de l'Ancien Testament et en
même temps, — grâce à un accouplement dont les Académies
de Berne et de Lausanne avaient la spécialité, — à donner en

latin, d'après le Catéchisme de Heidelberg, un cours supérieur
de religion servant de préparation aux cours de théologie
polémique et didactique. Au dire d'un de ses disciples, son exégèse
était judicieuse, son enseignement se distinguait par le bon

sens et la modération des sentiments. Il n'était orthodoxe
« qu'autant que de raison, » c'est-à-dire qu'en somme il l'était
assez peu.

Mais il en était de Polier comme de beaucoup de théologiens
de l'époque : son christianisme personnel valait mieux que sa

théologie, sa foi mieux que sa dogmatique et son apologétique.
Si la réaction contre une orthodoxie morte l'entraînait à attribuer

aux œuvres des « gens de bien » une vertu, pour ne pas
dire un mérite, qui s'accordait assez mal avec l'affirmation
simultanée du salut par grâce, du moins faut-il lui rendre cette

justice qu'il ne se bornait pas, comme tant d'autres, à prêcher
la nécessité d'un christianisme pratique, d'une foi fertile en

bonnes œuvres, mais qu'il en donna l'exemple jusqu'à sa

blanche vieillesse. Il est vrai que (sa revision de l'Abrégé
d'Ostervald mise à part) les « œuvres » sorties de sa plume
dorment depuis longtemps dans un profond oubli, bien que l'une
d'elles, le Nouveau Testament mis en catéchisme, ait paru jadis
assez « bonne » pour être traduite tant en Angleterre qu'en
Hollande, et que de nombreuses éditions en aient été envoyées
dans les colonies. Ce qui ne sera jamais oublié, c'est le dévouement

admirable, la sollicitude vraiment paternelle avec lesquels,
pendant les trente dernières années de sa vie, il s'est occupé
des Ecoles de charité de sa ville natale et surtout du Séminaire
français où se formaient les héroïques pasteurs du Désert. En

1759, ce bon et fidèle serviteur, ce chrétien pratiquant, s'en
est allé en paix, après avoir atteint comme Ostervald l'âge de

quatre-vingt-quatre ans1.
1 II n'existe sur le professeur Georges Polier, second de ce nom, que de



300 H. VUILLEUMIER

Il était nécessaire de dresser exactement l'acte d'origine de

l'Abrégé retouché et augmenté, et de le faire d'une manière

quelque peu circonstanciée ; car, — chose incroyable mais

positive, — sa vraie origine est demeurée à peu près inconnue
dans le pays même qui l'a vu naître, au sein de l'Eglise qui
pendant un siècle entier a confié à ce guide l'instruction
religieuse de ses enfants '.

IL On a souvent, et parfois amèrement, critiqué cet Abrégé
au double point de vue de la forme et du fond. Un auteur, dont
le nom nous est inconnu, lui a fait subir, quant à la doctrine,
un examen sévère, tout en s'efforçant d'être équitable2. Les

défenseurs d'Ostervald, en particulier ses compatriotes, insistent

avec raison sur le tort qu'on a communément de rendre
l'auteur de l'Abrégé primitif responsable de tous les défauts

qu'on relève dans l'Abrégé de Lausanne s. Mais ce qu'on n'a

jamais fait, à notre connaissance du moins, c'est d'indiquer
clairement en quoi le second diffère du premier. On est resté
dans les généralités, au lieu de mettre le doigt sur les retouches

qui ont altéré l'œuvre originale d'Ostervald et donnent à

l'œuvre de Polier sa physionomie à elle. En un mot, l'étude
comparée des deux textes n'a pas été faite ou, si elle s'est faite,
le public n'en a guère profité.

On ne s'attend pas sans doute à ce que nous remplissions ici
cette lacune. Une notice historique n'est pas une étude dogma-

courtes notices absolument insuffisantes. Les principaux éléments de sa

biographie se trouvent disséminés dans les Actes académiques de Lausanne,
les Mémoires sur les troubles du Consensus, les Etats des Ecoles de charité,
les Manuscrits d'Ant. Court k la Bibliothèque de Genève et d'autres
documents relatifs aux pasteurs du désert, où ont puisé MM. Coquerel,
Hugues, Dardier, etc.

1 Ainsi M. Cart, dans son Histoire du mouvement religieux dans le canton
de Vaud (tome II, p. 339), dit que l'Abrégé parut « au commencement de

notre siècle. »

2 L'Abrégé du Catéchisme d'Ostervald est-il entièrement évangélique
Article publié dans les Etudes évangéliques pratiques, N° 3, Lausanne et,

Genève, 1857, p. 17-55.
3 Ce reproche atteint entre autres l'ouvrage tout k l'heure cité de

M. Cart.



NOTICE HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 301

tique. Cependant notre esquisse resterait incomplète si nous
n'essayions pas de marquer d'une manière aussi précise que
possible en quoi la revision lausannoise s'écarte de l'ouvrage
primitif. Après avoir rendu hommage, comme nous venons de
le faire, aux bonnes intentions de ceux qui avaient pris l'initiative

de cette revision et à la piété personnelle du respectable
vieillard qui s'était chargé de l'effectuer, nous pourrons en
parler d'autant plus à notre aise.

Le plan de l'ouvrage n'a subiaucunemodification.il s'ouvre,
comme on sait, par un abrégé de l'Histoire sainte en neuf
chapitres. Dans le catéchisme proprement dit on retrouve la
juxtaposition bien connue d'une partie dogmatique (divisée en seize

sections), et d'une partie morale beaucoup plus étendue
(formant trente-huit sections). La partie des vérités commence par
établir ce qu'Ostervald appelait les fondements : la religion en

général et la connaissance de Dieu naturelle et révélée ; l'Ecriture

sainte ; la religion chrétienne comme étant la véritable
religion (la meilleure, selon Polier) et la foi. Puis viennent, à

partir de la quatrième section, les « principaux articles de la
foi chrétienne » d'après l'ordre où ils se suivent dans le Symbole.

La dernière section, intitulée De la vie éternelle, se
termine en manière de conclusion, j'ai presque dit d'appendice,

par quelques demandes touchant la justification par la foi.
La partie des devoirs est introduite par quatre sections relatives

à la repentance, aux bonnes œuvres, aux «différentes sortes
d'actions humaines » (mauvaises, bonnes, indifférentes), et à

la loi de Dieu. Les deux tables du Décalogue servent de texte,
ou pour mieux dire de prétexte, à l'exposé des devoirs du chrétien

envers Dieu et envers les hommes (sect. V-XVIII). A ces
devoirs de piété, de justice et de charité viennent s'ajouter
(sect. XIX-XXIII) ceux du renoncement au monde et à soi-
même. Suivent les sujets de la prière, avec l'Oraison dominicale

(sect. XXIV-XXIX),etdes sacrements (sect. XXX-XXXIII).
Les cinq dernières sections sont plus spécialement à l'adresse

des catéchumènes. Elles traitent des motifs à la piété, des
obstacles qui en détournent, des moyens de s'y avancer, de la
confirmation du vœu du baptême.



302 H. VUILLEUMIER

Ainsi, à ne considérer que la table des matières, pas de

différence entre les deux Abrégés. Même ordre, même nombre

de sections, mêmes titres. Mais dans ce cadre identique
on découvre entre les deux textes des écarts de diverses
sortes.

L'édition de Lausanne est appelée avec raison une édition
augmentée. L'Abrégé s'est sensiblement rallongé. De sept cent
quatre-vingt environ, le nombre des demandes est monté à près
de neuf cent trente, ou si l'on fait abstraction de l'Abrégé
d'Histoire sainte, d'environ cinq cent quatre-vingts à six cent
soixante-quinze. Les additions ne portent pas tant, comme on

pourrait le supposer à priori, sur la partie morale (certaines de

ses sections sont, au contraire, raccourcies), que sur celle des

vérités de la religion.
Parmi ces éléments adventices tout n'est pas à blâmer, tant

s'en faut. Ici, ce sont des passages bibliques bien choisis et
cités avec à-propos. (Ostervald avait sans doute jugé inutile de

les ajouter parce qu'il pouvait s'en référer au Becueil de

passages qu'on employait à Neuchâtel.) Là, ce sont des demandes

nouvelles servant à éclaircir, à développer telle réponse un peu

trop laconique de l'original (celle, par exemple, qui explique
la signification du nom de Christ), ou bien à préciser les motifs
à l'appui de tel ou tel devoir (comme dans la section relative
au premier commandement). Parfois ces demandes additionnelles

ont pour but d'établir un lien plus organique entre
certaines matières. Elles constituent alors de réelles améliorations.
Comment Ostervald rattache-t-il ses instructions sur la prière
aux sujets qui précèdent immédiatement, c'est-à-dire aux
devoirs envers Dieu, les hommes et soi-même A vrai dire, il
ne les y rattache pas; il les ajoute d'une manière toute
extérieure par cette question : « Quel est un des principaux devoirs
de la religion » Voici, au contraire, comment Polier introduit
ce nouveau sujet : « Pouvons-nous garder les commandements
de Dieu? — Bép. Nous ne pouvons pas les garder de nous-
mêmes; mais nous le pouvons avec la grâce de Dieu, qu'il ne
refuse jamais à ceux qui la lui demandent sincèrement et avec
ardeur. — Dem. Quel est donc le moyen le plus sûr d'obtenir



NOTICE HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 303

cette grâce? — Bëp. C'est la prière, qui est un des principaux
devoirs de la religion. »

Une classe importante d'additions consiste en des notes

imprimées en plus petit caractère, qui sont ajoutées à certaines

réponses, pour servir de guides aux maîtres et maîtresses
d'école chargés d'expliquer le catéchisme aux enfants. On a vu
combien les directeurs des Ecoles de charité avaient à cœur

que la religion fût enseignée « par jugement et non seulement

par mémoire. » Ces notes étaient destinées tantôt à suggérer
au catéchiste les moyens de définir plus clairement un terme

peu connu ou trop abstrait, de développer une idée, de faire
mieux sentir la force d'un raisonnement, tantôt à lui fournir
des exemples, des analogies, ou bien un choix de textes bibliques

venant à l'appui de la réponse à expliquer. Ainsi, dès la

première section, la réponse qui dit que Dieu est un Esprit
infini et tout parfait est accompagnée d'une longue note
renfermant des directions sur la manière de « donner aux enfants

quelque idée » de ce qu'il faut entendre par un Esprit, un

Esprit infini, un Esprit parfait.
Ces éclaircissements à l'usage du catéchiste, qu'on trouve

insérés dans les deux éditions publiées du vivant de G. Polier,
en 1750 et 1755, n'ont pas été reproduits dans toutes les
éditions subséquentes. On en vint à faire deux sortes d'éditions,
l'une pour les maîtres, l'autre, moins volumineuse et « à meilleur

compte par là même, » pour les élèves. La première édition
n'offrant que le texte seul date de 1767 L

Si l'Abrégé n'avait subi d'autres changements que ceux dont
il vient d'être parlé, l'auteur, pensons-nous, n'eût guère eu

sujet de se plaindre. Mais il était difficile de l'augmenter sans

en retoucher le texte. Ce sont principalement ces retouches

1 Lausanne, chez Antoine Chapuis, imprimeur; 204 pages in-8°, y compris

la liturgie genevoise pour la réception des catéchumènes (avec le vœu
du baptême « tel qu'il se prononce dans l'Eglise de Lausanne»), de courtes

prières a dire a l'école et au temple, d'autres prières pour le matin et le

soir, et deux sonnets (de Laurent Drelincourt). Dans la suite, YAbrégé il

l'usage des élèves s'est réimprimé beaucoup plus souvent que l'édition
avec notes. Celle-ci a été rééditée en dernier lieu, sauf erreur, a Lausanne
en I860, chez F. Blanchard.



304 H. VUILLEUMIER

que les avocats d'Ostervald désavouent, et ils ont pour le faire
de bonnes raisons. En réalité, c'est plus que des retouches,
c'est un véritable remaniement que le professeur lausannois a

fait subir à l'ouvrage du pasteur de Neuchâtel. Nous ne croyons
pas qu'une seule des cinquante-quatre sections soit demeurée
intacte. C'est trop peu dire : nous doutons fort qu'il soit
possible de lire parallèlement trois ou quatre demandes de suite,
sans être arrêté par un changement de rédaction ou par une
transposition. Et quand on y regarde de près, il se trouve
qu'une bonne partie des critiques que, depuis l'époque du Béveil

surtout, on a faites du soi-disant Catéchisme d'Ostervald

portent précisément sur des choses de fond ou de forme dont
Ostervald, le vrai Ostervald, n'est pas responsable.

L'impression d'ensemble qui résulte pour nous du travail de

comparaison auquel nous nous sommes livré peut se résumer
en ces mots : plus orthodoxe à certains égards, Polier est, à

tout prendre, encore moins évangélique que ne l'était Ostervald.

Quelques exemples serviront à justifier cette
appréciation.

III. Plus orthodoxe. Non pas à tous égards, sans doute. Ainsi,
en ce qui concerne l'Ecriture sainte, Ostervald avait eu soin
de dire qu'elle nous a été donnée pour être la règle de ce que
nous devons croire, etc. Selon l'édition retouchée (qui, pour le
dire en passant, appelle l'Ecriture un « livre qui contient la
révélation » et dit que c'est à cause de cela qu'elle est nommée
la Parole de Dieu), elle nous aurait été donnée simplement
pour nous apprendre ce que nous devons croire, etc. L'idée
de l'autorité normative de l'Ecriture, ce principe formel du

protestantisme, se trouve donc effacée.

Mais ailleurs la dogmatique orthodoxe a repris ses droits.
Le passage des trois témoins (1 Jean V, 7) est allégué en toutes
lettres et transcrit tout au long à l'appui du dogme de la trinité,
tandis qu'Ostervald s'était contenté de Matthieu XXVIII, 19. Il
ne suffit pas au reviseur de dire que le nom de Jésus a été
donné à notre Seigneur parce qu'il devait sauver les hommes
de leurs péchés. Il emploie trois demandes supplémentaires à



NOTICE HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 305

expliquer que sauver les hommes de leurs péchés c'est, d'un
côté, les délivrer de l'empire que le péché a sur eux, et, de

l'autre, de la peine du péché. Il affirme nettement la préexistence

éternelle du Christ et la personnalité du Saint-Esprit. A

propos des erreurs de l'Eglise romaine touchant la sainte cène,
il dira que « l'on ne peut regarder l'adoration de l'hostie que
comme une espèce d'idolâtrie. » Il ajoutera même dans la note
à l'usage du catéchiste que « c'en est une espèce bien
grossière. Echo très distinct, quoique affaibli, de la « maudite
idolâtrie » du Catéchisme de Heidelberg.

Au reste, cette réminiscence n'est pas isolée. Il s'en
rencontre plus qu'on ne pense dans la revision lausannoise d'Ostervald.

On s'aperçoit que Polier, obligé par ses fonctions officielles
de commenter le formulaire palatin, a cherché parfois à s'en

rapprocher, tout au moins dans les termes. Par exemple, dans

sa manière d'amener le sujet de la justification par la foi. L'original

neuchâtelois disait : « Est-il nécessaire de croire tous les

articles du Symbole? — Bép. Il est nécessaire de les croire, et
c'est par là que nous sommes justifiés. » La cinquante-neuvième
demande du Cutéciiisme de Heidelberg est ainsi conçue : « Mais

quel avantage vous revient-il de croire toutes ces choses —
Bép. C'est qu'en les croyant je suis justifié devant Dieu en
Jésus-Christ. » Voici comment Polier combine les deux rédactions

: « Est-il nécessaire de croire tous les articles du
Symbole? — Bép. « Il est nécessaire de les croire, parce qu'ils
sont l'abrégé de la doctrine de Jésus-Christ,... et qu'il nous en

revient plusieurs avantages. » (Suit une demande relative à la

nature de la « croyance » exigée.) Puis : « Quel avantage nous
reviendra-t-il de cette foi, si nous croyons ainsi toutes ces

choses? — Bép. L'Ecriture sainte nous dit que nous serons par
ce moyen justifiés devant Dieu. »

Encore moins évangélique, avons-nous dit ensuite.
La preuve, on n'a pas besoin de la chercher bien loin. Elle

nous est fournie par l'article même de la justification, tel qu'il
est présenté dans notre revision. Déjà dans l'Abrégé non revisé
cette doctrine centrale du protestantisme n'occupe pas une
place en rapport avec son importance. De môme que le Caté-

THKOL. ET PHIL. 1888. 20



306 H. VUILLEUMIER

chisme de Heidelberg, Ostervald en parle, on vient de le voir,
après l'explication des articles du symbole. Mais au lieu de lui
faire l'honneur de la traiter dans une section à part, il la

relègue à la fin de la section sur la vie éternelle, par laquelle se

termine la première partie du catéchisme. Comme par
manière d'acquit, il l'expédie en quelques courtes demandes. Du

moins le peu qu'il en dit n'a-t-il rien de contraire à

l'enseignement de saint Paul et des réformateurs : nous sommes justifiés,

— c'est-à-dire nous obtenons de Dieu le pardon des

péchés et le droit à la vie éternelle, — par la seule miséricorde

de Dieu et par le sacrifice de notre Seigneur Jésus-Christ; à

condition que nous ayons la véritable foi, qui produit
nécessairement les bonnes œuvres et qui opère par la charité. Or,

que nous enseigne le catéchisme retouché? C'est que, pour
être justifié devant Dieu, — c'est-à-dire pour être traité de

Dieu comme juste el innocent (réminiscence du Catéchisme de

Heidelberg), en d'autres termes (ceux d'Ostervald) : pour obtenir

de Dieu le pardon de ses péchés et le droit à la vie

éternelle — il faut d'abord croire les articles du Symbole, mais

d'une croyance (sic) qui soit accompagnée des dispositions à la

sainteté et d'efforts pour y conformer notre conduite ; il faut,
de plus, recourir à la miséricorde de Dieu par Jésus-Christ

notre Seigneur, et faire tous les jours de nouveaux progrès

dans la vertu (sic).

Le terme de « justification » est bien défini. Mais quelle
notion de la foi Pour Ostervald déjà, elle n'était guère autre

chose qu'wne persuasion ferme des vérités que Dieu a révélées

dans sa Parole, et l'on ne voit pas bien comment la foi ainsi

entendue « produit nécessairement » les bonnes œuvres. Avec

Polier, nous faisons un grand pas de plus dans le sens de

l'intellectualisme. La foi est une croyance ou, comme il le dit

ailleurs, un « acte de l'esprit. » A quelle distance nous sommes,

et combien au-dessous — de la belle et riche définition du

Catéchisme de Heidelberg dans sa vingt et unième demande :

« La véritable foi est non seulement une connaissance certaine

et une pleine persuasion de la vérité de tout ce que Dieu nous

a révélé dans sa Parole, mais aussi une ferme confiance que

le Saint-Esprit produit dans mon cœur par l'Evangile : que Dieu



NOTICE HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 307

accorde non seulement aux autres, mais aussi à moi, le pardon
des péchés, la justice et la vie éternelle, et cela de pure grâce,

par un effet de sa miséricorde, et seulement en considération
du mérite de Jésus-Christ. »

Quoi d'étonnant, avec une foi réduite à la notion de simple

croyance aux articles du Symbole, croyance à laquelle vient
s'ajouter, il est vrai, le recours à la miséricorde de Dieu par
Jésus-Christ, quoi d'étonnant qu'on en vienne à coordonner
entre elles la foi et les bonnes œuvres en vue de l'obtention du
salut Ostervald avait déjà mis le pied sur cette pente. Polier

l'y a suivi, mais en le dépassant. « Combien, demandent-ils
l'un et l'autre dans la troisième des sections préliminaires, y
a-t-il de parties dans la religion chrétienne? —Bép. Il y en

a deux principales. — Dem. De quoi traite (Polier : « Que
renferme v) la première? — Bép. Des vérités que nous devons
croire. — Dem. La seconde? — Bép. De nos devoirs ou de ce

que nous devons faire. » A l'une comme à l'autre de ces

réponses, Polier n'hésite pas à ajouter les mots pour être sauvés.

Et ce dualisme règne d'un bout à l'autre du catéchisme
retouché. Le salut par grâce n'est pas nié, tant s'en faut, mais...
Ce mais revient à tout propos, sous les formes les plus variées,
en temps et hors de temps.

Bien de plus évangélique (à la réserve de la notion incomplète

de la foi) que cette réponse d'Ostervald, dans la section
intitulée : De la foi en Jésus-Christ, de ses noms et de ses

charges : « Croire en Jésus-Christ, c'est croire qu'il est le Fils
de Dieu et le Sauveur du monde, et fonder sur lui seul toute

l'espérance de notre salut. » Oui, sans doute, dira Polier,
« croire en Jésus-Christ, c'est croire qu'il est le Fils du
Dieu vivant et qu'il a été envoyé de sa part au monde pour
sauver les hommes. » Mais « c'est surtout être persuadé que
nous serons sauvés par sa médiation, si nous recevons sa

doctrine, si nous renonçons à tout péché, et si nous avons à cœur
d'observer les préceptes qu'il nous a donnés. » — Parlant de la

nécessité de faire des bonnes œuvres, Ostervald dira que sans
cela il est impossible de plaire à Dieu et d'obtenir le salut.
Paul Babaut, dans son Précis d'Ostervald, explique et corrige
sn disant que les bonnes œuvres sont nécessaires comme étant



308 H. VUILLEUMIER

la manifestation expresse de la vraie foi1. Polier, au contraire,
renchérit sur Ostervald : les bonnes œuvres sont absolument
nécessaires pour plaire à Dieu et pour obtenir le salut. — Pourquoi

faisons-nous (dans la cène) la commémoration de la mort
de Jésus-Christ? Ostervald répond : « Parce que c'est par cette

mort que nous avons été sauvés. » Polier: « Parce qu'elle est

le principal fondement de notre salut. » Le Catéchisme de

Heidelberg avait dit que le sacrifice de la croix en est l'unique
fondement.

Après cela, il va de soi qu'il ne faut pas chercher, dans

l'Abrégé revu et augmenté, des amendements à la doctrine si

insuffisante d'Ostervald sur le Saint-Esprit et son œuvre dans

l'homme. Les grâces du Saint-Esprit, ses dons, son secours, il
en est assez souvent parlé. Sans lui, pas de progrès moral
possible. Mais de la grcœe qui régénère, de la nouvelle naissance,

pas un mot. Et mieux valait n'en rien dire que de l'expliquer
de la façon dont elle est expliquée dans le Nouveau Testament

mis en Catéchisme. Veut-on savoir, en effet, ce que signifiait,

pour notre professeur de catéchèse, le texte classique de

Jean III, 3 Le voici : « Personne ne peut avoir part au

royaume de Dieu, être du nombre de ses enfants ou des

disciples de Jésus et jouir de la félicité céleste, s'il ne naît de

nouveau, c'est-à-dire s'il n'a de tout autres idées et de tout
autres sentiments que le commun des Juifs2. »

Disons enfin que c'est Polier qui est atteint en première ligne

par trois des critiques qu'on a peut-être le plus souvent
articulées contre le Catéchisme d'Ostervald. La première concerne

sa façon d'entrer en matière. « A quoi, demande-t-il, tendent

en général tous les désirs des hommes? — Bép. A être

heureux. Par là, dit-on, il prête dès l'abord à la religion une
couleur intéressée et se donne l'air de la faire reposer sur une

base purement subjective. Sans doute Ostervald, lui aussi,

fonde la nécessité de « connaître la religion » sur ce qu'il n'y a

qu'elle qui puisse nous rendre parfaitement heureux. Mais chez

lui cette idée ne se présente qu'au second plan. La question

1 Arnaud, notice citée, p. 25.

2 Le Nouveau Testament mis en catéchisme par demandes et par réponses.

(Amsterdam 1756.) Tornei, p.58.



NOTICE HISTORIQUE SUR LES CATÉCHISMES 309

par laquelle il débute est celle-ci : Quelle est la plus nécessaire

de toutes les connaissances? 11 est vrai encore que l'auteur de

la revision a soin d'expliquer un peu plus loin que « nous ne
saurions être heureux si nous ne connaissons pas Dieu, qui est
la source de notre bonheur. » D'ailleurs, le besoin naturel d'un
bien suprême n'est-il pas, aussi bien que les postulats moraux
de la conscience, un élément essentiel de toute religion?
Toujours est-il que Polier se montre bien le fils de son siècle en

prenant la recherche du « bonheur » pour point de départ1.
En second lieu, c'est Polier qui est responsable de cette

malheureuse définition de la religion comme étant la science qui
nous apprend à connaître Dieu et ci le servir. Ostervald avait

dit que la religion consiste à connaître Dieu et à le servir, mais

il faut avouer qu'il avait frayé la voie à son rééditeur en appelant

la religion la plus nécessaire de toutes les connaissances.

Entre « connaître la religion » et « savoir bien sa religion » il
y a une nuance sans doute, mais de l'un à l'autre la distance
est vite franchie.

Enfin, on en a beaucoup voulu au catéchisme dit d'Ostervald

de ses enseignements touchant les actions indifférentes.
Nous ne discuterons pas à ce propos la question de savoir si

l'on n'a pas le droit, en morale, de statuer une catégorie d'actions

indifférentes, un domaine de « choses permises. »

Démarquons seulement, la distinction une fois admise, que sur
cet article Polier a réellement fait tort à Ostervald avec ses

retouches. Et ici nous ne songeons pas seulement à la réponse
devenue célèbre dans laquelle se promener, se divertir, etc.,
sont cités comme exemples à côté du manger et du boire. Ce

qui est plus grave, c'est d'avoir éliminé le principe posé

d'après 1 Corinthiens X, 31, que le chrétien, quoi qu'il fasse,
doit tout rapporter à la gloire de Dieu, et de s'être borné à

formuler la règle négative que « pour ne pas rendre mauvaises »

les actions indifférentes, il faut s'en abstenir lorsqu'elles peuvent

devenir une occasion de péché pour soi-même ou pour
les autres.

1 Le Catéchisme raisonné de A.-J. Boustan, pasteur de l'Eglise helvétique,

Londres 1783, va encore plus loin dans ce sens : il consacre toute sa
première section aux moyens de parvenir au bonheur.



310 H. VUILLEUMIER

En résumé, il semble que pour Polier, plus encore que pour
Ostervald, l'idéal du chrétien ait consisté non pas tant à devenir,

par le renouvellement du cœur et la sanctification de la
vie, un homme de Dieu accompli, rendu propre à toute bonne

œuvre, qu'à faire son possible, au moyen d'un vrai « amendement

» et de la pratique des bonnes œuvres, pour entrer dans
l'élite de ces gens de bien qui « commettent rarement et avec
peine les grands péchés, » et qui, lorsqu'ils ont péché « par
ignorance ou par surprise, » se relèvent promptement par la

repentance ; le tout, bien entendu, avec le secours indispensable

du Saint-Esprit.
D'où vient en définitive cette conception imparfaite de la vie

chrétienne? Tient-elle simplement au fait d'avoir amoindri ou
obscurci certaines doctrines plus ou moins « capitales, » dans

le désir fort légitime d'ailleurs de mettre la religion en contact
plus direct avec la vie pratique Ne serait-elle pas plutôt la

conséquence de cet autre fait, que la théologie dont l'auteur
de l'Abrégé revisé était un des adeptes avait déplacé du centre
de la doctrine chrétienne ce qu'il y a de capital dans l'Evangile,

savoir : la révélation historique du Dieu-Sauveur dans la

personne de Jésus-Christ
C'est là, à notre sens, ce qui constitue la vraie infériorité de

ce catéchisme, lorsqu'on le compare au Catéchisme de Heidelberg,

et surtout lorsqu'on le met en regard d'un document
encore plus ancien, le plus beau peut-être que l'âge de la réforme
ait produit en Suisse, les Actes du Synode de Berne de 1532.

Dire que le christianisme qu'il enseigne n'est que celui de

l'homme naturel1, c'est le juger avec une sévérité outrée.

Mais il est vrai de dire que c'est un christianisme plus légal

qu'évangélique. Polier était professeur de théologie de l'Ancien
Testament. II s'en est trop bien souvenu en remaniant

l'ouvrage d'Ostervald. Son catéchisme était plus propre à former

une nation craignant Dieu, — ce qui est déjà beaucoup, —

qu'un peuple d'enfants de.Dieu au sens précis de la nouvelle

alliance.
1 Etudes évang. pratiques, p. 53.


	Notice historique sur les catéchismes : qui ont été en usage dans l'église du pays de Vaud depuis les temps de la réformation

